https:/ /ejournal.iai-tribakti.ac.id /index.php/IJHSS

Didonagian Jounuad of Hunantios and Sociad Stines

Spiritualitas Dalam Perspektif Agama-Agama:
Sebuah Pencarian Titik Temu

Labib Muzaki Shobir
Institut Agama Islam Negeri Tulungagung
Labib.hanik@gmail.com

Abstract

Religion carries an important aspect from which it functions as a
vehicle for humans to act on how to carry out our lives in this
world. This condition tends to bring religion to the exclusive
side. In social life, religion used to have conditions where all
structures were built properly. Basically, the "major religions"
(Judaism, Christianity and Islam) are derived from the same line.
Tawhid is an example of this derivation, apart from the universal
values that inherently arise from these religions. From this point
of view, it can be said that religions have actually carried a linear
character from one another.

Keywords: Spirituality, Religion, Convergences

Abstrak

Agama mengusung aspek penting yang darinya ia berfungsi
sebagai wahana bagi manusia untuk bertindak bagaimana
menjalankan kehidupan kita di dunia ini. Kondisi ini cenderung
membawa agama ke sisi eksklusif. Dalam kehidupan
bermasyarakat, agama dulu memiliki kondisi dimana semua
struktur dibangun dengan baik. Pada dasarnya, “agama besar”
(Yudaisme, Kristen dan Islam) berasal dari turunan yang sama.
Tauhid adalah salah satu contoh derivasi itu, selain nilai-nilai
universal yang secara inheren muncul dari agama-agama tersebut.
Dari sudut pandang ini, dapat dikatakan bahwa agama
sebenarnya telah membawa karakter linier antara satu dengan
yang lain.

Kata Kunci: Spiritualitas, Agama, Titik Temu

Pendahuluan

Pembahasan dalam dimensi keagamaan selalu menarik untuk

didiskunsikan. Dan dalam sejarahnya, perkembangan ilmu pun selalu
menempatkan pembahasan agama menjadi topik penting untuk diteliti
dan dikaji. Terlebih, kajian tentang dimensi dalam agama-agama

termasuk didalamnya titik temu spiritual.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Nomor 2, Juli 2020

119



Kajian bertema titik temu spiritual agama di Indonesia sudah
menjadi kebutuhan secara akademik dan politik. Pasalnya, agama sangat
dipengaruhi tafsir berdimensi subjektif. Dalam konteks ini, menjadikan
ketegangan antar pemeluk agama terjadi. Bahkah, ketegangan ini pun
menjadi konflik terbuka.l

Dalam pemantauan lembaga pemerhati kebebasan beragama dan
berkeyakinan seperti Wahid Institut, Setara Intitut CSCR UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta dan Kontras menemukan konflik agama di Inonesia
sangat tinggi. Bahkan, banyak yang tidak mampu diselesaikan oleh
negara misalnya, konflik Sunni Syah Sampang dan konflik yang menimpa
Jemaah Ahmadiyah Indonesia (JAI).2

Sejatinya, bagi para pemeluknya, agama merupakan kebutuhan
asasi yang menentukan arah dan tujuan hidup. Sementara itu, secara
sosiologis, agama mengatur hubungan antar manusia dan berinteraksi
dengan aspek-aspek kehidupan masyarakat lainya, seperti politik,
ekonomi, sosial, kepemimpinan. Dengan demikian, bisa dikatakan bahwa
agama bersifat operasional-fungsional.3

Pada dasarnya agama-agama besar yang dianut manusia dalam
rentang sejarah merupakan satu rumpun, yakni agama Semitik. Oleh
sebab itu antara agama yang satu dengan yang lain terdapat suatu
keterkaitan, bahkan tak jarang mempunyai kesamaan ajaran dan
pandangan. Salah satu kesamaan substantifnya terletak pada sudut
akidah (keimanan), sebab agama-agama tersebut merupakan agama
samawi yang memiliki titik temu dalam tataran tauhid dan berasal dari
sumber yang satu, yaitu Allah. Kesamaan lainya terletak pada nilai-nilai
universal yang disampaikan oleh agama samawi tersebut.

Agama-agama samawi mempunyai sumber yang satu, yaitu Allah,
dengan titik tolak kepada nenek moyang yang sama, yaitu Ibrahim.
Bahkan secara global perwujudan ajaran agama-agama itu sama, baik

1 Ahmad Subakir dan Ahmad Khoirul Mustamir, Gerakan Moderasi Islam Dalam
Perspektif Deteksi Dini; Studi Gerakan Pemuda Ansor Kota Kediri, Tribakti: Jurnal
Pemikiran =~ Keislaman  Vol. 31  No. 2 (2020): https:/ /ejournal.iai-
tribakti.ac.id/index.php/tribakti/article/view /1013

2 Ahmad Khoirul Mustamir Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan”
Nahdlatul Ulama Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman, Desember
2019 Vol. 9 No. 3 (2019): https:/ /ejournal.iai-
tribakti.ac.id/index.php/intelektual /article/view /1028

3 Faisal Ismail. Paradigma Kebudayaan Islam : Studi Kritis dan Refleksi Historis,
(Jogyakarta: Titian Ilahi Press: 1997)

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020

120



dalam perwujudan struktural maupun fungsional. Secara struktural
agama merupakan suatu sikap menerima, menyerah, tunduk dan taat
terhadap aturan Tuhan. Secara fungsional agama merupakan sebuah
tatanan (ajaran) yang mengatur dan mengantarkan pola hidup manusia ke
arah perilaku yang benar untuk memperoleh kebahagiaan dan
kesejahteraan lahir batin. Dalam konteks inilah, perlu memperkaya kajian-
kajian tentang isu ini.

Metode

Penelitianini menggunakan metode studi kepustakaan atau Library
Research. Studi kepustakaan adalah teknik pengumpulan data dengan
mengadakan studi penelaahan terhadap buku-buku, literatur-literatur,
catatan-catatan, dan laporan-laporan yang ada hubungannya dengan
masalah yang dipecahkan. Artikel ini memanfaatkan jurnal, bahan-bahan
dan informasi yang relevan untuk dikumpulkan,dibaca dan dikaji,
dicatat sebagai pedoman ataupun sumber referensi. Metode studi
pustaka dalam artikelini dapat dijadikan sebagai data dan sumber data

mengenai topik masalah. Library Research ini bertujuan untuk
memberikan gambaran kepadapembaca, tentang topik masalah
yang sedang diteliti.

Pembahasan

Spritualitas

Spiritual dari kata spirit yang memiliki beberapa arti diantaranya,
“semangat, jiwa, roh, sukma, mental, batin, rohani dan keagamaan”,* juga
dari spiritus yang berarti nafas. Dari aspek kosa kata dalam bahasa arab,
antara jiwa dan roh pemaknaannya dibedakan. Sedangkan dalam
prespektif psikologi adalah asumsi mengenai nilai-nilai transcendental.’

Dalam pengertian yang lebih luas spirit dapat diartikan sebagai: 1)
kekuatan kosmis yang memberi kekuatan kepada manusia (yunani kuno);
2) makhluk immateril seperti peri, hantu dan sebagainya; 3) sifat
kesadaran, kemauan, dan kepandaian yang ada dalam alam menyeluruh;
4) jiwa luhur dalam alam yang bersifat mengetahui semuanya,
mempunyai akhlak tinggi, menguasai keindahan, dan abadi; 5) dalam

4 Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus
Besar Bahasa Indonesia,(Jakarta: Balai Pustaka, 1988), h. 857
5 M. Hafi Anshori, Kamus Psikologi, (Surabaya: Usaha Kanisius, 1995), h. 653
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020

121



agama mendekati kesadaran ketuhanan; 6) hal yang terkandung dalam
minuman keras, dan menyebabkan mabuk.

Sehingga spiritualitas dapat difahami sebagai pengalaman manusia
secara umum dari suatu pengertian akan makna, tujuan dan moralitas.
Spiritualitas atau jiwa sebagaimana yang telah digambarkan oleh
tokoh-tokoh sufi adalah suatu alam yang tak terukur besarnya, ia adalah
keseluruhan alam semesta, karena ia adalah salinan dari-Nya, bahkan
yang ada di dalam alam semesta dapat terangkum dalam jiwa.

‘Jiwa” adalah ‘ruh’ setelah bersatu dengan jasad penyatuan ruh
dengan jasad melahirkan pengaruh yang ditimbulkan oleh jasad terhadap
ruh. Sebab dari pengaruh-pengaruh ini muncullah kebutuhan-kebutuhan
jasad yang dibangun oleh ruh. Oleh karena itu, bisa dikatakan bahwa jiwa
merupakan subjek dari kegiatan “spiritual”. Penyatuan dari jiwa dan ruh
itulah untuk  mencapai kebutuhan akan Tuhan. Agar mampu
mencerminkan sifat-sifat Tuhan dibutuhkan standarisasi “pengosongan
jiwa”, sehingga eksistensi jiwa dapat memberikan keseimbangan dalam
menyatu dengan ruh.® Dengan demikian pengalaman spiritualit
merupakan cita-cita manusia dalam beragama dengan berbagai macam
bentuk dan metode, maksudnya adalah kenikmatan pengalaman
religiusitas sangat didambakan oleh setiap pemeluk agama.

Jiwa atau ruh dalam Islam adalah dimensi yang paling urgen
karena menjadi hakikat pada diri manusia yang abadi, yang menjadi
titrah, yang selalu mengarah kepada kebenaran, dan kerinduan kepada
Tuhan. Sebagaimana Firmat Tuhan; “Hai jiwa yang tenang ! kembalilah
kepada Tuhanmu dengan hati yang puas lagi diridhai-Nya. Kemudian, masuklah
ke dalam kelompok hamba-hamba-Ku, dan masuklah ke dalam surga-Ku”.(Q.S.
al-Fajr: ayat 27-30).

Menurut Shafwan, antropologi spiritual Islam memperhitungkan
empat aspek dalam diri manusia, yaitu meliputi; 1) Upaya dan
perjuangan “psiko-spiritual” demi pengenalan diri dan disiplin, 2)
Kebutuhan universal manusia akan bimbingan dalam berbagai
bentuknya, 3) Hubungan individu dengan Tuhan, dan 4) Hubungan
dimensi sosial individu manusia.”

¢ Sa’id Hawa, Jalan Ruhaniah, terj: Drs. Khairul Rafie’ M. dan Ibnu Tha Ali,
(Mizan, Bandung, 1995), h. 63
7 M.W. Shafwan, Wacana Spiritual Timur dan Barat, (Penerbit Qalam, Yogyakarta,
2000), h. 7
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020

122



Sumber Kejiwaan

Dalam pandangan Islam sumber kejiwaan keagamaan bersifat
fitrah, dengan kata lain manusia adalah makhluk beragama. Dengan
nalurinya manusia pada hakikatnya selalu meyakini adanya Tuhan Yang
Maha Kuasa. Sebagaimana Firman Allah surat Ar-Rum ayat 30:

Gl Al B ot U Gale (Wl b ) a0l 85k Bl al) s’y B3
5 U 8 I T, 2 ()
Terjemahannya: “Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama
Allah, tetaplah atas fitrah Allah yang menciptakan manusia
menurut fitrah itu. Itulah agama yang lurus, tapi kebanyakan

manusia tidak mengetahui”

Sedangkan dalam prespektis psikologi agama, tentang sumber jiwa
keagamaan yang menimbulkan keinginan untuk mengabdi kepada Tuhan
tersebut secara umum terdapat tiga teori; teori monistik, teori faculty dan
Teori the Four Whises :

1. Teori Monistik (mono = satu) Teori ini berpendapat bahwa hanya
terdapat satu sumber kejiwaan (sumber tunggal) dalam keagamaan.
Dari teori ini disebutkan sumber kejiwaan agama adalah sebagai hasil
proses berfikir oleh Thomas Van Aquino dan Fredrick Hegel, rasa
ketergantungan kepada yang mutlak (sense of depend) oleh Fredrick
Schleimaceher, perasaan kagum yang berasal dari “yang sama sekali
lain” (the wholly other) Rudolf Otto yang kemudian diistilahkan
numinous. Proses libido sexuil atas proses odepus complex dan father
image oleh Sigmund Freud, dan karena sekumpulan instink pada
diri manusia oleh William Mac Dougall. Namun pandangan William
ini dipandang lemah oleh para psikolog.?

2. Teori Faculti (faculty theory)

Teori memandang bahwa sumber kejiwaan agama bukan bersifat
tunggal, namun terdiri dari berbagai fungsi. Menurut teori ini sumber
jiwa keagamaan berasal dari tiga fungsi; 1) cipta (reason) sebagai
fungsi intelektual manusia, 2) rasa (emotion) fungsi yang mendorong

8 H. Jalaluddin, Psikologi Agama, (Edisi Revisi, Raja Gravindo Persada, Jakarta,
2004), h. 54-56
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020

123



dan memberikan motivasi perbuatan manusia, dan 3) karsa (will)

dorongan pelaksaan doktrin agama.®
3. Teori the Four Whises

W. H. Thomas mengemukakan bahwa sumber kejiwaan agama

adalah karena adanya empat macam keinginan dasar dalam diri
manusia, yaitu: 1) keselamatan (security), 2) penghargaan (recognition), 3)
ditanggapi (response), dan pengetahuan atau pengalaman baru (new
experience).
Macam-Macam Spiritualitas
1. Spiritualiatas Dalam Islam

Spiritualitas Islam, identik dengan wusaha mendekatkan diri,
menyaksikan, mengungkap, dan mengenali yang satu, bahan bersatu
dengan yang maha satu.l® Oleh karena itu, seseorang ketika ingin
mencapai tingkatan spiritualitas harus membersihkan penghalang
(dosa-dosa) yang telah menghalangi “penyatuan diri manusia dengan
Tuhannya”.

Spiritualitas dalam Islam biasa disebut dengan istilah ajaran
tasawuf. Ajaran ini memiliki beberapa aliran jika ditinjau dari segi
metodenya. Akan tetapi yang paling mashur adalah tahapan untuk
mencapai tingkat spiritual terdiri tiga tahapan yang dikenal dengan
Istilah “tiga T”, yakni Petama, mengosongkan dan membersihkan diri dari
sifat-sifat keduniawiaan yang tercela (takhalli).!’ Kedua, upaya mengisi
atau menghasi dengan jalan membiasakan diri dengan sikap, prilaku, dan
akhlak terpuji (tahalli).1? Ketiga, lenyapnya sifat-sifat kemanusiaan yang
digantikan dengan sifat-sifat ketuhanan (tajalli), sebagai capaian tertinggi
dalam aliran tasawuf akhlaki.

2. Spiritualitas Dalam Kajian Barat Dan Timur

Spiritualitas dalam pangdangan barat tidak selalu berkaitan dengan

penghayatan agama bahkan Tuhan. Spiritualitas yang ada dalam

9 Rini Nurul Badariah, Belajar berketuhanan, (JP Book Edisi digital, 2019), h. 95.
Baca juga Bambang Syamsul Arifin, Psikologi Agama, (Bandung:.Pustaka Setia, 2008.),
Hlm 38-45

10 Sulaiman al-Kumayi, Kearifan Spiritual dari HAMKA ke Aa Gym, (Pustaka
Nuun, Semarang, 2004), h. 4

1 Hasyim Muhammad, Dialog Antara Tasawuf dan Psikologi ; Telaah Pemikiran
Psikologi Humanistik Abraham Maslow, (Atas Kerjasama Walisongo Press dengan
Pustaka Pelajar, Yogyakarta, 2002), h. 9

12 Drs. Rosihon Anwar, M.Ag dan Drs. Mukhtqar Solihin, M.Ag, llmu Tasawuf,
(cv. Pustaka setia, Bandung, 2000), h.56

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020

124



pandangan mereka lebih mengarah pada bentuk pengalaman psikis yang
pada ahirnya dapat member makna yang mendalam pada manusia.
Sedangkan dalam pandangan orang-orang timur secara umum
spiritualitas terkait dengan penghayatan religiusitas terhadap Tuhan
dengan berbagai ajaran aturan maupun metode yang berbeda.

Pada pandangan barat dan timur tentang spiritualitas pada ahirnya
dapat mendasari penilaian dan perlakuan terhadap seni khususnya
musik.13 Sedangkan berdasarkan psikologi barat, dikatakan bahwasanya
puncak kesadaran manusia seutuhnya ditekankan terhadap tingkat
rasionalitasnya, sedangkan dalam ranah kesufian orang-orang timur
tidaklah begitu, kesadaran yang hanya diukur dari aspek rasionalitas
seperti “tidur dalam sadar”, dikarenakan sisi spiritualitas dalam
pendekatan diri terhadap Tuhan tak pernah bisa terukur dengan hanya
menggunakan ukuran rasionalitas.’4

Agama

Tidak mudah mendifinisikan “agama”, sehingga para ahli berbeda
dalam memberikan definisi tentang pengertian agama. Perbedaan definisi
tentang agama ini dipengaruhi cara pandang yang berbeda, diantaranya:
berdasarkan pola akar kata (working definition), paradigma, deskripsi
(working discription), dan pola perlambangan (tactical definition)?,
bahkan dari asalnya seperti agama “samawi” dan “ardli”.

Berdasarkan akar kata pengertian agama misalnya, agama berasal
dari bahasa sansekerta “a” berarti tidak, dan “gama” yang berarti kacau.
Dengan demikian, agama berarti aturan atau tatanan untuk mencegah
kekacauan dalam kehidupan manusia, tentang yang ghoib, ajaran moral
atau budi pekerti maupun kehidupan sosial. Sedangkan istilah lain dari
agama, antara lain religi, religion (Inggris), religie (Belanda)
religio/relegare (Latin) dan dien (Arab). Kata religion (Bahasa Inggris)
dan religie (Bahasa Belanda) adalah berasal dari bahasa Latin “religio”
dari akar kata “relegare” yang berarti mengikat?.

13 JThon Storey, Pengantar komprehensif teori dan metode cultural studies dan kajian
budaya pop, (Yogyakarta Jalasutra , 2008) h.126

14 Robert Frager, Ph.D. Psikologi Sufi, trasformasi hati, jiwa dan ruh. (Jakarta
Timur, Zaman : 2014), h.38

15 Adengan Muhtar Alghozali, Agama dan Keberagamaan Dalam Konteks
Perbandingan Agama (Bandung: Pustaka Setia, 2004), h.23.

16 Dadang Kahmad. Sosiologi Agama. (Bandung PT. Remaja Rosdakarya: 2002), h.
13

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020

125



Istilahkan agama menurut Cliffort Geertz sebagai (1) sebuah
system simbol-simbol yang berlaku untuk (2) menetapkan suasana hati
dan motivasi-motivasi yang kuat, yang meresapi dan yang tahan lama
dalam diri manusia dengan (3) merumuskan konsep-konsep mengenai
suatu tatanan umum eksistensi dan (4) membungkus konsep-konsep ini
dengan semacam pancaran faktualitas, sehingga (5) suasana hati dan
motivasi-motivasi itu tampak realistis.1”

Agama juga dimaknai sebagai suatu ciri kehidupan sosial manusia
yang universal dalam arti bahwa semua masyarakat mempunyai cara-
cara berpikir dan pola-pola perilaku yang memenuhi untuk disebut
“agama” yang terdiri dari tipe-tipe simbol, citra, kepercayaan dan nilai-
nilai spesifik dengan mana makhluk manusia menginterpretasikan
eksistensi mereka yang di dalamnya juga mengandung komponen ritual.®

Adapun pola “paradigma’ lebih bersifat praktis. Pola ini biasanya
digunakan untuk mengatasi kesulitan pendefenisian secara deskriptif,
tetapi langsung berdasarkan contoh yang kemudian disebut paradigma.
Misalnya, agama adalah seperti Islam, yahudi, hindu, budha, yahudi,
kristen.

Selanjutnya adalah Pola tartical depenition, sebutan yang diajukan
oleh CS. Lewis, adalah sejenis ungkapan atau perlambang yang sama
sekali tidak merujuk pada pengertian istilah yang dimaksud dan biasanya
dimaksudkan untuk memunculkan kontroversi, sebagaiman ungkapan
Karl Marx “Agama itu candu”.

Sehingga dari beberapa pengertian tersebut diatas agama dapat
disimpulkan berdasarkan para pemeluknya, agama sebagai tatanan dan
tuntunan. Sedangkan dari segi sosiologis agama adalah aturan dalam
berinteraksi sebagai makhluk sosial dalam berbagai aspek, ekonomi,
sosial, politik, budaya.

Titik Temu Agama-Agama

Dalam sejarah penggagas upaya pencarian titik temu agama-agama
pertamakali dilakukan oleh John dengan konsep pluralisme agama yang
menyatakan bahwa agama-agama besar mengandung persepsi-persepsi
varian dari “yang asal”, yaitu realitas ketuhanan yang misterius dan
respon-respon terhadapnya.

17 Cliffort Geertz. Kebudayaan dan Agama, (Jogyakarta: Kanisius:1992), h. 5
18 Shomuddin.Pengantar Sosiologi Agama, (Jakarta: Ghalia Indonesia:2002), h. 29
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020

126



Di Indonesia, Gus Dur adalah tokoh yang gencar menyuarakan
pluralis agama. Selain Gusdur juga ada tokoh- tokoh seperti, Nurcholis
Madjid dan Ulil Abshar Abdalla, dan Prof. Dr. Said Agil Siradj, termasuk
cendekiawan yang mengusung “pluralitas” dengan tendensi
“menyamakan” agama-agama yang ada. Ulil Abshar Abdalla
menyatakan, “Semua agama sama. Semuanya menuju jalan kebenaran.
Jadi, Islam bukan yang paling benar.” Said Agil Siradj menyatakan bahwa
agama Islam, Yahudi dan Kristen adalah agama yang “sama-sama”
memiliki komitmen untuk menegakkan kalimat Tauhid, karena, secara
geneologi, ketiga agama ini, mengakui bahwa Ibrahim adalah ‘the
foundation father’s.1?

Tidak dapat dipungkiri bahwasannya titik temu agama-agama bisa
dilakukan pada level Ilahiah. Wilayah Ilahiyah yang dimaksud adalam
imensi esoterik dalam agama. Sebagaimana pendapat Schoun® yang
menyatakan bahwa pertemuan agama-agama dapat tercapai pada
wilayah esoterik, bukan pada wilayah eksoterik.?!

Senada dengan Schon, Nasr yang dianggap sama sebagai sarjana
yang beraliran filsafat parenial mengemukakan pendapatnya bahwa titik
temu agama-agama, sebagaimana yang ajukan kelompok perenial
(tradisional) merupakan kesatuan transendental, bersifat metafisik dan
melampaui segala bentuk ritual keagamaan. Lebih jauh menurut Nasr
agama dibedakan antara bentuk lahiriah sebuah agama dengan esensi
substantifnya. Puncak dari kesamaan agama-agama terletak pada “esensi
tertinggi” yang melampaui segala bentuk ritus atau simbul yang bersifat
tisik. Titik temu adalah kesamaan ajaran agama-agama yang akan tetap
ada, yakni kesamaan ajaran yang merujuk pada kesatuan transendental
yang melampaui ke-beragam-an (pluralitas) agama yang mempunyai
karakteristik berbeda-beda dalam mencari Realitas Ilahi atau yang Maha
Tunggal.?

YBambang Noersena, Menuju Dialog Teologis Kristen-Islam (Yogyakarta: Yayasan
Andi, 2001), h. 165-169

20 Schuon, yang dikenal dengan nama Isa Nuruddin Ah}ad asy-Syazili ad-
Darqawi al-"Alawi al-Maryami, adalah seorang tokoh terkemuka dalam filsafat abadi dan
metafisika tradisional

21 Frithjoff Schuon, The Trancendent Unity of Religions (London: Trans, Lord
Northbourne, 1965), 132.

22 Frithjoff Schuon, The Trancenden. Tarmizi Thaher, “Kerukunan Hidup
Beragama di Indonesia”,dalam Mustoha (ed.), Bingkai Teologi Kerukunan Umat
Beragamadi Indonesia, (Jakarta: Depag RI, 1997), 45.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020

127



The road of life dalam Islam dibangun atas dasar gagasan bahwa
hanya ada satu realitas yang unik, yaitu tauhid. Sedangkan Istilah the road
of life dalam agama kristen, katolik maupun yahudi dibangun melalui
persaksikan atas perjanjian antara Tuhan dengan suatu kelompok suci.

Dimensi esoterik agama-agama juga bisa disebut sebagai
spritualitas dalam agama, yang dalam agama Islam disebut sufi
/Tasawuf. Tasawuf bagai aspek esoteris bertujuan memperoleh hubungan
langsung dan disadari dengan Tuhan, sehingga disadari benar bahwa
seseorang berada di hadapan hadirat Tuhan. Sedangkan esensinya adalah
kesadaran akan adanya komunikasi dan dialog atara roh manusia dengan
Tuhan, dengan cara mengasingkan diri (‘uzlah) dan kontemplasi.?3 H.
Aboe Bakar Atjeh menyebutkan, bahwa esensi tasawuf adalah mencari
jalan untuk memperoleh kecintaan rohani.?*

Agama Kristen sebenarnya juga lebih menekankan aspek-aspek
esoteris ketimbang eksoteris. Ini terlihat dari esensi ajaran Kristen yang
menekankan pada pensucian jiwa dari segala dosa.?> Pada Agama Hindu,
meyakini adanya moksa sebagai keadaan jiwa merasa sangat tenang dan
menikmati kebahagiaan yang sesungguhnya karena terbebas dari nafsu
dan segala hal yang bersifat materiil. Pada kondisi ini jiwa terlepas dari
siklus reinkarnasi, sehingga jiwa tidak bisa lagi menikmati suka-duka
didunia. Olehkarena itu, Moksa menjadi tujuan akhir yang ingin dicapai
oleh umat Hindu, “Mokhsartam Jagathita ya ca iti dharma’. Untuk
mewujudkan hal itu, perilaku umat Hindu harus mencerminkan nilai-
nilai sathyam (kebenaran), sivam (kebajikan) dan sundaram (keindahan).26

Pada Agama Budha, Sidarta Gautama dalam ajarannya juga
bersifat esoterism sejak pertama kali. Hal itu nampak sebagaiman
ajarannya yang diyakini Umat Budha tentang keesaan Tuhan.

Dengan demikian, dalam rangka kehidupan yang harmoni
seharusnya mengutamakan nilai-nilai kesamaan. Pada dasarnya semua
agama menekankan pada ajaran pietisme (kesalehan), dan menjauhkan

2 Harun Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang,
1978), h. 56.

2 H. Aboe Bakar Atjeh, Pengantar Sejarah Sufi dan Tasawuf (Solo: Ramadhani,
1984), h. 28.

% J. Verkuyl, Etika Kristen Bagian Umum (Jakarta: PBK Gunung Mulia, 1976), h.
47-60

26 Ketut Sukartha dkk, Widya Dharma Agama Hindu (Bandung: Ganeca Exact,
t.t)

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020

128



sikap truth claim dan meyakini bahwa perbedaan sebuah keberkahan dari
Tuhan.

Kesimpulan

Hasil kajian, puncak dari kesamaan agama-agama terletak pada
“esensi tertinggi” yang melampaui segala bentuk ritus atau simbul yang
bersifat fisik. Pada dasarnya semua agama menekankan pada ajaran
pietisme (kesalehan), dan menjauhkan sikap truth claim dan meyakini
bahwa perbedaan sebuah keberkahan dari Tuhan.

Daftar Pustaka

Alghozali, Adengan Muhtar. Agama dan Keberagamaan Dalam Konteks
Perbandingan Agama, Bandung: Pustaka Setia, 2004

Anwar, Rosihon. dan Solihin, Mukhtqar. IlImu Tasawuf, Bandung cv.
Pustaka setia, 2000

Atjeh, Aboe Bakar. Pengantar Sejarah Sufi dan Tasawuf, Solo: Ramadhani,
1984

Frager, Robert. Psikologi Sufi, trasformasi hati, jiwa dan ruh. Jakarta Timur,
Zaman : 2014

Geertz, Cliffort. Kebudayaan dan Agama, Jogyakarta: Kanisius: 1992

Ismail, Faisal. Paradigma Kebudayaan Islam: Studi  Kritis dan Refleksi
Historis,Jogyakarta: Titian Ilahi Press: 1997

J. Verkuyl, Etika Kristen Bagian Umum (Jakarta: PBK Gunung Mulia, 1976)
Kahmad. Dadang, Sosiologi Agama. Bandung PT. Remaja Rosdakarya: 2002

Muhammad, Hasyim. Dialog Antara Tasawuf dan Psikologi; Telaah Pemikiran
Psikologi Humanistik Abraham Maslow, Atas Kerjasama Walisongo
Press dengan Pustaka Pelajar, Yogyakarta, 2002

Mustoha (ed.), Bingkai Teologi Kerukunan Umat Beragamadi Indonesia,
Jakarta: Depag RI,1997

Nasution, Harun. Filsafat dan Mistisisme dalam Islam, Jakarta: Bulan
Bintang, 1978

Noersena, Bambang. Menuju Dialog Teologis Kristen-Islam. Yogyakarta:
Yayasan Andji, 2001

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Nomor 2, Juli 2020

129



Schuon, Frithjoff. The Trancendent Unity of Religions, London: Trans, Lord
Northbourne, 1965

Shomuddin. Pengantar Sosiologi Agama, Jakarta: Ghalia Indonesia: 2002

Storey, Jhon Pengantar komprehensif teori dan metode cultural studie dan kajian
budaya pop, Yogyakarta Jalasutra , 2008

Sukartha, I Ketut dkk, Widya Dharma Agama Hindu, Bandung: Ganeca
Exact, t.t.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Nomor 2, Juli 2020

130



