
 
 

https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/IJHSS 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020 

 
119 

Spiritualitas Dalam Perspektif Agama-Agama:  

Sebuah Pencarian Titik Temu 

 

Labib Muzaki Shobir  
Institut Agama Islam Negeri Tulungagung 

Labib.hanik@gmail.com 
 
Abstract 

Religion carries an important aspect from which it functions as a 
vehicle for humans to act on how to carry out our lives in this 
world. This condition tends to bring religion to the exclusive 
side. In social life, religion used to have conditions where all 
structures were built properly. Basically, the "major religions" 
(Judaism, Christianity and Islam) are derived from the same line. 
Tawhid is an example of this derivation, apart from the universal 
values that inherently arise from these religions. From this point 
of view, it can be said that religions have actually carried a linear 
character from one another. 

Keywords: Spirituality, Religion, Convergences 

 
Abstrak 

Agama mengusung aspek penting yang darinya ia berfungsi 
sebagai wahana bagi manusia untuk bertindak bagaimana 
menjalankan kehidupan kita di dunia ini. Kondisi ini cenderung 
membawa agama ke sisi eksklusif. Dalam kehidupan 
bermasyarakat, agama dulu memiliki kondisi dimana semua 
struktur dibangun dengan baik. Pada dasarnya, “agama besar” 
(Yudaisme, Kristen dan Islam) berasal dari turunan yang sama. 
Tauhid adalah salah satu contoh derivasi itu, selain nilai-nilai 
universal yang secara inheren muncul dari agama-agama tersebut. 
Dari sudut pandang ini, dapat dikatakan bahwa agama 
sebenarnya telah membawa karakter linier antara satu dengan 
yang lain. 

Kata Kunci: Spiritualitas, Agama, Titik Temu 

 

Pendahuluan  

Pembahasan dalam dimensi keagamaan selalu menarik untuk 

didiskunsikan. Dan dalam sejarahnya, perkembangan ilmu pun selalu 

menempatkan pembahasan agama menjadi topik penting untuk diteliti 

dan dikaji. Terlebih, kajian tentang dimensi dalam agama-agama 

termasuk didalamnya titik temu spiritual.  



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020 

 
120 

Kajian bertema titik temu spiritual agama di Indonesia sudah 

menjadi kebutuhan secara akademik dan politik. Pasalnya, agama sangat 

dipengaruhi tafsir berdimensi subjektif. Dalam konteks ini, menjadikan 

ketegangan antar pemeluk agama terjadi. Bahkah, ketegangan ini pun 

menjadi konflik terbuka.1  

Dalam pemantauan lembaga pemerhati kebebasan beragama dan 

berkeyakinan seperti Wahid Institut, Setara Intitut CSCR UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta dan Kontras menemukan konflik agama di Inonesia 

sangat tinggi. Bahkan, banyak yang tidak mampu diselesaikan oleh 

negara misalnya, konflik Sunni Syah Sampang dan konflik yang menimpa 

Jemaah Ahmadiyah Indonesia (JAI).2 

Sejatinya, bagi para pemeluknya, agama merupakan kebutuhan 

asasi yang menentukan arah dan tujuan hidup. Sementara itu, secara 

sosiologis, agama mengatur hubungan antar manusia dan berinteraksi 

dengan aspek-aspek kehidupan masyarakat lainya, seperti politik, 

ekonomi, sosial, kepemimpinan. Dengan demikian, bisa dikatakan bahwa 

agama bersifat operasional-fungsional.3 

Pada dasarnya agama-agama besar yang dianut manusia dalam 

rentang sejarah merupakan satu rumpun, yakni agama Semitik. Oleh 

sebab itu antara agama yang satu dengan yang lain terdapat suatu 

keterkaitan, bahkan tak jarang mempunyai kesamaan ajaran dan 

pandangan. Salah satu kesamaan substantifnya terletak pada sudut 

akidah (keimanan), sebab agama-agama tersebut merupakan agama 

samawi yang memiliki titik temu dalam tataran tauhid dan berasal dari 

sumber yang satu, yaitu Allah. Kesamaan lainya terletak pada nilai-nilai 

universal yang disampaikan oleh agama samawi tersebut. 

Agama-agama samawi mempunyai sumber yang satu, yaitu Allah, 

dengan titik tolak kepada nenek moyang yang sama, yaitu Ibrâhîm. 

Bahkan secara global perwujudan ajaran agama-agama itu sama, baik 

                                                 
1 Ahmad Subakir dan Ahmad Khoirul Mustamir, Gerakan Moderasi Islam Dalam 

Perspektif Deteksi Dini; Studi Gerakan Pemuda Ansor Kota Kediri, Tribakti: Jurnal 
Pemikiran Keislaman Vol. 31 No. 2 (2020): https://ejournal.iai-
tribakti.ac.id/index.php/tribakti/article/view/1013 

2 Ahmad Khoirul Mustamir Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” 
Nahdlatul Ulama Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman, Desember 
2019 Vol. 9 No. 3 (2019): https://ejournal.iai-
tribakti.ac.id/index.php/intelektual/article/view/1028 

3 Faisal Ismail. Paradigma Kebudayaan Islam : Studi  Kritis dan Refleksi Historis, 
(Jogyakarta: Titian Ilahi Press: 1997) 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020 

 
121 

dalam perwujudan struktural maupun fungsional. Secara struktural 

agama merupakan suatu sikap menerima, menyerah, tunduk dan taat 

terhadap aturan Tuhan. Secara fungsional agama merupakan sebuah 

tatanan (ajaran) yang mengatur dan mengantarkan pola hidup manusia ke 

arah perilaku yang benar untuk memperoleh kebahagiaan dan 

kesejahteraan lahir batin. Dalam konteks inilah, perlu memperkaya kajian-

kajian tentang isu ini. 

 

Metode  

Penelitianini menggunakan metode studi kepustakaan atau Library 

Research. Studi kepustakaan adalah teknik pengumpulan data dengan 

mengadakan studi penelaahan terhadap buku-buku, literatur-literatur, 

catatan-catatan, dan laporan-laporan yang ada hubungannya dengan 

masalah yang dipecahkan. Artikel ini memanfaatkan jurnal,  bahan-bahan  

dan  informasi  yang relevan  untuk  dikumpulkan,dibaca  dan dikaji,  

dicatat  sebagai  pedoman  ataupun sumber  referensi.  Metode studi 

pustaka dalam artikelini dapat dijadikan sebagai data dan sumber data 

mengenai topik masalah.  Library Research ini bertujuan untuk   

memberikan   gambaran   kepadapembaca,   tentang   topik   masalah   

yang sedang diteliti. 

 

Pembahasan 

Spritualitas 

Spiritual dari kata spirit yang memiliki beberapa arti diantaranya, 

“semangat, jiwa, roh, sukma, mental, batin, rohani dan keagamaan”,4 juga 

dari spiritus yang berarti nafas. Dari aspek kosa kata dalam bahasa arab, 

antara jiwa dan roh pemaknaannya dibedakan. Sedangkan dalam 

prespektif psikologi adalah asumsi mengenai nilai-nilai transcendental.5 

 Dalam pengertian yang lebih luas spirit dapat diartikan sebagai: 1) 

kekuatan kosmis yang memberi kekuatan kepada manusia (yunani kuno); 

2) makhluk immateril seperti peri, hantu dan sebagainya; 3) sifat 

kesadaran, kemauan, dan kepandaian yang ada dalam alam menyeluruh; 

4) jiwa luhur dalam alam yang bersifat mengetahui semuanya, 

mempunyai akhlak tinggi, menguasai keindahan, dan abadi; 5) dalam 

                                                 
4 Tim  Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan  Bahasa, Kamus 

Besar Bahasa Indonesia,(Jakarta: Balai Pustaka, 1988), h. 857 
5 M. Hafi Anshori, Kamus Psikologi, (Surabaya: Usaha Kanisius, 1995), h. 653 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020 

 
122 

agama mendekati kesadaran ketuhanan; 6) hal yang terkandung dalam 

minuman keras, dan menyebabkan mabuk.  

Sehingga spiritualitas dapat difahami sebagai pengalaman manusia 

secara umum dari suatu pengertian akan makna, tujuan dan moralitas. 

Spiritualitas atau  jiwa  sebagaimana  yang  telah  digambarkan  oleh 

tokoh-tokoh sufi adalah suatu alam yang tak terukur besarnya, ia adalah 

keseluruhan alam semesta,  karena  ia  adalah  salinan  dari-Nya, bahkan 

yang ada di  dalam  alam semesta dapat terangkum dalam jiwa. 

‘Jiwa’ adalah ‘ruh’ setelah bersatu dengan jasad penyatuan ruh 

dengan jasad melahirkan pengaruh yang ditimbulkan oleh jasad terhadap 

ruh. Sebab  dari pengaruh-pengaruh ini muncullah kebutuhan-kebutuhan 

jasad yang dibangun oleh ruh. Oleh karena itu, bisa dikatakan bahwa jiwa 

merupakan subjek dari kegiatan “spiritual”. Penyatuan dari jiwa dan ruh 

itulah untuk  mencapai kebutuhan akan Tuhan. Agar mampu 

mencerminkan sifat-sifat Tuhan dibutuhkan standarisasi “pengosongan 

jiwa”, sehingga eksistensi jiwa dapat memberikan keseimbangan dalam 

menyatu dengan ruh.6 Dengan demikian pengalaman spiritualit 

merupakan cita-cita manusia dalam beragama dengan berbagai macam 

bentuk dan metode, maksudnya adalah kenikmatan pengalaman 

religiusitas  sangat  didambakan  oleh  setiap  pemeluk  agama.   

Jiwa atau ruh dalam Islam adalah dimensi yang paling urgen 

karena menjadi hakikat  pada  diri  manusia  yang  abadi, yang menjadi 

fitrah, yang  selalu mengarah kepada kebenaran, dan kerinduan kepada 

Tuhan. Sebagaimana Firmat Tuhan; “Hai jiwa yang tenang ! kembalilah 

kepada Tuhanmu dengan hati yang puas lagi diridhai-Nya. Kemudian, masuklah 

ke dalam kelompok hamba-hamba-Ku, dan masuklah ke dalam surga-Ku”.(Q.S. 

al-Fajr:  ayat 27-30). 

Menurut Shafwan, antropologi  spiritual  Islam  memperhitungkan  

empat  aspek  dalam  diri  manusia, yaitu meliputi;  1) Upaya dan 

perjuangan “psiko-spiritual” demi pengenalan diri dan disiplin, 2) 

Kebutuhan universal manusia akan bimbingan dalam berbagai 

bentuknya, 3) Hubungan individu dengan Tuhan, dan 4) Hubungan 

dimensi sosial individu manusia.7 

                                                 
6 Sa’id Hawa, Jalan Ruhaniah, terj: Drs. Khairul Rafie’ M. dan Ibnu Tha Ali, 

(Mizan, Bandung, 1995), h. 63 
7 M.W. Shafwan, Wacana Spiritual Timur dan Barat, (Penerbit Qalam, Yogyakarta, 

2000), h. 7 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020 

 
123 

Sumber Kejiwaan 

Dalam pandangan Islam sumber kejiwaan keagamaan bersifat 

fitrah, dengan kata lain manusia adalah makhluk beragama. Dengan 

nalurinya manusia pada hakikatnya selalu meyakini adanya Tuhan Yang 

Maha Kuasa. Sebagaimana Firman Allah surat Ar-Rum ayat 30: 

اللَِّهِ الَِّتِي فَطَرَ النَِّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَِّهِ ذَلِكَ  فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِِّينِ حَنِيفًا فِطْرَةَ

 الدِِّينُ الْقَيِِّمُ وَلَكِنَِّ أَكْثَرَ النَِّاسِ لا يَعْلَمُون

Terjemahannya: “Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama 

Allah, tetaplah atas fitrah Allah yang menciptakan manusia 

menurut fitrah itu. Itulah agama yang lurus, tapi kebanyakan 

manusia tidak mengetahui” 

Sedangkan dalam prespektis psikologi agama, tentang sumber jiwa  

keagamaan yang menimbulkan keinginan untuk mengabdi kepada Tuhan 

tersebut secara umum terdapat tiga teori; teori monistik, teori faculty dan 

Teori the Four Whises :  

1. Teori Monistik (mono = satu) Teori ini  berpendapat  bahwa hanya 

terdapat  satu sumber kejiwaan (sumber tunggal) dalam keagamaan. 

Dari teori ini disebutkan sumber kejiwaan agama adalah sebagai hasil 

proses berfikir  oleh Thomas Van Aquino dan Fredrick Hegel, rasa 

ketergantungan kepada  yang mutlak (sense of depend) oleh Fredrick 

Schleimaceher, perasaan  kagum yang berasal dari “yang  sama  sekali 

lain” (the wholly other) Rudolf   Otto yang kemudian diistilahkan 

numinous. Proses libido sexuil atas  proses odepus complex dan father 

image oleh Sigmund Freud, dan  karena  sekumpulan instink pada 

diri manusia oleh William Mac Dougall. Namun  pandangan William 

ini dipandang lemah oleh para psikolog.8 

2. Teori Faculti (faculty theory) 

Teori memandang bahwa sumber kejiwaan agama bukan bersifat  

tunggal, namun terdiri dari berbagai fungsi. Menurut teori ini  sumber 

jiwa  keagamaan berasal dari tiga fungsi; 1) cipta (reason) sebagai 

fungsi intelektual manusia, 2) rasa (emotion) fungsi yang mendorong 

                                                 
8 H. Jalaluddin, Psikologi Agama, (Edisi  Revisi, Raja Gravindo Persada, Jakarta, 

2004), h. 54-56 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020 

 
124 

dan memberikan motivasi perbuatan manusia, dan 3) karsa (will) 

dorongan pelaksaan doktrin agama.9  

3. Teori the Four Whises 

       W. H. Thomas mengemukakan bahwa sumber kejiwaan agama 

adalah   karena adanya empat macam keinginan dasar dalam diri 

manusia, yaitu:  1) keselamatan (security), 2) penghargaan (recognition), 3) 

ditanggapi (response), dan pengetahuan atau pengalaman baru (new 

experience). 

Macam-Macam Spiritualitas 

1. Spiritualiatas Dalam Islam 

Spiritualitas Islam, identik dengan usaha mendekatkan diri, 

menyaksikan, mengungkap, dan mengenali yang satu, bahan bersatu 

dengan yang maha satu.10 Oleh karena itu, seseorang ketika ingin  

mencapai tingkatan  spiritualitas  harus  membersihkan penghalang 

(dosa-dosa) yang telah menghalangi “penyatuan diri manusia dengan 

Tuhannya”.  

Spiritualitas dalam Islam biasa disebut dengan istilah ajaran 

tasawuf. Ajaran ini memiliki beberapa aliran jika ditinjau dari segi 

metodenya. Akan tetapi yang paling mashur adalah tahapan untuk  

mencapai  tingkat  spiritual terdiri tiga tahapan yang dikenal dengan 

Istilah “tiga T”, yakni Petama, mengosongkan dan membersihkan diri dari 

sifat-sifat keduniawiaan yang tercela (takhalli).11 Kedua, upaya mengisi 

atau menghasi dengan jalan membiasakan diri  dengan sikap, prilaku, dan 

akhlak terpuji (tahalli).12 Ketiga, lenyapnya sifat-sifat kemanusiaan  yang  

digantikan  dengan  sifat-sifat ketuhanan (tajalli), sebagai capaian tertinggi 

dalam aliran tasawuf akhlaki. 

2. Spiritualitas Dalam Kajian Barat Dan Timur 

Spiritualitas dalam pangdangan barat tidak selalu berkaitan dengan  

penghayatan agama bahkan Tuhan.  Spiritualitas yang ada dalam 

                                                 
9 Rini Nurul Badariah, Belajar berketuhanan, (JP Book Edisi digital, 2019), h. 95. 

Baca juga Bambang Syamsul Arifin, Psikologi Agama, (Bandung:.Pustaka Setia, 2008.), 
Hlm 38-45 

10 Sulaiman al-Kumayi, Kearifan  Spiritual dari HAMKA ke Aa Gym, (Pustaka 
Nuun, Semarang, 2004), h. 4 

11 Hasyim  Muhammad,  Dialog  Antara  Tasawuf  dan  Psikologi  ;  Telaah  Pemikiran  
Psikologi  Humanistik  Abraham  Maslow,  (Atas  Kerjasama  Walisongo  Press  dengan  

Pustaka Pelajar, Yogyakarta, 2002), h. 9 
12 Drs. Rosihon  Anwar, M.Ag  dan Drs. Mukhtqar Solihin, M.Ag, Ilmu  Tasawuf,  

(cv. Pustaka setia, Bandung, 2000), h.56 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020 

 
125 

pandangan mereka lebih mengarah pada bentuk pengalaman  psikis yang 

pada ahirnya dapat member makna yang mendalam  pada manusia. 

Sedangkan dalam pandangan orang-orang timur secara umum 

spiritualitas terkait dengan penghayatan religiusitas  terhadap Tuhan 

dengan berbagai ajaran aturan maupun metode yang berbeda.  

Pada pandangan barat dan timur tentang spiritualitas pada ahirnya 

dapat mendasari penilaian dan perlakuan terhadap seni  khususnya 

musik.13 Sedangkan berdasarkan psikologi barat, dikatakan bahwasanya 

puncak kesadaran manusia seutuhnya ditekankan terhadap tingkat 

rasionalitasnya, sedangkan dalam ranah kesufian orang-orang timur 

tidaklah begitu, kesadaran yang hanya diukur dari aspek rasionalitas 

seperti “tidur dalam sadar”, dikarenakan sisi spiritualitas dalam 

pendekatan diri terhadap Tuhan tak pernah bisa terukur dengan hanya 

menggunakan ukuran rasionalitas.14 

Agama 

Tidak mudah mendifinisikan “agama”,  sehingga para ahli berbeda 

dalam memberikan definisi tentang pengertian agama. Perbedaan definisi 

tentang agama ini dipengaruhi cara pandang yang berbeda, diantaranya: 

berdasarkan pola akar kata (working definition), paradigma, deskripsi 

(working discription), dan pola perlambangan (tactical definition)15, 

bahkan dari asalnya seperti agama “samawi” dan “ardli”. 

Berdasarkan akar kata pengertian agama misalnya, agama berasal 

dari bahasa sansekerta “a” berarti tidak, dan “gama” yang berarti kacau. 

Dengan demikian, agama berarti aturan atau tatanan untuk mencegah 

kekacauan dalam kehidupan manusia, tentang yang ghoib, ajaran moral 

atau budi pekerti maupun kehidupan sosial. Sedangkan istilah lain dari 

agama, antara lain religi, religion (Inggris), religie (Belanda) 

religio/relegare (Latin) dan dien (Arab). Kata religion (Bahasa Inggris) 

dan religie (Bahasa Belanda) adalah berasal dari bahasa Latin “religio” 

dari akar  kata “relegare” yang  berarti  mengikat16.  

                                                 
13 Jhon Storey, Pengantar komprehensif teori dan metode cultural studies dan kajian 

budaya pop, (Yogyakarta Jalasutra , 2008) h.126 
14 Robert  Frager,  Ph.D.  Psikologi  Sufi, trasformasi hati, jiwa dan ruh. (Jakarta 

Timur, Zaman : 2014), h.38 
15 Adengan Muhtar Alghozali, Agama dan Keberagamaan Dalam Konteks 

Perbandingan Agama  (Bandung: Pustaka Setia, 2004), h.23. 
16 Dadang Kahmad. Sosiologi Agama. (Bandung PT. Remaja Rosdakarya: 2002), h. 

13 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020 

 
126 

Istilahkan agama menurut Cliffort Geertz sebagai (1) sebuah  

system simbol-simbol yang berlaku untuk (2) menetapkan suasana   hati 

dan motivasi-motivasi yang kuat, yang meresapi dan yang tahan lama 

dalam diri manusia dengan (3) merumuskan konsep-konsep  mengenai 

suatu tatanan umum eksistensi dan (4) membungkus  konsep-konsep ini 

dengan semacam pancaran faktualitas, sehingga (5) suasana hati dan 

motivasi-motivasi itu tampak realistis.17 

Agama juga dimaknai sebagai suatu ciri kehidupan sosial   manusia 

yang universal dalam arti bahwa semua masyarakat  mempunyai cara-

cara berpikir dan pola-pola perilaku yang memenuhi untuk disebut 

“agama” yang terdiri dari tipe-tipe simbol, citra, kepercayaan dan nilai-

nilai spesifik dengan mana makhluk manusia menginterpretasikan 

eksistensi mereka yang di dalamnya juga mengandung komponen ritual.18 

Adapun pola ‘paradigma’ lebih bersifat praktis. Pola ini biasanya 

digunakan untuk mengatasi kesulitan pendefenisian secara deskriptif, 

tetapi langsung berdasarkan contoh yang kemudian disebut paradigma. 

Misalnya, agama adalah seperti Islam, yahudi, hindu, budha, yahudi, 

kristen. 

Selanjutnya adalah Pola tartical depenition, sebutan yang diajukan 

oleh C.S. Lewis, adalah sejenis ungkapan atau perlambang yang sama 

sekali tidak merujuk pada pengertian istilah yang dimaksud dan biasanya 

dimaksudkan untuk memunculkan kontroversi, sebagaiman ungkapan 

Karl Marx “Agama itu candu”. 

Sehingga dari beberapa pengertian tersebut diatas agama dapat 

disimpulkan berdasarkan para pemeluknya, agama sebagai tatanan dan 

tuntunan. Sedangkan dari segi sosiologis agama adalah aturan dalam 

berinteraksi sebagai makhluk sosial dalam berbagai aspek, ekonomi, 

sosial, politik, budaya. 

 

Titik Temu Agama-Agama 

Dalam sejarah penggagas upaya pencarian titik temu agama-agama 

pertamakali dilakukan oleh John dengan konsep pluralisme  agama yang 

menyatakan bahwa agama-agama besar mengandung  persepsi-persepsi 

varian dari “yang asal”, yaitu realitas ketuhanan   yang misterius dan 

respon-respon terhadapnya. 

                                                 
17 Cliffort Geertz. Kebudayaan dan Agama, (Jogyakarta: Kanisius:1992), h. 5 
18 Shomuddin.Pengantar Sosiologi Agama, (Jakarta: Ghalia Indonesia:2002), h. 29 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020 

 
127 

Di Indonesia, Gus Dur adalah tokoh yang gencar menyuarakan 

pluralis agama. Selain Gusdur juga ada tokoh- tokoh seperti, Nurcholis 

Madjid dan Ulil Abshar Abdalla, dan Prof. Dr. Said Agil Siradj,  termasuk 

cendekiawan yang mengusung “pluralitas” dengan tendensi 

“menyamakan” agama-agama yang ada. Ulil Abshar Abdalla 

menyatakan, “Semua agama sama. Semuanya menuju jalan  kebenaran. 

Jadi, Islam bukan yang paling benar.” Said Agil Siradj menyatakan bahwa 

agama  Islam, Yahudi dan  Kristen  adalah  agama  yang “sama-sama” 

memiliki komitmen untuk menegakkan kalimat  Tauhid, karena, secara 

geneologi, ketiga agama ini, mengakui bahwa Ibrahim adalah ‘the 

foundation father’s.19 

Tidak dapat dipungkiri bahwasannya titik temu agama-agama bisa  

dilakukan pada level Ilahiah. Wilayah Ilahiyah yang dimaksud adalam 

imensi esoterik dalam agama. Sebagaimana pendapat Schoun20 yang 

menyatakan bahwa pertemuan agama-agama dapat tercapai pada 

wilayah esoterik, bukan pada wilayah eksoterik.21  

Senada dengan Schon, Nasr yang dianggap sama sebagai sarjana 

yang beraliran filsafat parenial mengemukakan pendapatnya bahwa titik 

temu agama-agama, sebagaimana yang ajukan kelompok perenial 

(tradisional) merupakan kesatuan transendental, bersifat   metafisik dan 

melampaui segala bentuk ritual keagamaan. Lebih jauh menurut Nasr 

agama dibedakan antara bentuk lahiriah sebuah agama dengan esensi 

substantifnya. Puncak dari kesamaan agama-agama  terletak pada “esensi 

tertinggi” yang melampaui segala bentuk ritus atau simbul yang bersifat 

fisik. Titik temu adalah kesamaan ajaran agama-agama  yang akan tetap 

ada, yakni kesamaan ajaran yang merujuk pada kesatuan transendental 

yang melampaui ke-beragam-an (pluralitas) agama yang mempunyai 

karakteristik  berbeda-beda dalam mencari  Realitas Ilahi atau yang Maha 

Tunggal.22 

                                                 
19Bambang Noersena, Menuju Dialog Teologis  Kristen-Islam (Yogyakarta: Yayasan 

Andi, 2001), h. 165-169 
20 Schuon, yang dikenal dengan nama Isa Nuruddin Ah}ad asy-Syazili ad-

Darqawi al-‘Alawi al-Maryami, adalah seorang tokoh terkemuka dalam filsafat abadi dan 
metafisika tradisional 

21 Frithjoff Schuon, The Trancendent Unity of Religions (London: Trans, Lord 
Northbourne, 1965), 132.   

22 Frithjoff   Schuon, The   Trancenden. Tarmizi Thaher, “Kerukunan Hidup 
Beragama di Indonesia”,dalam  Mustoha  (ed.), Bingkai  Teologi  Kerukunan  Umat  
Beragamadi  Indonesia, (Jakarta: Depag RI, 1997), 45. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020 

 
128 

The road of life dalam Islam dibangun atas dasar gagasan  bahwa 

hanya ada satu realitas yang unik, yaitu tauhid. Sedangkan Istilah the road 

of life dalam agama kristen, katolik maupun yahudi dibangun melalui 

persaksikan atas perjanjian antara Tuhan dengan suatu kelompok suci. 

Dimensi esoterik agama-agama juga bisa disebut sebagai 

spritualitas dalam agama, yang dalam agama Islam disebut sufi 

/Tasawuf. Tasawuf bagai aspek esoteris bertujuan memperoleh hubungan 

langsung dan disadari dengan Tuhan, sehingga disadari benar bahwa 

seseorang berada di hadapan hadirat Tuhan. Sedangkan esensinya adalah 

kesadaran akan adanya komunikasi dan dialog atara roh manusia dengan 

Tuhan, dengan cara mengasingkan diri (‘uzlah)  dan kontemplasi.23 H. 

Aboe  Bakar Atjeh menyebutkan, bahwa esensi  tasawuf adalah mencari 

jalan untuk memperoleh kecintaan rohani.24  

Agama Kristen sebenarnya juga lebih menekankan aspek-aspek 

esoteris ketimbang eksoteris. Ini terlihat dari esensi ajaran Kristen  yang  

menekankan pada pensucian jiwa dari segala dosa.25 Pada Agama Hindu, 

meyakini adanya moksa sebagai keadaan jiwa merasa sangat tenang dan 

menikmati kebahagiaan yang sesungguhnya karena terbebas dari nafsu 

dan segala hal yang bersifat materiil. Pada kondisi ini jiwa terlepas dari 

siklus reinkarnasi, sehingga jiwa tidak bisa lagi menikmati suka-duka 

didunia. Olehkarena itu, Moksa menjadi tujuan akhir yang ingin dicapai 

oleh umat Hindu, “Mokhsartam Jagathita ya ca iti dharma’. Untuk 

mewujudkan hal itu, perilaku umat Hindu harus mencerminkan nilai-

nilai sathyam (kebenaran), sivam (kebajikan) dan sundaram (keindahan).26  

Pada Agama Budha, Sidarta Gautama dalam ajarannya juga 

bersifat esoterism sejak pertama kali. Hal itu nampak sebagaiman 

ajarannya yang diyakini Umat Budha tentang keesaan Tuhan.  

 Dengan demikian, dalam rangka kehidupan yang harmoni 

seharusnya mengutamakan nilai-nilai kesamaan. Pada dasarnya semua 

agama menekankan pada ajaran pietisme (kesalehan), dan menjauhkan 

                                                 
23 Harun Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 

1978), h. 56. 
24 H. Aboe  Bakar Atjeh, Pengantar Sejarah Sufi dan Tasawuf (Solo: Ramadhani, 

1984), h. 28. 
25 J. Verkuyl, Etika Kristen Bagian Umum (Jakarta: PBK Gunung Mulia, 1976), h. 

47-60 
26  I Ketut Sukartha dkk, Widya Dharma Agama Hindu (Bandung: Ganeça Exact, 

t.t.) 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020 

 
129 

sikap truth claim dan meyakini bahwa perbedaan sebuah keberkahan dari 

Tuhan. 

 

Kesimpulan 

Hasil kajian, puncak dari kesamaan agama-agama terletak pada 

“esensi tertinggi” yang melampaui segala bentuk ritus atau simbul yang 

bersifat fisik. Pada dasarnya semua agama menekankan pada ajaran 

pietisme (kesalehan), dan menjauhkan sikap truth claim dan meyakini 

bahwa perbedaan sebuah keberkahan dari Tuhan. 

 

Daftar Pustaka 

Alghozali, Adengan Muhtar. Agama dan Keberagamaan Dalam Konteks 
Perbandingan Agama, Bandung: Pustaka Setia, 2004 

Anwar, Rosihon. dan Solihin, Mukhtqar. Ilmu Tasawuf,  Bandung cv. 
Pustaka setia, 2000 

Atjeh, Aboe Bakar. Pengantar Sejarah Sufi dan Tasawuf, Solo: Ramadhani, 
1984 

Frager,  Robert.  Psikologi Sufi, trasformasi hati, jiwa dan ruh. Jakarta Timur, 
Zaman : 2014 

Geertz, Cliffort. Kebudayaan dan Agama, Jogyakarta: Kanisius: 1992 

Ismail, Faisal. Paradigma Kebudayaan Islam: Studi  Kritis dan Refleksi 
Historis,Jogyakarta: Titian Ilahi Press: 1997 

J. Verkuyl, Etika Kristen Bagian Umum (Jakarta: PBK Gunung Mulia, 1976) 

Kahmad. Dadang, Sosiologi Agama. Bandung PT. Remaja Rosdakarya: 2002 

Muhammad, Hasyim. Dialog Antara Tasawuf dan Psikologi; Telaah Pemikiran 
Psikologi Humanistik Abraham Maslow, Atas Kerjasama Walisongo 
Press  dengan Pustaka Pelajar, Yogyakarta, 2002 

Mustoha (ed.), Bingkai Teologi Kerukunan Umat Beragamadi Indonesia, 
Jakarta: Depag RI,1997 

Nasution, Harun. Filsafat dan Mistisisme dalam Islam, Jakarta: Bulan 
Bintang, 1978 

Noersena, Bambang. Menuju Dialog Teologis Kristen-Islam. Yogyakarta: 
Yayasan Andi, 2001 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 2, Juli 2020 

 
130 

Schuon, Frithjoff. The Trancendent Unity of Religions, London: Trans, Lord 
Northbourne, 1965 

Shomuddin. Pengantar Sosiologi Agama, Jakarta: Ghalia Indonesia: 2002 

Storey, Jhon Pengantar komprehensif teori dan metode cultural studie dan kajian 
budaya pop, Yogyakarta Jalasutra , 2008 

Sukartha, I Ketut dkk, Widya Dharma Agama Hindu, Bandung: Ganeça 
Exact, t.t. 

 

 


