
 
 

https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/IJHSS 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 3, November 2020 

 
131 

Pengembangan Potensi Manusia dalam  
Membangun Pendidikan Karakter Perspektif Tasawuf 

 

Ahmad Ali Riyadi 
Institut Agama Islam Tribakti Kediri 
ahmadaliriyadi@gmail.com 

   
Khoiriyah 
Instutut Agama Islam Negeri Surakarta 
khoiriyahali@gmail.com 

 
Abstract 

This study discusses the understanding of the potential possessed by humans in 
the perspective of Sufism as a foundation for the development and formation of 
human character. To uncover these objectives, this study uses the method of 

literature by tracing sufism literature by Sufi figures. Sufism has a significant 
contribution in the formation of human character. Sufism introduces positive 
principles that base on human behavior as a source of behavior, a source of 
movement, a source of normativity, a source of motivation and a source of value 
that is the reference. Behavioral development can be formed by understanding 
human character and potential both physically and psychologically. Both of these 
potentials are the basis for getting to know and manage their environment and 
know their God. 

Keywords: Human Potential; Character building; Sufism 
 
Abstrak 

Kajian ini mendiskusikan tentang pemahaman potensi-potensi yang dimiliki 
manusia dalam perspektif tasawuf sebagai landasan pengembangan dan 

pembentukan karakter manusia. Untuk mengungkap tujuan tersebut kajian ini 

menggunakan metode kepustakaan dengan menelusuri literatur tasawuf karya para 
tokoh sufi. Tasawuf mempunyai kontribusi yang signifikan dalam pembentukan 
karakter manusia. Tasawuf mengenalkan prinsip-prinsip positif yang mendasarkan 
pada perilaku manusia sebagi sumber perilaku, sumber gerak, sumber 
kenormatifan, sumber motivasi dan sumber nilai yang menjadi acuan. 
Pengembangan perilaku dapat dibentuk dengan memahami karakter dan potensi 
manusia baik secara fisik maupun kejiwaan. Kedua potensi ini merupakan bekal 
dasar untuk mengenal dan mengelola lingkungannya dan mengenal Tuhannya. 
 

Kata Kunci: Potensi Manusia; Pendidikan Karakter; Tasawuf 

 
Pendahuluan 

Memperbincangkan konsep pembangunan karakter manusia seutuhnya, 
khususnya di Indonesia, dihadapkan pada persoalan cukup serius yang membutuhkan 
penanganan serius pula. Faktanya, lembaga pendidikan baik yang berbasis sekuler 
ataupun religious, memang menjadi suatu pilar utama pengembangan karakter moral 
bangsa, namun di sisi yang lain ada benturan ketika lembaga pendidikan berhadapan 
dengan dunia luar yang cenderung positivistik, yakni kecenderungan yang mengarah 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 3, November 2020 

 
132 

pada sikap pragmatisme dalam dunia kerja yang dimotori dunia industri.1 Dari sini 
seringkali orientasi pengembangan karakter manusia dalam lembaga pendidikan 
ternyata tidak ketemu dengan keinginan dunia luar. Ada kegamangan untuk 
mengatakan lembaga pendidikan tidak layak jual bila disandingkan dengan keinginan 
pangsa pasar yang digalang dunia industri. Persoalan ini hanyalah satu dari sekian 
masalah yang dihadapi manusia dalam membentuk kepribadian yang khas. 

Fakta yang lain, adalah munculnya opini masyarakat atas klaim kebenaran 
antara ilmu agama atas ilmu umum (sekuler). Ilmu umum seringkali dianggap rendah 
dari pada ilmu-ilmu agama atau sebaliknya, ilmu agama dianggap rendah dari pada 
ilmu umum. Ilmu agama yang bersumber dari kitab suci dan ilmu alam yang 
bersumber dari fenomena alam. Pandangan seperti ini pada akhirnya menimbulkan 
dikotomi yang mengarah pada pendikotomian sumber keilmuan dan bahkan model 
lembaga pendidikan. Para pendukung ilmu agama hanya memandang valid sumber-
sumber yang berasal dari Ilahi dalam bentuk kitab suci dan tradisi kenabian serta 
menolak sumber nonskriptual sebagai sumber otoritatif untuk menjelaskan 
kebenaran. Pada sisi yang lain, para penganut ilmu umum (sekuler) hanya 
menganggap valid informasi yang diperoleh melalui pengamatan inderawi, karena 
satu-satunya sumber ilmu adalah pengalaman empiris.2 Dari sini membawa dampak 
pada pemahaman ilmu yang bias dan tidak mengarah pada pembentukan karakter 
yang utuh berdasarkan kesatuan antara nilai ilmu dan nilai etika kebangsaan.    

Dalam kaitan dengan hal-hal di atas, diperlukan strategi pembangunan 
karakter bangsa sangatlah urgent dalam mewujudkan manusia Indonesia yang lebih 
berbudaya dan bermartabat. Langkah-langkah yang dilakukan perlu diarahkan pada 
pembentukan dan penguatan fondasi di lingkungan lembaga pendidikan agar 
memiliki ketahanan budaya yang berkarakter lokal tapi berpikir global. Hal ini 
diperlukan dalam menghadapi hegemoni budaya yang ditayangkan dunia industri 
dengan pendayagunaan lembaga pendidikan yang berwawasan pembangunan karakter 
dengan pendayagunaan seluruh potensi bangsa. 

Kajian ini meneliti kontribusi tasawuf sebagai konsep pembentukan karakter 
dengan menyelami pribadi manusia perpektif tasawuf. Tasawuf  memiliki konsep, 
potensi budaya dan nilai-nilai kehidupan yang di dalamnya perlu reinterpretasi, 
readaptasi dan rekontekstualisasi untuk disumbangkan dalam rangka pembangunan 
karakter bangsa. Hal menarik dari tema ini adalah, secara etimologis, definisi tasawuf 
ialah membersihkan hati dan anggota-anggota lahir daripada dosa-dosa, kesalahan 
dan kekhilapan.3 Artinya bersih luar dan bersih di dalam. Bersih di dalam maksudnya 
membersihkan hati daripada riya’, ujub, pendendam dan sifat mazmumah (tercela), 
lebih-lebih lagi syirik. Bersih di luar maksudnya bersih daripada membuat yang 
haram, berpakaian yang haram, bercakap yang haram, menjaga mata, telinga daripada 
melihat dan mendengar yang haram serta lain-lain.  

 
 
  

                                                 
1 Hilwati Hindersah. “Krisis Ilmu Pengetahuan Modern;Menuju Metodologi Partisipatif” 16 

(2005): 1–2. 
 2Mulyadi Kartanegara, Integrasi Ilmu: Sebuah Rekonstruksi Holistik (Bandung: Arasy, 2005), h. 
25-26.  

3Asmaran, Pengantar Studi Akhlak  (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), h. 5.  



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 3, November 2020 

 
133 

Metode  

Kajian ini masuk kategori kajian kepustakaan (literature study). Data diperoleh 
dengan mengkaji beberapa karya para tokoh tasawuf semisal karya-karya Al Ghazali 
dan beberapa karya yang lain. Setelah data terkumpul kemudian dianalisis dengan 
metode konten analisis. Metode ini digunakan untuk mengaitkan konteks masa lalu 
dengan masa sekarang sesuai dengan situasi dan kondisi sekarang. Hal ini 
dimaksudkan untuk mencari relefansi gagasan masa lalu yang tersimpulkan pada masa 
sekarang.4 

 
Pembahasan 
Manusia Perspektif Tasawuf 

Esensi akhir tasawuf merupakan pemahaman tentang manusia dan 
menyelami potensi-potensi manusia serta proses pembuatan manusia seutuhnya. 
Karena dengan memahami manusia akan dapat menyelami keadaan dan kondisi 
manusia sehingga dapat menjadi bahan kajian tentang pribadi manusia. Pembahasan 
tentang asal usul manusia menjadi perdebatan yang tidak kunjung berhenti. Satu-
satunya sumber yang masih otentik memberikan informasi tentang keberadaan 
manusia adalah informasi dari agama. Kemudian di zaman modern sumber itu 
berkembang ke arah ilmu pengetahuan ilmiah bersamaan dengan cara kajian 
berdasarkan sumber data ilmiah yang mampu menghadirkan masalah asal usul 
manusia dari sudut pandang baru. Pandangan baru ini berdasarkan pada data yang 
dapat diukur, diamati, dianalisis, logis dan dapat dirasakan. Lebih-lebih di zaman 
modern ini, kebenaran pandangan yang didasarkan pada sikap ilmiah menjadi otoritas 
tunggal dalam menjawab misteri asal usul manusia, sehingga kadangkala 
mengenyampingkan otoritas kebenaran informasi yang disumbangkan oleh wahyu 
sebagai pembenar berita yang otentik dan logik berdasarkan firman Tuhan. Jawaban 
secara ilmiah yang berkenaan dengan asal usul manusia sebagai guncangan yang luar 
biasa terhadap orang yang setia terhadap ajaran-ajaran agama. Teori sekuler dan 
agama saling berbenturan. Sebagai akibatnya, pembenaran agama tanpa sains akan 
dikucilkan secara ilmiah, begitu juga sebaliknya pembenaran atas nama sains tanpa 
agama akan mengalami sekularisasi yang berdampak pada pengingkaran kebenaran 
agama.   

Dari uraian tersebut akan dipaparkan dua teori yang secara paradigmatik 
mempunyai lantasan teoritis yang berbeda, yang pertama berdasarkan informasi 
wahyu Tuhan sedangkan yang ke dua berdasarkan sains yang berdasarkan 
pemahaman orang atas alam. Apakah keduanya mempunyai hubungan dan benang 
merah yang dapat disatukan atau justru keduanya mengalami kesenjangan yang 
semakin jauh. Terlepas dari dua pertanyaan yang berlawanan ini, ungkapan yang tepat 
adalah perlu upaya kajian yang menyeluruh untuk mengetahui hakekat manusia.          
   Keterangan asal usul manusia dalam pandangan ajaran agama Islam 
tentunya tidak lepas dari wahyu yang terekam dalam Al Qur’an dan al-Hadits. 
Informasi yang didapatkan dalam Al Qur’an bahwa proses penciptaan manusia 
mengalami beberapa tahapan. Yang pertama tahap pensabdaan (ucapan penciptaan) 
sebagai proses produksi manusia, dan yang kedua adalah proses reproduksi manusia. 

                                                 
   4 Sumadi Suryabrata, Metodologi Penelitian, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, cet. Ke-11, 

1998), h. 18 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 3, November 2020 

 
134 

 Informasi awal penciptaan manusia, dalam Al Qur’an, diawali dengan 
penciptaan manusia dengan tawaran Tuhan terhadap makhluk yang terlebih dahulu 
diciptakan Allah, yakni mahluk malaikat dan syaitan. Surat Al Baqarah ayat 30-31 
menjadi landasan bukti penciptaan manusia. Ayat-ayat ini memberikan pemahaman 
bahwa Adam adalah manusia pertama. Proses penciptaan Adam di awali dengan 
sabda Tuhan dengan kekuatan penciptaan dengan sabda; jadi, maka jadilah, 
sebagaimana Surat Yasin ayat 81-82. 
 Dalam Al Qur’an tidak ada keterangan secara detail penciptaan manusia yang 
bernama Adam dengan cara genetik atau proses reproduksi manusia seperti yang 
lazim kita ketahui sekarang ini. Keterangan ayat-ayat tersebut menunjukkan adanya 
kekuasaan Tuhan di luar kemampuan manusia dan makhlukNya. Sifat qodrat dan 
iradah Tuhan menjadikan sifat kemampuan yang Maha di atas Segala Yang Maha.  
 Dari keterangan Al Qur’an, ada cacatan penting yang dapat diinterpretasikan 
yakni, sebelum Adam ada Tuhan sudah menciptakan sarana dan prasarana yang 
diperlukan Adam, yakni langit dan bumi beserta isinya. Sebelum Adam sarana dan 
prasarana yang ada itu diperuntukkan para malaikat dan syaithan, akan tetapi 
keduanya dipandang kurang cakap dan kreatif sehingga Tuhan perlu menciptakan 
manusia yang dipandang memenuhi kualifikasi. Makhluk ini disebutnya dengan 
khalifah. Secara inplisit kata khalifah dimaknai sebagai makhluk yang membawa misi 
menempati bumi untuk menjaga dan mengelolanya. Fungsi dan peran yang lainnya 
adalah untuk menciptakan sains berdasarkan fenomena alam. Hal ini menunjukkan 
manusia mempunyai potensi dan kapasitas individu yang tidak dimiliki oleh malaikat, 
syaitan dan makhluk lainnya.                
 Setelah proses produksi selanjutnya perkembangan manusia berkembang 
dalam proses reproduksi dipahami sebagai proses penciptaan ulang manusia setelah 
Adam. Setelah Tuhan menciptakan Adam, Ia menciptakan manusia yang bernama 
Hawa yang berjenis perempuan. Hawa diciptakan Tuhan juga dengan sabda Tuhan, 
karena keterangan ini tidak ditemukan secara detil penciptaannya. Hawa mempunyai 
peran sebagai pendamping Adam dan juga menjadi sarana untuk menempatkan benih 
manusia dari Adam ke Hawa. Dari sinilah kemudian adanya manusia yang 
direproduksi secara turun temurun.       
 Keterangan tentang reproduksi manusia dalam Al Qur’an juga tidaklah 
mudah disatukan, jika tidak dibarengi dengan keterangan sains kedokteran. Karena 
keterangan yang ada sifatnya menggunakan logika Al Qur’an yang sistematika 
penyajian ayatnya “tidaklah runtut” dalam kategori tulisan ilmiah modern, namun 
menggunakan logika wahyu yang tentu tidak dapat disamakan  dengan logika praktis. 
Inilah keunikan dan kekhasan wahyu. Kesulitan pemahaman penciptaan manusia 
dalam ayat Al Qur’an juga seringkali dipicu oleh para penerjemah yang tidak 
memahami proses reproduksi manusia atau hewan. Contoh penerjemahan yang 
sering kali diulang-ulang dalam satu ayat yang diterjemahkan bahwa penciptaan 
manusia diciptakan dari segumpal darah (‘alaq). Secara medis penerjemahan ini 
sungguh tidak masuk akal.5 Mungkinkah tidak ada kata arti lain yang pas 
menerjemahkan ‘alaq? Apakah kata ‘alaq itu sama terjemahan bahasa Indonesia 
segumpal darah? Penerjemahan ini tentu diperlukan perpaduan antara pengetahuan 

                                                 
 5 Maurice Bucaille, Bibel, Qur’an dan Sains Modern, penerj. H. M. Rasjidi (Jakarta: Bulan 
Bintang, 1994), h. 231.  



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 3, November 2020 

 
135 

bahasa wahyu dan pengetahuan ilmiah agar dapat mengerti makna ayat Al Qur’an 
untuk mendapatkan arti terjemahan yang relevan. 
 
 
Potensi-Potensi Manusia 

Potensi-potensi yang dimiliki manusia menurut pandangan tasawuf, agama 
dan sains sama-sama mengakui bahwa manusia adalah makhluk yang unik. Secara 
fisik (jasmani) dan kejiwaan (rukhani) kedua teori ini sama-sama mengakui makhluk 
yang paling sempurna dan kompleks. Perbedaanya adalah teori agama mengakui 
adanya kekuatan yang menghidupkan manusia yakni ruh, sedangkan teori sains belum 
dapat menjelaskan adanya dimensi ruh, bahkan tidak mempercayainya karena ruh 
tidak dapat dijelaskan secara fisik. Secara agama potensi manusia didasarkan pada tiga 
dimensi, yakni jasad, jiwa dan ruh.6  

Jiwa menurut kaedah bahasa mempunyai makna yang berfariasi, antara lain; 
suatu esensi dari satu obyek, jiwa yang dihidupkan, psikis, ruh, pikiran, kehidupan, 
person, individu, hasrat, dan identitas diri atau pribadi. Dalam bahasa Arab jiwa lebih 
dikonotasikan dengan keseluruhan diri pribadi manusia itu sendiri.7 

Al Ghazali memberikan pengertian nafs/jiwa menjadi dua bagian, pertama, 
pengertian jiwa diitinjau dari segi sufistik. Menurut pengertian ini jiwa diartikan 
sebagai sumber kejahatan, mencakup kekuatan emosi atau marah (gadlab) dan ambisi 
atau hasrat (syahwat) yang bersemayam dalam diri manusia. Kedua, pengertian jiwa 
secara filosofis. Nafs diartikan sebagai identitas manusia yang tetap, tidak berubah-
ubah, sebagai substansi yang berdiri sendiri, tidak bertempat dan merupakan tempat 
pengetahuan inteletual (al-ma’qulat) berasal dari alam malakut atau ‘alam al-‘amr yangn 
merupakan form dengan makna substansi yang berbeda dengan jisim yangbersifat 
materi.8 

Sifat dari nafs sebenarnya berdiri sendiri dan mampu memisahkan diri dari 
badan, namun nafs selama manusia masih hidup berada dalam diri manusia untuk 
turut mengatur badan. Jasad yang berupa badan dan nafs adalah dua substansi yang 
mempunyai sifat yang beda. Karena keduanya tidak bersifat qidam, nafs berasal dari 
‘alam al-‘amr sedangkan badan berasal dari ‘alam al khalq. Nafs diciptakan ketika sel 
benih (an nuthfah) telah memenuhi persyaratan untuk menerimanya. Kata an nuthfah 
bukanlah sel benih pada sperma laki-laki melainkan sel benih yang telah menyatu 
dengan sel benih wanita dalam rahimnya. Pada saat tertentu an-nuthfah mempunyai 
kesiapan untuk menerima an nafs. Kondisi ini disebut al-istiwa’. Penciptaan nafs ke 
dalam an-nuthfah disebut an-nafkhu. Al nafkhu adalah kemurahan Ilahi (al jud al ilahi) 
yang mempunyai wujud segala sesuatu.9      

Dalam diri nafs tersusun atas sub sistem nafs yang dinamakan dalam sistem 
nafsani, yakni qalb dan akal. Qalb sendiri dalam konteks sub sistem nafs manusia 
bukanlah sekedar sepotong organ tubuh akan tetapi merupakan elemen yang bersifat 

                                                 
6 Tentang keterangan potensi kejiwaan baca Ahmad Ali Riyadi, Psikologi Sufi al-Ghazali 

(Yogyakarta: Panji Pustaka, 2008).h. 43  
7Sachiko Murata, The Tao of Islam: Kitab Rujukan Relasi Gender dalam Kosmologi dan Teologi Islam, 

penerj. Rahmani Astuti (Bandung; Mizan, 1990), h. 312.  
8Al Ghazali, “ar-Risalah al-Ladunniyah”, dalam al-Ghazali, Mu’jam Rasa’il al-Imam al-Ghazali 

(Beirut; Dar al-Fikr, t.t.), h. 4-5.  
9Al-Ghazali, Ihya’ Ulum ad-Din (Beirut: Dar al Fikr, t.t.), Juz III, h.6.  



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 3, November 2020 

 
136 

ruhani. Hal ini ditunjukkan dengan berbagai macam pengertian yang berbeda-beda. 
Pertama, arti qalb secara fisik mempunyai arti sepotong daging berbentuk buah 
sanubar (al-lahmu as-sanubar) yang terletak di bagian kiri dada di dalamnya terdapat 
rongga berisi darah merah yang merupakan pusat aktivitas tubuh manusia. Kedua, 
pengertian qalb menunjuk pada pengertian sesuatu yang halus yakni hakekat manusia 
yang merasa, menngetahui dan mengenal (haqiqat al-insani al-mudrik al-‘alim). 
Pengerian yang kedua ini menandakan adanya peran ketuhanan (rabbaniyah), 
kerohaniaan (ruhaniyah) dan pengetahuan (‘aqliyah).10 

Sebagai sub sistem yang bekerja dalam sistem nafs, qalb mempunyai fungsi 
yang sangat penting, yakni sebagai alat untuk memahami realitas dan 
mempertimbangkan nilai-nilai serta memutuskan suatu tindakan.  Qalb di samping 
memiliki potensi juga merupakan wadah yang di dalamnya terdapat muatan-muatan 
yang memperkuat potensi qalb. Ada tiga jenis potensi yang dimiliki hati, pertama, al-
qudrah (kemampuan), yakni suatu potensi yang berfungsi sebagai penggerak anggota 
tubuh demi mencapai berbagai tujuan. Kemampuan ini tersimpan dan tersebar di 
seluruh tubuh manusia dalam otot (al-‘adalat) dan urat-urat (al-authar). Kedua, al’ilm 
(instrumen pengetahuan) dan al-idrak (pencerapan). Kemampuan ini berfungsi 
sebagai instrumen yang menerima rangsangan, seperti panca indra (al-khawasis). 
Ketiga, iradah (kehendak). Potensi ini menggambarkan fungsi sebagai pembangkit dan 
pendorong, baik untuk mendatangkan sesuatu yang bermanfaat ataupun untuk 
menolak sesuatu yang merugikan.  

Selain fungsi tersebut qalb mempunyai sifat dan karakter yang dipengaruhi 
oleh interaksi yang terjadi antara pemenuhan fungsi memahami relitas dengan 
campuran potensial yang berasal dari kandungan hati yang melahirkan suatu keadaan 
psikologis yang menggambarkan kualitas, tipe dan kondisi manusia. Sifat dan kedaan 
manusia ini sangat dipengaruhi oleh kondisi qalb. Jika kondisi manusia ini labil maka 
sudah dapat dipastikan kondisi hatinya tidak bagus, akan tetapi jika kondisi hati itu 
baik sudah barang tentu kondisi manusia itu juga baik.  

Secara psikologis sifat dan kondisi qalb dipengaruhi oleh interaksi dengan 
berbagai aspek, yakni aspek internal dan eksternal. Pertama, aspek internal. Aspek ini 
tercermin dalam sifat dasar hati. Di antaranya; 1) sifat sabu’iyyah (bintang buas). Ciri 
khas sifat ini seseorang mempunyai sifat pemarah atau emosi yangtidak terkontrol. 2) 
sifat bahamiyah (kehewanan). Penekanan sifat ini muncul dalam tanda sifat perilaku 
kehewanan dengan menonjolkan kerakusan, ketamakan dan sejenisnya. 3) sifat 
syaithaniyah (setan). Sifat ini ditandai dengan sifat-sifat kecurangan, keculasan, 
kelicikan dan penipuan. 4) sifat rabbaniyah (ketuhanan). Karakter yang muncul pada 
sifat ini adalah berupa hak tuhan, seperti sifat kepemimpinan mutlak, otoriter dan 
diktator. Sedangkan aspek eksternal, yaitu pengaruh norma baik dan buruk yang 
ditangkap hati.11  

 Sub sistem lainya, yakni akal mempunyai makna yang cukup beragam pula. 
Hal ini menandakan kompleksnya sistem persoalan yang ada dalam tubuh manusia. 
Secara etimologis, akal memiliki arti menahan, ikatan, menghalangi, melarang san 
mencegah. Berdasarkan makna bahasa ini maka yang disebut makna orang yang 
berakal adalah orang yang mampu menahan dan mengikat hawa nafsunya. Jika hawa 

                                                 
10Al-Ghazali, Ihya’ Ulum ad-Din (Beirut: Dar al Fikr, t.t.), Juz III, h. 4.  
11Ahmad Ali Riyadi, Psikologi Sufi. ..h.27 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 3, November 2020 

 
137 

nafsunya terikat maka jiwa rasionalitasnya mampu bereksistensi. Secara fisik akal 
merupakan organ tubuh yang terletak di kepala lazimnya disebut otak (dimagh) yang 
memiliki cahaya nurani yang dipersiapkan dan mampu memperoleh pengetahuan (al 
ma’rifah) dan kognisi (al mudrikah). 

Kata akal dalam bahsa Arab dimkanai mengikat atau memajami. Akal juga 
diartikan sebagai suatu energi yang mampu memperoleh, menyimpan dan 
mengeluarkan pengetahuan. Akal mampu menghantarkan manusia pada substansi 
kemanusiaan manusia atau potensi fithriyah yang memiliki daya-daya pembeda antara 
hal-hal yang baik dan buruk. 

Ditinjau dari fungsi peranan akal terdapat dua bagian, pertama akal teoritis 
(al-‘aqlu al-nadari) dan akal praktis (al-‘aqlu al-‘amali). Kedua akal ini merupakan satu 
kesatuan yang tidak dapat dipisah. Akal teoritis berpusat pada otak sedangkan akal 
praktis berpusat pada seluruh badan. Akal praktis mempunyai daya-daya jiwa untuk 
membuat manusia beraktivitas dan menyempurnakan badan sesuai dengan 
kebutuhan manusia, sedangkan teoritis berguna untuk menyempurnakan substansi 
pengetahuan inmateri yang abstrak. 

Ditinjau dari potensi manusia secara psikologis akal mempunyai potensi 
dalam berbagai tingkatan; pertama, al-‘aqlu al-hayulani (akal material). Akal ini adalah 
tingkatan akal yang paling rendah dan bersifat akal potensi. Akal yang berasal dari 
potensi yang belum pernah teraktualisasi. Akal ini merupakan akal bawaan sejak 
manusia dilahirkan dan siap menerima perkembangan selanjutnya karena proses 
lingkungan dan hereditas. Kedua, al-‘aqlu al-malakah (akal terlatih). Akal yang telah 
memiliki pengetahuan dasar yang dapat diolah menjadi pengetahuan yang lebih 
komplek. Pada tingkat ini seseorang mampu mengetahui sampai kepada pengetahuan 
aksiomatis, yaitu kemampuan berakal tanpa diusahakan seperti perasaan dan naluri 
manusia. Ketiga, al-‘aqlu bi al-fi’li (akal abstrak). Akal yang telah mempunyai 
kemampuan berpikir sebagai hasil kegiatan berpikir intelek, tidak hanya mengetahuan 
pengetahuan aksiomatis tapi mampu mengolah ilmu penggetahuan yang didapatkan 
dari potensi yang dimiliki dan pengaruh dari lingkungan karena perkembangan 
manusia baik secara fisik maupun psikis. Pada tingkatan ini kegiatan intelek manusia 
bersifat aktif yakni mampu membedakan mana yang baik dan yang buruk, mana yang 
menguntungkan dan mana yang tidak menguntungkan. Keempat, al-‘aqlu al-mustafad 
(akal perolehan). Akal pada tingkatan ini menyadari pengetahuan-pengetahuan itu 
secara aktual dan menyadari kesadarannya secara faktual. Berbeda dengan akal pada 
tingkatan sebelumnya, pada tingkatan ini dari segi aktivitas akal bersifat aktif 
menciptakan pengetahuan baru dengan berdasarkan pada tingkatan akal sebelumnya.  

Potensi yang kedua adalah ruh. Potensi berupa ruh ini sangat sulit untuk 
didefinisikan karena ruh merupakan misteri penciptaan oleh Tuhan. Hal inilah yang 
membedakan antara kaum sekuler dengan kaum agamis. Kaum sekuler lebih 
cenderung mengandalkan empirisme, yang mengandaikan sesuatu yang ilmiah harus 
dapat di faktualkan sedangkan persoalan ruh tidak mungkin difaktualkan karena 
bersifat inmaterial. Dari sinilah pemahaman ruh tidaklah pasti sebagaimana 
disabdakan Tuhan dalam surat Al Isra’ ayat 85. Ayat tersebut tidak menjelaskan ruh 
secara materi namun sifatnya sangat abstrak karena Tuhan tidak memberikan 
penjelasaan secara detail. Lantas, bagaimana posisi ruh dengan badan? Hubungan ruh 
dengan badan tidak menjadi satu akan tetapi berada bersama badan. Ruh merupakan 
substansi yang terpisah dari materi dan tidak akan mudah rusak sebagaimana badan. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 3, November 2020 

 
138 

Sulitnya memhamai ruh dikarenakan di satu sisi ruh nerupakan benda yang ada 
bersama badan namun di sisi yang lain ruh dimakanai sesuau yang halus dan abstrak 
karena tidak dapat dideteksi.12  

 
Membangun Karakter Manusia 

Sebagai manusia yang mempunyai keyakina akan kekuatan Tuhan, maka 
karakter yang terbangun secara ideal adalah kembali untuk Tuhan, sedangkan proses 
untuk sampai ke tujuan akhir itu adalah memanfaatkan alam sebagai sarana dengan 
bijak, yang dalam Islam disebut dengan akhlaq karimah. Disebut bijak adalah suatu 
proses seseorang yang mengenyam pendidikan mampu menciptakan kearifan 
lingkungan. Jadi, keseimbangan antara kepentingan manusia, Tuhan dan alam 
menunjukkan keberhasilan pendidikan.     
 Manusia diciptakan untuk berbakti pada Tuhan dengan penuh ikhlas. Fungsi 
pendidikan adalah mengantarkan manusia menuju Tuhan. Oleh karena itu, 
pendidikan sebagai sarana pengejewantahan alam menjadi sangat urgen untuk 
mengunakan proses dan prosedur pemanfaatan alam secara maksimal. Dalam 
menggunakan proses dan prosedur pemanfaatan alam ini, manusia dibekali Tuhan 
dengan sifat-sifat ketuhanan, yakni sifat qodrat iradah Tuhan. Sehingga manusia 
mampu melakukan olah potensi pemanfaatan alam. Secara normatif dalil wahyu yang 
dapat menjadikan dasar adalah Surat At-Tiin ayat 4 6.  

Dalil naqli tersebut memberikan keterangan tentang penciptaan manusia oleh 
Tuhan dengan pemberian sifat kesempurnaan. Sifat kesempurnaan itu merupakan 
sifat dasar potensi secara fisik (jasmani) dan kejiwaan (rokhani) manusia. Kedua 
potensi itu merupakan bekal untuk mengenal dan mengelola lingkungannya dan 
mengenal Tuhannya. Akan tetapi, untuk mendapatkan sifat kesempurnaan manusia, 
Tuhan memberikan rambu-rambu yakni perlu adanya proses untuk mencapai 
kesempurnaan. Dalam arti yang lebih jelas bahwa kesempurnaan tidak secara 
otomatis dapat diperoleh manusia, akan tetapi harus melalui perjuangan panjang. 
Sehingga dalam dalil naqli itu Tuhan memberikan rambu-rambu bahwa manusia juga 
akan dapat mengalami ketidaksempurnaan jika tidak dapat menangkap pesan Tuhan, 
yakni amal sholeh atau sifat kearifan lokal. Sifat ini dapat dicapai melalui kolaborasi 
wahyu Tuhan dengan aspek lokalitas di mana manusia hidup. Bagaimana manusia 
dapat sampai kepada sifat kesempurnaan yang dikatakan Tuhan? Jawabannya adalah 
dengan pengembangan atau pengolahan potensi manusia melalui pendidikan. 
Pendidikan dipahami tidak secara formal melalui jenjang-jenjang formal yang selama 
ini ada. Namun, kegiatan yang dapat menunjang manusia berubah cerdas dapat 
dikatan sebagai pendidikan. 13 

Dari pemahaman tersebut potensi dasar manusia untuk dapat berkembang 
atau tidak berkembang dapat dibentuk oleh alam. Kolaborasi potensi dasar manusia 
dengan alam inilah yang menentukan apakah manusia dapat sukses menuju 
kesempurnaan ataukah manusia terjerembab dalam ketidakmampuan. Secara khusus, 
Tuhan menciptakan manusia diberi sarana berupa alam semesta dan kemampuan 
mengelola berdasarkan keserdasan yang dimiliki manusia. Dasar normatif ini 
didasarkan pada wahyu Tuhan surat al-Baqarah ayat 30-33. 

                                                 
12Al Ghazali, Ihya…, juz I, h. 85.   
13Al Ghazali, Ihya,.. juz. III, h. 9.  



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 3, November 2020 

 
139 

Ayat itu menunjukkan adanya segi tiga peran antara Tuhan, Alam yang 
digambarkan berupa nama-nama (asma’) alam semesta, dan manusia yang diberi 
kecerdasan untuk mencerna tanda-tanda alam. Oleh karenanya, kesimpulannya adalah 
untuk mencapai kesempurnaan harus ada tiga kecerdasan, pertama, kecerdasan 
spiritual, kedua, kecerdasan emosional, dan ketiga, kecerdasan intelektual. 

Keterkaitan antara ketiganya dijelaskan dalam gambar sebagai berikut: 
 

 
 
 
 
Keterangan = 
KI  = kecerdasan intelektual 
KS = kecerdasan spiritual 
KE = kecerdasan emosional 
 
Yang pertama, kecerdasan spiritual, kecerdasan yang bertumpu pada bagian 

dalam manusia (god spot) yang berhubungan dengan Tuhan. Kecerdasan yang muncul 
tidak hanya untuk mengetahui nilai-nilai yang ada melainkan secara kreatif 
menemukan nilai-nilai baru berdasarkan bimbingan zat Yang Maha Tahu, yakni 
Tuhan. Kecerdasan ini muncul mendapatkan inspirasi, dorongan, dan penghayatan 
ketuhanan yang di dalamnya menyatu menjadi bagian keberadaan manusia.         

Pada tingkatan ini manusia berada pada perkembangan jiwa tatkala 
mendapatkan ketenteraman dan kedamaian dengan petunjuk Tuhan. Sifat kecerdasan 
ini adalah jika manusia dalam keadaan tenang dan tenteram dalam menerima 
ketuhanan dan terhindar dari kegelisahan yang disebabkan oleh berbagai 
kebimbangan.  

Kecerdasan pada tingkatan ini mampu diperoleh manusia melalui ta’allum 
rabbani, yakni metode pengajaran yang melibatkan komunikasi manusia dengan 
Tuhan. Komunikasi ini mendapatkan ilmu dengan cara dihadirkan atau disebut 
dengan ilmu mukasyafah atau ilmu khudluri. Ilmu yang didapat ini bersifat kasf, supra 

God Spot 

Tuhan 

KS 

KI 
KE 

perilaku 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Nomor 3, November 2020 

 
140 

natural, intuitif dan kontemplatif, yang dalam dunia sufi lebih dikenal dengan ilmu 
ladunni. Dasar ilmu ladunni dalam Surat As-Syam ayat 7.14 
 
Penutup 

  Prinsip-prinsip positif dalam tasawuf yang mampu mengembangkan perilaku 
manusia sebagi sumber perilaku, sumber gerak, sumber kenormatifan, sumber 
motivasi dan sumber nilai. Di sisi lain, Pengembangan perilaku dapat dibentuk 
dengan memahami karakter dan potensi manusia baik secara fisik maupun kejiwaan. 
Kedua potensi ini merupakan bekal dasar untuk mengenal dan mengelola 
lingkungannya dan mengenal Tuhannya. Akan tetapi, untuk mendapatkan sifat 
karakter manusia, Tuhan memberikan rambu-rambu yakni perlu adanya proses untuk 
mencapai kekhasan pembeda antar mahluknya.  Dari pemahaman tersebut potensi 
dasar manusia untuk dapat berkembang atau tidak berkembang dapat dibentuk oleh 
alam dan campur tangan Tuhan. 
 
 
Bibliografi  

Al Ghazali, “ar-Risalah al-Ladunniyah”, dalam al-Ghazali, Mu’jam Rasa’il al-Imam al-
Ghazali, Beirut; Dar al-Fikr, t.t. 

--------------, Ihya’ Ulum ad-Din, Beirut: Dar al Fikr, t.t.  
Asmaran, Pengantar Studi Akhlak, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002.  
Bucaille, Maurice, Bibel, Qur’an dan Sains Modern, penerj. H. M. Rasjidi, Jakarta: Bulan 

Bintang, 1994.  
Kartanegara, Mulyadi, Integrasi Ilmu: Sebuah Rekonstruksi Holistik, Bandung: Arasy, 

2005. 
Murata, Sachiko, The Tao of Islam: Kitab Rujukan Relasi Gender dalam Kosmologi dan 

Teologi Islam, penerj. Rahmani Astuti, Bandung; Mizan, 1990.  
Riyadi, Ahmad Ali, Psikologi Sufi al-Ghazali, Yogyakarta: Panji Pustaka, 2008.  
 

                                                 
14Ahmad Ali Riyadi, Psikologi Sufi…, h. 40.  


