https:/ /ejournal.iai-tribakti.ac.id /index.php/IJHSS

Jidonagian Journad f Humantiog and Sciad Seonc

Pengembangan Potensi Manusia dalam
Membangun Pendidikan Karakter Perspektif Tasawuf

Ahmad Ali Riyadi
Institut Agama Islam Tribakti Kediri
abmadaliriyadi@gmail.com

Khoiriyah
Instutut Agama Islam Negeri Surakarta
khoiriyabali@gmail.com

Abstract

This study discusses the understanding of the potential possessed by humans in
the perspective of Sufism as a foundation for the development and formation of
human character. To uncover these objectives, this study uses the method of
literature by tracing sufism literature by Sufi figures. Sufism has a significant
contribution in the formation of human character. Sufism introduces positive
principles that base on human behavior as a source of behavior, a source of
movement, a source of normativity, a source of motivation and a source of value
that is the reference. Behavioral development can be formed by understanding
human character and potential both physically and psychologically. Both of these
potentials are the basis for getting to know and manage their environment and
know their God.

Keywords: Human Potential; Character building; Sufism

Abstrak

Kajian ini mendiskusikan tentang pemahaman potensi-potensi yang dimiliki
manusia dalam perspektif tasawuf sebagai landasan pengembangan dan
pembentukan karakter manusia. Untuk mengungkap tujuan tersebut kajian ini
menggunakan metode kepustakaan dengan menelusuri literatur tasawuf karya para
tokoh sufi. Tasawuf mempunyai kontribusi yang signifikan dalam pembentukan
karakter manusia. Tasawuf mengenalkan prinsip-prinsip positif yang mendasarkan
pada perilaku manusia sebagi sumber perilaku, sumber gerak, sumber
kenormatifan, sumber motivasi dan sumber nilai yang menjadi acuan.
Pengembangan perilaku dapat dibentuk dengan memahami karakter dan potensi
manusia baik secara fisik maupun kejiwaan. Kedua potensi ini merupakan bekal
dasar untuk mengenal dan mengelola lingkungannya dan mengenal Tuhannya.

Kata Kunci: Potensi Manusia; Pendidikan Karakter; Tasawnf

Pendahuluan
Memperbincangkan konsep pembangunan karakter manusia seutuhnya,

khususnya di Indonesia, dihadapkan pada persoalan cukup serius yang membutuhkan
penanganan serius pula. Faktanya, lembaga pendidikan baik yang berbasis sekuler
ataupun religions, memang menjadi suatu pilar utama pengembangan karakter moral
bangsa, namun di sisi yang lain ada benturan ketika lembaga pendidikan berhadapan
dengan dunia luar yang cenderung positivistik, yakni kecenderungan yang mengarah

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Nomor 3, November 2020

131




pada sikap pragmatisme dalam dunia ketja yang dimototi dunia industri.’ Dari sini
seringkali orientasi pengembangan karakter manusia dalam lembaga pendidikan
ternyata tidak ketemu dengan keinginan dunia luar. Ada kegamangan untuk
mengatakan lembaga pendidikan tidak layak jual bila disandingkan dengan keinginan
pangsa pasar yang digalang dunia industri. Persoalan ini hanyalah satu dari sekian
masalah yang dihadapi manusia dalam membentuk kepribadian yang khas.

Fakta yang lain, adalah munculnya opini masyarakat atas klaim kebenaran
antara ilmu agama atas ilmu umum (sekuler). Imu umum seringkali dianggap rendah
dari pada ilmu-ilmu agama atau sebaliknya, ilmu agama dianggap rendah dari pada
ilmu umum. Ilmu agama yang bersumber dari kitab suci dan ilmu alam yang
bersumber dari fenomena alam. Pandangan seperti ini pada akhirnya menimbulkan
dikotomi yang mengarah pada pendikotomian sumber keilmuan dan bahkan model
lembaga pendidikan. Para pendukung ilmu agama hanya memandang valid sumber-
sumber yang berasal dari Ilahi dalam bentuk kitab suci dan tradisi kenabian serta
menolak sumber nonskriptual sebagai sumber otoritatif untuk menjelaskan
kebenaran. Pada sisi yang lain, para penganut ilmu umum (sekuler) hanya
menganggap valid informasi yang diperoleh melalui pengamatan inderawi, karena
satu-satunya sumber ilmu adalah pengalaman empiris.” Dari sini membawa dampak
pada pemahaman ilmu yang bias dan tidak mengarah pada pembentukan karakter
yang utuh berdasarkan kesatuan antara nilai ilmu dan nilai etika kebangsaan.

Dalam kaitan dengan hal-hal di atas, diperlukan strategi pembangunan
karakter bangsa sangatlah urgent dalam mewujudkan manusia Indonesia yang lebih
berbudaya dan bermartabat. Langkah-langkah yang dilakukan perlu diarahkan pada
pembentukan dan penguatan fondasi di lingkungan lembaga pendidikan agar
memiliki ketahanan budaya yang berkarakter lokal tapi berpikir global. Hal ini
diperlukan dalam menghadapi hegemoni budaya yang ditayangkan dunia industri
dengan pendayagunaan lembaga pendidikan yang berwawasan pembangunan karakter
dengan pendayagunaan seluruh potensi bangsa.

Kajian ini meneliti kontribusi tasawuf sebagai konsep pembentukan karakter
dengan menyelami pribadi manusia perpektif tasawuf. Tasawuf memiliki konsep,
potensi budaya dan nilai-nilai kehidupan yang di dalamnya perlu reinterpretasi,
readaptasi dan rekontekstualisasi untuk disumbangkan dalam rangka pembangunan
karakter bangsa. Hal menarik dari tema ini adalah, secara etimologis, definisi tasawuf
ialah membersihkan hati dan anggota-anggota lahir daripada dosa-dosa, kesalahan
dan kekhilapan.” Artinya bersih luar dan bersih di dalam. Bersih di dalam maksudnya
membersihkan hati daripada 7@, ujub, pendendam dan sifat magmumah (tercela),
lebih-lebih lagi syirik. Bersih di luar maksudnya bersih daripada membuat yang
haram, berpakaian yang haram, bercakap yang haram, menjaga mata, telinga daripada
melihat dan mendengar yang haram serta lain-lain.

! Hilwati Hindersah. “Krisis Ilmu Pengetahuan Modern;Menuju Metodologi Partisipatif” 16
(2005): 1-2.

*Mulyadi Kartanegara, Integrasi lmu: Sebuabh Rekonstruksi Holistik (Bandung: Arasy, 2005), h.
25-26.

SAsmaran, Pengantar Studi Akblak (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), h. 5.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Nomor 3, November 2020

132



Metode

Kajian ini masuk kategori kajian kepustakaan (/izerature study). Data diperoleh
dengan mengkaji beberapa karya para tokoh tasawuf semisal karya-karya Al Ghazali
dan beberapa karya yang lain. Setelah data terkumpul kemudian dianalisis dengan
metode konten analisis. Metode ini digunakan untuk mengaitkan konteks masa lalu
dengan masa sckarang sesuai dengan situasi dan kondisi sekarang. Hal ini
dimaksudkan untuk mencari relefansi gagasan masa lalu yang tersimpulkan pada masa
sekarang.’

Pembahasan
Manusia Perspektif Tasawuf

Esensi akhir tasawuf merupakan pemahaman tentang manusia dan
menyelami potensi-potensi manusia serta proses pembuatan manusia seutuhnya.
Karena dengan memahami manusia akan dapat menyelami keadaan dan kondisi
manusia sechingga dapat menjadi bahan kajian tentang pribadi manusia. Pembahasan
tentang asal usul manusia menjadi perdebatan yang tidak kunjung berhenti. Satu-
satunya sumber yang masih otentik memberikan informasi tentang keberadaan
manusia adalah informasi dari agama. Kemudian di zaman modern sumber itu
berkembang ke arah ilmu pengetahuan ilmiah bersamaan dengan cara kajian
berdasarkan sumber data ilmiah yang mampu menghadirkan masalah asal usul
manusia dari sudut pandang baru. Pandangan baru ini berdasarkan pada data yang
dapat diukur, diamati, dianalisis, logis dan dapat dirasakan. Lebih-lebih di zaman
modern ini, kebenaran pandangan yang didasarkan pada sikap ilmiah menjadi otoritas
tunggal dalam menjawab misteri asal usul manusia, sehingga kadangkala
mengenyampingkan otoritas kebenaran informasi yang disumbangkan oleh wahyu
sebagai pembenar berita yang otentik dan logik berdasarkan firman Tuhan. Jawaban
secara ilmiah yang berkenaan dengan asal usul manusia sebagai guncangan yang luar
biasa terhadap orang yang setia terhadap ajaran-ajaran agama. Teori sekuler dan
agama saling berbenturan. Sebagai akibatnya, pembenaran agama tanpa sains akan
dikucilkan secara ilmiah, begitu juga sebaliknya pembenaran atas nama sains tanpa
agama akan mengalami sekularisasi yang berdampak pada pengingkaran kebenaran
agama.

Dari uraian tersebut akan dipaparkan dua teori yang secara paradigmatik
mempunyai lantasan teoritis yang berbeda, yang pertama berdasarkan informasi
wahyu Tuhan sedangkan yang ke dua berdasarkan sains yang berdasarkan
pemahaman orang atas alam. Apakah keduanya mempunyai hubungan dan benang
merah yang dapat disatukan atau justru keduanya mengalami kesenjangan yang
semakin jauh. Terlepas dari dua pertanyaan yang berlawanan ini, ungkapan yang tepat
adalah perlu upaya kajian yang menyeluruh untuk mengetahui hakekat manusia.

Keterangan asal usul manusia dalam pandangan ajaran agama Islam
tentunya tidak lepas dari wahyu yang terekam dalam Al Qur’an dan al-Hadits.
Informasi yang didapatkan dalam Al Qur’an bahwa proses penciptaan manusia
mengalami beberapa tahapan. Yang pertama tahap pensabdaan (ucapan penciptaan)
sebagai proses produksi manusia, dan yang kedua adalah proses reproduksi manusia.

4 Sumadi Suryabrata, Metodologi Penelitian, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, cet. Ke-11,
1998), h. 18

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Nomor 3, November 2020

133



Informasi awal penciptaan manusia, dalam Al Qur’an, diawali dengan
penciptaan manusia dengan tawaran Tuhan terhadap makhluk yang terlebih dahulu
diciptakan Allah, yakni mahluk malaikat dan syaitan. Surat Al Baqarah ayat 30-31
menjadi landasan bukti penciptaan manusia. Ayat-ayat ini memberikan pemahaman
bahwa Adam adalah manusia pertama. Proses penciptaan Adam di awali dengan
sabda Tuhan dengan kekuatan penciptaan dengan sabda; jads, maka jadilab,
sebagaimana Surat Yasin ayat 81-82.

Dalam Al Qur’an tidak ada keterangan secara detail penciptaan manusia yang
bernama Adam dengan cara genetik atau proses reproduksi manusia seperti yang
lazim kita ketahui sekarang ini. Keterangan ayat-ayat tersebut menunjukkan adanya
kekuasaan Tuhan di luar kemampuan manusia dan makhlukNya. Sifat godrat dan
‘radah Tuhan menjadikan sifat kemampuan yang Maha di atas Segala Yang Maha.

Dari keterangan Al Qur’an, ada cacatan penting yang dapat diinterpretasikan
yakni, sebelum Adam ada Tuhan sudah menciptakan sarana dan prasarana yang
diperlukan Adam, yakni langit dan bumi beserta isinya. Sebelum Adam sarana dan
prasarana yang ada itu diperuntukkan para malaikat dan syaithan, akan tetapi
keduanya dipandang kurang cakap dan kreatif sehingga Tuhan perlu menciptakan
manusia yang dipandang memenuhi kualifikasi. Makhluk ini disebutnya dengan
khalifah. Secara inplisit kata khalifah dimaknai sebagai makhluk yang membawa misi
menempati bumi untuk menjaga dan mengelolanya. Fungsi dan peran yang lainnya
adalah untuk menciptakan sains berdasarkan fenomena alam. Hal ini menunjukkan
manusia mempunyai potensi dan kapasitas individu yang tidak dimiliki oleh malaikat,
syaitan dan makhluk lainnya.

Setelah proses produksi selanjutnya perkembangan manusia berkembang
dalam proses reproduksi dipahami sebagai proses penciptaan ulang manusia setelah
Adam. Setelah Tuhan menciptakan Adam, Ia menciptakan manusia yang bernama
Hawa yang berjenis perempuan. Hawa diciptakan Tuhan juga dengan sabda Tuhan,
karena keterangan ini tidak ditemukan secara detil penciptaannya. Hawa mempunyai
peran sebagai pendamping Adam dan juga menjadi sarana untuk menempatkan benih
manusia dari Adam ke Hawa. Dari sinilah kemudian adanya manusia yang
direproduksi secara turun temurun.

Keterangan tentang reproduksi manusia dalam Al Qur’an juga tidaklah
mudah disatukan, jika tidak dibarengi dengan keterangan sains kedokteran. Karena
keterangan yang ada sifatnya menggunakan logika Al Quf’an yang sistematika
penyajian ayatnya ‘Zdaklah runtut” dalam kategori tulisan ilmiah modern, namun
menggunakan logika wahyu yang tentu tidak dapat disamakan dengan logika praktis.
Inilah keunikan dan kekhasan wahyu. Kesulitan pemahaman penciptaan manusia
dalam ayat Al Qur’an juga seringkali dipicu oleh para penerjemah yang tidak
memahami proses reproduksi manusia atau hewan. Contoh penerjemahan yang
sering kali diulang-ulang dalam satu ayat yang diterjemahkan bahwa penciptaan
manusia diciptakan dari segumpal darah (‘alag). Secara medis penerjemahan ini
sungguh tidak masuk akal.” Mungkinkah tidak ada kata arti lain yang pas
menerjemahkan ‘@/ag? Apakah kata ‘alaq itu sama terjemahan bahasa Indonesia
segumpal darah? Penerjemahan ini tentu diperlukan perpaduan antara pengetahuan

5 Maurice Bucaille, Bibel, Qur'an dan Sains Modern, penerj. H. M. Rasjidi (Jakarta: Bulan
Bintang, 1994), h. 231.
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences

Volume 1, Nomor 3, November 2020

134



bahasa wahyu dan pengetahuan ilmiah agar dapat mengerti makna ayat Al Qur’an
untuk mendapatkan arti terjemahan yang relevan.

Potensi-Potensi Manusia

Potensi-potensi yang dimiliki manusia menurut pandangan tasawuf, agama
dan sains sama-sama mengakui bahwa manusia adalah makhluk yang unik. Secara
fisik (jasmani) dan kejiwaan (rukhani) kedua teori ini sama-sama mengakui makhluk
yang paling sempurna dan kompleks. Perbedaanya adalah teori agama mengakui
adanya kekuatan yang menghidupkan manusia yakni ruh, sedangkan teori sains belum
dapat menjelaskan adanya dimensi ruh, bahkan tidak mempercayainya karena ruh
tidak dapat dijelaskan secara fisik. Secara agama potensi manusia didasarkan pada tiga
dimensi, yakni jasad, jiwa dan ruh.’

Jiwa menurut kaedah bahasa mempunyai makna yang berfariasi, antara lain;
suatu esensi dari satu obyek, jiwa yang dihidupkan, psikis, ruh, pikiran, kehidupan,
person, individu, hasrat, dan identitas diri atau pribadi. Dalam bahasa Arab jiwa lebih
dikonotasikan dengan keseluruhan diri pribadi manusia itu sendiri.”

Al Ghazali membetikan pengertian nafs/jiwa menjadi dua bagian, pertama,
pengertian jiwa diitinjau dari segi sufistik. Menurut pengertian ini jiwa diartikan
sebagai sumber kejahatan, mencakup kekuatan emosi atau marah (gad/ab) dan ambisi
atau hasrat (syahwat) yang bersemayam dalam diri manusia. Kedua, pengertian jiwa
secara filosofis. Nafs diartikan sebagai identitas manusia yang tetap, tidak berubah-
ubah, sebagai substansi yang berdiri sendiri, tidak bertempat dan merupakan tempat
pengetahuan inteletual (a/-ma’quiat) berasal dari alam malakut atau ‘alam al-‘amr yangn
merupakan form dengan makna substansi yang berbeda dengan jisim yangbersifat
materi.®

Sifat dari nafs sebenarnya berdiri sendiri dan mampu memisahkan diri dari
badan, namun nafs selama manusia masih hidup berada dalam diri manusia untuk
turut mengatur badan. Jasad yang berupa badan dan nafs adalah dua substansi yang
mempunyai sifat yang beda. Karena keduanya tidak bersifat gidam, nafs berasal dari
alam al-‘amr sedangkan badan berasal dari ‘@am al kbalg. Nafs diciptakan ketika sel
benih (an nuthfah) telah memenuhi persyaratan untuk menerimanya. Kata an nuthfah
bukanlah sel benih pada sperma laki-laki melainkan sel benih yang telah menyatu
dengan sel benih wanita dalam rahimnya. Pada saat tertentu an-nuthfah mempunyai
kesiapan untuk menerima an nafs. Kondisi ini disebut a/-istiwa’. Penciptaan nafs ke
dalam an-nuthfah disebut an-nafkbu. Al nafebu adalah kemurahan Ilahi (a/ jud al ilabi)
yang mempunyai wujud segala sesuatu.’

Dalam diri nafs tersusun atas sub sistem nafs yang dinamakan dalam sistem
nafsani, yakni ga/b dan akal. Qalb sendiri dalam konteks sub sistem nafs manusia
bukanlah sekedar sepotong organ tubuh akan tetapi merupakan elemen yang bersifat

¢ Tentang keterangan potensi kejiwaan baca Ahmad Ali Riyadi, Psikologi Sufi al-Ghazali
(Yogyakarta: Panji Pustaka, 2008).h. 43

"Sachiko Murata, The Tao of Isiam: Kitab Rujukan Relasi Gender dalam Kosmologi dan Teologi Islam,
penerj. Rahmani Astuti (Bandung; Mizan, 1990), h. 312.

8Al Ghazali, “ar-Risalah al-Ladunniyah”, dalam al-Ghazali, Mu jam Rasa’il al-Imam al-Ghazali
(Beirut; Dar al-Fikr, t.t.), h. 4-5.

9Al-Ghazali, Ihya’ Ulnm ad-Din (Beirut: Dar al Fikr, t.t.), Juz 111, h.6.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences

Volume 1, Nomor 3, November 2020

135



ruhani. Hal ini ditunjukkan dengan berbagai macam pengertian yang berbeda-beda.
Pertama, arti ga/b secara fisik mempunyai arti sepotong daging berbentuk buah
sanubar (a/-labmun as-sanubar) yang terletak di bagian kiri dada di dalamnya terdapat
rongga berisi darah merah yang merupakan pusat aktivitas tubuh manusia. Kedua,
pengertian qalb menunjuk pada pengertian sesuatu yang halus yakni hakekat manusia
yang merasa, menngetahui dan mengenal (bagigat al-insani al-mudrik  al-‘alin).
Pengerian yang kedua ini menandakan adanya peran ketuhanan (rabbaniyah),
kerohaniaan (ruhaniyah) dan pengetahuan (‘agliyah)."’

Sebagai sub sistem yang bekerja dalam sistem nafs, qalb mempunyai fungsi
yang sangat penting, yakni sebagai alat untuk memahami realitas dan
mempertimbangkan nilai-nilai serta memutuskan suatu tindakan. Qa/b di samping
memiliki potensi juga merupakan wadah yang di dalamnya terdapat muatan-muatan
yang memperkuat potensi galb. Ada tiga jenis potensi yang dimiliki hati, pertama, a/-
gudrah (kemampuan), yakni suatu potensi yang berfungsi sebagai penggerak anggota
tubuh demi mencapai berbagai tujuan. Kemampuan ini tersimpan dan tersebar di
seluruh tubuh manusia dalam otot (al-‘adalal) dan urat-urat (al-authar). Kedua, alilm
(instrumen pengetahuan) dan alidrak (pencerapan). Kemampuan ini berfungsi
sebagal instrumen yang menerima rangsangan, sepetti panca indra (al-kbawasis).
Ketiga, /radah (kehendak). Potensi ini menggambarkan fungsi sebagai pembangkit dan
pendorong, baik untuk mendatangkan sesuatu yang bermanfaat ataupun untuk
menolak sesuatu yang merugikan.

Selain fungsi tersebut qalb mempunyai sifat dan karakter yang dipengaruhi
oleh interaksi yang terjadi antara pemenuhan fungsi memahami relitas dengan
campuran potensial yang berasal dari kandungan hati yang melahirkan suatu keadaan
psikologis yang menggambarkan kualitas, tipe dan kondisi manusia. Sifat dan kedaan
manusia ini sangat dipengaruhi oleh kondisi qalb. Jika kondisi manusia ini labil maka
sudah dapat dipastikan kondisi hatinya tidak bagus, akan tetapi jika kondisi hati itu
baik sudah barang tentu kondisi manusia itu juga baik.

Secara psikologis sifat dan kondisi qgalb dipengaruhi oleh interaksi dengan
berbagai aspek, yakni aspek internal dan eksternal. Pertama, aspek internal. Aspek ini
tercermin dalam sifat dasar hati. Di antaranya; 1) sifat sabuzyyah (bintang buas). Ciri
khas sifat ini seseorang mempunyai sifat pemarah atau emosi yangtidak terkontrol. 2)
sifat babamiyah (kehewanan). Penekanan sifat ini muncul dalam tanda sifat perilaku
kehewanan dengan menonjolkan kerakusan, ketamakan dan sejenisnya. 3) sifat
syaithaniyah (setan). Sifat ini ditandai dengan sifat-sifat kecurangan, keculasan,
kelicikan dan penipuan. 4) sifat rabbaniyah (ketuhanan). Karakter yang muncul pada
sifat ini adalah berupa hak tuhan, seperti sifat kepemimpinan mutlak, otoriter dan
diktator. Sedangkan aspek eksternal, yaitu pengaruh norma baik dan buruk yang
ditangkap hati."

Sub sistem lainya, yakni akal mempunyai makna yang cukup beragam pula.
Hal ini menandakan kompleksnya sistem persoalan yang ada dalam tubuh manusia.
Secara etimologis, akal memiliki arti menahan, ikatan, menghalangi, melarang san
mencegah. Berdasarkan makna bahasa ini maka yang disebut makna orang yang
berakal adalah orang yang mampu menahan dan mengikat hawa nafsunya. Jika hawa

VAL-Ghazali, Ihya’ Ulum ad-Din (Beirut: Dar al Fikr, t.t)), Juz II1, h. 4.
Ahmad Ali Riyadi, Psikologi Sufi. ..h.27

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Nomor 3, November 2020

136



nafsunya terikat maka jiwa rasionalitasnya mampu bereksistensi. Secara fisik akal
merupakan organ tubuh yang terletak di kepala lazimnya disebut otak (dimagh) yang
memiliki cahaya nurani yang dipersiapkan dan mampu memperoleh pengetahuan (a/
ma’rifah) dan kognisi (al mudrikab).

Kata akal dalam bahsa Arab dimkanai mengikat atau memajami. Akal juga
diarttkan sebagai suatu energi yang mampu memperoleh, menyimpan dan
mengeluarkan pengetahuan. Akal mampu menghantarkan manusia pada substansi
kemanusiaan manusia atau potensi fithriyah yang memiliki daya-daya pembeda antara
hal-hal yang baik dan buruk.

Ditinjau dari fungsi peranan akal terdapat dua bagian, pertama akal teoritis
(al-‘aqln al-nadari) dan akal praktis (al-‘aqlu al-‘amali). Kedua akal ini merupakan satu
kesatuan yang tidak dapat dipisah. Akal teoritis berpusat pada otak sedangkan akal
praktis berpusat pada seluruh badan. Akal praktis mempunyai daya-daya jiwa untuk
membuat manusia beraktivitas dan menyempurnakan badan sesuai dengan
kebutuhan manusia, sedangkan teoritis berguna untuk menyempurnakan substansi
pengetahuan inmateri yang abstrak.

Ditinjau dari potensi manusia secara psikologis akal mempunyai potensi
dalam berbagai tingkatan; pertama, al-‘aglu al-haynlani (akal material). Akal ini adalah
tingkatan akal yang paling rendah dan bersifat akal potensi. Akal yang berasal dari
potensi yang belum pernah teraktualisasi. Akal ini merupakan akal bawaan sejak
manusia dilahirkan dan siap menerima perkembangan selanjutnya karena proses
lingkungan dan hereditas. Kedua, a/~-‘aglu al-malakah (akal terlatih). Akal yang telah
memiliki pengetahuan dasar yang dapat diolah menjadi pengetahuan yang lebih
komplek. Pada tingkat ini seseorang mampu mengetahui sampai kepada pengetahuan
aksiomatis, yaitu kemampuan berakal tanpa diusahakan seperti perasaan dan naluri
manusia. Ketiga, al-‘aglu bi al-fi’li (akal abstrak). Akal yang telah mempunyai
kemampuan berpikir sebagai hasil kegiatan berpikir intelek, tidak hanya mengetahuan
pengetahuan aksiomatis tapi mampu mengolah ilmu penggetahuan yang didapatkan
dari potensi yang dimiliki dan pengaruh dari lingkungan karena perkembangan
manusia baik secara fisik maupun psikis. Pada tingkatan ini kegiatan intelek manusia
bersifat aktif yakni mampu membedakan mana yang baik dan yang buruk, mana yang
menguntungkan dan mana yang tidak menguntungkan. Keempat, a/-‘aglu al-mustafad
(akal perolehan). Akal pada tingkatan ini menyadari pengetahuan-pengetahuan itu
secara aktual dan menyadari kesadarannya secara faktual. Berbeda dengan akal pada
tingkatan sebelumnya, pada tingkatan ini dari segi aktivitas akal bersifat aktif
menciptakan pengetahuan baru dengan berdasarkan pada tingkatan akal sebelumnya.

Potensi yang kedua adalah ruh. Potensi berupa ruh ini sangat sulit untuk
didefinisikan karena ruh merupakan misteri penciptaan oleh Tuhan. Hal inilah yang
membedakan antara kaum sekuler dengan kaum agamis. Kaum sekuler lebih
cenderung mengandalkan empirisme, yang mengandaikan sesuatu yang ilmiah harus
dapat di faktualkan sedangkan persoalan ruh tidak mungkin difaktualkan karena
bersifat inmaterial. Dari sinilah pemahaman ruh tidaklah pasti sebagaimana
disabdakan Tuhan dalam surat Al Isra’ ayat 85. Ayat tersebut tidak menjelaskan ruh
secara materi namun sifatnya sangat abstrak karena Tuhan tidak memberikan
penjelasaan secara detail. Lantas, bagaimana posisi ruh dengan badan? Hubungan ruh
dengan badan tidak menjadi satu akan tetapi berada bersama badan. Ruh merupakan
substansi yang terpisah dari materi dan tidak akan mudah rusak sebagaimana badan.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Nomor 3, November 2020

137



Sulitnya memhamai ruh dikarenakan di satu sisi ruh nerupakan benda yang ada
bersama badan namun di sisi yang lain ruh dimakanai sesuau yang halus dan abstrak
karena tidak dapat dideteksi."

Membangun Karakter Manusia

Sebagai manusia yang mempunyai keyakina akan kekuatan Tuhan, maka
karakter yang terbangun secara ideal adalah kembali untuk Tuhan, sedangkan proses
untuk sampai ke tujuan akhir itu adalah memanfaatkan alam sebagai sarana dengan
bijak, yang dalam Islam disebut dengan akhlaq karimah. Disebut bijak adalah suatu
proses seseorang yang mengenyam pendidikan mampu menciptakan kearifan
lingkungan. Jadi, keseimbangan antara kepentingan manusia, Tuhan dan alam
menunjukkan keberhasilan pendidikan.

Manusia diciptakan untuk berbakti pada Tuhan dengan penuh ikhlas. Fungsi
pendidikan adalah mengantarkan manusia menuju Tuhan. Oleh karena itu,
pendidikan sebagai sarana pengejewantahan alam menjadi sangat urgen untuk
mengunakan proses dan prosedur pemanfaatan alam secara maksimal. Dalam
menggunakan proses dan prosedur pemanfaatan alam ini, manusia dibekali Tuhan
dengan sifat-sifat ketuhanan, yakni sifat qodrat iradah Tuhan. Sehingga manusia
mampu melakukan olah potensi pemanfaatan alam. Secara normatif dalil wahyu yang
dapat menjadikan dasar adalah Surat At-Tiin ayat 4 6.

Dalil naqli tersebut memberikan keterangan tentang penciptaan manusia oleh
Tuhan dengan pemberian sifat kesempurnaan. Sifat kesempurnaan itu merupakan
sifat dasar potensi secara fisik (jasmani) dan kejiwaan (rokhani) manusia. Kedua
potensi itu merupakan bekal untuk mengenal dan mengelola lingkungannya dan
mengenal Tuhannya. Akan tetapi, untuk mendapatkan sifat kesempurnaan manusia,
Tuhan memberikan rambu-rambu yakni perlu adanya proses untuk mencapai
kesempurnaan. Dalam arti yang lebih jelas bahwa kesempurnaan tidak secara
otomatis dapat diperoleh manusia, akan tetapi harus melalui perjuangan panjang.
Sehingga dalam dalil naqli itu Tuhan memberikan rambu-rambu bahwa manusia juga
akan dapat mengalami ketidaksempurnaan jika tidak dapat menangkap pesan Tuhan,
yakni amal sholeh atau sifat kearifan lokal. Sifat ini dapat dicapai melalui kolaborasi
wahyu Tuhan dengan aspek lokalitas di mana manusia hidup. Bagaimana manusia
dapat sampai kepada sifat kesempurnaan yang dikatakan Tuhan? Jawabannya adalah
dengan pengembangan atau pengolahan potensi manusia melalui pendidikan.
Pendidikan dipahami tidak secara formal melalui jenjang-jenjang formal yang selama
ini ada. Namun, kegiatan yang dapat menunjang manusia berubah cerdas dapat
dikatan sebagai pendidikan. "

Dari pemahaman tersebut potensi dasar manusia untuk dapat berkembang
atau tidak berkembang dapat dibentuk oleh alam. Kolaborasi potensi dasar manusia
dengan alam inilah yang menentukan apakah manusia dapat sukses menuju
kesempurnaan ataukah manusia terjerembab dalam ketidakmampuan. Secara khusus,
Tuhan menciptakan manusia diberi sarana berupa alam semesta dan kemampuan
mengelola berdasarkan keserdasan yang dimiliki manusia. Dasar normatif ini
didasarkan pada wahyu Tuhan surat al-Bagarah ayat 30-33.

12Al Ghazali, Ihya..., juz 1, h. 85.
13A] Ghazali, Ihya,.. juz. 111, h. 9.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Nomor 3, November 2020

138



Ayat itu menunjukkan adanya segi tiga peran antara Tuhan, Alam yang
digambarkan berupa nama-nama (asma’) alam semesta, dan manusia yang diberi
kecerdasan untuk mencerna tanda-tanda alam. Oleh karenanya, kesimpulannya adalah
untuk mencapai kesempurnaan harus ada tiga kecerdasan, perfama, kecerdasan
spiritual, £edna, kecerdasan emosional, dan kefiga, kecerdasan intelektual.

Keterkaitan antara ketiganya dijelaskan dalam gambar sebagai berikut:

God Spot

\ KS

perilaku

Keterangan =

KI = kecerdasan intelektual
KS = kecerdasan spiritual
KE = kecerdasan emosional

Yang pertama, kecerdasan spiritual, kecerdasan yang bertumpu pada bagian
dalam manusia (god spo?) yang berhubungan dengan Tuhan. Kecerdasan yang muncul
tidak hanya untuk mengetahui nilai-nilai yang ada melainkan secara kreatif
menemukan nilai-nilai baru berdasarkan bimbingan zat Yang Maha Tahu, yakni
Tuhan. Kecerdasan ini muncul mendapatkan inspirasi, dorongan, dan penghayatan
ketuhanan yang di dalamnya menyatu menjadi bagian keberadaan manusia.

Pada tingkatan ini manusia berada pada perkembangan jiwa tatkala
mendapatkan ketenteraman dan kedamaian dengan petunjuk Tuhan. Sifat kecerdasan
ini adalah jika manusia dalam keadaan tenang dan tenteram dalam menerima
ketuhanan dan terhindar dari kegelisahan yang disebabkan oleh berbagai
kebimbangan.

Kecerdasan pada tingkatan ini mampu diperoleh manusia melalui 7a'a/lum
rabbani, yakni metode pengajaran yang melibatkan komunikasi manusia dengan
Tuhan. Komunikasi ini mendapatkan ilmu dengan cara dihadirkan atau disebut
dengan ilmu mukasyafah atau ilmu khudluri. Ilmu yang didapat ini bersifat kasf, supra

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Nomor 3, November 2020

139



natural, intuitif dan kontemplatif, yang dalam dunia sufi lebih dikenal dengan ilmu
ladunni. Dasar ilmu ladunni dalam Surat As-Syam ayat 7."

Penutup

Prinsip-prinsip positif dalam tasawuf yang mampu mengembangkan perilaku
manusia sebagi sumber perilaku, sumber gerak, sumber kenormatifan, sumber
motivasi dan sumber nilai. Di sisi lain, Pengembangan perilaku dapat dibentuk
dengan memahami karakter dan potensi manusia baik secara fisik maupun kejiwaan.
Kedua potensi ini merupakan bekal dasar untuk mengenal dan mengelola
lingkungannya dan mengenal Tuhannya. Akan tetapi, untuk mendapatkan sifat
karakter manusia, Tuhan memberikan rambu-rambu yakni perlu adanya proses untuk
mencapai kekhasan pembeda antar mahluknya. Dari pemahaman tersebut potensi
dasar manusia untuk dapat berkembang atau tidak berkembang dapat dibentuk oleh
alam dan campur tangan Tuhan.

Bibliografi

Al Ghazali, “ar-Risalah al-Ladunniyah”, dalam al-Ghazali, Mu jam Rasa’il al-Imam al-
Ghazali, Beirut; Dar al-Fikr, t.t.

—————————————— , Ihya’ Ulum ad-Din, Beirut: Dar al Fikr, t.t.

Asmaran, Pengantar Studi Akblak, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002.

Bucaille, Maurice, Bibel, Qur'an dan Sains Modern, penerj. H. M. Rasjidi, Jakarta: Bulan
Bintang, 1994.

Kartanegara, Mulyadi, Integrasi Ilmu: Sebuah Rekonstruksi Holistik, Bandung: Arasy,
2005.

Murata, Sachiko, The Tao of Islam: Kitab Rujukan Relasi Gender dalam Kosmologi dan
Teolog Islam, penerj. Rahmani Astuti, Bandung; Mizan, 1990.

Riyadi, Ahmad Ali, Psikologi Sufi al-Ghazali, Y ogyakarta: Panji Pustaka, 2008.

“Ahmad Ali Riyadi, Psikologi Sufi..., h. 40.
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences

Volume 1, Nomor 3, November 2020

140



