
 
 
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/IJHSS 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 1, March 2021 

 
11 

E-ISSN: 2746-2188 

Volume 2 Issue 1 

March 2021 

 
Analisis Dinamika Sikap Forgiveness pada Santi Menghafal Al Qur’an 

di Pondok Pesantren Maunah Sari Kota Kediri 
 
Moh. Hapid Muzaki  
Institut Agama Islam Tribakti Kediri 
kangrasun@gmail.com 
  
Uswatun Hasanah 
Institut Agama Islam Tribakti Kediri 
patner.psikoligi@gmail.com 
 

Abstract 
This article discusses the way students who memorize the Qur'an in building 
forgiveness in order to address the problems of social life experienced and 
reconcile the social relationships faced in an effort to build the harmony of life. 
How do students who memorize the Qur'an address the problem of social 
conflict? Forgive or take revenge. If the answer to the question becomes material 
to be identified in order to know the dynamics of forgiveness of the students 
who memorize the Qur'an. The research that the researchers conducted is 
included in qualitative research, the approach used is phenomenology. The 
results of the analysis forgiveness attitude in students who memorize are total 
forgiveness in the sense of acceptance of transgressor errors sincerely without 
revenge. 

Keywords: Forgiveness, Transgressor, and Santri of Qur’anic Memorizers 

Abstrak 
Artikel ini membahas tentang santri yang menghafal Al-Qur’an dalam 
membangun sikap memaafkan (forgiveness) guna menyikapi pelbagi masalah 
kehidupan sosial yang dialaminya, dan merekonsiliasi hubungan sosial yang 
dihadapi tersebut dalam upaya membangun keharmonisan hidup. 
Bagaimana santri yang mengahafal Al-Qur’an menyikapi masalah konflik 
sosial? Memaafkan atau membalas dendam. Sekiranya jawaban pertanyaan 
tersebut menjadi bahan untuk diidentifikasi guna mengetahui dinamika 
forgiveness para santri yang menghafal Al-Qur’an. Penelitian yang peneliti 
lakukan ini adalah termasuk dalam penelitian kualitatif, pendekatan yang 
dipakai adalah fenomenologi. Hasil analisis Sikap forgiveness pada santri 
yang menghafal adalah total forgiveness dalam arti penerimaan atas kesalahan 
transgressor dengan ikhlas tanpa membalas dendam. 

Kata Kunci: Forgiveness, Transgressor, Santri yang Menghafal Al-Qur’an 

Pendahuluan 
Manusia sebagai makhluk sosial membutuhkan orang lain untuk memenuhi segala 

kebutuhannya. Dorongan sosial menjadi energi untuk melakukan interelasi dengan orang lain, 
baik karena ada kepentingan pribadi, ataupun kelompok. Dari sudut sosial ini, manusia 
membentuk sebuah komunitas guna menampung relasi dan cita-cita berasama dalam 
mewujudkan kebutuhan dasarnya, kebutuhan hidup harmonis, kebutuhan yang psikis atau juga 

mailto:kangrasun@gmail.com


 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 1, March 2021 

 
12 

psikologis. Dalam upaya pemenuhan kebutuhan, dan dari sisi sosialnya, manusia harus 
bersinggungan dengan orang lain. Manusia dari dinamika kemanusiannya yang telah terpapar 
ringkas di atas menunjukan bahwa mereka hadir untuk turut menyertai kehidupan sosial, 
membentuk status sosial sendiri dengan atribusi yang mereka pilih, ada yang menyandang status 
pedagang dan pembeli, guru dan pelajar, kiyai dan santri. 

Eksklusivitas corak hidup santri terlihat dari segala bentuk aktivitas yang diwadahai 
sebuah lembaga pendidikan berasrama, yaitu pesantren, dimulai dari bangun tidur sampai tidur 
kembali, kegiatan mereka banyak dihabiskan dalam asrama. Interaksi sosial terbentuk dari 
aktivitas mereka. Pelbagi interaksi ini membentuk miniatur kehidupan sosial yang terbatasi oleh 
pranata sosial pesantren yang kemudian dapat dikatakan bahwa santri pun eksklusif. Namun, 
selain ekslusivitas kehidupan mereka, ternyata santri juga memiliki kehidupan sosial yang 
inklusif karena mereka berbaur dengan masyarakat sekitar dalam berbagai acara keagamaan atau 
sosial, seperti peringatan maulid, mengisi tausyiah atau ceramah. Kegiatan-kegiatan tersebut 
mengharuskan santri untuk berbaur dengan masyarakat sekitar pesantren, dan ini yang 
menunjukan ada sisi inklusivitas dalam kehidupan sosial santri. 

Rangkaian interaksi yang terjadi dalam kehidupan sosial santri dapat kita namakan 
dengan sebuah komunikasi, baik yang inklusif atau pun eksklusif. Sebagai manusia biasa yang 
tak luput dari salah dan dosa, sekalipun secara status sosial menyandang predikat santri yang 
setiap hari bergelut dengan keilmuan Islam dan berbaur dengan suasanan pesantren yang religi, 
tak dapat dipungkiri santri juga memiliki probelmatika hidup, gesekan dalam berkomunikasi 
dengan teman sebaya, masalah dalam interaksi dengan santri lainnya bahkan tak menutup 
kemungkinan seorang santri mempunyai konflik ilmiah dengan seorang guru, ustadz, ataupun 
kiyai. 

Lantas bagaimana santri menyikapi kesalahan mereka dan kesalahan orang lain kepada 
mereka? Apakah sesuai dengan tuntuan nabi yaitu bertaubat dengan meminta maaf dan 
memberi maaf? Atau malah acuh tak acuh, diam tak mengindahkan ajaran baik agama yang 
setiap hari mereka dapatkan ilmunya? Bahkan setiap hari merka membaca Al-Qur’an yang 
diasumsikan dapat memperngaruhi emosi seseorang? Sampai disini duduk persoalan 
kepribadian santri mulai terjamah untuk diteliti, untuk diketahui dinamikanya dan diidentifikasi 
kausalitas prilakunya, terutama sikap forgiveness guna rekonsiliasi atau memperbaiki relasi, 
menjaga kehidupan harmonis bersama. Secara konseptual, sikap forgiveness telah banyak dibahas 
oleh peneliti psikologi seperti Mc Cullough, Worthington, Rachal pada tahun 1997, Thompson 
Lopez, Snyder Hugges, Millet, dan Girard.1 

Dilihat dari jenis orientasi program pesantren, santri dapat digolongkan menjadi dua, 
yaitu santri yang belajar khusus kitab dan ragam ilmu agama lainnya tanpa ada program khusus 
menghafal Al-Qur’an, dalam penelitian ini dapat diklasifikasikan sebagai santri non-tahfizh, dan 
santri yang selain belajar pelbagai macam ilmu agama mereka juga menghafal Al-Qur’an, dalam 
hal ini dapat dikelompokan sebagai santri tahfizh. Dua klasifikasi santri dimuka pun terwadahi 
oleh sebuah institusi pendidikan pesantren dengan suasana berbeda, jika santri non-tahfizh 
sering mendengar lantunan nazhom, bait-bait syair ilmu agama maka santri tahfizh selain 
mendengar lantunan bait-bait syair mereka pasti akan membaca, mendengar atau setidaknya 
terdengar Al-Qur’an karena memang setiap hari kebijakan otoritas pesantren mewajibkan 
santrinya untuk mengaji Al-Qur’an guna menghafalkannya. 

                                                 
1 Ummu Rifa’atin Mahmudah, “Perbedaan Tingkat Memaafkan (Forgiveness) Antara Santri 

yang Hafal Al-Qur’an Dengan Santri yang Tidak Hafal Al-qur’an di Ma’had Sunan Ampel Al-‘Aly 
Malang” (Skripsi, Malang, Program Sarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 
2015). h. 11-12 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 1, March 2021 

 
13 

Dalam penelitian ini, yang menjadi fokus subyek penelitian adalah mereka yang 
mengahafalkan Al-Qur’an dan tinggal di lingkungan pesantren tahfizhul Qur’an, Pesantren 
Tahfizhul Qur’an Maunah Sari Kota Kediri. Pengambilan subyek ini dilatari dengan beberapa 
penelitian yang menunjukan bahwa orang yang sering berhadapan dengan al-Qur’an memiliki 
keunikan, kelebihan atau keistimewaan.  

Salah satu yang peneliti sadur eksplanasinya adalah penelitian (Research Grant Technology 
and Profesional Skill Development Sector Project/ TPSDP) Andi Abdurrochman tentang suara bacaan 
Al-Qur’an memiliki efek relaksasi terbaik untuk menurunkan stres.2 Menurut beliau Ketika al-
Quran dibaca atau dibacakan oleh orang lain, suara yang dihasilkan menjadi stimulus yang 
merangsang sel dalam tubuh. Jika spektrum frekuensi suara berbanding lurus dengan frekuensi 
natural sel, maka sel turut beresonansi. Saat resonansi itu berlangsung, sel kemudian bisa aktif 
dan memberikan sinyal ke kelenjar tubuh untuk mengelurkan hormon streroid kortisol sebagai 
kompensasi dari stres. Karena hanya pada saat-saat tertentulah kelenjar tersebut/ kelenjar 
adrenal dapat bereaksi seperti tidur atau pada saat tubuh mengalami kondisi tenang (transisi 
delta). Dalam teori brainwave, tingkat kesadaran manusia terangakai dari mulai beta, alfa, delta 
dan tetha. Dari empat tingkat kesadaran dimuka, pada saat transisi delta ke tetha merupakan 
waktu terbaik untuk memberikan sugesti karena transisi ini menjembatani antara alam sadar 
dan alam bawah sadar. Lantunan ayat-ayat Al-quran menggring individu kedalam teransisi 
tersebut, kemudian menjadi stimulus yang memicu respon sel dan merekasikan kelenjar adrenal 
untuk mengelurkan hormon kortisol berlebih penyebab stres. Gejolak emosi pun turut terurai 
menjadi ketenangan saat itu. 

Ulasan diatas menunjukkan bahwa orang yang sering berhadapan dengan Al-Qur’an, 
entah itu membaca, mendengarkan atau hanya terdengar saja sudah mendapat pengaruh 
terhadap pengelola emosinya, dalam hal ini yang paling memungkinkan menjadi subyek 
penelitian untuk masalah sikap forgiveness terkait mengelola emosi dan copying stress adalah santri 
yang menghafal Al-Qur’an, karena otoritas pesantren yang mewajibkan mereka untuk selalu 
membaca Al-Qur’an guna menghafalkannya. Penelitian Ummu Rifa’atin menunjukkan bahwa 
tingkat memaafkan santri pada santri yang hafal al-Qur’an adalah tinggi dengan prosentase 
100% (42 Subyek), sedangkan pada santri yang tidak hafal Al-Qur’an yang berada pada kategori 
tinggi adalah 98.2 % (40 orang) dan yang berada pada kategori sedang yaitu 4.8 % (2 orang). 
Berdasarkan hasil uji t di dapatkan nilai F=2.419 dan sig (p) = 0.030 < 0.05. Hal ini 
menunjukkan terdapat perbedaan yang signifikan pada tingkat memaafkan antara santri yang 
hafal Al-Qur’an dengan santri yang tidak hafal Al-Qur’an di Ma’had Sunan Ampel Al-‘Aly 
Malang.3 

Hasil kedua penelitian tersebut mengarahkan kepada asusmsi bahwa santri yang 
mengafal Al-Qur’an memiliki tingkat pemaafan tinggi karena pembiasaan membaca Al Qur’an. 
Secara garis besar teori terkait dengan sikap forgiveness bersumber dari para peneliti non-muslim 
yang pandangan keagamaanya berasal dari selain Islam.4 Ada juga Marjorie J. Thompson5, 

                                                 
2 Andi Abdurrochman, “Murottal Al-Qur’an Alternatif Terapi Suara Baru,” diakses 7 Januari 

2019, dalam publikasi digital www.unpad.ac.id. 
3 Ummu Rifa’atin Mahmudah, “Perbedaan Tingkat Memaafkan (Forgiveness) Antara Santri 

yang Hafal Al-Qur’an Dengan Santri yang Tidak Hafal Al-qur’an di Ma’had Sunan Ampel Al-‘Aly 
Malang”, (Skripsi, Program Sarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2015), h. 
67. 

4 Loren L Toussaint dkk., “Forgiveness and Health: Age Differences in a U.S. Probability 
Sample,” Forgiveness and Health, (2001), h. 9. 

5 Lois C. Friedman dkk., “Self-Blame, Self-Forgiveness, and Spirituality in Breast Cancer 
Survivors in a Public Sector Setting,” Journal of Cancer Education 25, no. 3 (September 2010), h. 221.  



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 1, March 2021 

 
14 

seorang spriritualis Kristen bersama Henri Nouwen, sarjana Swarthmore College di 
Pennsylvania Amerika, sebuah Perguruan Seni Liberal. Dia banyak mengeluarkan buku tentang 
Ilmu Jiwa dari sudut pandang agama Kristen, salah satunya Forgiveness: A Lenten Study6. Selain itu, 
ada pula Leonardo Hoewizt, seorang pakar ahli Psikoanalisa dari Greater Kansas City Psycholitic 
Institute, yang mendefiniskan forgiveness memiliki dua terminologis makna, yaitu memaafkan dan 
meminta maaf.7 Padahal dalam etimologi kebahasaan, forgiveness terbatas pada sikap memaafkan, 
berbeda dengan apologize, meminta maaf.8  

 
Metode 

Penelitian ini menggunakan teknik analisis deskriptif kualitatif. Subyek dalam 
penelitian ini berjumlah 5 orang   santri  di pesantren Tahfzhul Qur’an Maunah Sari 
Kota Kediri dan  pendekatan yang dipakai adalah fenomenologi yang bertujuan 
menjelaskan fenomologi dan dinamika Forgiveness yang terjadi dalam pesantren 
Tahfzhul Qur’an Maunah Sari Kota Kediri  berdasarkan teori forgiveness dari M. E. 
McCullough dan Baumeister dkk. Dalam pengumpulan data, peneliti menggunakan 
metode observasi, interview dan dokumentasi.  

 
Hasil dan Pembahasan 

Penelitian ini dilakukan di pesantren yang dihuni oleh santri-santri yang 
menghafal Al-Qur’an yang setiap hari selain belajar agama mereka juga diwajibkan 
untuk membaca dan menghafal Al-Qur’an pada waktu-waktu tertentu.9 Menurut 
Andi Abdurrochman10 ketika al-Qur’an dibaca suara yang muncul memiliki efek 
relaksasi terbaik untuk menurunkan stress. Dan Ummu Rifa’atin mengungkapkan 
bahwa santri yang menghafal al-Qur’an memiliki sikap memaafkan lebih tinggi 
daripada yang tidak menghafal.11 

Kehidupan pesantren merupakan pola hidup khas yang dialami santri, tak 
terkecuali santri yang menghafal Al-Qur’an di Pesantren Tahfizhul Qur’an Maunah 
Sari. Kegiatan mengantri mandi, makan, mencuci, kerja bakti bersama atau dalam 
istilah pesantren disebut roan, dan yang bersifat pendidikan mental, seperti pelatihan 
pidato, rangkian nikah, dan lain-lain, bahkan ada yang bersifat kritik tapi 
menyinggung pribadi masing-masing dalam istilah pesantren disebut gojlogan. Ini yang 
terkadang menjadi sumber permasalahan dan konflik yang terjadi. Orang-orang 
tertentu yang tidak siap menerima kritik keras atau gojlogan merasa sakit hati, tidak 
menerima dengan gaya penyamapaian kritik yang fontal tersebut.  

Identifikasi terhadap hasil wawancara ini mengantarkan pemahaman bahwa 
salah satu sumber konflik sosial di pesantren adalah pola komunikasi yang frontal, 
gojlogan dan ejek-ejekan. Namun selain itu, eksistensi santri Maunah Sari tidak hanya 
berkecimpung di dunia pendidikan, ada beberapa santri yang sudah ikut andil dalam 

                                                 
6 Lenten adalah periode masa 40 hari menjelang Paskah. 
7 Leonardo al-Ghazali, Power of Forgiveness (Bandung: Paperclip Publishing, 2009), h. 3. 
8 Oxford University Press, Pocket Oxford Dictionary and Thesaurus (New York: Oxford University 

Press Inc, 2008), h. 289. 
9 Wawancara dengan Bpk. Abdul Aziz, Dewan Pengajar Madrasah Diniyyah Al-Munziriyyah, 7 

Juli 2019. 
10 Andi Abdurrochman, “Murottal Al-Qur’an Alternatif Terapi Suara Baru.” 
11 Ummu Rifa’atin Mahmudah, “Perbedaan Tingkat Memaafkan (Forgiveness) Antara Santri 

yang Hafal Al-Qur’an Dengan Santri yang Tidak Hafal Al-qur’an di Ma’had Sunan Ampel Al-‘Aly 
Malang.” 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 1, March 2021 

 
15 

dunia bisnis atau bekerja. Masalah yang timbul pun tidak melulu dari teman pondok, 
malah mereka sering bersebrangan pendapat dengan rekan bisnis atau mitra kerja. 
Seperti yang peneliti temukan ketika melakukan interview dengan subyek, dia 
bercerita: Konfliknya tentang pengingkaran tangung jawab dalam sebuah pekerjaan 
yang dialami dengan teman kerja sesama santri yang berakibat merugikan dirinya 
secara finansial.”12 

Dinamika konflik sosial ini dihadapi oleh santri yang menghafal Qur’an 
dengan ketenangan bahkan ada yang langsung melupakan. Kebiasaan memaafkan 
telah mereka tanamankan sejak dirumah, ditambahkan dengan materi pelajaran adab 
atau akhlak yang menjadi kurikulum wajib di Madrasah Diniyyah Al-Munziriyyah, 
salah satu lembaga pendidikan keagamaan dibawah naungan Pesantren Maunah Sari. 
Salah satu dewan pengajar yang dapat peneliti temui menjelaskan: semua yang 
diajarkan untuk materi akhlak menyesuaikan jenjangnya semakin tinggi juga kitab 
yang digunakanya, hal tersebut termasuk rangakaian keindahan Islam, dalam Islam 
kita diajarkan untuk saling memaafkan”.13 

Di balik nilai dan norma yang telah banyak ditanamkan, ada santri yang tidak 
mau memaafkan kesalahan orang lain, karena memandang permasalahan yang 
dihadapi terlalu besar dan merugi secara finansial dan waktu. Menurut Baumeister, 
Exline, dan Sammer hal ini dapat digolongkan dam sikap no forgiveness dengan faktor 
claims on reward and benefits, yaitu rasa memaafkan tidak tidak diberikan karena adanya 
keuntungan tertentu bagi transgressor.14 Dorongan sosial menjadi kekuatan untuk 
membangun relasi dengan orang sekitar, baik karena ada kepentingan pribadi, 
ataupun kelompok. Dari sudut sosial ini, manusia membentuk sebuah komunitas 
guna menampung relasi dan cita-cita berasama dalam mewujudkan kebutuhan 
dasarnya, kebutuhan hidup harmonis, kebutuhan yang psikis atau juga psiklogis. 
Dalam upaya pemenuhan kebutuhan, dan dari sisi sosialnya, manusia harus 
bersinggungan dengan orang lain. Bersinggungan ini kadang memicu konflik yang 
berakhir damai atau malah menjadi dendam yang tak kunjung dapat diredam.15 

Manusia dari dinamika kemanusiannya yang telah terpapar ringkas di atas 
menunjukan bahwa mereka hadir untuk turut menyertai kehidupan sosial, 
membentuk status sosial sendiri dengan atribusi yang mereka pilih, ada yang 
menyandang status pedagang, guru dan pelajar, kiyai dan santri. 

 
Tipologi Santri Pesantren Tahfizhul Qur’an Maunah Sari Kediri 

Pesantren Tahfizhul Qur’an Maunah Sari dihuni oleh banyak kalangan santri 
yang berasal dari hampir seluruh nusantara, ada yang berasal dari pulau Sumatra, ada 
pula yang berasal dari pulau Kalimantan dll.16 Dari beragam asal daerah dapat 
diketahui bahwa suku, dan budaya santri berbeda satu sama lainnya, heterogen, serta 

                                                 
12 Wawancara dengan M. Bahrus Shobri, Santri, 07 Juli 2019 pukul 11.14 Wib. 
13 Wawancara dengan Bpk. Abdul Aziz, Dewan Pengajar Madrasah Diniyyah Al-Munziriyyah, 

pada 06 Juli 2019  pukul 08.03 Wib. 
14 Zechmeister dkk., “Don’t Apologize Unless You Mean It: A Laboratory Investigation Of 

Forgiveness and Retaliation,” Journal of Social & Clinical Psychology 23, no. 4 (Agustus 2004): h. 53. 
15 Furqon Firmansyah, “Hubungan Antara Religiusitas (Keberagamaan) Dengan Forgiveness 

(Memaafkan) Pada Mahasiswa Psikologi Universitas Islam Negeri Malang yang Tinggal di Ma’had 
Sunan Ampel Al’Aly.” 

16 Wawancara dengan Bpk. Husain Najmi Fuadi, Sekertaris Pondok, 8 Juli 2019, pukul 08.06 
Wib.. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 1, March 2021 

 
16 

multikultural, ada suku sunda, jawa, betawi, dll. Keberagaman ini punya implikasi 
terhadap kepribadian masing-masing, memberikan corak dalam mengambil sikap 
pada setiap masalah, konflik bahkan gaya hidup di pesantren. Selain itu, umur rata-
rata santri Pesantren Tahfizhul Qur’an Maunah Sari sekitar 15-30 tahun, yang 
tergolong remaja yang bertransmisi menuju dewasa, dewasa awal yang beranjak 
menuju dewasa akhir, tapi ada sekitar beberapa anak kecil yang termasuk santri 
mukim di pesantren ini dalam arti  mereka masih di bawah umur 15 tahun.17 

Ditinjau dari segi rutinitas dan peraturan pondok, santri Pesantren Tahfizhul 
Qur’an Maunah Sari dapat dibagi menjadi 4 golongan, yaitu: 1) Santri Takhossus 
adalah santri yang fokus dalam menghafal Al-Qur’an tanpa mengikuti kegiatan diluar 
pondok. Namun mereka tetap diwajibkan mengikuti pembekalan pelajaran agama 
dasar di Madrasah Al-Munziriyyah, yaitu Madrasah dibawah naungan PTQ. Maunah 
Sari Sendiri. 2) Santri yang Mengikuti Sekolah Formal, yaitu para santri yang 
menghafal Al-Qur’an  di dalam pondok sekaligus mengikuti pendidikan formal diluar 
pondok, Selain itu, mereka tidak mengikuti madrasah diniyyah di pondok luar, hanya 
mencukupkan dengan mengikuti madrasah Al-Munziriyah, yaitu Madrasah dibawah 
naungan PTQ. Maunah Sari Sendiri. 3) Santri yang Mengikuti Madrasah Diniah di 
Luar Pondok, yaitu mereka yang selain menghafal Al-Qur’an, juga ikut belajar di 
madrasah diniyyah pondok lain, seperti Lirboyo, As-Salafi, Al-Ma’ruf. 4) Santri 
Nduduk, yaitu santri dari pondok lain atau warga sekitar pondok Maunah Sari yang 
ikut serta belajar dan mengaji dalam pondok Maunah Sari.18 

Empat golongan santri ini ditempatkan sesuai dengan jenis rutinitasnya, ada 
yang berstatus santri takhoussus menempati kamar huffazh, maunah, syafa’ah dan 
thursina, dan selainnya menempati kamar fadhilah, hidayah, barokah. Berbeda 
dengan santri mukim, santri nduduk tidak berdomisili di Pesantren Tahfizhul Qur’an 
Maunah Sari, mereka datang dari luar pondok atau pondok tetangga, seperti 
Liroboyo, Al-Ishlah, Salafiyyah, dll.19 

Ditinjau dari struktural organisasi pesantren, santri Pesantren Tahfizhul 
Qur’an Maunah Sari terbagi menjadi 3, yaitu: Santri Anggota,Santri Pengurus., Santri 
Ndalem, yaitu mereka yang mendedikasikan banyak waktunya untuk mengurus 
kebutuhan pihak keluarga pondok atau makan santri, seperti memasak, mengurus 
kebutuhan keluarga pengasuh, dan membersihkan areal ndalem20. 
 
Gambaran Sikap Forgiveness pada Santri 

Dari seluruh responden, peneliti menemukan beberapa jawaban yang dapat 
diidentifikasi dengan beberapa teori forgiveness untuk menggambarkan secara global 
pola memaafkan santri atau responden penelitian. Gambaran umum ini akan 
diselaraskan, dibandingkan dengan unit analisis, yaitu interaksi sosial, konflik sosial, 
regulasi pesantren, rutinitas keseharian santri, aspek-aspek sikap forgiveness, faktor-
faktornya.Dalam memaknai sikap Forgiveness peneliti menemukan dari subyek 

                                                 
17 Wawancara dengan Bpk. Husain Najmi Fuadi, Sekertaris Pondok, pada 07 Juli 2019 pukul 

11.21 Wib.. 
18 Wawancara dengan Bpk. Abdul Aziz, Dewan Pengajar Madrasah Diniyyah Al-Munziriyyah, 7 

Juli 2019, Pukul 11.41 Wib. 
19 Wawancara dengan Bpk. Tom Baidhowi, Seksi Keamanan Pondok, 8 Juli 2019, Pukul 14.03 

Wib.. 
20 Wawancara dengan Bpk. Ali Imron, Lurah Pondok, 7 Juli 2019. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 1, March 2021 

 
17 

penilitian pemaknaan terhadap forgiveness beragam, dari yang sangat sederhana sampai 
yang agak sukar dipahami. Titik temu yang peneliti temukan adalah kecendrungan 
subyek mengikhlaskan masalah yang tejadi merupakan kehendak Allah SWT. Jadi, 
kekuatan ikhlas menjadi tumpuan dalam membangun sikap forgiveness di kalangan 
santri yang menghafal Qur’an. Diksi ikhlas ini dapat diuraikan dengan melupakan 
masalah, enjoy dengan kondisi dan masalah yang dihadapi, menerima takdir yang 
sudah ditetapkan oleh Allah Swt, senada dengan McCullough  yang berpendapat 
bahwa forgiveness merupakan seperangkat motivasi untuk mengubah seseorang agar 
tidak membalas dendam dan meredakan dorongan untuk memelihara kebencian 
terhadap pihak yang menyakiti serta meningkatkan dorongan untuk konsiliasi 
hubungan dengan pihak yang menyakiti.21 

Persamaan hasil temuan dan teori McCullough didapati ketika kedua redaksi 
definisi forgiveness dimuka tersebut disinggungkan dengan teori tawakkal22 dalam 
agama Islam. Satu sisi menerangkan bahwa ikhlas dengan takdir permasalahan yang ia 
hadapi, menerima dengan lapang dada, di sisi lain teori forgiveness McCullough 
menjelaskan secara implisit makna ikhlas, yaitu tidak membalas dendam dan 
rekonsiliasi hubungan antara transgressor dan subyek. 

Dalam Al-Qur’an terdapat banyak ayat yang menyebutkan idiom tawakkal 
dengan derivasi yang beragam, ada yang kata kerja, kata benda dll. Salah satu ayat Al 
Qur’an 8-2 membahas tentang tawakkal.23 

Seperti Michael E. McCullough dengan menambahkan fungsi tambahan: 
bahwa system forgiveness menghasilkan perubahan motivasi ini karena keberhasilan 
individu selama evolusi dalam mempromosikan pemulihan hubungan 
menguntungkan untuk mengurangi dampak kerugian interpersonal.24 Definisi 
fungsional forgiveness memiliki perbedaan konseptual dengan teori lain (misalnya, 
bahwa memaafkan adalah melupakan pelanggaran, mengingkari, kenyataan tentang 
pelanggaran, memaafkan atau berusaha untuk meminimalkan makna pelanggaran), 
dan itu memungkinkan konseptual yang lebih erat antara memaafkan dan rekonsiliasi. 
Banyak teori telah berhati-hati untuk membedakan memaafkan dari rekonsiliasi, 
konsep terakhir menunjukkan adanya sebuah pemulihan hubungan antara pelaku dan 
korban. Dalam definisi fungsional memaafkan yang diusulkan, mungkin untuk 
memafkan pelaku yang merugikan (yakni pengalaman, motivasi perubahan menjadi 
kurang dendam, kurang menghindar dan lebih murah hati) tanpai berdamai (yaitu 
memulihkan hubungan). Namun demikian, alasan bahwa manusia modern mampu 
memaafkan adalah karena nenek moyang manusia ditugaskan meluaskan strategi dan 
manfaat yang datang dari potensi pemulihan hubungan (damai).25 

Forgiveness bagi McCullough dan Worthington adalah fenomena kompleks 
yang berhubungan dengan emosi, pikiran, dan tingkah laku, sehingga dampak dan 

                                                 
21 Nurur Rohmah, “Pengaruh forgiveness terhadap psychological well-being pada mahasiswa 

baru UIN Maulana Malik Ibrahim Malang” (Skripsi, Program Sarjana Universitas Islam Negeri 
Maulana Malik Ibrahim, 2017), h. 18. 

22 Menerima segala ketentuan takdir yang telah dietatapkan oleh Allah untuk seluruh makhluk  
23 Al-Qur’an. 8:2  
24 McCullough dan Michael E., “Forgiveness As Human Strength: Theory, Measurement, And 

Links To Well-Being”, Journal Of Social And Clinical Psychology,” Spring, 2000, h. 43. 
25 McCullough, “Forgiveness as Human Strenght: Theory, Measurement, and Links to Well-

Being,” Journal of Personality and Clinical Psychology, 2002, hal 46. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 1, March 2021 

 
18 

penghakiman yang negatif terhadap orang yang menyakiti dapat dikurangi.26 
Worthington membuat perbedaan antara keputusan untuk mengampuni dan 
pengampunan secara emosi. Waktu orang yang disakiti memutuskan untuk 
mengampuni, ia memutuskan tidak membalas dendam atau menghindarinya. Individu 
bertindak seperti sebelum terjadi kesalahan, bila mungkin dan aman individu 
berusaha untuk rekonsiliasi.27 

Dari beberapa uraian dimuka tentang forgiveness dapat diambil simpulan bahwa 
forgiveness adalah proses ketika seseorang mampu mereduksi rasa dendam, 
berkurangnya keinginan untuk menghindari dan memiliki keinginan untuk berbuat 
baik terhadap orang yang telah menyakitinya. 

 
Dinamika Sikap Forgiveness 

Beberapa subyek mengatakan telah memaafkan transgressor jika ditinjau dari 
teori mereka telah mencapai dinamika total forgiveness, yaitu Kombinasi ini terjadi 
dimana orang yang disakiti atau korban menghilangkan perasaan kecewa dan 
kemarahanya terhadap pelaku, dan memberikan  hadiah maaf  kepada pelaku, 
sehingga hubungannya dengan korban  kembali membaik seperti semula. Indikasi 
total forgiveness adalah ucapan subyek: ada beberapa peristiwa yang terjadi dan 
menyakitkan dari orang -orang yang ada disekitarnya tetapi tetap maafkan. , ada satu 
subyek yang melakukan silent forgiveness, yaitu intrapsikis forgiveness dirasakan namun 
tidak diekspresikan melalui perbuatan dalam hubungan interpersonal. Korban tidak 
lagi menyimpan perasaaan marah, dendam, benci kepada pelaku namun tidak 
mengekspresikannya. Dan hanya satu subyek yang belum mampu memaafkan 
kesalahan mitra kerjanya.  

Kejadian seperti ini selaras dengan dinamika no forgiveness, yaitu intrapsychic dan 
interpersonal forgiveness tidak terjadi pada korban. Baumeister, Exline & Sommer 
menjelaskan kondisi ini sebagai total grudge combination. Kondisi tersebut dapat terjadi 
disebabkan oleh beberapa faktor, yaitu: 1) Claims on reward and benefits, Forgiveness sulit 
diberikan sebab dipandang dapat menimbulkan manfaat positif bagi korban. Pelaku 
telah melakukan kesalahan yang menyakitkan kepada korban sehingga forgiveness 
diberikan pada waktu pelaku melakukan tindakan   yang menghasilkan faedah untuk 
korban. Reward yang diperoleh tidak hanya bersifat material tapi dapat juga non 
material.2) to prevent reccurence, Forgiveness dianggap dapat meningkatkan kemungkinan 
terjadinya pelanggaran atau peristiwa menyakitkan yang dialami korban dimasa yang 
datang. Apabila tidak memberikan pemaafan pada pelaku maka korban dapat terus 
mengingatkan pelaku untuk tidak mengulangi perbuatannya.3) Continued suffering, 
Korban tidak memaafkan pelaku karena perasaan menderita dari pengalaman 
menyakitkan di masa lalu yang terus berlanjut. Efek dari peristiwa yang menimbulkan 
rasa yang tidak menyenangkan yang dirasakan oleh korban di waktu lalu 
menimbulkan efek yang mempengaruhi interelasi pelaku dengan korban di kedepanya 
sehingga forgiveness sulit untuk dilakukan. 4) Pride and revenge, Pengalaman menyakitkan 
yang dialami korban berpengaruh terhadap harga diri korban. Apabila forgiveness 
diberikan pada pelaku maka korban merasa bahwa perbuatan tersebut 

                                                 
26 Vivian A. Soesilo, “Mencoba Mengerti Kesulitan Untuk Mengampuni,” Jurnal Teologi Dan 

Pelayanan 7/1 (April 2006): h. 118. 
27 McCullough, “Forgiveness as Human Strenght: Theory, Measurement, and Links to Well-

Being.", Journal of Personality and Clinical Psychology, (2002), h. 46 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 1, March 2021 

 
19 

mempermalukan dirinya bahkan menunjukkan rendahnya harga diri korban. Saat 
korban secara intrapsikis memaafkan pelaku, korban dapat menyesali apa yang 
dilakukannya, karena faktanya korban tidak memperjuangkan sesuatu yang menjadi 
haknya dan mempersepsikan dirinya sebagai orang yang bodoh.5) Principal refusal 
Forgiveness tidak dilakukan oleh korban karena hal ini dianggap mengabaikan prinsip 
yang telah baku dan standar hukum yang ada. Forgiveness disamakan dengan 
memberikan pengampunan hukum terhadap pelaku yang dinyatakan bersalah melalui 
sistem peradilan yang ada sehingga memaafkan pelaku adalah perbuatan yang keliru. 
Dinamika forgivness ini terbentuk karena ada dorongan yang terjadi pada intrapersonal 
subyek, seperti ucapannya salah satu subyek: “Mau memaafkan orang lain karena ada 
yang melatarbelakangi orang tersebut, mungkin dia sedang menghadapi masalah berat 
berat.”28 

Hal ini selaras dengan dimensi forgiveness menurut McCullough yang 
merupakan penjelasan lebih jauh. Forgiveness adalah proses perubahan tiga dorongan 
dalam diri individu terhadap transgressor. Tiga dorongan tersebut adalah avoidance 
motivations, revenge motivations, dan benevolence motivation, yang selanjutnya menjadi 
dimensi forgiveness dalam penelitian ini. Avoidance motivations ditandai dengan individu 
yang menarik diri (withdrawal) dari transgressor. 

Revenge motivations muncul karena adanya dorongan individu untuk 
melampiaskan rasa marahnya atas perilaku yang dilakukan oleh transgressor yang 
ditujukan kepadanya. Ketika individu dilukai oleh individu lain (transgressor) maka yang 
terjadi dalam dirinya adalah peningkatan dorongan untuk menghindar (avoid) dan 
membalas dendam (revenge). Dalam kasus ini, individu tersebut tidak memaafkan sang 
transgressor. 

Sedangkan Benevolence motivations ditandai dengan dorongan untuk berbuat 
baik terhadap transgressor. Dengan kehadiran benevolence, berarti juga menghilangkan 
kehadiran dua dimensi sebelumnya. Oleh karena itu individu yang memaafkan, 
memiliki benevolence motivations yang tinggi, namun disisi lain memiliki avoidance dan 
revenge motivation yang rendah.29 

 
Faktor-Faktor yang Mengkonstruksi Sikap Forgiveness 

Memaafkan muncul karena dilatarbelakangi beberapa berbagai macam sebab. 
Hal ini pula yang terjadi pada santri Pesantren Maunah Sari, dalam membangun sikap 
forgiveness dipengaruhi oleh beberapa faktor yang peneliti temukan dari hasil 
identifikasi hasil wawancara dan observasi yang kemudian diverifikasi dengan teori 
psikologi. Beberapa faktor terbut adalah sebagai berikut: a) Religiusitas dan kuantitas 
dalam membaca Al-Qur’an, Semua subyek merupakan santri yang menghafal Qur’an, 
dimana frekuensi dan kuantitas membaca Al-Qur’annya sudah melibihi ukuran orang 
awam pada umumnya, mereka mampu membaca sehari 2, 5, sampai ada yang mampu 
sehari satu kali khatam. Salah satu yang peneliti sadur eksplanasinya adalah penelitian 
(Research Grant Technology and Profesional Skill Development Sector Project/ TPSDP Yaitu 
Andi Abdurrochman tentang suara bacaan Al-Qur’an memiliki efek relaksasi terbaik 

                                                 
28 Wawancara dengan M. Libasuttaqwa, Santri, pada 06 Juli 2019 pukul 12.09 Wib. 
29 Ummu Rifa’atin Mahmudah, “Perbedaan Tingkat Memaafkan (Forgiveness) Antara Santri 

yang Hafal Al-Qur’an Dengan Santri yang Tidak Hafal Al-qur’an di Ma’had Sunan Ampel Al-‘Aly 
Malang.", (Skripsi, Program Sarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2015), 
h. 26-27. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 1, March 2021 

 
20 

untuk menurunkan stres.30 Menurut beliau ketika al-Quran dibaca atau dibacakan 
oleh orang lain, suara yang dihasilkan menjadi stimulus yang merangsang sel dalam 
tubuh. Jika spektrum frekuensi suara berbanding lurus dengan frekuensi natural sel, 
maka si sel turut beresonansi. Saat resonansi itu berlangsung, sel kemudian bisa aktif 
dan memberikan sinyal ke kelenjar tubuh untuk mengelurkan hormon streroid 
kortisol sebagai kompensasi dari stres. Karena hanya pada saat-saat tertentulah 
kelenjar tersebut/ kelenjar adrenal dapat bereaksi seperti tidur atau pada saat tubuh 
mengalami kondisi tenang (transisi Delta). Dalam teori brainwave (gelombang otak), 
tingkat kesadaran manusia terangakai dari mulai beta, alfa, delta dan tetha. Dari 
empat tingkat kesadaran dimuka, pada saat transisi delta ke tetha merupakan waktu 
terbaik untuk memberikan sugesti karena transisi ini menjembatani antara alam sadar 
dan alam bawah sadar. Lantunan ayat-ayat Al-quran menggiring individu kedalam 
teransisi tersebut, kemudian menjadi stimulus yang memicu respon sel dan 
merekasikan kelenjar adrenal untuk mengelurkan hormon kortisol berlebih penyebab 
stres. Gejolak emosi pun turut terurai menjadi ketenangan saat itu. 

Dari sisi agama juga ditambah dengan bekal sekolah madrasah diniyyah yang 
mengajarkan materi akhlak. Jadi, faktor terbesar dalam membentuk sikap forgiveness 
adalah religiusitas, selaras dengan hasil penelitian seperti dalam penelitian  Michael 
McCullough (1969) yang meneliti hubungan agama, self Control, forgiveness, dan gratitude 
(rasa syukur) menjelaskan bahwa agama memiliki peran terhadap self Control, forgiveness, 
dan gratitude (rasa syukur) dan penelitian yang dilakukan oleh Fuqon Firmansyah 
berjudul “Hubungan Antara Religiusitas dengan Forgiveness Pada Mahasiswa Psikologi 
Universitas Islam Negeri Malang yang Tinggal di Ma’had Sunan Ampel Al’Aly” 
dengan hasil menunjukan adanya hubungan positif antara dua varibel tersebut.31   b) 
Empati, Mengutip alasan salah satu santri ketika ditanyai mengapa bisa memberikan 
maaf kepada orang lain, dia menjawab “Karena ada yang lebih penting dari itu, 
tanggungan itu, simpati atau empati gitu”32 Empati adalah kemampuan seseorang 
untuk ikut merasakan perasaan atau pengalaman orang lain atau melihat cara pandang 
orang lain yang berbeda dari cara andang diri sendiri serta mencoba untuk mengerti 
faktor yang menyebabkan perilaku seseorang tersebut. Kecakapan dalam berempati 
ini berhunbungan dengan pengambil alihan peran. Dengan empati individu dapat 
mengerti perasaan pihak yang menyakiti merasa telah melakukan kesalahan dan 
merasa terbebani akibat perilaku yang menyakitkan. Dengan alasan itulah beberapa 
penelitian menunjukkan bahwa empati berpengaruh terhadap proses pemaafan. 
Sejalan dengan yang disampaikan oleh Barry dan Worhington dalam penelitian 
Fardilla dkk menjelaskan bahwa  yang memberikan alasan seseorang untuk 
memaafkan adalah empty33  c) Penilaian terhadap pelaku dan kesalahannya (perspective 
taking) Penilaian akan mempengaruhi setiap perilaku individu dan setiap perilaku 
timbul karena ada yang melatarbekangi. d) Tingkat kelukaan (karateristik serangan) 

                                                 
30 Andi Abdurrochman, Murottal Al-Qur’an Alternatif Terapi Suara Baru, (dalam publikasi digital 

www.unpad.ac.id), diakses pada 07 Januari 2019, pukul 21.08 Wib. 
31 Furqon Firmansyah, “Hubungan Antara Religiusitas (Keberagamaan) Dengan Forgiveness 

(Memaafkan) Pada Mahasiswa Psikologi Universitas Islam Negeri Malang yang Tinggal di Ma’had 
Sunan Ampel Al’Aly.", (Skripsi, Program Sarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, 
2012), h. 83. 

32 Wawancara dengan Muh. Budairi, Santri, 7 Juli 2019, pukul 10.11 Wib. 
33 Umar,Faradilla, “Hubungan antara Empati dan Pemaafan Pada Remaja yang Memiliki Orang 

Tua Bercerai,, Vol 7 No.2 (Oktober 2020) 

http://www.unpad.ac.id/


 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 1, March 2021 

 
21 

Alasan yang dikemukakan salah satu santri mengindikasikan tingkat kelukaan atau 
karakteristik serangan menjadi faktor yang dipehitungkan dalam membangun sikap 
forgiveness, Faktor ini berkaitan dengan persepsi dari kadar penderitaan yang dialami 
oleh orang yang disakiti serta konsekuensi yang menyertainya. Zechmeister, Garcia, 
Romero & Vas menyatakan besar kecilnya tingkat pederitaan yang telah terjadi dan 
dirasakan akan menentukan tingkat hukuman bagi pelaku, harga ganti rugi bahkan 
tidak memberikan maaf pada pelaku.34 e) Permintaan Maaf atau tidak mau 
memaafkan, salah satu subyek meyampaikan bahwa  

Buat apa balas dendam!”35 Redaksi diatas adalah alasan ketika ditanya kenapa 
memaafkan? Jawabannya selaras dengan penjelasan menurut McCullough, dengan 
permintaan maaf (apology) dengan tulus atau menunjukkan penyesalan yang dalam 
dapat menjadi faktor yang berpotensi mempengaruhi korban untuk memaafkan. 
Karena empati juga menjelaskan variabel sosial psikologis yang mempengaruhi 
pemberian maaf yaitu permintaan maaf (apology) dari pihak yang menyakiti.  
 
Kesimpulan 

Gambaran sikap forgiveness pada santri yang menghafal Al-Qur’an di Pesantren 
Tahfizhul Qur’an Maunah Sari adalah total forgiveness dalam arti penerimaan atas 
kesalahan transgressor dengan ikhlas tanpa membalas dendam, tapi ada subyek yang 
belum menerima menerima dan hanya mampu melakukan hallow forgiveness, yaitu 
subyek tidak mengekspresikan forgiveness secara konkret melalui perilaku namun 
koban belum dapat merasakan dan menghayati adanya forgiveness didalam dirinya. 
Selain itu, gambaran lainnya ada subyek yang hanya diam, keadaan seperti ini disebut 
silent forgiveness dimana subyek tidak lagi menyimpan perasaaan marah, dendam, benci 
kepada transgressor namun tidak mengekspresikannya. Dari sekian banyak subyek ada 
satu yang tidak mampu memaafkan kesalahan transgressor, jadi subyek ini sedanag 
menghadapi keadaan no forgiveness karena dia merasakan “Claims on reward and benefits”, 
yaitu Forgiveness tidak diberikan karena dapat memberikan keuntungan praktis dan 
material bagi korban. 

Faktor-faktor yang mengkontruksi sikap forgiveness pada santri yang menghafal Al-
Qur’an di Pesantren Tahfizhul Qur’an Maunah Sari adalah Religiusitas dan kuantitas 
dalam membaca Al-Qur’an, empati, Penilaian terhadap pelaku dan kesalahannya 
(perspective taking), Tingkat kelukaan (karakteristik serangan), Permintaan Maaf atau 
tidak mau balas dendam, serta Variabel sosial-kognitif. 

 
Daftar Pusataka 

Al-Astqolani, Ibnu Hajar. Bulugh al-Marom Min Adillah al-Ahkam. Jakarta: Dar Al-
Kutub Al-Islamiyyah, 2002. 

Andi Abdurrochman. “Murottal Al-Qur’an Alternatif Terapi Suara Baru.” Diakses 7 
Januari 2019. dalam publikasi digital www.unpad.ac.id. 

                                                 
34 Zechmeister dkk., “Don’t Apologize Unless You Mean It: A Laboratory Investigation Of 

Forgiveness and Retaliation.” 
35 Wawancara dengan M. Kholilur Rohman, Santri, pada 03 Juli 2019 pukul 08.03 Wib. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 1, March 2021 

 
22 

Friedman, Lois C., Catherine R. Barber, Jenny Chang, Yee Lu Tham, Mamta Kalidas, 
Mothaffar F. Rimawi, Mario F. Dulay, dan Richard Elledge. “Self-Blame, Self-
Forgiveness, and Spirituality in Breast Cancer Survivors in a Public Sector 
Setting.” Journal of Cancer Education 25, no. 3 (September 2010): 343–48. 
https://doi.org/10.1007/s13187-010-0048-3. 

Furqon Firmansyah. “Hubungan Antara Religiusitas (Keberagamaan) Dengan 
Forgiveness (Memaafkan) Pada Mahasiswa Psikologi Universitas Islam Negeri 
Malang yang Tinggal di Ma’had Sunan Ampel Al’Aly.” Skripsi, Program Sarjana 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2012. 

Leonardo al-Ghazali. Power of Forgiveness. Bandung: Paperclip Publishing, 2009. 

McCullough. “Forgiveness as Human Strenght: Theory, Measurement, and Links to 
Well-Being.” Journal of Personality and Clinical Psychology, 2002, hal 46. 

McCullough, dan Michael E. “Forgiveness as Human Strength: Theory, 
Measurement, And Links to Well-Being”, Journal of Social and Clinical 
Psychology.” Spring, 2000. 

Nurur Rohmah. “Pengaruh forgiveness terhadap psychological well-being pada 
mahasiswa baru UIN Maulana Malik Ibrahim Malang.” Skripsi, Program 
Sarjana Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, 2017. 

Oxford University Press. Pocket Oxford Dictionary and Thesaurus. New York: Oxford 
University Press Inc, 2008. 

Toussaint, Loren L, David R Williams, Marc A Musick, dan Susan A Everson. 
“Forgiveness and Health: Age Differences in a U.S. Probability Sample.” 
Forgiveness and Health, 2001, 9. 

Umar, Faradillah. “Hubungan antara Empati dan Pemaafan pada Remaja yang 
memiliki orang tua bercerai.” Jurnal Ecopsy 7 (Oktober 2020): Nomor 2. 
http://dx.doi.org/10.20527/ecopsy.v7i2.6526. 

Ummu Rifa’atin Mahmudah. “Perbedaan Tingkat Memaafkan (Forgiveness) Antara 
Santri yang Hafal Al-Qur’an Dengan Santri yang Tidak Hafal Al-Qur’an di 
Ma’had Sunan Ampel Al-‘Aly Malang.” Skripsi, Program Sarjana Universitas 
Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2015. 

Vivian A. Soesilo. “Mencoba Mengerti Kesulitan Untuk Mengampuni.” Jurnal Teologi 
Dan Pelayanan 7/1 (April 2006). 

Zechmeister dkk. “Don’t Apologize Unless You Mean It: A Laboratory Investigation 
Of Forgiveness and Retaliation.” Journal of Social & Clinical Psychology 23, no. 4 
(Agustus 2004). 

 


