E-ISSN: 2746-2188
Volume 2 Issue 3
November 2021

donsian Jowowal of Hhamaniio and Sodial Seoneg

https:/ /ejournal.iai-tribakti.ac.id /index.php/IJHSS

Infiltrasi Faham Keagamaan Jama’ah Tablig di Pondok Pesantren

Ali Imron
Institut Agama Islam Tribakti Kediri
aliimroniai@gmail.com

Makhfud
Institut Agama Islam Tribakti Kediri
abmadgurab(@gmail.com

Abstract

The phenomenon of infiltration of religious ideology and the impact of
change has attracted the attention of religious scholars. It has happened at
the Al Fatah Islamic Boarding School, which intersects with the Tablighi
Jama'at. This study uses a constructivist paradigm, a qualitative approach,
the nature of descriptive research, data collection techniques with in-depth
interviews, documentation. The results of this study reveal that the
Tablighi Jamaat is no different from the Ahlus Sunnah wal Jama'ah; the
difference is only in the da'wah method used. In addition, the education
system at the Al Fatah Islamic Boarding School before the Tablighi
Jama'ah was like the majority of other salaf pesantren but underwent many
changes after the entry of the Tablighi Jama'ah ideology.

Keywords: Infiltration of Religions Ideology, Tablighi Jamaat, Pesantren

Abstrak

Fenomena infiltrasi ideologi agama dan dampak perubahannya telah
menarik perhatian para ulama. Itu terjadi di Pondok Pesantren Al Fatah
yang bersinggungan dengan Jamaah Tabligh. Penelitian ini menggunakan
paradigma konstruktivis, pendekatan kualitatif, sifat penelitian deskriptif,
teknik pengumpulan data dengan wawancara mendalam, dokumentasi.
Hasil penelitian ini mengungkapkan bahwa Jamaah Tabligh tidak berbeda
dengan Ahlus Sunnah wal Jama'ah; perbedaannya hanya pada metode
dakwah yang digunakan. Selain itu, sistem pendidikan di Pondok
Pesantren Al Fatah sebelum Jamaah Tabligh seperti mayoritas pesantren
salaf lainnya namun mengalami banyak perubahan setelah masuknya
ideologi Jamaah Tabligh.

Kata Kunci: Infiltrasi Fabam Keagamaan, Jamaah Tabligh, Pendidikan Pondok Pesantren

Pendahuluan
Jama’ah Tabligh adalah gerakan yang di proklamirkan oleh Maulana Muhammad

Ilyas (1885-1944) yang masuk ke Indonesia sekitar tiga dekade yang lalu dan masuk

wilayah Jawa Timur pada sekitar pertengahahan tahun 1989, yang sebelumnya kegiatan

mereka terpusat di masjid Kebun Jeruk Jakarta.dari tahun itulah jama’ah ini berkembang

di Jawa Timur dan sampai sekarang ini telah memiliki tiga Pusat kegiatan yaitu di
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences

Volume 2, Issue 3, November 2021
233


mailto:aliimroniait@gmail.com
mailto:ahmadgurah@gmail.com

komplek Pondok Pesantren Al Fatah Temboro, Kecamatan Karas, Kabupaten Magetan,
Masjid Nurul Hidayah jln Tkan Gurame V/13 Perak Barat Surabaya dan Masjid An Nur,
Keranjingan Timur, Gladak, Parem, Jember.

Sebenarnya ketika muncul pertama kali jama’ah ini dari madrasah terkenal Dar al-
Ulum yang terletak di distrik Deoband, sebuah kota yang tidak jauh dari kota Delhi India,
belum memiliki nama dan oleh pencetusnya tidak diberi nama , kemunculan jama’ah ini
pada tertengahan tahun 1920 an, semula gerakan ini barakar di desa Mewat selatan Delhi
di kalangan komunitas muslim yang di kenal dengan suku Meo."

Dalam perkembangannya setelah gerakan jama’ah ini menyebar keluar Deoband
dan pada gilirannya merupakan gerakan yang menggelobal disetiap Negara yang
berpenduduk sunni, termasuk Indonesia, maka jama’ah ini memiliki banyak sebutan
antara lain : Ada yang menyebut Jama’ah Tabligh, Jama’ah Jaulah, Jama’ah Khuruj,
Jama’ah Jenggot, Jama’ah Kompor, Jama’ah Silaturrahmi, Jama’ah Dakwah dan lain
sebagainya.”

Semua sebutan itu adalah nama yang diberikan oleh orang diluar jama’ah ini.
Sedangkan jama’ah ini sendiri tidak pernah memiliki nama resmi, tidak ada akte nama,
akte pendirian, akte organisasi, akte yayasan, akte lembaga ataupun surat-surat yang
menyatakan nama jama’ah ini, juga tidak ada kop surat atau papan nama di markas-
markas Jama’ah Tabligh yang menyebutkan nama jama’ah ini, juga tidak ada kantor pusat
atau kantor cabang yang menyebutkan nama jama’ah, tidak ada juga kartu anggota atau
tanda pengenal yang menyebutkan jama’ah ini. Demikian ini karena, jama’ah ini adalah
kumpulan dari beberapa orang yang beramal agama secara bersama-sama, bukan suatu
organisasi yang diikat dengan nama, oleh karena itu jama’ah ini hakekatnya sama dengan
sebutan untuk jama’ah haji, jama’ah umroh, jama’ah shalat, jama’ah Ziarah, jama’ah
dakwah, jama’ah tahlil, jama’ah shalawat dan lain lain.”

Jama’ah Tabligh yang seperti tersebut diatas dapat diterima secara rasional sebab
jama’ah ini tidak mementingkan nama tapi lebih mementingkan amalan yang kemudian

dikenal dengan dakwah bilhal, hal itu sesuai dengan pernyataan John L. Esposito yang

U Yoginder Sikand, Sufisme Pembaharn Jama'ah Tabligh, dalam Urban Sufism, Ed. Martin Van
Bruinessen, Julia Day Howell (Rajagrafindo Persada , 2008), 221-222

2 Abdurahman Ahmad As-Sitbuny, Kupas Tuntas Jama'ah Tabligh, jld 1, (Cirebon, Pustaka
Nabawi, 2010). 5

3 Abdurahman Ahmad As-Sirbuny, 6

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 2, Issue 3, November 2021
234



menyatakan bahwa kebangkitan komunitas muslim akhir-akhir ini telah membawa
peningkatan yang sangat berarti dalam hal penitikberatan kepada ketaatan beribadah
(Kehadiran dimasjid, puasa Ramadan, menjauhi minuman keras dan judi) dan gairah
hidup yang baru dalam sufisme.*

Tampaknya Jama’ah Tabligh yang muncul tanpa membawa nama ini ingin
mengembalikan kehidupan komunitas muslim pada masa Rasulullah SAW dan masa
Khulafaur Rasyidin, yang pada saat itu umat Islam tidak memiliki nama golongan, hanya
disebut kaum muslimin yang bila ditinjau dari segi amalan maka ada dua amalan besar
yaitu hijrah dan nusrah, mereka yang hijrah disebut kaum Mubajirin dan mereka yang
memberikan nusroh disebut kaum _Anshar. Tidak ada nama golongan lain selain dua
sebutan tersebut sampai masa berakhirnya khulafa al Rasidin dan dimulailah kekuasaan
Bani Umayyah setelah tetjadi tahun jama’ah (‘@am al Jama'ah).

Salah satu keunikan dan keanehan jama’ah ini adalah tidak berada dibawah
bendera organisasi atau lembaga apapun, tidak ada susunan pengurus yang kongrit dan
pasti semacam di ormas-ormas yang ada di dunia, juga tidak ada panitia yang
bertanggung jawab, tidak ada surat perintah kerja atau surat pengangkatan, juga tidak ada
surat pemberhentian hubungan kerja (PHK) atau surat pemecatan apalagi surat
keputusan pensiun, walaupun demikian jumlah orang yang pernah mengikuti kegiatan
jama’ah ini ratusan juta diseluruh dunia. °

Pondok pesantren Al Fatah bermula dari sebuah musholla kecil yang didirikan
sekitar tahun 1930 an di Desa Temboro. Selanjutnya pada perkembanganya musholla
tersebut direnovasi menjadi sebuah masjid yang diberi nama Al Fatah. Melihat kebutuhan
mendesak akan pentingnya lembaga pendidikan Islam waktu itu, pada tahun 1953 kyai
Shidiq, tokoh agama di Desa Temboro tergerak hatinya untuk membongkar rumah
pribadinya sebagai modal utama untuk membangun pesantren. Sejak saat itu berdirilah
bangunan pondok yang terdiri dari 12 kamar yang hanya cukup untuk menampung 50
santri. Sampai akhirnya tepat ditahun 1960 secara resmi berdirilah pondok pesantren Al
Fatah atau lebih dikenal dengan pondok “Mboro” (sebutan yang diambil dari nama

Desanya yaitu Temboro) yang masih tetap eksis sampai sekarang.

4 John L. Esposito,Islam the Straight Path, (Jakarta,Dian Rakyat,2010 ).212
> Badri Yatim, Se¢jarah Peradaban Isiam, (Jakarta, Rajagrafindo Persada, 2011) 40-41
¢ Abdurahman Ahmad As-Sitbuny, Kupas Tuntas, 7

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 2, Issue 3, November 2021
235



Pada generasi kedua pondok pesantren Al Fatah Temboro, yaitu pada akhir-akhir
masa kepemimpinan KH. Mahmud Kholid Umar, pondok pesantren Al Fatah Temboro
mengenal paham keagaman yang dianggap baru oleh masyarakat Indonesia secara
umum, yaitu paham yang masyhur disebut Jama’ah Tabligh. Pondok pesantren yang
dulunya menjadi basis pendidikan ormas NU masyarakat Magetan dan sekitarnya inipun
lambat laun berubah menjadi pondok pesantren Jama’ah Tabligh terbesar se Indonesia

hingga saat ini.

Metode

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan kualitatif.
Pendekatan kualitatif adalah pendekatan yang dimaksud untuk mengungkap gejala secara
holistic-kontekstual (secara menyeluruh dan sesuai dengan konteks atau apa adanya melalui
pengumpulan data dari latar alami sebagai sumber langsung dengan instrument kunci
penelitian itu sendiri.” Menurut Nana Syaodih Sukmadinata, penelitian kualitatif adalah
suatu penelitian yang ditujukan untuk mendeskripkan dan menganalisis fenomena,
peristiwa, aktivitas sosial, sikap, kepercayaan, persepsi, pemikiran orang secara individual
atau kelompok.*Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan dan menganalisis fenomena
yang ada, khususnya di Pondok Pesantren Al Fatah Desa Temboro Kecamatan Karas
Kabupaten Magetan. sebagai lokasi penelitian. Beberapa deskripsi digunakan untuk
menemukan prinsip-prinsip penjelasan yang mengarah pada penyimpulan. Penelitian
kualitatif ini bersifat induktif, yaitu penelii membiarkan permasalahan-permasalahan
muncul dari data atau dibiarkan terbuka untuk interpretasi. Data dihumpun dengan
pengamatan yang seksama, mencakup deskripsi dalam konteks yang mendetail disertai
catatan-catatan hasil wawancara yang mandalam, serta hasil analisis dokumen dan

catatan.

Temuan dan Pembahasan
Jama’ah Tabligh ini merupakan hasil dari kegalauan para intelektual yang ada di
Deoband India yang pada waktu yang bersamaan merupakan gejala umum terjadi di

dunia Islam, oleh karena itu tepatlah jika ada ahli yang menyatakan: diakhir abad dua

7Ahmad Tanzeh, Metode Penelitian Praktis (Yogyakarta, Teras, 2011), 64.
8Nana Syaodih Sukmadinata, Metode Penelitian Pendidikan (Bandung: Remaja Rosdakarya,
2005), 60.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 2, Issue 3, November 2021
236



puluh, sejumlah intelektual di masyarakat Muslim juga berperan sebagai pembawa
transformasi pemikiran, mereka mempertanyakan institusi dan mentalitas yang ada dan
berusaha untuk menciptakan beberapa alternatif.” Kegalauan itu antara lain bahwa umat
Islam selalu ditimpa kesulitan, kesengsaraan dan kenistaan, sehingga mereka jauh dari nur
hidayah ajaran Islam, Masjid sepi dari jama’ah, sedang yang ramai adalah pasar, terminal,
ladang pertanian dan lain lainnya. Dari kegalauan ini Intelektual Ulama yang
mempelopori lahirnya Jama’ah Tabligh ini menyimpulkan dibutuhkan : Perbaikan Umat
dengan cara a@/-Da'wah wa at-Tabligh ‘ala Manbhaji al-Nubuwah. Berkenalan dengan jama’ah
tabligh paling tidak berkaitan dengan tiga hal pokok yaitu: 1. Nama jama’ah, 2.
Kepengurusan Jama’ah, 3. Maksud dan tujuan Jama’ah tabligh. Sebenarnya ketika
muncul pertama kali jama’ah ini dari madrasah terkenal Dar al-Ulum yang terletak di
distrik Deoband, sebuah kota yang tidak jauh dari kota Delhi India, jama’ah ini belum
memiliki nama dan memang oleh pencetusnya tidak diberi nama. Kemunculan jama’ah
ini pada tertengahan tahun 1920 an, semula gerakan ini barakar di desa Mewat selatan
Delhi di kalangan komunitas muslim yang di kenal dengan suku Meo."

Dalam perkembangannya setelah gerakan jama’ah ini menyebar keluar Deoband
"dan pada gilirannya merupakan gerakan yang menggelobal di setiap Negara yang
berpenduduk sunni, termasuk Indonesia, maka jama’ah ini memiliki banyak sebutan
antara lain Jama’ah Tabligh, Jama’ah Jaulah, Jama’ah Jenggot, jamah Kompor, jamah silat
ar rahmi, jama’ah dakwah dan lain sebagainya."

Salah satu keunikan dan keanehan jama’ah ini adalah tidak berada dibawah
bendera organisasi atau lembaga apapun, tidak ada susunan pengurus yang kongrit dan
pasti semacam di ormas-ormas yang ada di dunia, juga tidak ada panitia yang
bertanggung jawab, tidak ada surat perintah kerja atau surat pengangkatan ,juga tidak ada
surat pemberhentian hubungan kerja (PHK) atau surat pemecatan apalagi surat
keputusan pensiun, walaupun demikian jumlah orang yang pernah mengikuti kegiatan

jama’ah ini ratusan juta diseluruh dunia.”

% JohnL.Esposito-John O.Voll, Tokoh-tokobh, xi

10Yoginder Sikand, Sufisme Penbabarn, 221-222

1t Abdurahman Ahmad As-Sitbuny, Kupas Tuntas Jama’alh Tabligh, 5
12 Abdurahman Ahmad As-Sitbuny, Kupas Tuntas Jama’ah Tablig. 6
13 Abdurahman Ahmad As-Sitbuny, Kupas Tuntas Jama’ah, 7

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 2, Issue 3, November 2021
237



Kalau penulis amati kegiatan jama’ah tabligh sehari hari itu bisa dianalogkan
dengan pelaksanaan jama'ah shalat, artinya dimulai dengan beberapa orang yang berniat
untuk shalat, kemudian dipilih salah seorang yang meraka anggap pas untuk menjadi
imam jama’ah, semua melaksnakan shalat berjama’ah dengan gerakan yang sangat teratur,
rapitersusun dan terorganisir.setelah selesai amalan shalat berjama’ah maka semua
kembali ketempat dengan kesibukan masing-masing.

Sebelum jama’ah tabligh ini di proklamirkan oleh Maulana Muhammaah Ilyas
keadaan ummat Islam disekitar Deoband telah banyak menyimpang dati ajaran Islam
sebagaimana digambarkan oleh Powlett dalam Yoginder bahwa orang-orang Meo pada
saat itu semuanya hanya Muslim dalam Nama, tetapi Dewa-dewa lokal mereka sama

dengan dewa-dewa Hindu dan mereka mempertahankan sejumlah puasa Hindu."

Kondisi Pondok Pesantren Al Fatah Sebelum Betpaham Jama’ah Tabligh
Memahami Pondok Pesantren Al Fatah sebelum berpaham Jama’ah Tabligh, tidak

akan bisa lepas dari ideologi sang Kyai yang pertama membesarkan Al Fatah, yaitu K.H.
Mahmud. Beliau memperoleh pendidikan di beberapa pesantren, mulai dari pesantren
ayahnya sendiri, yaitu Pesantren Sobontoro di bawah asuhan K.H Sholeh, selanjutnya ke
Pesantren Kerten Ngawi pimpinan kiai Imam Ghazali, Pesantren Mojopurno pimpinan
kiai Sulaiman Zuhdi Affandi dan Pesantren Selopuro Ngawi serta Beran Kediri. Di
samping itu, KKH Mahmud juga belajar Tarekat di Bacem Madiun yang diasuh oleh
empat kiai, yaitu kiai Abdurrazaq, kiai Adnan, kiai Suyuti, dan kiai Abu Amar. KH
Mahmud juga melanjutkan pengembaraannya di Pesantren Tremas Pacitan yang diasuh
oleh K.H. Habib hingga ke Tebuireng Jombang yang diasuh oleh K.H. Hasyim Asy"ati.
Di Tebuireng, K.H. Mahmud belajar fikih dan pengetahuan tentang pemerintahan.
Selanjutnya, K.H Mahmud juga belajar Ilmu Falak di Pesantren Badar Kediri dan
mondok di Pesantren Sidoosermo Surabaya di bawah asuhan K.H. Muhadjir."

Usaha modernisasi dilakukan oleh K.H. Mahmud dimulai pada tahun 1965 dengan
mendirikan Madrasah Ibtidaiyah (MI). Pada tahun 1967 membuka Pendidikan Guru
Agama (PGA) dan beralih status negeri (PGAN) pada tahun 1969. Tahun 1977 dibuka
kelas jauh Universitas Sunan Giri (UNSURI), tetapi hanya mampu bertahan sampai

4 Yoginder Sikand, Sufisme Pembaharn, 233
15 Wawancara dengan Mbah Mali, 7 Juli 2021

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 2, Issue 3, November 2021
238



tahun 1980. Pada tahun 7983 membuka SMP dan SMA dengan status swasta dan pada
tahun 1985, PGAN diubah menjadi MTs N dan MAN.

Pondok Pesantren Al Fatah Setelah Berpaham Jama’ah Tabligh
Pada tahun 1984 datanglah rombongan tamu dari Pakistan dan India ke

Pondok Pesantren Al Fatah." Rombongan inilah yang pertama kali memperkenalkan
Jama’ah Tabligh kepada K.H. Mahmud. Dari pertemuan ini, K.H. Mahmud tertarik
untuk mengembangkan model dakwah Jamaah Tabligh di Al Fatah, sehingga K.H.
Mahmud menjual mobil Sedannya untuk pergi ke New Delhi melihat secara langsung
Jamaah Tabligh yang didirikan oleh Syaikh Maulana Ilyas. Ketika sampai di India, K.H.
Mahmud merasakan bahwa ada kesamaan amalan tarekat dengan Syaikh Ilyas, yaitu
tarekat Naqgsyabandiyah."”

Kesamaan dalam aliran tarekat inilah mungkin menambah kuatnya niat K.H.
Mahmud dalam mengembangkan ideologi Jamaah Tabligh di Al Fatah yang kemudian
diteruskan oleh putra-putranya. Sampai sekarang pun, kiai di Al Fatah masih melestarikan
halagah tarekat Nagsyabandiyah-Khalidiyah dan banyak diikuti oleh masyarakat Temboro
dan sekitarnya, misalnya dati kabupaten Ngawi, Madiun, Ponorogo, dan lain sebagainya.
Bergabungnya K.H. Mahmud dengan Jamaah Tabligh ternyata melahirkan resistensi dari
organisasi keagamaan di Magetan, khususnya NU dan Muhammadiyah. Dua organisasi
ini berprasangka bahwa Al Fatah telah menyebarkan paham Syi“ah dan Ahmadiyah yang
dianggap menyimpang. Padahal pada saat itu, dalam kepengurusan NU Magetan, K.H.
Mahmud menjadi Mustasyar, Kiai Uzairon menjadi Ra’is Syuriah, dan K.H. Noor Thohir
(menantu) menjadi Katib Syuriah."

Konflik yang terjadi di antara Al Fatah dengan NU Magetan sampai pada
dorongan dari pengurus NU untuk memecat K.H. Mahmud dari kepengurusan NU
Magetan. Akan tetapi, K.H. Mahmud didukung oleh K.H. Abdurrahman Wahid yang
saat itu menjadi Ketua Umum PBNU dengan mengatakan bahwa model Jamaah Tabligh
tidak bertentangan dengan ajaran Islam dan NU, tetapi semata-mata berkaitan dengan

metode dakwah, oleh karena itu, K.H. Mahmud tidak perlu dipecat dari kepengurusan

16- Abdurahman Ahmad As-Sirbuny, Kupas Tuntas Jama’ah Tabligh, (Citebon, Pustaka
Nabawi, 2012). 127-206

17 Wawancara dengan Ustadz Syafiq, Agustus 2021

18 Mundziet Suparta, Perubaban Orientasi, h.206.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 2, Issue 3, November 2021
239



NU Magetan.” Pada akhirnya K.H. Mahmud mengundurkan diri dari kepengurusan
NU, meski begitu dampak bergabungnya K.H. Mahmud dengan Jamaah Tabligh masih
berlanjut di Al Fatah, salah satunya ditariknya sekitar 100 santri dari kurang lebih 500
santri oleh orang tuanya dan dipindah ke pondok lain.”’

Keadaan ini tidak menjadi lemahnya Pondok Pesantren Al Fatah untuk berbenah
dan meninggalkan ajaran Jamaah Tabligh, akan tetapi Al Fatah semakin konsisten hingga
akhirnya, pada setiap tahun kondisi Al Fatah semakin baik dan banyak santri dari
berbagai daerah hingga luar negeri yang belajar di Al Fatah. Selain meningkatkan jumlah
santri, Al Fatah sampai sekarang menjadi pusat pengembangan ideologi Jamaah Tabligh
di wilayah Jawa Timur. Setiap hari banyak aktivis Jama’ah Tabligh yang datang dari luar
daerah maupun luar negeri untuk belajar dakwah Jamaah Tabligh. Setiap malam Jum"at
selalu diadakan zi#ima’ (pertemuan) di masjid Trankil Al Fatah dan dihadiri ratusan orang
untuk mendengarkan bayan Magtib dan Isya" dati para kiai Al Fatah atau ustadz Jamaah
Tabligh dari luar negeri.”

Pondok pesantren Al Fatah semakin besar ketika tampuk kepemimpinan dipegang
oleh KH. Uzairon thoifur abdillah (1963-2014). K.H. Uzairon mengembangkan Al Fatah
dengan tanpa merubah landasan yang sudah dibangun oleh ayahnya K.H. Mahmud.
Bahwa Al Fatah tetap mengkaji kitab-kitab kuning, tetap mempertahankan tradisi
Tarekat Nagsyabandiyah dan juga tetap mengamalkan metode dakwah Jama’ah Tabligh.
Setelah wafatnya KH. Mahmud pada tahun 1996, Pihak keluarga sepakat bahwa tanah
yang ditinggalkan kyai Mahmud untuk pengembangan pondok pesantren. Maka berkat
tanah yang ditinggalkan oleh ayahnya, KH. Uzairon lebih mudah untuk memperluas area
pesantren, juga pembangunan gedung dan asrama. Bahkan untuk saat ini luas tanah
pesantren yang ada di Desa Temboro saja berjumlah 78 hektar. Disamping itu ada
beberapa cabang pesantren Al Fatah yang tersebar dihampir seluruh provinsi di

Indonesia bahkan Malaysia. **

Perubahan Sistem Pendidikan

19 Mundzier Suparta, Perubaban Orientasi, h. 226-227
20 Mundzier Suparta, Perubabhan Orientasi, h. 227

2l Observasi pada malam Jum’at di Markaz Temboro
22 Wawancara dengan H. Abbas, 16 Agustus 2021

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 2, Issue 3, November 2021
240



Merujuk pada teori Samuel Koenig yang mengartikan perubahan sosial adalah
perubahan pada modifikasi-modifikasi yang terjadi pada semua pola kehidupan manusia,
yang terwujud dikarenakan adanya sebab-sebab intern maupun ekstern.” Maka dapat
disimpulkan bahwa sistem pendidikan merupakan bagian dari perubahan sosial.

Dalam konteks perubahan sistem pendidikan di Pondok Pesantren Al Fatah, dapat
dikatakan perubahan tersebut menggunakan strategi persuasif, yaitu perubahan
masyarakat dengan cara mempengaruhi atau membujuk masyarakat untuk mengadakan
perubahan, Strategi ini lebih tepat direalisasikan pada suatu masyarakat yang tidak
menyadari akan kebutuhannya terhadap perubahan, atau suatu masyarakat yang
perhatiannya sangat rendah untuk mengadakan perubahan.

Banyak ahli yang berbeda pendapat tentang komponen sistem pedidikan, namun
peneliti lebih sepakat dengan teori Muhaimin dan Abdul Mujib yang dikutip oleh
Mahmud, bahwa komponen sistem pendidikan adalah (1) Pendidik, (2) anak didik, (3)
Kurikulum, (4) Metode, (5) evaluasi.”* Maka dalam penelitian ini, peneliti hanya akan
membahas dampak paham keagamaan Jama’ah Tabligh terhadap perubahan 5
komponen sistem pendidikan tersebut di Pondok Pesantren Al Fatah Temboro, meski

sebenarnya peneliti meyakini banyak perubahan lain yang sangat menarik untuk diteliti.

1. Perubahan Pendidik
Pendidik di pondok pesantren tentulah seorang kyai dibantu dengan para ustadz

yang lain. Ada beberapa dampak perubahan figur seorang pendidik yang terjadi setelah
Pondok Pesantren Al Fatah berpaham Jama’ah Tabligh. Terdapat beberapa perubahan
yang terjadi pada pendidik di Pesantren Al Fatah Temboro ini, yaitu:

Pertama, Perubahan Ideologi, Sebenarnya merupakan sebuah keniscayaan bahwa
begitu Pondok Pesantren Al Fatah mengambil paham Jama’ah Tabligh, maka secara
otomatis para pendidik di pesantren tersebut, baik itu kyai maupn para ustadznya
berubah ideologinya dari ASWAJA-NU menjadi ASWAJA—Jama’ah Tabligh. Perbedaan
ini sebenarnya hanya dari segi metode dakwah, bukan dari segi aqidah ataupun madzhab
figih sebagaimana telah dibahas sebelumnya.”

23 Samuel Koenig, Man and Society, the Basic Teaching of Sociology, New York: Barners & Noble
Inc, 1957), 279.

2 Mahmud, Pewikiran Pendidikan, 100-101

25 Observasi antara tanggal 8-30 Agustus 2021

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 2, Issue 3, November 2021
241



Kedna, Perubahan Cara Berpakaian, Sebelum berpaham Jam’ah Tabligh, para
pendidik di Pondok Pesantren Al Fatah biasanya memakai baju koko dan sarung, dan
kopyah hitam nasional khas pesantren saf umumnya. Untuk kyai dan para ustadz senior
sesekali memakai sorban yang dikalungkan di leher dan pundak.*

Cara berpakaian ini berubah drastis begitu Al Fatah berpaham Jama’ah Tabligh.
Kyai dan mayoritas ustadznya hampir selalu memakai jubah panjang, seringkali berwarna
putih dan sesekali memakai sorban yang diikatkan dikepala.”’

Ketiga, Perubahan dalam Bermasyarakat, Sebelum berpaham Jama’ah Tabligh, para
pendidik di Al Fatah cenderung hanya berkecimpung dilingkungan pesantren dan
sekitarnya. Untuk kyai berdakwah di luar pesantren hanya ketika ada acara tertentu
seperti maulid, isra’ mi’raj, undangan selamatan atau kegiatan-kegiatan lain. Begitu Al
Fatah berpaham Jama’ah Tabligh, para pendidik cenderung lebih aktif untuk
bermasyarakat, mengingat dalam satu bulan ada nishob &hurnj untuk ustadz beserta para
santri dua hari bergerak untuk berdakwah di masjid-masjid luar desa Temboro, bahkan
luar kota Magetan seperti Madiun, Ngawi, Nganjuk Ponorogo dan lain sebagainya.

Disamping dua hari setiap bulan tersebut, ustadz dan para santri juga dianjurkan
untuk &huryj selama 40 hari dalam setiap tahunnya. Meski tidak bersifat wajib, mayoritas
ustadz dan santri antusias untuk berpartisipasi dalam kegiatan ini. Banyaknya waktu
untuk para ustadz terjun langsung kemasyarakat sedikit banyak merubah karakter dan
pola pikir para ustadz dalam bermasyarakat, sehingga menjadi tambahan wawasan dalam

pengajaran.

2. Perubahan Peserta Didik
Anak didik di pondok pesantren biasa disebut santri. Ada beberapa dampak

perubahan santri yang terjadi setelah Pondok Pesantren Al Fatah berpaham Jama’ah
Tabligh. Sama halnya perubahan yang terjadi pada pendidik, pada peserta didik juga
terjadi perubahan, diantaranya:

Pertama, Perubahan Ideologi, Sama dengan perubahan pada pendidik/ustadz,
begitu Pondok Pesantren Al Fatah mengambil paham Jama’ah Tabligh, maka para santri
di pesantren tersebut berubah ideologinya dari ASWAJA-NU menjadi ASWAJA—

26 Wawancara dengan Bapak Sulhan Hamid tanggal 27 Agustus 2021
27 Observasi antara tanggal 8-30 Januari 2016

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 2, Issue 3, November 2021
242



Jama’ah Tabligh. Sebenarnya pesantren tidak secara resmi mewajibkan para santrinya
untuk berdakwah melalui khuruj/jaulah kemasyarakat, tetapi suasana dakwah di
pesantren membuat mayoritas santri dengan suka rela meluangkan waktu untuk khuruj
berdakwah.

Kedna, Perubahan Cara Berpakaian, Sama halnya dengan para ustadz, sebelum
berpaham Jam’ah Tabligh, para santri di Pondok Pesantren Al Fatah biasanya memakai
baju koko dan sarung, dan kopyah hitam nasional khas pesantren sa/f umumnya. Hal ini
berubah drastis begitu Al Fatah berpaham Jama’ah Tabligh. Mayoritas santrinya hampir
selalu memakai jubah panjang atau gamis sampai lutut, meski ada juga sebagian kecil
santri yang memakai baju koko dan sarung, dan satu dua santri yang memakai songkok
hitam.

Ketiga, Perubahan dalam Bermasyarakat, Setelah berpaham Jama’ah Tabligh, para
santri di Al Fatah mempunyai nishob &buryj, yaitu jadwal yang dia tentukan sendiri untuk
khuruj, paling tidak dalam satu bulan dua hari dalam minggu yang berbeda. Jadwal ini
biasa diamalkan ketika hari libur yaitu mulai rabu sore sampai kamis sore pada minggu
pertama setiap bulannya, juga rabu sore hingga kamis sore pada minggu ketiga. Hal ini
sama sekali tidak diketemukan sebelum Al Fatah berpaham jama’ah tabligh.

Keempat, Perubahan Jumlah Santri, Seiring dengan semakin berkembang pesatnya
Jama’ah Tabligh di Indonesia, santri Al Fatah yang semula menyusut setelah berpaham
jama’ah Tabligh lambat laun justru semakin banyak. Al Fatah menjadi alternatif pertama
bagi wali santri yang sudah ikut bergabung dalam Jama’ah Tabligh untuk memberikan
pendidikan pada anaknya. Bahkan banyak juga wali santri yang belum pernah ikut &buryj
yang memondokan anak disana, biasanya karena arahan dari para aktivis Jama’ah Tabligh

disekitarnya.

3. Perubahan Kurikulum
Telah dibahas sebelumnya bahwa menurut Endang Mulyasa kurikulum adalah

seperangkat rencana dan peraturan mengenai tujuan, kompetensi dasar, materi standar,
dan hasil belajar, serta cara yang digunakan sebagai pedoman untuk mencapai tujuan

pendidikan.® Setelah Pondok Pesantren Al Fatah berpaham Jama’ah Tabligh, ada

28 Endang Mulyasa, Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan, Suatu Panduan Praktis, (Bandung:
Remaja Rosdakarya, 2006), h. 46

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 2, Issue 3, November 2021
243



perubahan cukup signifikan dalam kurikulumnya. Meski perubahan ini bertahap dan
tidak secara drastis. Berikut ini perubahan kurikulum yang dapat peneliti temukan setelah
Al fatah berpaham Jama’ah Tabligh.

Pertama, Perubahan Tujuan, Sebenarnya tidak ada perubahan yang mencolok
dalam perubahan tujuan pendidikan di Al Fatah setelah berpaham Jama’ah Tabligh.
Sebagaimana lembaga pendidikan Islam secara umum, Al Fatah mempunyai tujuan agar
para santrinya menjadi seorang pribadi yang bertakwa kepada Allah, memiliki keilmuan
yang mumpuni untuk bekal mengabdi di masyarakat setelah keluar dan pesantren.

Namun ada tujuan pendidikan Pondok Pesantren Al Fatah yang sangat ditekankan
lebih setelah Al Fatah berpaham Jama’ahTabligh. Yaitu disamping Al Fatah ingin
mencetak profil santri yang memiliki ketakwaan dan keilmuan, Al Fatah juga ingin
santrinya menjadi seorang da’i, berdakwah kepada umat diseluruh penjuru dunia dengan
mengorbankan diri, harta dan waktu melalui metode &burwj. Tentu tujuan ini tidak
diketemukan sebelum berpaham Jama’ah Tabligh. Dan dari tujuan inilah Al Fatah
menganjurkan setiap santri yang sudah belajar sepuluh tahun, yaitu sudah menyelesaikan
progam takhosus untuk &bwruj selama satu tahun sebelum kembali pulang untuk
berdakwah dikampung halaman masing-masing.”

Kedna, Perubahan Kompetensi dasar, Kompetensi Dasar adalah pengetahuan,
keterampilan dan sikap minimal yang harus dicapai oleh siswa untuk menunjukkan
bahwa siswa telah menguasai standar kompetensi yang telah ditetapkan®™ Sebelum Al
Fatah berpaham Jama’ah Tabligh, belum ada kejelasan kompetensi dasar yang harus
dikuasai para santri. Ketidak jelasan kompetensi dasar ini menyebabkan profil alumni
bermacam-macam. Meski begitu ada istilah masyhur waktu itu dimana santri Al Fatah
sudah dianggap cukup berhasil apabila mampu mengimami sholat di masjid atau
musholla kampungnya, bisa memimpin tahlilan dan mampu mengurus jenazah dari mulai
talgin hingga pemakaman atau ringkasnya bisa menjadi “kyai kampung”.”!

Kompetensi dasar semakin jelas ketika Al Fatah mulai berpaham Jama’ah Tabligh.
Meski banyak kitab dipelajari di Al Fatah, bukan berarti Al Fatah mempunyai kompetensi

dasar yang tinggi. Santri Al Fatah dianggap sudah memenuhi kompetensi dasar santri

2 wawancara denga ustadz Sholihin tanggal 5 Agustus 2021

3 Wina sanjaya, kurikulum dan pembelajaran (Jakarta: kencana prenada media group, 2008),
hlm. 171

31 Wawancara dengan Mbah Mali tanggal 20 Mei 2016

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 2, Issue 3, November 2021
244



yang berhasil apabila begitu selesai belajar santri tersebut menjadi seorang aktivis Jama’ah
Tabligh. ** Tetapi merupakan sebuah kelebihan tersendiri apabila seorang santri banyak
menguasai berbagai bidang ilmu agama dan bisa membimbing ummat, khususnya
meluruskan kekeliruan para aktivis Jama’ah Tabligh yang lain yang belum pernah belajar
di pesantren. Sebaliknya seorang santri yang hafal kitab Alfiyah ibn Malik, hafal ribuan
hadist, alim diberbagai fan ilmu tidak akan dianggap sukses apabila sudah tidak sambung
lagi dengan Jama’ah Tabligh. Meski tetap dihormati sebagai seorang ulama’, tetapi bukan
itu sebenarnya tujuan pendidikan di Al Fatah.

Ketijga, Perubahan Materi, Materi yang diajarkan di pondok Pesantren Al Fatah
secara umum tidak ada perbedaan yang cukup mendasar antara sebelum berpaham
Jama’ah Tabligh ataupun setelahnya. Bidang ilmu yang dipelajari tetap berkaitan dengan
tafsir, hadist, fiqth madzhab Syafr’i, tajwid, tauhid, ushul figih, ulumul quran dan
tarikh/sejarah.”” Hanya yang menjadi perbedaan adalah, adanya materi kitab-kitab yang
menjadi referensi utama Jama’ah Tabligh, seperti kitab Fadbilah Amal, Muntakhob Abadist,
Hayyatus Shobabah yang seluruhnya disusun oleh masyayikh Jama’ah Tabligh. Materi yang
lain adalah adanya #ishob santri dan ustadz untuk &buruj, dalam satu bulannya meluangkan
waktu dua hari, dan dalam satu tahunnya 40 hari.

Disamping itu dalam beberapa tahun belakangan ini di Al Fatah mulai dipelajari
materi tentang menolak dan menjawab paham sekte wahabi seperti kitab Syarkbul Qowins
ataupun Sunnah wal Bid'ah. Hal ini dipandang penting oleh para masyayikh Al Fatah karena
disamping paham wahabi di Indonesia semakin berkembang, juga karena secara sepintas
ada kemiripan dibidang pakaian antara wahabi dan Jama’ah Tabligh. Bahkan banyak
masyarakat yang memahami bahwa antara wahabi dan Jama’ah Tabligh adalah sama,
mudah menvonis sesat dan bid’ah amalan yang sudah banyak betlaku di masyarakat
seperti tablilan.

Untuk itulah di Al Fatah para santri mempelajari materi untuk menjawab paham
wahabi agar tidak mengikuti aqidah mereka, juga untuk mengklarifikasi masyarakat
bahwa meski pakaian mereka secara sepintas sama, tapi ada perbedaan paham antara

wahabi dan Jama’ah Tabligh dalam banyak hal. Begitu Jama’ah Tabligh menjadi paham

32 Wawancara dengan Ustadz Amar Ibrahim 30 Mei 2016
3 Observasi peneliti pada jadwal pelajaran di Al Fatah dan wawancara dengan Bapak Sulhan
Hamid, seorang alumni Al Fatah sebelum berpaham Jama’ah Tabligh.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 2, Issue 3, November 2021
245



resmi Al Fatah, istilah kelas dirubah menjadi kelas 1 sampai 6, tanpa menggunakan istilah
ibtidaiyah, tsanawiyah dan aliyah. Setelah santri menyelesaikan kelas 6 diniyah, santri akan
masuk kelas daurotul hadist 1 dan daurotul hadist 2 lalu baru kelas takhosus figih. Sehingga

materi yang ada bisa ditempuh para santri selama 10 tahun.

4. Perubahan Metode

Metode adalah cara yang digunakan untuk mengimplementasikan rencana yang
sudah disusun dalam kegiatan nyata agar tujuan yang telah disusun tercapai secara
optimal. Ini berarti, metode digunakan untuk merealisasikan strategi yang telah
digunakan. Dengan demikian, metode dalam rangkaian pembelajaran memegang peran
yang sangat penting.”* Ada beberapa metode pembelajaran yang digunakan di pondok
pesantren yang sudah dibahas, yaitu metode sorogan, metode bandongan/wetonan,
metode  musyawaroh/bahtsul  masail, metode pengajian  pasaran, metode
hafalan/muhafadzoh,  metode  demonstrasi/prektek  ibadah, dan  metode
muhawaroh/muhadatsah.”> Metode mubasabah ini cukup berhasil meningkatkan amalan
para santri, tidak hanya praktek ibadah dalam pembelajaran saja, para santri juga dituntut

untuk semangat praktek ibadah dalam kehidupan sehari-hari.*

5. Perubahan Evaluasi
Menurut Suharsimi Arikunto, Evaluasi adalah kegiatan untuk mengumpulkan

informasi tentang cara sesuatu bekerja, selanjutnya informasi tersebut digunakan untuk
menentukan alternatif yang tepat dalam mengambil keputusan.” Evaluasi dalam sistem
pendidikan di Pondok Pesantren di Al Fatah sebelum berpaham Jama’ah Tabligh hanya
dilakukan oleh Kyai Mahmud saja. Hal ini karena Al Fatah sebagaimana mayoritas
pesantren sa/af lainnya, setiap kebijakan selalu berpusat kepada sang kyai dengan sedikit
keterlibatan dari para ustadz atau pengurus lainnya. Sistem evaluasi yang murni hanya
bersifat individu ini kemudian berubah ketika Al Fatah telah berpaham Jama’ah Tabligh.
Ajaran jama’ah tabligh yang sangat megedepankan musyawaroh meski dalam hal-hal kecil
sangat mempegaruhi sistem evaluasi pendidikan di Al Fatah. Karena itulah di Al Fatah

3 Wina Sanjaya, Strategi Pembelajaran, (Jakarta: kencana Prenada Media Group. 2008) 147

3 Observasi antara tanggal 8-30 Januari 2016
36 Wawancara dengan ustadz Abdul Ghofur Rozi 6 April 2016
37 Tatang, Ilmu Pendidikan, 228

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 2, Issue 3, November 2021
246



selalu diadakan musyawaroh pendidikan setiap malam selasa untuk evaluasi pendidikan
yang terjadi dalam satu minggu dipimpin oleh Kyai Umar Fathulloh langsung.
Kesimpulan

Dari paparan yang ada pada bab sebelumnya, peneliti berhasil menyimpulakan
Jama’ah Tabligh yang berhasil merubah Pondok Pesantren Al Fatah Temboro memiliki
pemahaman seperti ablus sunnah wal jama'ah lainnya, yaitu secara agidah mengikuti Imam
Asy’ary atau Maturidy, secara figih mengikuti salah satu dari zadzbab empat yaitu Syaft’i,
Maliki, Hambali dan Hanafi, dan tidak anti terhadap tarekat. Bahkan pendirinya yaitu
Maulana Muhammad llyas adalah salah satu pengamal tarekat Nagsyabandy. Yang
menjadi perbedaan hanya pada metode dakwah saja, dimana Jama’ah Tabligh
mengarahkan kepada pengikutnya untuk &bury atau jaulah dimasjid-masjid untuk
mengajak meramaikan masjid tersebut kepada masyarakat, setiap bulannya tiga hari,
setiap tahun empat bulan dan seumur hidup empat bulan. Di sisi lain sistem pendidikan
di Pondok Pesantren Al Fatah sebelum berpaham Jama’ah Tabligh adalah seperti
mayoritas pesantren salaf lainnya. Kurikulumnya mulai dari ibtidaiyah, tsanawiyah dan
diniyah, metode pembelajarannya dengan metode sorogan dan wethonan, sistem evaluasi

dan kebijakannya hanya berpusat pada sang kiai.

Daftar Pustaka
As-Sitbuny, Abdurahman Ahmad. Kupas Tuntas Jama'ah Tabligh, Cirebon, Pustaka
Nabawi, 2012

As-Sitbuny, Abdurahman Ahmad. Kwpas Tuntas Jama'ah Tabligh, Cirebon, Pustaka
Nabawi, Jilid 111, 2012

As-Sitbuny, Abdurahman Ahmad. Kupas Tuntas Jama'ah Tabligh, Cirebon, Pustaka
Nabawi, Jilid 1, 2010

Esposito, John L. Islam the Straight Path, Jakarta, Dian Rakyat, 2010

Koenig, Samuel. Man and Society, the Basic Teaching of Sociology, New York: Barners &
Noble Inc, 1957

Mulyasa, Endang,  Kurikulum — Tingkat — Satwan  Pendidikan, — Suatu  Panduan
Praktis, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2006

Sanjaya, Wina Kurikulum dan Pembelajaran, [akarta: kencana prenada media group,
2008

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 2, Issue 3, November 2021
247



Sanjaya, Wina Strategi Pembelajaran, Jakarta: kencana Prenada Media Group. 2008

Sikand, Yoginder. Sufisme Pembaharu Jama'ah Tabligh, dalam Urban Sufism, Ed. Martin
Van Bruinessen, Julia Day Howell, Rajagrafindo Persada , 2008

Sukmadinata, Nana Syaodih. Metode Penelitian Pendidikan, Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2005

Tanzeh, Ahmad. Metode Penelitian Praktis Yogyakarta, Teras, 2011

Yatim, Badri. S¢jarah Peradaban Islam, Jakarta, Rajagrafindo Persada, 2011

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 2, Issue 3, November 2021
248



