
 
 

https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/IJHSS 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 3, November 2021 

233 

E-ISSN: 2746-2188 
Volume 2 Issue 3 
November 2021 

 

Infiltrasi Faham Keagamaan Jama’ah Tablig di Pondok Pesantren  

Ali Imron 
Institut Agama Islam Tribakti Kediri 
aliimroniait@gmail.com 
 
Makhfud 
Institut Agama Islam Tribakti Kediri 
ahmadgurah@gmail.com  
 
Abstract 

The phenomenon of infiltration of religious ideology and the impact of 
change has attracted the attention of religious scholars. It has happened at 
the Al Fatah Islamic Boarding School, which intersects with the Tablighi 
Jama'at. This study uses a constructivist paradigm, a qualitative approach, 
the nature of descriptive research, data collection techniques with in-depth 
interviews, documentation. The results of this study reveal that the 
Tablighi Jamaat is no different from the Ahlus Sunnah wal Jama'ah; the 
difference is only in the da'wah method used. In addition, the education 
system at the Al Fatah Islamic Boarding School before the Tablighi 
Jama'ah was like the majority of other salaf pesantren but underwent many 
changes after the entry of the Tablighi Jama'ah ideology.  

Keywords: Infiltration of Religious Ideology, Tablighi Jamaat, Pesantren 
 
Abstrak 

Fenomena infiltrasi ideologi agama dan dampak perubahannya telah 
menarik perhatian para ulama. Itu terjadi di Pondok Pesantren Al Fatah 
yang bersinggungan dengan Jamaah Tabligh. Penelitian ini menggunakan 
paradigma konstruktivis, pendekatan kualitatif, sifat penelitian deskriptif, 
teknik pengumpulan data dengan wawancara mendalam, dokumentasi. 
Hasil penelitian ini mengungkapkan bahwa Jamaah Tabligh tidak berbeda 
dengan Ahlus Sunnah wal Jama'ah; perbedaannya hanya pada metode 
dakwah yang digunakan. Selain itu, sistem pendidikan di Pondok 
Pesantren Al Fatah sebelum Jamaah Tabligh seperti mayoritas pesantren 
salaf lainnya namun mengalami banyak perubahan setelah masuknya 
ideologi Jamaah Tabligh.  

Kata Kunci: Infiltrasi Faham Keagamaan, Jamaah Tabligh, Pendidikan Pondok Pesantren 
 
Pendahuluan 

Jama’ah Tabligh adalah gerakan yang  di proklamirkan oleh Maulana Muhammad 

Ilyas (1885-1944) yang masuk ke Indonesia sekitar tiga dekade yang lalu dan masuk 

wilayah Jawa Timur pada sekitar pertengahahan tahun 1989, yang sebelumnya kegiatan 

mereka terpusat di masjid Kebun Jeruk Jakarta.dari tahun itulah jama’ah ini berkembang 

di Jawa Timur dan sampai sekarang ini telah memiliki tiga Pusat kegiatan yaitu di 

mailto:aliimroniait@gmail.com
mailto:ahmadgurah@gmail.com


 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 3, November 2021 

234 

komplek Pondok Pesantren Al Fatah Temboro, Kecamatan Karas, Kabupaten Magetan,  

Masjid Nurul Hidayah jln Ikan Gurame V/13 Perak Barat Surabaya dan Masjid An Nur, 

Keranjingan Timur, Gladak, Parem, Jember. 

Sebenarnya ketika muncul pertama kali jama’ah ini dari madrasah terkenal Dar al-

Ulum yang terletak di distrik Deoband, sebuah kota yang tidak jauh dari kota Delhi India, 

belum memiliki nama dan oleh pencetusnya tidak diberi nama , kemunculan jama’ah ini 

pada tertengahan tahun 1920 an, semula gerakan ini barakar di desa Mewat selatan Delhi 

di kalangan komunitas muslim yang di kenal dengan suku Meo.1 

Dalam perkembangannya setelah gerakan jama’ah ini menyebar keluar Deoband 

dan pada gilirannya merupakan gerakan yang menggelobal disetiap Negara yang 

berpenduduk sunni, termasuk Indonesia, maka jama’ah ini memiliki banyak sebutan 

antara lain : Ada yang menyebut Jama’ah Tabligh, Jama’ah Jaulah,  Jama’ah Khuruj, 

Jama’ah Jenggot, Jama’ah Kompor, Jama’ah Silaturrahmi, Jama’ah Dakwah dan lain 

sebagainya.2 

Semua sebutan itu adalah nama yang diberikan oleh orang diluar jama’ah ini. 

Sedangkan jama’ah ini sendiri tidak pernah memiliki nama resmi, tidak ada akte nama, 

akte pendirian, akte organisasi, akte yayasan, akte lembaga ataupun surat-surat yang 

menyatakan nama jama’ah ini, juga tidak ada kop surat atau papan nama di markas-

markas Jama’ah Tabligh yang menyebutkan nama jama’ah ini, juga tidak ada kantor pusat 

atau kantor cabang yang menyebutkan nama jama’ah, tidak ada juga kartu anggota atau 

tanda pengenal yang menyebutkan jama’ah ini. Demikian ini karena, jama’ah ini adalah 

kumpulan dari beberapa orang yang beramal agama secara bersama-sama, bukan suatu 

organisasi yang diikat dengan nama, oleh karena itu jama’ah ini hakekatnya sama dengan 

sebutan untuk jama’ah haji, jama’ah umroh, jama’ah shalat, jama’ah Ziarah, jama’ah 

dakwah, jama’ah tahlil, jama’ah shalawat dan lain lain.3 

Jama’ah Tabligh yang seperti tersebut diatas dapat diterima secara rasional sebab 

jama’ah ini tidak mementingkan nama tapi lebih mementingkan amalan yang kemudian 

dikenal dengan dakwah bilhal, hal itu sesuai dengan pernyataan John L. Esposito yang 

                                                 
1 Yoginder Sikand, Sufisme Pembaharu Jama’ah Tabligh, dalam Urban Sufism, Ed. Martin Van 

Bruinessen, Julia Day Howell  (Rajagrafindo Persada , 2008), 221-222 
2 Abdurahman Ahmad As-Sirbuny, Kupas Tuntas Jama’ah Tabligh, jld 1, (Cirebon, Pustaka 

Nabawi, 2010). 5 
3 Abdurahman Ahmad As-Sirbuny, 6 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 3, November 2021 

235 

menyatakan bahwa kebangkitan komunitas muslim akhir-akhir ini telah membawa 

peningkatan yang sangat berarti dalam hal penitikberatan kepada ketaatan beribadah 

(Kehadiran dimasjid, puasa Ramadan, menjauhi minuman keras dan judi) dan gairah 

hidup yang baru dalam sufisme.4 

Tampaknya Jama’ah Tabligh yang muncul tanpa membawa nama ini ingin 

mengembalikan kehidupan komunitas muslim pada masa Rasulullah SAW dan masa 

Khulafaur Rasyidin, yang pada saat itu umat Islam tidak memiliki nama golongan, hanya 

disebut kaum muslimin yang bila ditinjau dari segi amalan maka ada dua amalan besar 

yaitu hijrah dan nusrah, mereka yang hijrah disebut kaum Muhajirin dan mereka yang 

memberikan nusroh disebut kaum Anshar. Tidak ada nama golongan lain selain dua 

sebutan tersebut sampai masa berakhirnya khulafa al Rasidin dan dimulailah kekuasaan 

Bani Umayyah setelah terjadi tahun jama’ah (‘aam al Jama’ah).5 

Salah satu keunikan dan keanehan jama’ah ini adalah tidak berada  dibawah 

bendera organisasi atau lembaga apapun, tidak ada susunan pengurus yang kongrit dan 

pasti semacam di ormas-ormas yang ada di dunia, juga tidak ada panitia yang 

bertanggung jawab, tidak ada surat perintah kerja atau surat pengangkatan, juga tidak ada 

surat pemberhentian hubungan kerja (PHK) atau surat pemecatan apalagi surat 

keputusan pensiun, walaupun demikian jumlah orang yang pernah mengikuti kegiatan 

jama’ah ini ratusan juta diseluruh dunia. 6 

Pondok pesantren Al Fatah bermula dari sebuah musholla kecil yang didirikan 

sekitar tahun 1930 an di Desa Temboro. Selanjutnya pada perkembanganya musholla 

tersebut direnovasi menjadi sebuah masjid yang diberi nama Al Fatah. Melihat kebutuhan 

mendesak akan pentingnya lembaga pendidikan Islam waktu itu, pada tahun 1953 kyai 

Shidiq, tokoh agama di Desa Temboro tergerak hatinya untuk membongkar rumah 

pribadinya sebagai modal utama untuk membangun pesantren. Sejak saat itu berdirilah 

bangunan pondok yang terdiri dari 12 kamar yang hanya cukup untuk menampung 50 

santri. Sampai akhirnya tepat ditahun 1960 secara resmi berdirilah pondok pesantren Al 

Fatah atau lebih dikenal dengan pondok “Mboro” (sebutan yang diambil dari nama 

Desanya yaitu Temboro) yang masih tetap eksis sampai sekarang. 

                                                 
4 John L. Esposito,Islam the Straight Path, (Jakarta,Dian Rakyat,2010 ).212 
5 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam, (Jakarta, Rajagrafindo Persada, 2011) 40-41 
6 Abdurahman Ahmad As-Sirbuny, Kupas Tuntas, 7 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 3, November 2021 

236 

Pada generasi kedua pondok pesantren  Al Fatah Temboro, yaitu pada akhir-akhir 

masa kepemimpinan KH. Mahmud Kholid Umar, pondok pesantren Al Fatah Temboro 

mengenal paham keagaman yang dianggap baru oleh masyarakat Indonesia secara 

umum, yaitu paham yang masyhur disebut  Jama’ah Tabligh.  Pondok pesantren yang 

dulunya menjadi basis pendidikan ormas NU masyarakat Magetan dan sekitarnya inipun 

lambat laun berubah menjadi pondok pesantren Jama’ah Tabligh terbesar se Indonesia 

hingga saat ini. 

Metode  

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan kualitatif. 

Pendekatan kualitatif adalah pendekatan yang dimaksud untuk mengungkap gejala secara 

holistic-kontekstual (secara menyeluruh dan sesuai dengan konteks atau apa adanya melalui 

pengumpulan data dari latar alami sebagai sumber langsung dengan instrument kunci 

penelitian itu sendiri.7 Menurut Nana Syaodih Sukmadinata, penelitian kualitatif adalah 

suatu penelitian yang ditujukan untuk mendeskripkan dan menganalisis fenomena, 

peristiwa, aktivitas sosial, sikap, kepercayaan, persepsi, pemikiran orang secara individual 

atau kelompok.8Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan dan menganalisis fenomena 

yang ada, khususnya di Pondok Pesantren Al Fatah Desa Temboro Kecamatan Karas 

Kabupaten Magetan. sebagai lokasi penelitian. Beberapa deskripsi digunakan untuk 

menemukan prinsip-prinsip penjelasan yang mengarah pada penyimpulan. Penelitian 

kualitatif ini bersifat induktif, yaitu peneliti membiarkan permasalahan-permasalahan 

muncul dari data atau dibiarkan terbuka untuk interpretasi. Data dihumpun dengan 

pengamatan yang seksama, mencakup deskripsi dalam konteks yang mendetail disertai 

catatan-catatan hasil wawancara yang mandalam, serta hasil analisis dokumen dan 

catatan. 

Temuan dan Pembahasan  

Jama’ah Tabligh ini merupakan hasil dari kegalauan para intelektual yang ada di 

Deoband India yang pada waktu yang bersamaan merupakan gejala umum terjadi di 

dunia Islam, oleh karena itu tepatlah jika ada ahli yang menyatakan: diakhir abad dua 

                                                 
7Ahmad Tanzeh, Metode Penelitian Praktis (Yogyakarta, Teras, 2011), 64. 
8Nana Syaodih Sukmadinata, Metode Penelitian Pendidikan (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2005), 60. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 3, November 2021 

237 

puluh, sejumlah intelektual di masyarakat Muslim juga berperan sebagai pembawa 

transformasi pemikiran, mereka mempertanyakan institusi dan mentalitas yang ada dan 

berusaha untuk menciptakan beberapa alternatif.9 Kegalauan itu antara lain bahwa umat 

Islam selalu ditimpa kesulitan, kesengsaraan dan kenistaan, sehingga mereka jauh dari nur 

hidayah ajaran Islam, Masjid sepi dari jama’ah, sedang yang ramai adalah pasar, terminal, 

ladang pertanian dan lain lainnya. Dari kegalauan ini Intelektual Ulama yang 

mempelopori lahirnya Jama’ah Tabligh ini menyimpulkan dibutuhkan : Perbaikan Umat 

dengan cara al-Da’wah wa at-Tabligh ‘ala Manhaji al-Nubuwah. Berkenalan dengan jama’ah 

tabligh paling tidak berkaitan dengan tiga hal pokok yaitu: 1. Nama jama’ah, 2. 

Kepengurusan Jama’ah, 3. Maksud dan tujuan Jama’ah tabligh.  Sebenarnya ketika 

muncul pertama kali jama’ah ini dari madrasah terkenal Dar al-Ulum yang terletak di 

distrik Deoband, sebuah kota yang tidak jauh dari kota Delhi India, jama’ah ini belum 

memiliki nama dan memang oleh pencetusnya tidak diberi nama. Kemunculan jama’ah 

ini pada tertengahan tahun 1920 an, semula gerakan ini barakar di desa Mewat selatan 

Delhi di kalangan komunitas muslim yang di kenal dengan suku Meo.10 

Dalam perkembangannya setelah gerakan jama’ah ini menyebar keluar Deoband  

11dan pada gilirannya merupakan gerakan yang menggelobal di setiap Negara yang 

berpenduduk sunni, termasuk Indonesia, maka jama’ah ini memiliki banyak sebutan 

antara lain Jama’ah Tabligh, Jama’ah Jaulah, Jama’ah Jenggot, jamah Kompor, jamah silat 

ar rahmi, jama’ah dakwah dan lain sebagainya.12 

Salah satu keunikan dan keanehan jama’ah ini adalah tidak berada  dibawah 

bendera organisasi atau lembaga apapun, tidak ada susunan pengurus yang kongrit dan 

pasti semacam di ormas-ormas yang ada di dunia, juga tidak ada panitia yang 

bertanggung jawab, tidak ada surat perintah kerja atau surat pengangkatan ,juga tidak ada 

surat pemberhentian hubungan kerja (PHK) atau surat pemecatan apalagi surat 

keputusan pensiun, walaupun demikian jumlah orang yang pernah mengikuti kegiatan 

jama’ah ini ratusan juta diseluruh dunia.13 

                                                 
9 JohnL.Esposito-John O.Voll, Tokoh-tokoh, xi 
10 Yoginder Sikand, Sufisme Pembaharu,  221-222 
11 Abdurahman Ahmad As-Sirbuny, Kupas Tuntas Jama’ah Tabligh, 5 
12 Abdurahman Ahmad As-Sirbuny, Kupas Tuntas Jama’ah Tablig. 6 
13 Abdurahman Ahmad As-Sirbuny, Kupas Tuntas Jama’ah, 7 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 3, November 2021 

238 

Kalau penulis amati kegiatan jama’ah tabligh sehari hari itu bisa dianalogkan 

dengan pelaksanaan jama’ah shalat, artinya dimulai dengan beberapa orang yang berniat 

untuk shalat, kemudian dipilih salah seorang yang meraka anggap pas untuk menjadi 

imam jama’ah, semua melaksnakan shalat berjama’ah dengan gerakan yang sangat teratur, 

rapi,tersusun dan terorganisir.setelah selesai amalan shalat berjama’ah maka semua 

kembali ketempat dengan kesibukan masing-masing.  

Sebelum jama’ah tabligh ini di proklamirkan oleh Maulana Muhammaah Ilyas 

keadaan ummat Islam disekitar Deoband telah banyak menyimpang dari ajaran Islam 

sebagaimana digambarkan oleh Powlett dalam Yoginder  bahwa orang-orang Meo pada 

saat itu semuanya hanya Muslim dalam Nama, tetapi Dewa-dewa lokal mereka sama 

dengan dewa-dewa Hindu dan mereka mempertahankan sejumlah puasa Hindu.14  

Kondisi Pondok Pesantren Al Fatah Sebelum Berpaham Jama’ah Tabligh 

Memahami Pondok Pesantren Al Fatah sebelum berpaham Jama’ah Tabligh, tidak 

akan bisa lepas dari ideologi sang Kyai yang pertama membesarkan Al Fatah, yaitu K.H. 

Mahmud. Beliau memperoleh pendidikan di beberapa pesantren, mulai dari pesantren 

ayahnya sendiri, yaitu Pesantren Sobontoro di bawah asuhan K.H Sholeh, selanjutnya ke 

Pesantren Kerten Ngawi pimpinan kiai Imam Ghazali, Pesantren Mojopurno pimpinan 

kiai Sulaiman Zuhdi Affandi dan Pesantren Selopuro Ngawi serta Beran Kediri. Di 

samping itu, K.H Mahmud juga belajar Tarekat di Bacem Madiun yang diasuh oleh 

empat kiai, yaitu kiai Abdurrazaq, kiai Adnan, kiai Suyuti, dan kiai Abu Amar. K.H 

Mahmud juga melanjutkan pengembaraannya di Pesantren Tremas Pacitan yang diasuh 

oleh K.H. Habib hingga ke Tebuireng Jombang yang diasuh oleh K.H. Hasyim Asy‟ari. 

Di Tebuireng, K.H. Mahmud belajar fikih dan pengetahuan tentang pemerintahan. 

Selanjutnya, K.H Mahmud juga belajar Ilmu Falak di Pesantren Badar Kediri dan 

mondok di Pesantren Sidoosermo Surabaya di bawah asuhan K.H. Muhadjir.15 

Usaha modernisasi dilakukan oleh K.H. Mahmud dimulai pada tahun 1965 dengan 

mendirikan Madrasah Ibtidaiyah (MI). Pada tahun 1967 membuka Pendidikan Guru 

Agama (PGA) dan beralih status negeri (PGAN) pada tahun 1969. Tahun 1977 dibuka 

kelas jauh Universitas Sunan Giri (UNSURI), tetapi hanya mampu bertahan sampai 

                                                 
14 Yoginder Sikand, Sufisme Pembaharu, 233 
15 Wawancara dengan Mbah Mali, 7 Juli 2021 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 3, November 2021 

239 

tahun 1980. Pada tahun 1983 membuka SMP dan SMA dengan status swasta dan pada 

tahun 1985, PGAN diubah menjadi MTs N dan MAN.  

Pondok Pesantren Al Fatah Setelah Berpaham Jama’ah Tabligh 

Pada tahun 1984 datanglah  rombongan  tamu  dari  Pakistan  dan  India  ke  

Pondok Pesantren Al Fatah.16  Rombongan inilah yang pertama kali memperkenalkan 

Jama’ah Tabligh kepada K.H. Mahmud. Dari pertemuan ini, K.H. Mahmud tertarik 

untuk mengembangkan model dakwah Jamaah Tabligh di Al Fatah, sehingga K.H. 

Mahmud menjual mobil Sedannya untuk pergi ke New Delhi melihat secara langsung 

Jamaah Tabligh yang didirikan oleh Syaikh Maulana Ilyas. Ketika sampai di India, K.H. 

Mahmud merasakan bahwa ada kesamaan amalan tarekat dengan Syaikh Ilyas, yaitu 

tarekat Naqsyabandiyah.17 

Kesamaan dalam aliran tarekat inilah mungkin menambah kuatnya niat K.H. 

Mahmud dalam mengembangkan ideologi Jamaah Tabligh di Al Fatah yang kemudian 

diteruskan oleh putra-putranya. Sampai sekarang pun, kiai di Al Fatah masih melestarikan 

halaqah tarekat Naqsyabandiyah-Khalidiyah dan banyak diikuti oleh masyarakat Temboro 

dan sekitarnya, misalnya dari kabupaten Ngawi, Madiun, Ponorogo, dan lain sebagainya. 

Bergabungnya K.H. Mahmud dengan Jamaah Tabligh ternyata melahirkan resistensi dari 

organisasi keagamaan di Magetan, khususnya NU dan Muhammadiyah. Dua organisasi 

ini berprasangka bahwa Al Fatah telah menyebarkan paham Syi‟ah dan Ahmadiyah yang 

dianggap menyimpang. Padahal pada saat itu, dalam kepengurusan NU Magetan, K.H.  

Mahmud menjadi Mustasyar, Kiai Uzairon menjadi Ra’is Syuriah, dan K.H. Noor Thohir 

(menantu) menjadi Katib Syuriah.18 

Konflik yang terjadi di antara Al Fatah dengan NU Magetan sampai pada 

dorongan dari pengurus NU untuk memecat K.H. Mahmud dari kepengurusan NU 

Magetan. Akan tetapi, K.H. Mahmud didukung oleh K.H. Abdurrahman Wahid yang 

saat itu menjadi Ketua Umum PBNU dengan mengatakan bahwa model Jamaah Tabligh 

tidak bertentangan dengan ajaran Islam dan NU, tetapi semata-mata berkaitan dengan 

metode dakwah, oleh karena itu, K.H. Mahmud tidak perlu dipecat dari kepengurusan 

                                                 
16 Abdurahman Ahmad As-Sirbuny, Kupas Tuntas Jama’ah Tabligh, (Cirebon, Pustaka 

Nabawi, 2012). 127-206 
17 Wawancara dengan Ustadz Syafiq, Agustus 2021 
18 Mundzier Suparta, Perubahan Orientasi, h.206. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 3, November 2021 

240 

NU Magetan.19  Pada akhirnya K.H. Mahmud mengundurkan diri dari kepengurusan 

NU, meski begitu dampak bergabungnya K.H. Mahmud dengan Jamaah Tabligh masih 

berlanjut di Al Fatah, salah satunya ditariknya sekitar 100 santri dari kurang lebih 500 

santri oleh orang tuanya dan dipindah ke pondok lain.20 

Keadaan ini tidak menjadi lemahnya Pondok Pesantren Al Fatah untuk berbenah 

dan meninggalkan ajaran Jamaah Tabligh, akan tetapi Al Fatah semakin konsisten hingga 

akhirnya, pada setiap tahun kondisi Al Fatah semakin baik dan banyak santri dari 

berbagai daerah hingga luar negeri yang belajar di Al Fatah. Selain meningkatkan jumlah 

santri, Al Fatah sampai sekarang menjadi pusat pengembangan ideologi Jamaah Tabligh 

di wilayah Jawa Timur. Setiap hari banyak aktivis Jama’ah Tabligh yang datang dari luar 

daerah maupun luar negeri untuk belajar dakwah Jamaah Tabligh. Setiap malam Jum‟at 

selalu diadakan ijtima’ (pertemuan) di masjid Trankil Al Fatah dan dihadiri ratusan orang 

untuk mendengarkan bayan Magrib dan Isya‟ dari para kiai Al Fatah atau ustadz Jamaah 

Tabligh dari luar negeri.21 

Pondok pesantren Al Fatah semakin besar ketika tampuk kepemimpinan dipegang 

oleh KH. Uzairon thoifur abdillah (1963-2014). K.H. Uzairon mengembangkan Al Fatah 

dengan tanpa merubah landasan yang sudah dibangun oleh ayahnya K.H. Mahmud. 

Bahwa Al Fatah tetap mengkaji kitab-kitab kuning, tetap mempertahankan tradisi 

Tarekat Naqsyabandiyah dan juga tetap mengamalkan metode dakwah Jama’ah Tabligh. 

Setelah wafatnya KH. Mahmud pada tahun 1996, Pihak keluarga sepakat bahwa tanah 

yang ditinggalkan kyai Mahmud untuk pengembangan pondok pesantren. Maka berkat 

tanah yang ditinggalkan oleh ayahnya, KH. Uzairon lebih mudah untuk memperluas area 

pesantren, juga pembangunan gedung dan asrama. Bahkan untuk saat ini luas tanah 

pesantren yang ada di Desa Temboro saja berjumlah 78 hektar. Disamping itu ada 

beberapa cabang pesantren Al Fatah yang tersebar dihampir seluruh provinsi di 

Indonesia bahkan Malaysia. 22  

Perubahan Sistem Pendidikan 

                                                 
19 Mundzier Suparta, Perubahan Orientasi,  h. 226-227 
20 Mundzier Suparta, Perubahan Orientasi, h. 227 
21 Observasi pada malam Jum’at di Markaz Temboro 
22 Wawancara dengan H. Abbas, 16 Agustus 2021 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 3, November 2021 

241 

Merujuk pada teori Samuel Koenig yang mengartikan perubahan sosial adalah 

perubahan pada modifikasi-modifikasi yang terjadi pada semua pola kehidupan manusia, 

yang terwujud dikarenakan adanya sebab-sebab intern maupun ekstern.23 Maka dapat 

disimpulkan bahwa sistem pendidikan merupakan bagian dari perubahan sosial. 

Dalam konteks perubahan sistem pendidikan di Pondok Pesantren Al Fatah, dapat 

dikatakan perubahan tersebut menggunakan strategi persuasif, yaitu perubahan 

masyarakat dengan cara mempengaruhi atau membujuk masyarakat untuk mengadakan 

perubahan, Strategi ini lebih tepat direalisasikan pada suatu masyarakat yang tidak 

menyadari akan kebutuhannya terhadap perubahan, atau suatu masyarakat yang 

perhatiannya sangat rendah untuk mengadakan perubahan. 

Banyak ahli yang berbeda pendapat tentang komponen sistem pedidikan, namun 

peneliti lebih sepakat dengan teori Muhaimin dan Abdul Mujib yang dikutip oleh 

Mahmud, bahwa komponen sistem pendidikan adalah  (1) Pendidik, (2) anak didik, (3) 

Kurikulum, (4) Metode, (5) evaluasi.24 Maka dalam penelitian ini, peneliti hanya akan 

membahas dampak paham keagamaan Jama’ah Tabligh terhadap perubahan 5 

komponen sistem pendidikan tersebut di Pondok Pesantren Al Fatah Temboro, meski 

sebenarnya peneliti meyakini banyak perubahan lain yang sangat menarik untuk diteliti. 

1. Perubahan Pendidik 

Pendidik di pondok pesantren tentulah seorang kyai dibantu dengan para ustadz 

yang lain.  Ada beberapa dampak perubahan figur seorang pendidik yang terjadi setelah 

Pondok Pesantren Al Fatah berpaham Jama’ah Tabligh. Terdapat beberapa perubahan 

yang terjadi pada pendidik di Pesantren Al Fatah Temboro ini, yaitu: 

Pertama, Perubahan Ideologi, Sebenarnya merupakan sebuah keniscayaan bahwa 

begitu Pondok Pesantren Al Fatah mengambil paham Jama’ah Tabligh, maka secara 

otomatis para pendidik di pesantren tersebut, baik itu kyai maupn para ustadznya 

berubah ideologinya dari ASWAJA-NU menjadi ASWAJA–Jama’ah Tabligh. Perbedaan 

ini sebenarnya hanya dari segi metode dakwah, bukan dari segi aqidah ataupun madzhab 

fiqih sebagaimana telah dibahas sebelumnya.25 

                                                 
23 Samuel Koenig, Man and Society, the Basic Teaching of Sociology, (New York: Barners & Noble 

Inc, 1957), 279.  
24 Mahmud, Pemikiran Pendidikan, 100-101 
25 Observasi antara tanggal 8-30 Agustus 2021 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 3, November 2021 

242 

Kedua, Perubahan Cara Berpakaian, Sebelum berpaham Jam’ah Tabligh, para 

pendidik di Pondok Pesantren Al Fatah biasanya memakai baju koko dan sarung, dan 

kopyah hitam nasional khas pesantren salaf umumnya. Untuk kyai dan para ustadz senior 

sesekali memakai sorban yang dikalungkan di leher dan pundak.26  

Cara berpakaian ini berubah drastis begitu Al Fatah berpaham Jama’ah Tabligh. 

Kyai dan mayoritas ustadznya hampir selalu memakai jubah panjang, seringkali berwarna 

putih dan sesekali memakai sorban yang diikatkan dikepala.27 

Ketiga, Perubahan dalam Bermasyarakat, Sebelum berpaham Jama’ah Tabligh, para 

pendidik di Al Fatah cenderung hanya berkecimpung dilingkungan pesantren dan 

sekitarnya. Untuk kyai berdakwah di luar pesantren hanya ketika ada acara tertentu 

seperti maulid, isra’ mi’raj, undangan selamatan atau kegiatan-kegiatan lain.  Begitu Al 

Fatah berpaham Jama’ah Tabligh, para pendidik cenderung lebih aktif untuk 

bermasyarakat, mengingat dalam satu bulan ada nishob khuruj untuk ustadz beserta para 

santri dua hari  bergerak untuk berdakwah di masjid-masjid luar desa Temboro, bahkan 

luar kota Magetan seperti Madiun, Ngawi, Nganjuk Ponorogo dan lain sebagainya.  

Disamping dua hari setiap bulan tersebut, ustadz dan para santri juga dianjurkan 

untuk khuruj selama 40 hari dalam setiap tahunnya. Meski tidak bersifat wajib, mayoritas 

ustadz dan santri antusias untuk berpartisipasi dalam kegiatan ini. Banyaknya waktu 

untuk para ustadz terjun langsung kemasyarakat sedikit banyak merubah karakter dan 

pola pikir para ustadz dalam  bermasyarakat, sehingga menjadi tambahan wawasan dalam 

pengajaran.  

2. Perubahan Peserta Didik 

Anak didik di pondok pesantren biasa disebut santri.  Ada beberapa dampak 

perubahan santri  yang terjadi setelah Pondok Pesantren Al Fatah berpaham Jama’ah 

Tabligh. Sama halnya perubahan yang terjadi pada pendidik, pada peserta didik juga 

terjadi perubahan, diantaranya:  

Pertama, Perubahan Ideologi, Sama dengan perubahan pada pendidik/ustadz, 

begitu Pondok Pesantren Al Fatah mengambil paham Jama’ah Tabligh, maka para santri 

di pesantren tersebut berubah ideologinya dari ASWAJA-NU menjadi ASWAJA–

                                                 
26 Wawancara dengan Bapak Sulhan Hamid tanggal 27 Agustus 2021 
27 Observasi antara tanggal 8-30 Januari 2016 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 3, November 2021 

243 

Jama’ah Tabligh. Sebenarnya pesantren tidak secara resmi mewajibkan para santrinya 

untuk berdakwah melalui khuruj/jaulah kemasyarakat, tetapi suasana dakwah di 

pesantren membuat mayoritas santri dengan suka rela meluangkan waktu untuk khuruj 

berdakwah. 

Kedua, Perubahan Cara Berpakaian, Sama halnya dengan para ustadz, sebelum 

berpaham Jam’ah Tabligh, para santri di Pondok Pesantren Al Fatah biasanya memakai 

baju koko dan sarung, dan kopyah hitam nasional khas pesantren salaf umumnya.  Hal ini 

berubah drastis begitu Al Fatah berpaham Jama’ah Tabligh. Mayoritas santrinya hampir 

selalu memakai jubah panjang atau gamis sampai lutut, meski ada juga sebagian kecil 

santri yang memakai baju koko dan sarung, dan satu dua santri yang memakai songkok 

hitam. 

Ketiga, Perubahan dalam Bermasyarakat, Setelah berpaham Jama’ah Tabligh, para 

santri di Al Fatah mempunyai nishob khuruj, yaitu jadwal yang dia tentukan sendiri untuk 

khuruj, paling tidak dalam satu bulan dua hari dalam minggu yang berbeda. Jadwal ini 

biasa diamalkan ketika hari libur yaitu mulai rabu sore sampai kamis sore pada minggu 

pertama setiap bulannya, juga rabu sore hingga kamis sore pada minggu ketiga. Hal ini 

sama sekali tidak diketemukan sebelum Al Fatah berpaham jama’ah tabligh. 

Keempat, Perubahan Jumlah Santri, Seiring dengan semakin berkembang pesatnya 

Jama’ah Tabligh di Indonesia, santri Al Fatah yang semula menyusut setelah berpaham 

jama’ah Tabligh lambat laun justru semakin banyak. Al Fatah menjadi alternatif pertama 

bagi wali santri yang sudah ikut bergabung dalam Jama’ah Tabligh untuk memberikan 

pendidikan pada anaknya. Bahkan banyak juga wali santri yang belum pernah ikut khuruj 

yang memondokan anak disana, biasanya karena arahan dari para aktivis Jama’ah Tabligh 

disekitarnya. 

3. Perubahan Kurikulum 

Telah dibahas sebelumnya bahwa menurut Endang Mulyasa kurikulum adalah  

seperangkat rencana dan peraturan mengenai tujuan, kompetensi dasar, materi standar, 

dan hasil belajar, serta cara yang digunakan sebagai pedoman untuk mencapai tujuan 

pendidikan.28 Setelah Pondok Pesantren Al Fatah berpaham Jama’ah Tabligh, ada 

                                                 
28 Endang Mulyasa, Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan, Suatu Panduan Praktis, (Bandung: 

Remaja Rosdakarya, 2006), h. 46 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 3, November 2021 

244 

perubahan cukup signifikan dalam kurikulumnya. Meski perubahan ini bertahap dan 

tidak secara drastis. Berikut ini perubahan kurikulum yang dapat peneliti temukan setelah 

Al fatah berpaham Jama’ah Tabligh. 

Pertama, Perubahan Tujuan, Sebenarnya tidak ada perubahan yang mencolok 

dalam perubahan tujuan pendidikan di Al Fatah setelah berpaham Jama’ah Tabligh. 

Sebagaimana lembaga pendidikan Islam secara umum, Al Fatah mempunyai tujuan agar 

para santrinya menjadi seorang pribadi yang bertakwa kepada Allah, memiliki keilmuan 

yang mumpuni untuk bekal mengabdi di masyarakat setelah keluar dan pesantren. 

Namun ada tujuan pendidikan Pondok Pesantren Al Fatah yang sangat ditekankan 

lebih setelah Al Fatah berpaham Jama’ahTabligh. Yaitu disamping Al Fatah ingin 

mencetak profil santri yang memiliki ketakwaan dan keilmuan, Al Fatah juga ingin 

santrinya menjadi seorang da’i, berdakwah kepada umat diseluruh penjuru dunia dengan 

mengorbankan diri, harta dan waktu melalui metode khuruj. Tentu tujuan ini tidak 

diketemukan sebelum berpaham Jama’ah Tabligh. Dan dari tujuan inilah Al Fatah 

menganjurkan setiap santri yang sudah belajar sepuluh tahun, yaitu sudah menyelesaikan 

progam takhosus untuk khuruj selama satu tahun sebelum kembali pulang untuk 

berdakwah dikampung halaman masing-masing.29  

Kedua, Perubahan Kompetensi dasar, Kompetensi Dasar adalah pengetahuan, 

keterampilan dan sikap minimal yang harus dicapai oleh siswa untuk menunjukkan 

bahwa siswa telah menguasai standar kompetensi yang telah ditetapkan30 Sebelum Al 

Fatah berpaham Jama’ah Tabligh, belum ada kejelasan kompetensi dasar yang harus 

dikuasai para santri. Ketidak jelasan kompetensi dasar ini menyebabkan profil alumni 

bermacam-macam. Meski begitu ada istilah masyhur waktu itu dimana santri Al Fatah 

sudah dianggap cukup berhasil apabila mampu mengimami sholat di masjid atau 

musholla kampungnya, bisa memimpin tahlilan dan mampu mengurus jenazah dari mulai 

talqin hingga pemakaman atau ringkasnya bisa menjadi “kyai kampung”.31 

Kompetensi dasar semakin jelas ketika Al Fatah mulai berpaham Jama’ah Tabligh. 

Meski banyak kitab dipelajari di Al Fatah, bukan berarti Al Fatah mempunyai kompetensi 

dasar yang tinggi. Santri Al Fatah dianggap sudah memenuhi kompetensi dasar santri 

                                                 
29 wawancara denga ustadz Sholihin tanggal 5 Agustus 2021 
30 Wina sanjaya, kurikulum dan pembelajaran (Jakarta: kencana prenada media group, 2008), 

hlm. 171 
31 Wawancara dengan Mbah Mali tanggal 20 Mei 2016 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 3, November 2021 

245 

yang berhasil apabila begitu selesai belajar santri tersebut menjadi seorang aktivis Jama’ah 

Tabligh. 32 Tetapi merupakan sebuah kelebihan tersendiri apabila seorang santri banyak 

menguasai berbagai bidang ilmu agama dan bisa membimbing ummat, khususnya 

meluruskan kekeliruan para aktivis Jama’ah Tabligh yang lain yang belum pernah belajar 

di pesantren.  Sebaliknya seorang santri yang hafal kitab Alfiyah ibn Malik, hafal ribuan 

hadist, alim diberbagai fan ilmu tidak akan dianggap sukses apabila sudah tidak sambung 

lagi dengan Jama’ah Tabligh. Meski tetap dihormati sebagai seorang ulama’, tetapi bukan 

itu sebenarnya tujuan pendidikan di Al Fatah. 

Ketiga, Perubahan Materi, Materi yang diajarkan di pondok Pesantren Al Fatah 

secara umum tidak ada perbedaan yang cukup mendasar antara sebelum berpaham 

Jama’ah Tabligh ataupun setelahnya. Bidang ilmu yang dipelajari tetap berkaitan dengan 

tafsir, hadist, fiqih madzhab Syafi’i, tajwid, tauhid, ushul fiqih, ulumul qur’an dan 

tarikh/sejarah.33 Hanya yang menjadi perbedaan adalah, adanya materi kitab-kitab yang 

menjadi referensi utama Jama’ah Tabligh, seperti kitab Fadhilah Amal, Muntakhob Ahadist, 

Hayyatus Shohabah yang seluruhnya disusun oleh masyayikh Jama’ah Tabligh. Materi yang 

lain adalah adanya nishob santri dan ustadz untuk khuruj, dalam satu bulannya meluangkan 

waktu dua hari, dan dalam satu tahunnya 40 hari. 

Disamping itu dalam beberapa tahun belakangan ini di Al Fatah mulai dipelajari 

materi tentang menolak dan menjawab paham sekte wahabi seperti kitab Syarkhul Qowim 

ataupun Sunnah wal Bid’ah. Hal ini dipandang penting oleh para masyayikh Al Fatah karena 

disamping paham wahabi di Indonesia semakin berkembang, juga karena secara sepintas 

ada kemiripan dibidang pakaian antara wahabi dan Jama’ah Tabligh. Bahkan banyak 

masyarakat yang memahami bahwa antara wahabi dan Jama’ah Tabligh adalah sama, 

mudah menvonis sesat dan bid’ah amalan yang sudah banyak berlaku di masyarakat 

seperti tahlilan. 

Untuk itulah di Al Fatah para santri mempelajari materi untuk menjawab paham 

wahabi agar tidak mengikuti aqidah mereka, juga untuk mengklarifikasi masyarakat 

bahwa meski pakaian mereka secara sepintas sama, tapi ada perbedaan paham antara 

wahabi dan Jama’ah Tabligh dalam banyak hal. Begitu Jama’ah Tabligh menjadi paham 

                                                 
32 Wawancara dengan Ustadz Amar Ibrahim 30 Mei 2016 
33 Observasi peneliti pada jadwal pelajaran di Al Fatah dan wawancara dengan Bapak Sulhan 

Hamid, seorang alumni Al Fatah sebelum berpaham Jama’ah Tabligh. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 3, November 2021 

246 

resmi Al Fatah, istilah kelas dirubah menjadi kelas 1 sampai 6, tanpa menggunakan istilah 

ibtidaiyah, tsanawiyah dan aliyah. Setelah santri menyelesaikan kelas 6 diniyah, santri akan 

masuk kelas daurotul hadist 1 dan daurotul hadist 2 lalu baru kelas takhosus fiqih. Sehingga 

materi yang ada bisa ditempuh para santri selama 10 tahun. 

4. Perubahan Metode 

Metode adalah cara yang digunakan untuk mengimplementasikan rencana yang 

sudah disusun dalam kegiatan nyata agar tujuan yang telah disusun tercapai secara 

optimal. Ini berarti, metode digunakan untuk merealisasikan strategi yang telah 

digunakan. Dengan demikian, metode dalam rangkaian pembelajaran memegang peran 

yang sangat penting.34  Ada beberapa metode pembelajaran yang digunakan di pondok 

pesantren yang sudah dibahas, yaitu metode sorogan, metode bandongan/wetonan, 

metode musyawaroh/bahtsul masail, metode pengajian pasaran, metode 

hafalan/muhafadzoh, metode demonstrasi/prektek ibadah, dan metode 

muhawaroh/muhadatsah.35 Metode muhasabah ini cukup berhasil meningkatkan amalan 

para santri, tidak hanya praktek ibadah dalam pembelajaran saja, para santri juga dituntut 

untuk semangat praktek ibadah dalam kehidupan sehari-hari.36 

5. Perubahan Evaluasi 

Menurut Suharsimi Arikunto, Evaluasi adalah kegiatan untuk mengumpulkan 

informasi tentang cara sesuatu bekerja, selanjutnya informasi tersebut digunakan untuk 

menentukan alternatif yang tepat dalam mengambil keputusan.37 Evaluasi dalam sistem 

pendidikan di Pondok Pesantren di Al Fatah sebelum berpaham Jama’ah Tabligh hanya 

dilakukan oleh Kyai Mahmud saja. Hal ini karena Al Fatah sebagaimana mayoritas 

pesantren salaf lainnya, setiap kebijakan selalu berpusat kepada sang kyai dengan sedikit 

keterlibatan dari para ustadz atau pengurus lainnya. Sistem evaluasi yang murni hanya 

bersifat individu ini kemudian berubah ketika Al Fatah telah berpaham Jama’ah Tabligh. 

Ajaran jama’ah tabligh yang sangat megedepankan musyawaroh meski dalam hal-hal kecil 

sangat mempegaruhi sistem evaluasi pendidikan di Al Fatah. Karena itulah di Al Fatah 

                                                 
34 Wina Sanjaya, Strategi Pembelajaran, (Jakarta: kencana Prenada Media Group. 2008) 147 
35 Observasi antara tanggal 8-30 Januari 2016 
36 Wawancara dengan ustadz Abdul Ghofur Rozi 6 April 2016 
37 Tatang, Ilmu Pendidikan, 228 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 3, November 2021 

247 

selalu diadakan musyawaroh pendidikan setiap malam selasa untuk evaluasi pendidikan 

yang terjadi dalam satu minggu dipimpin oleh Kyai Umar Fathulloh langsung. 

Kesimpulan 

Dari paparan yang ada pada bab sebelumnya, peneliti berhasil menyimpulakan 

Jama’ah Tabligh yang berhasil merubah Pondok Pesantren Al Fatah Temboro memiliki 

pemahaman seperti ahlus sunnah wal jama’ah lainnya, yaitu secara aqidah mengikuti Imam 

Asy’ary atau Maturidy, secara fiqih mengikuti salah satu dari madzhab empat yaitu Syafi’i, 

Maliki, Hambali dan Hanafi, dan tidak anti terhadap tarekat. Bahkan pendirinya yaitu 

Maulana Muhammad Ilyas adalah salah satu pengamal tarekat Naqsyabandy. Yang 

menjadi perbedaan hanya pada metode dakwah saja, dimana Jama’ah Tabligh 

mengarahkan kepada pengikutnya untuk khuruj atau jaulah dimasjid-masjid untuk 

mengajak meramaikan masjid tersebut kepada masyarakat, setiap bulannya tiga hari, 

setiap tahun empat bulan dan seumur hidup empat bulan. Di sisi lain sistem pendidikan 

di Pondok Pesantren Al Fatah sebelum berpaham Jama’ah Tabligh adalah seperti 

mayoritas pesantren salaf lainnya. Kurikulumnya mulai dari ibtidaiyah, tsanawiyah dan 

diniyah, metode pembelajarannya dengan metode sorogan dan wethonan, sistem evaluasi 

dan kebijakannya hanya berpusat pada sang kiai. 

Daftar Pustaka 

As-Sirbuny, Abdurahman Ahmad. Kupas Tuntas Jama’ah Tabligh, Cirebon, Pustaka 
Nabawi, 2012 

As-Sirbuny, Abdurahman Ahmad. Kupas Tuntas Jama’ah Tabligh, Cirebon, Pustaka 
Nabawi, Jilid III, 2012 

As-Sirbuny, Abdurahman Ahmad. Kupas Tuntas Jama’ah Tabligh, Cirebon, Pustaka 
Nabawi, Jilid 1, 2010 

Esposito, John L. Islam the Straight Path, Jakarta, Dian Rakyat, 2010 

Koenig, Samuel. Man and Society, the Basic Teaching of Sociology, New York: Barners & 
Noble Inc, 1957  

Mulyasa, Endang, Kurikulum Tingkat Satuan Pendidikan, Suatu Panduan 

Praktis, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2006 

Sanjaya, Wina Kurikulum dan Pembelajaran, Jakarta: kencana prenada media group, 
2008 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 2, Issue 3, November 2021 

248 

Sanjaya, Wina Strategi Pembelajaran, Jakarta: kencana Prenada Media Group. 2008 

Sikand, Yoginder. Sufisme Pembaharu Jama’ah Tabligh, dalam Urban Sufism, Ed. Martin 
Van Bruinessen, Julia Day Howell, Rajagrafindo Persada , 2008 

Sukmadinata, Nana Syaodih. Metode Penelitian Pendidikan, Bandung: Remaja 
Rosdakarya, 2005 

Tanzeh, Ahmad. Metode Penelitian Praktis Yogyakarta, Teras, 2011 

Yatim, Badri. Sejarah Peradaban Islam, Jakarta, Rajagrafindo Persada, 2011 
 

 


