
 
 
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/IJHSS 
 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

165 

E-ISSN: 2746-2188 
Volume 3 Issue 2 July 2022 

 

Konstruksi Nilai-Nilai dalam Peristiwa Fathu Makkah 

 

Abdur Rouf Hasbullah  
Institut Agama Islam Negeri Kediri  
roufchasbullah@gmail.com 
 
Abstract:   

Fathu Makkah is the conquest carried out by the Prophet Muhammad Saw in the 8th year 
H, where history records a conquest of the city without shedding any blood. The purpose 
of this research is to describe the values that are built in the events of Fath Al-Makkah. 
then this research was conducted using a qualitative approach that describes the results of 
research in accordance with its objectives and with analysis or often called the descriptive 
analysis method. This research found that Fathu Makkah was not only an event of the 
conquest of the city. But from this event, this research found several meanings that could 
be noble values that can be realized in everyday life. There are about 4 values contained in 
the story including: The value of openness, peace, forgiveness, and tawadhu. All of them 
make Fathu Makkah an important event in the history of Muslims and all mankind in 
general, that even in war conditions, we must prioritize human values as fellow creatures 
of God. 

Keywords: Fathu Makkah, Greath History of Muslims, Value 

 

Abstrak:   
Fathu Makkah adalah penaklukan yang dilakukan oleh Rasulullah Saw pada tahun ke 8 H, 

di mana sejarah mencatat sebuah penaklukan kota yang tanpa menumpahkan darah 

sedikit pun. Tujuan penelitian ini adalah mendeskripsikan nilai-nilai yang terbangun dalam 

peristiwa Fath Al-Makkah. maka penelitian ini dilakukan dengan menggunakan 

pendekatan kualitatif yaitu mendiskripsikan hasil penelitian sesuai dengan tujuannya dan 

dengan analisis atau sering disebut dengan metode analisis deskriptif. Penelitian ini 

menemukan bahwa Fathu Makkah bukan hanya sebagai peristiwa penaklukan kota 

semata. Namun dari peristiwa tersebut, penelitian ini menemukan beberapa makna yang 

bisa menjadi nilai-nilai luhur yang bisa diwujudkan dalam kehidupan sehari-hari. Ada 

sekitar 4 nilai yang terkandung dalam kisah tersebut diantaranya: Nilai keterbukaan, 

perdamain, pemberian maaf, dan tawadhu. Semua itu menjadikan Fathu Makkah sebagai 

peristiwa yang penting dalamsejarah umat Islam dan seluruh umat manusia pada 

umumnya, bahwa dalam kondisi prang pun, kita harus mengutamakan nilai-nilai 

kemanusiaan sebagai sesama makhluukciptaan Tuhan. 

 

Kata Kunci:  Fathu Makkah, Konstruksi Makna, Peristiwa Penting Umat Islam, 

 

Pendahuluan 

Salah satu karakteristik masyarakat Arab pra Islam adalah mereka terpecah-

pecah satu dengan yang lainnya dan mereka sangat sangat fanatik akan keagungan 

kabilahnya. nya antara satu kabilah dengan kabilah yang lainnya sering terjadi konflik 

atau peperangan di antara mereka. Hal tersebut masih berlanjut sampai kedatangan 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

166 

agama Islam di tengah-tengah mereka. Di antara suku yang terlibat permusuhan sejak 

masa pra Islam dan berlangsung sampai kedatangan Islam adalah Bani Bakr dan Bani 

Khuza’ah. 

Pada tahun ke-8 Hijriyah, terjadi perjanjian antara kaum muslimin dengan 

Quraisy Makkah di Hudaibiyah.1 Salah satu poin dari perjanjian tersebut, disepakati 

bahwa: barang siapa yang ingin masuk dalam perjanjian Muhammad (bersekutu 

dengan kaum muslimin) maka ia masuk ke dalamnya dan barang siapa yang ingin 

masuk ke dalam perjanjian Quraisy maka ia masuk ke dalamnya.  Pada saat itu, 

Kabilah Khuza’ah memilih bersekutu dengan kaum muslimin dan Kabilah Bani Bakr 

memilih bersekutu dengan Quraisy Makkah. Dalam pernjanjian tersebut disepakati 

genjatan senjata antara kaum muslimin dengan Quarsiy Makkah selama sepuluh 

tahun.2 

Penyerangan Kabilah Bani Bakr tersebut dan keterlibatan Quraisy 

membantunya menyerang Kabilah Khuza’ah yang merupakan sekutu kaum muslimin 

dan menangkap anggota Kabilah Khuza’ah kemudian membunuhnya adalah sebuah 

pelanggaran atas perjanjian Hudaibiyah yang telah mereka sepakati pada tahun ke-8 

Hijriyah. Hal tersebut merupakan peristiwa yang mendorong timbulnya penaklukan 

Makkah dengan kekuatan sepuluh ribu personel yang terdiri dari kaum Muhajirin, 

Anshar dan suku-suku Arab Badui. 

 

Metode 

Sesuai dengan permasalahan penelitian d iatas, maka penelitian ini dilakukan 

dengan menggunakan pendekatan kualitatif yaitu mendiskripsikan hasil penelitian 

sesuai dengan tujuannya dan dengan analisis atau sering disebut dengan metode 

analisis deskriptif. Hal ini ditujukan agar memudahkan para pembaca untuk 

mengkritisi ataupun meneruskan harapan-harapan peneliti yang belum tercapai. 

Tulisan ini difokuskan kepada tentang masalah konstruksi nilai-nilai Fathu Makkah: 

 
1 Abu Muhammad Abdul Malik bin Hisyam Al-Muafiri. As-Sirah An-Nabawiyah Li Ibni 

Hisyam, terj. Fadhli Bahri; Shirah Nabawiyah Ibnu Hisyam Jilid 2, h. 285. M. Quraish Shihab. 
Membaca Sirah Nabi Muhammad s.a.w. Dalam Sorotan al-Qur’an dan Hadits-Hadits Shahih, 
(Jakarta: Lentera Hati, 2011), h.895.   

2 Abu Muhammad Abdul Malik bin Hisyam Al-Muafiri. As-Sirah An-Nabawiyah Li Ibni 
Hisyam, terj. Fadhli Bahri; Shirah Nabawiyah Ibnu Hisyam Jilid 2, h. 285.   



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

167 

sebuah kajian tafsir tematik surah al-Fath. Objek tulisan ini dipilih karena peristiwa 

Fathkul Makkah adalah salah satu peristiwa penting yang terjadi dalam penyebaran 

agama Islam. Oleh karena itu, pentingkiranya membahas tafsir peristiwa tersebut 

sebagai upaya memperoleh niali-nilai yang terkadung di dalamnya sebagai pelajaran 

yang berharga.  

Hasil dan Pembahasan 

1. Peristiwa Fathu Makkah  

Peristiwa Fathu Makkah, bermula saat adanya Perjanjian Hudaibiyah pada 

tahun 6 Hijriyah. Inti dari perjanjian itu adalah adanya kesepakatan bahwa siapa saja 

boleh memilih untuk bergabung di kubu mana pun, baik kubu Nabi Muhammad 

SAW maupun kubu kaum Quraisy Makkah. Suku Khuza’ah memutuskan untuk 

bergabung dengan kubu Nabi Muhammad SAW dan suku Bakr memilih untuk 

bergabung dengan kubu kaum kafir Quraisy Makkah. Pada zaman jahiliyah, kedua 

suku tersebut punya riwayat terjadinya pertumpahan darah dan permusuhan. Namun, 

dengan adanya Perjanjian Hudaibiyah, kedua suku tersebut melakukan gencatan 

senjata.3 

Terkait dengan penyerangan Bani Bakr terhadap Kabilah Khuza’ah dan 

keterlibatan orang-orang Quraisy membantu Bani ad-Dail dari Kabilah Bani Bakr 

membuat Bani Ka’ab dari Kabilah Khuza’ah mengirim delegasi ke Madinah untuk 

melaporkan kejadian tersebut kepada Nabi Muhammad Saw. dan meminta 

pertolongan kepada Nabi Muhammad saw.4 Sebelum delegasi resmi Kabilah 

Khuza’ah menemui Nabi Muhammad saw. Mereka telah didahului oleh salah seorang 

anggota Kabilah Khuza’ah yang melapor kepada Nabi Muhammad saw. atas kejadian 

penyerangan Bani Bakr dan keterlibatan Quraisy membantu Bani Bakr. Orang 

tersebut bernama Amr bin Salim, dan Nabi Muhammad menyatakan kepada Amr 

bahwa ia akan dibantu. Mendung di langit ditunjukkan Nabi saw. kepada Amr 

 
3 Philip Khuri Hitti, The Arabs: A Short History (Regnery Publishing, 1996). 
4 Ismail Marzuki, “Diskursus Khilafah Dalam Kajian Fiqh Siyasah Klasik Dan Kontemporer,” 

Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 15, no. 2 (December 1, 2021): 325–44, 
https://doi.org/10.24090/mnh.v15i2.4159. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

168 

kemudian Nabi saw berkata: “Sesungguhnya mendung ini akan membawa 

pertolongan bagi Bani Ka’ab dari Kabilah Khuza’ah”.5 

Sebenarnya, atas insiden penyerangan Bani Bakr kepada Kabilah Khuza’ah dan 

keterlibatan Quraisy membantu sekutunya (Bani Bakr) menimbulkan rasa bersalah 

dari pihak Quraisy karena telah melanggar perjanjian. Setelah delegasi Khuza’ah 

pulang ke wilayahnya, menyusul utusan Quraisy datang ke Madinah untuk 

memperbaharui perjanjian Hudaibiyah dengan kaum muslimin. Abu Sufyan adalah 

tokoh Quraisy yang diutus untuk memperbaharui perjanjian dengan kaum muslimin.  

Kedatangan Abu Sufyan ke Madinah tidak membuahkan hasil kesepakatan dengan 

kaum muslimin. Pertama-tama Abu Sufyan mendatangi Nabi Muhammad saw. 

namun, nabi saw. tidak menggubrisnya. Kemudian ia mendatangi Abu Bakr dan Abu 

Bakr juga menolak. Kemudian ia mendatangi Umar bin Khattab dan ia ditolak denga 

kasar oleh Umar. Terakhir, ia mendatangi Ali bin Abi Thalib dan Ali juga tidak bisa 

bernegosiasi bila Nabi saw. tidak melakukannya. Usaha Abu Sufyan meminta campur 

tangan sahabat dekat Nabi saw. untuk memperbaharui perjanjian tersebut gagal. 

Akhirnya, Abu Sufyan pulang ke Makkah dengan perasaan khawatir. 6 

Nabi Muhammad saw. memulai persiapan suatu kampanye yang sasarannya 

dirahasiakan. Ia memerintahkan kaum muslimin bersiap-siap dan memerintahkan 

keluarnya menyiapkan keperluannya. Abu Bakar bertanya kepada Nabi saw. tentang 

hal tersebut, Nabi saw. berkata bahwa mereka harus keluar melawan Quraisy. Abu 

Bakar berkata bahwa: apakah kita tidak menunggu habisnya gencatan senjata? Nabi 

saw. menjawab bahwa: mereka telah melanggar perjanjian dan telah mengkhianati kita 

dan aku harus menyerang mereka, namun rahasiakan apa yang kukatakan kepadamu, 

biarlah mereka mengira bahwa Rasulullah akan memerangi Suriah atau Tsqif atau 

Hawazim. Setelah itu Nabi Muhammad saw. berdo’a: ya Allah rahasiakanlah 

informasi ini dari orang-orang Quraisy agar kami bisa menyerang mereka secara tiba-

tiba di negeri mereka sendiri.7 

 
5 Fath Al-Makkah, “The Comprehension of the Concept of Fath (Conquest) In the Light Of,” 

n.d. 
6 Adam Fadzli and Engku Ali Engku Muhammad Tajuddin, “Islamic Khilafah (Caliphate) in the 

History of Muslim Civilization: The Conflict between Sunni and Shi’I,” Middle-East Journal of Scientific 
Research 22, no. 8 (2014): 1253–58. 

7 Martin Lings, Muhammad: His Life Based on the Earliest Sources., vol. 20 (London: Allen and 
Unwin, 1983, 1984), https://www.cambridge.org/core/journals/religious-



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

169 

Do’a Nabi saw. tersebut merupakan indikasi bahwa ia tidak menginginkan ada 

pertumpahan darah dalam penaklukan kota Makkah, karena bila pihak Quraisy tidak 

mengetahui informasi tentang akan adanya serangan dari kaum muslimin maka 

mereka tidak akan membuat persiapan perang yang memadai dan nila mereka 

diserang secara tiba-tiba maka tidak aka nada pertempuran yang berarti. Hal-hal 

tersebut tidak akan menimbulkan banyak pertumpahan darah.  Sebagai jawaban atas 

do’a Nabi Muhammad saw. tersebut datanglah wahyu yang menyampaikan bahwa 

salah seorang Muhajirin yang bernama Hathib bin Abu Balta’ah menulis surat kepada 

pihak Quraisy menyampaikan tentang rancana Nabi saw. Ia menulis menitipkan surat 

tersbut kepada seorang perempuan bernama Muzaynah. Akhirnya diutuslah Ali bin 

Abi Thalib dan Zubair bin al-Awwam menyusul perempuan tersebut. Ali dan Zubair 

bertemu dengan pembawa surat tersebut di Dataran Tinggi Bani Abu Ahmad dan 

menggeledahnya dan perempuan tersebut menyerahkan surat itu kepada kedua 

utusan itu.8 

Setelah surat tersebut ditunjukkan kepada Hathib bin Abu Balta’ah, sang 

penulis surat. Nabi saw. bertanya kepadanya dan Hatib segera memohon agar Nabi 

saw. tidak cepat mengambil keputusan dan segera ia bersumpah bahwa ia murtad dan 

juga tidak berkhianat tetapi katanya: kaum muhajirin semuanya memiliki orang-orang 

yang dapat melindungi keluarga mereka di Makkah kecuali saya, sedangkan keluarga 

saya berada tengah masyarakat Makkah. Saya ingin memberikan jaza kepada mereka 

dengan harapan mereka tidak mengganggu keluargaku. Setelah mendengar penjelasan 

Hathib, Nabi saw. memaafkannya meskipun Umar bin Khattab meminta kepada 

Nabi saw. untuk memenggal kepalanya.9 

Nabi Muhammad saw. mengirim utusan kepada kabilah-kabilah yang dapat 

dimintai pasukan untuk datang ke Madinah pada awal bulan ramadhan depan (tahun 

ke-8 Hijriyah). Masyarakat Badui memenuhi undangan Nabi saw. sehingga sampai 

pada hari yang telah ditentukan terkumpul pasukan besar yang tangguh. Dari pihak 

Muhajirin tujuh ratus orang dengan tiga ratus kuda, kaum Anshar empat ribu orang 

 
studies/article/abs/lingsmartin-muhammad-his-life-based-on-the-earliest-sources-pp-viii-359-london-
allen-and-unwin-1983-1250/30144FF9EA88A8C2D93E0A09061BA027. 

8 Antony Black, History of Islamic Political Thought: From the Prophet to the Present (Edinburgh 
University Press, 2011). 

9 Mubaidi Sulaeman, “Permainan Bahasa Atas Tuduhan Gerakan Fundamentalisme Islam Dalam 
Politik Barat,” Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 7, no. 1 (2019): 55–72. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

170 

dengan lima ratus kuda. dari Bani Sulaim dan Bani Muzainah masing-masing seribu 

personel hingga total pasukan yang terkumpul mencapai sepuluh ribu personel.10 

Pasukan yang berjumlah sepuluh ribu tersebut yang dipimpin sendiri oleh Nabi 

Muhammad saw. menimbulkan rasa penasaran bagi anggota pasukan karena mereka 

tidak diberitahu musuh yang dituju, dan sekaligus menimbulkan kekhawatiran bagi 

musuh-musuh Islam. Namun, para musuh Islam diliputi pula kebingungan apakah 

mereka yang dituju atau musuh yang lain?. Sebagai respon atas hal tersebut Kabilah 

Hawazim mengumpulkan sekutu-sekutunya untuk bersiap-siap menghadapi 

kemungkinan terburuk yang akan menimpa mereka. Tentara mereka berkumpul di 

tempat-tempat strategis sebelah utara Thaif. 

Adapun kaum Quraisy di kota Makkah lebih gelisah lagi tentang apa yang harus 

mereka perbuat. Meskipun mereka mempunyai perjanjian gencatan senjata dengan 

kaum muslimin selama sepuluh tahun, tetapi mereka sadar telah melanggar perjanjian 

tersebut. Nabi Muhammad saw. mengetahui kegelisahan kaum Quraisy Makkah dan 

untuk membuat mereka tidak melakukan perlawanan bersenjata, ia memerintahkan 

setiap orang menyalakan unggun api pada malam hari, sehingga di perbatasan tanah 

Haram terlihat sepuluh ribu perapian, sehingga tersebar berita di Makkah bahwa 

personel kaum muslimin lebih besar daripada yang mereka perkirakan. Para tokoh 

Quraisy berkumpul membicarakan tindakan apa yang harus mereka lakukan. Mereka 

menyepakati untuk mengutus beberapa tokoh mereka keluar menemui Nabi 

Muhammad saw. dan kembali lagi ke Makkah.11 

Abu Sufyan disertai dengan Hakim sepupu Hadijah dan Budayl dari Khuza’ah 

keluar menemui Nabi saw. Setelah berbincang dengan Nabi Muhammad saw. Abu 

Sufyan diseru oleh Nabi saw. bahwa: apakah belum tiba waktu bagimi untuk 

mengetahui tiada Tuhan berhak disembah selain Allah? Abu Sufyan menjawab 

bahwa: demi Allah saya telah meyakini seandainya ada Tuhan selain Allah pasti ia 

telah menolongku. Abu Sufyan pun bersaksi dengan syahadat yang benar dan masuk 

Isalm. Setalah itu al-Abbas mengusulkan kepada Nabi saw. untuk memberikan 

kebanggaan kepada Abu Sufyan, maka Nabi saw. bersabda: barangsiapa yang masuk 

 
10 Ira M. Lapidus, A History of Islamic Societies (Cambridge University Press, 2014). 
11 Mohammad Adnan, “Wajah Islam Priode Makkah-Madînah Dan Khulafaurrasyidin,” Cendekia: 

Jurnal Studi Keislaman 5, no. 1 (2019): 85–102. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

171 

rumah Abu Sufyan ia aman, barangsiapa yang menutup pintunya ia aman dan 

barangsiapa masuk masjidil Haram ia aman.12 

Abu Sufyan pun kembali ke Makkah dengan membawa pesan Nabi saw. 

tersebut untuk diumumkan ke penduduk Makkah. Selanjutnya Abu Sufyan 

mengumumkan kepada masyarakat bahwa Muhammad telah berada di sini dengan 

kekuatan yang tidak dapat kalian lawan dan ia berjanji kepadaku bahwa, barangsiapa 

yang masuk rumah Abu Sufyan ia aman, barangsiapa yang menutup pintunya ia aman 

dan barangsiapa masuk masjidil Haram ia aman.13 Sebenarnya secara sosial, kondisi 

kaum Quraisy Makkah pada waktu itu telah terjepit dan lemah. Pahlawan-pahlawan 

mereka telah tewas dalam berbagai peperangan melawan kaum muslimin, misalnya: 

Abu Jahl, Utbah bin Rabi’ah, Syaibah, dan yang lainnya telah bergabung dengan 

kaum muslimin, misalnya: Khalid bin Walid, Amr bin al-Ash dan lain-lain. Selain itu 

dalam masyarakat Makkah terdapat Bani Muththalib dan Bani Hasyim yang pro kaum 

muslimin karena hubungan nasab dengan Nabi Muhammad saw., serta kabilah-

kabilah Arab di utara dan selatan Makkah telah banyak yang bergabung dengan kaum 

muslimin pasca perjanjian Hudaibiyah dan pengiriman surat Nabi saw., ke kabilah-

kabilah Arab untuk masuk Islam. Bahkan, sekutu-sekutu kaum Quraisy dari kabilah-

kabilah Yahudi telah diusir dari Madinah.  

Pada hari yang telah ditentukan dan melihat tidak ada tanda-tanda perlawanan, 

Nabi Muhammad saw. bersama pasukannya memasuki Kota Makkah dari empat 

penjuru.14 Ia menunjuk Khalid bin Walid di sayap kanan dan Zubayr di sayap kiri, 

pasukan Nabi saw. sendiri berada di tengah dan dibagi dua lagi, sebagian dipimpin 

oleh Sa’ad dan sebagian lagi, tempat beliau berada dipimpin Abu `Ubaydah. Mereka 

diberi komando oleh Nabi saw. maka mereka memasuki kota dengan empat penjuru, 

Khalid bin Walid dari bawah dan yang lainnya dari bukit.15 Selain perlawanan kecil-

kecilan Ikrimah tersebut, tidak ada lagi perlawanan dari pihak Quraisy karena 

memang tokoh-tokoh mereka memutuskan untuk tidak berperang. Jadi, setelah 

mereka memusuhi Nabi Muhammad saw. dan para pengikutnya selama dua puluh 

 
12 Marshall GS Hodgson, The Venture of Islam, Volume 1: The Classical Age of Islam, vol. 1 

(University of Chicago press, 2009). 
13 Muhammad Husayn Haykal, The Life of Muhammad (American Trust Publications, 1976). 
14 Maulana Muhammad Ali, Muhammad the Prophet (Ahmadiyya Anjuman Ishaat Islam Lahore 

USA, 2015). 
15 Al-Makkah, “The Comprehension of the Concept of Fath (Conquest) In the Light Of.” 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

172 

satu tahun, kini masyarakat Quraisy Makkah memutuskan untuk menyerah dan 

mengakui keunggulan Nabi Muhammad saw. Nabi saw. memasuki Makkah dengan 

penuh kesyukuran atas kemenangan yang telah dijanjikan oleh Allah SWT. 

 

2. Makna “Al-Fath” Sebagai Keterbukaan dan Kemenangan 

Dalam Alquran, kata fath} digunakan sebagai salah satu nama surat yaitu surat 

ke-48 yang dimaknai “kemenangan”. Secara keseluruhan, kata fath} dan derivasinya 

dalam Alquran disebutkan sebanyak 38 kali.16 Diantaranya terdapat dalam surah al-

Fath : “Sungguh, Kami telah memberikan kepadamu kemenangan yang nyata”. 

Dalam ayat tersebut, kata fath} dimaknai “kemenangan”. Pemaknaan yang sama juga 

ditemui dalam surah al-Nashr: “Apabila telah datang pertolongan Allah dan 

kemenangan”. 

Berdasarkan kedua ayat di atas, maka dapat dipahami bahwa kata fath dimaknai 

“kemenangan”. Namun, tidak semua kata fath dalam Alquran dimaknai demikian. 

Dalam sebuah ayat lain, kata fath dimaknai “keputusan”, sebagaimana dalam surah al-

Syu’ara ayat 118.  Sedangkang pemaknaan tentang al-fath menurut Quraish Shihab 

bahwa Kata al-fath terambil dari kata fataha yang pada dasarnya bermakna antonim 

tertutup, karena itu kata ini bisa diartikan membuka. Makna kata ini kemudian 

berkembang menjadi kemenangan karena dalam kemenangan tersirat sesuatu yang 

diperjuangkan menghadapi sesuatu yang dihalangi atau ditutup. Kata ini juga 

bermakna menetapkan hukum karena dengan ketetapan hukum terbuka jalan 

penyelesaian. Kata fath juga dinamai demikian karena ia membuka tabir kegelapan. 

Kata al-fath pada surah ini hampir disepakati oleh ulama dalam arti kemenangan 

menguasai kota Mekkah.17 

Dalam konteks Fathu Makkah, Menurut Ibnu Âshûr, al-fath adalah pertolongan 

Allah yang dibarengi dengan memasuki kota atau negara yang telah terkalahkan dan 

ditaklukkan oleh kaum muslimin.18 Maka dapat disimpulkan bahwa kata al-fathseain 

mempunyai makna kemenangan juga mempunyai makna terbukanya segala sesuatu, 
 

16 Muhammad Fu’ad ‘Abd al-Baqy, al-Mu’jam al-Mufahras li Alfadzi al-Qur’an al-Karim 
(Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyyah, 1364), 510-511. 

17 Ade Budiman, “Penafsiran Quraish Shihab Tentang Al-Fath Dalam QS. Al-Nashr,” Mutawâtir 
1, no. 1 (2011): 31–46. 

18 Jani Arni, “Tafsir Al-Tahrir Wa al Tanwir Karya Muhammad Al-Thahrir Ibn Asyur,” Jurnal 
Ushuluddin 17, no. 1 (2011): 80–97. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

173 

baik kesusahan maupun ketertutupan, baik yang bersifat materil maupun spirituil 

sehingga tercapai sesuatu yang diharapkan atau disenangi. Hal ini dibuktikan dengan 

semakin banyaknya orang yang berbondong-bondong masuk Islam karena telah 

terbukanya pikiran dan hati kaum Quraisy dalam melihat kebenaran.  

Selain itu, bisa kita maknai bahwa sejatinya di manapun Islam masuk kota 

tertentu pasti membawa perubahan ke arah yang lebih baik, bukan untuk menjajah 

akan tetapi berusaha membangun peradaban yang Islami. Dan itu semua tidak lepas 

dari Anugerah dan pertolongan dari Allah Swt. Inilah yang membedakan antara 

orang-orang Islam dan orang-orang kafir ketika masuk dalam sebuah Negeri.19  

Demikian juga di Indonesia, setelah masuknya Islam di tanah air kita mempunyai 

pengaruh dan perubahan dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat di Indonesia. 

Tidak hanya perubahan aspek keilmuan agama akan tetapi juga perubahan politik, 

sosial, ekonomi, budaya dan juga seni menjadi lebih baik dan maju. Bahkan 

perumusan Pancasila sendiri mempunyai nilai-nilai yang selaras dengan Islam 

sehingga apabila kita implementasikan nilai-nilai tersebut sejatinya kita juga 

mengamalkan nilai-nilai Islam itu sendiri. 

 

3. Makna Perdamaian Menuju Kemenangan 

Sungguh tidak di sangka bila perjanjian Hudaibiyyah yang nampaknya Kaum 

Muslimin amat menanggung kehinaan dan kepahitan dan sebaliknya merupakan 

kemenangan bagi kaum Quraisy, justru tak lain merupakan kegemilangan yang luar 

biasa dan awal mula kemenangan dari umat Islam. Dengan ditandatanganinya 

perdamaian dengan Bangsa Quraisy, berarti Rosulullah Saw dapat memusatkan 

dakwahnya kepada suku-suku Arab lainnya dan Raja-Raja Dunia yang berada di 

sekitar Jazirah Arab seperti Kaisar Romawi, Persia, Muqauqis dan Najasyi dan 

pemuka-pemuka lainnya.20 

Tak disangka kalau perjanjian damai itu memberikan keuntungan yang luar 

biasa bagi umat Islam yakni pengakuan kaum Quraisy terhadap keberadaan dan 

kesamaan kaum Muslimin dengan mereka, sehingga mereka harus berunding dan 

 
19 Yuslia Styawati and Mubaidi Sulaeman, “Perang Salib Dan Dampaknya Pada Dunia,” Realita: 

Jurnal Penelitian Dan Kebudayaan Islam 18, no. 2 (2020). 
20 Yunus Ali Al-Muhdhor, Kehidupan Nabi Muhammad Saw Dan Amirul Mu’minin Ali Bin Abi Thalib 

Ra (Victory Agencie, 1993). 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

174 

mengadakan perjanjian damai dengan kaum Muslimin yang dahulu selalu dimusuhi. 

selain itu perjanjian damai itu memberikan peluang besar kaum Muslimin selain 

untuk beristirahat juga digunakan untuk mengerahkan pikiran dan segala potensinya 

hanya untuk membenahi diri dan menggiatkan Dakwah Islamiyah dengan cara yang 

aman dan damai.21 

Perjanjian damai tersebut juga memberikan kesempatan bagi kaum Muslimin 

dan Musyrikin untuk saling berhubungan dengan baik sehingga kaum Musyrikin yang 

terbuka hatinya dapat mempelajari ketinggian Islam, kehebatan sistem dan metode 

Islam dalam membina akhlak sekaligus juga menghilangkan segala permusuhan 

sesama bangsanya yang mempunyai kesamaan nasab, lingkungan dan bahasa.22 

Kebijaksanaan untuk mengalah dan keinginan untuk berdamai yang ditunjukkan oleh 

Rosulullah Saw dalam perjanjian  damai tersebut mampu mengubah pandangan 

kabilah-kabilah Arab yang belum masuk Islam. Mereka semakin segan dan hormat 

kepada Islam. Penghargaan ini memberikan keuntungan tersendiri bagi kelancaran 

penyiaran Islam itu sendiri yang mana Rasulullah Saw dan Kaum Muslimin belum 

pernah mengira sedikitpun tentang besarnya faedah yang ditimbulkan dari adanya 

perjanjian damai tersebut.23 

Makna yang bisa kita ambil bagi kita sebagai warga Negara Indonesia yakni 

bagaimana kita sebagai umat Islam seharusnya mampu menunjukkan prilaku yang 

baik kepada semua orang, hal ini dalam rangka untuk menjalin Ukhuwah Islamiyah, 

Ukhuwah Wathoniyah Dan Ukhuwah Insaniyah, sehingga terwujudlah Negara Indonesia 

yang damai dan sejahtera. Konsep ukhuwah ini sejalan dengan surah al Hujurat ayat 

10.24 Dari ayat tersebut jelas bahwa kita dalam hidup bermasyarakat perlu untuk 

melakukan ishlah jika ada pertikaian dan permusuhan diantara kita. Akan tetapi, kata 

ishlah hendaknya tidak hanya dipahami dalam arti mendamaikan antara dua orang 

 
21 Aditya Aditya, “Analisis Strategi Komunikasi Partai Politik Baru Dalam Meningkatkan 

Partisipasi Politik Pemilih Pemula (Studi Kasus DPD Partai Solidaritas Indonesia Kota Parepare),” 
Jurnal Al-Bayan: Media Kajian Dan Pengembangan Ilmu Dakwah 26, no. 1 (August 31, 2020): 43–76, 
https://doi.org/10.22373/albayan.v26i1.5773. 

22 Emile Nakhleh, “‘ Moderates’ Redefined: How To Deal with Political Islam,” Current History 
108, no. 722 (2009): 402. 

23 Khaerul Umam and Mubaidi Sulaeman, Isu-Isu Islam Kontemporer: Refleksi Kritis Kondisi Muslim Di 
Indonesia, ed. An Nuha Zarkasyi (Batu: Literasi Nusantara, 2022), http://repo.iai-tribakti.ac.id/425/. 

24 Masykuri Abdillah, “Moderasi Beragama Untuk Indonesia Yang Damai: Perspektif Islam,” 
Prosiding Seminar Nasional IAHN-TP Palangka Raya, no. 2 (September 25, 2019): 33–40, 
https://doi.org/10.33363/sn.v0i2.13. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

175 

atau lebih yang berselisih, melainkan juga harus dipahami sesuai makna semantiknya 

dengan memperhatikan penggunaan al-Qur’an terhadapnya. 

Kata Ishlah digunakan dalam al-Qur’an dalam dua bentuk: Pertama, ishlah yang 

membutuhkan objek; dan kedua shalah yang digunakan sebagai bentuk kata sifat. 

Sehingga, shalah dapat diartikan terhimpunnya sejumlah nilai tertentu pada sesuatu 

agar bemanfaat dan berfungsi dengan baik sesuai dengan tujuan kehadirannya. 

Artinya apabila pada sesuatu ada satu nilai yang tidak menyertainya hingga tujuan 

yang dimaksudkan tidak tercapai, maka manusia dituntut untuk menghadirkan nilai 

tersebut, dan hal yang dilakukannya itu dinamakan ishlah.  Dalam Konteks 

perdamaian antara Kaum Muslimin dan Kaum Musyrikin, penulis mencoba 

menguraikannya dalam surah Q.S al-Anfal (08) ayat 61.25 Ayat ini menunjukkan 

betapa Islam sangat diplomatis dan cinta damai. Menurut Ibnu ‘Asyur, ayat ini 

merupakan lanjutan penjelasan dari ayat yang sebelumnya yang membahas tentang 

hubungan perjanjian dengan musuh dalam sebuah peperangan di antaranya adalah: 

tentang apakah mereka menepati janji atau mengkhianati, perintah untuk selalu siap 

siaga dan penjelasan damai ketika mereka minta damai. Ketika pihak musuh meminta 

gencatan senjata atau minta damai, maka Islam pun harus menyetujuinya. Hal ini 

dipahami dari kata al-salm sendiri yang memiliki arti kedamaian atau kebalikan dari 

perang (did al-harb).26 

Ada yang menarik dari ungkapan ayat ini. Alasan penggalan ayat (ِوَاِنْ جَنَحُوْا لِلسَّلْم) 

tidak diungkapkan dengan (السلْم طلبُوْا  -adalah karena pihak musuh atau orang (وَاِنْ 

orang musyrik tersebut belum sampai pada titik yang jelas apakah ia mau benar-benar 

berdamai atau cuma tipu muslihat saja. Hal ini ditunjukkan oleh ayat sebelumnya Q.S 

al-Anfal (08) ayat 58 yang mengungkapkan: “Dan jika kamu khawatir akan 

(terjadinya) pengkhianatan dari suatu golongan, maka kembalikanlah perjanjian itu 

kepada mereka dengan cara yang jujur. Sesungguhnya Allahtidak menyukai orang-

orang yang berkhianat”.  Jadi jika ternyata pihak musuh benar ingin berdamai, maka 

sudah menjadi kewajiban pihak muslim untuk menerima perdamaiantersebut akan 

 
25 Nurul Faiqah and Toni Pransiska, “Radikalisme Islam Vs Moderasi Islam: Upaya Membangun 

Wajah Islam Indonesia Yang Damai,” Al-Fikra : Jurnal Ilmiah Keislaman 17, no. 1 (July 3, 2018): 33–60, 
https://doi.org/10.24014/af.v17i1.5212. 

26 Junaidi Abdillah, “Radikalisme Agama: Dekonstruksi Tafsir Ayat-Ayat ‘Kekerasan’ Dalam Al-
Qur’an,” Kalam 8, no. 2 (2014): 281–300. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

176 

tetapi jika mereka melanggar perjanjian perdamaian,maka batal pulalah perjanjian 

tersebut. Dari penjelasan ini dapat dikatakan bahwa al-Qur’an sendiri sangat 

menjunjung tinggi budaya damai bahkan dalam perang sekalipun. 

 

4. Makna Pemberian Maaf Demi Tercipta Keamaanan 

Dalam kesempatan yang sungguh luar biasa amat mulia, ketika di hari 

penaklukan kota Makkah, posisi umat Islam sebagai Pemenang, Nabi Muhammad 

Saw tidak menyimpan rasa dendam sedikitpun kepada penduduk Makkah. Akan 

tetapi justru sebaliknya, beliau memaafkan dan bahkan memberikan amnesti umum 

kepada kelompok yang selama ini memusuhinya. Walaupun mereka pernah mengusir 

beliau dari tanah kelahirannya selama hampir 8 tahun lamanya. Beliau tidak 

melakukan balas dendam terhadap orang-orang yang dulu melakukan penyiksaan dan 

penghinaan terhadap Islam dan kaum Muslimin. Akan tetapi, ada sekelompok 

sahabat yang dendam pada kekejaman orang kafir Quraisy di zaman dahulu, sehingga 

sesumbar dengan geram “al-yauma yaumul malhamah” (hari ini adalah hari pembalasan), 

maka dengan tegas nabi mencegahnya, bahkan dibalas oleh Nabi dengan bahasa yang 

sejuk “al-yauma yaumul marhamah” (hari ini adalah hari pembalasan), hari untuk saling 

memaafkan.27 

Selanjutnya Beliau mengumumkan bahwa barang siapa yang masuk masjid 

maka mereka aman, dan barang siapa yang masuk rumah Abu Sufyan juga aman, dan 

barang siapa yang menutup rumahnya juga dijamin keamanannya. Sehingga tidak ada 

pertumpahan darah dalam pembebasan kota Makkah. Dan pada saat itu juga Nabi 

Muhamad Saw melarang kaum Muslimin membunuh orang-orang kafir Quraisy serta 

merampas harta milik penduduk Makkah sedikitpun.28 Peristiwa ini diabadikan Allah 

Swt dalam al-Quran. Makna yang perlu kita pelajari dari sikap pemaaf Beliau Saw 

karena dengan sikap lembut dan pemaaf itu, justru misi Nabi Muhammad Saw 

mampu menarik simpati masyarakat. Dari sinilah sebenarnya perlu bagi kita sebagai 

umat Islam sekaligus sebagai warga Negara untuk selalu mempunyai sikap pemaaf 

kepada siapapun yang menyakiti kita baik itu dari kalangan keluarga kita sendiri 

 
27 Said Aqil Siraj and Said Aqil, Islam Sumber Inspirasi Budaya Nusantara Menuju Masyarakat 

Mutamaddun (Jakarta: LTN NU, 2015). 63. 
28 Kholid Hidayatullah, “Kajian Islam Tentang Terorisme Dan Jihad,” Al Hikmah: Jurnal Studi 

Keislaman 6, no. 1 (2016): 86–99. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

177 

maupun dari orang lain. Justru fenomena yang terjadi di Indonesia sekarang dengan 

mudahnya kita untuk melaporkan kepada pihak berwajib hanya gara-gara ejekan atau 

cacian dari orang lain baik secara langsung maupun tidak langsung yang semestinya 

itu bisa diselesaikan dengan hati yang mudah dan lapang untuk memafkan.29 

Dalam bahasa Arab sikap pemaaf disebut al-‘afw yang juga memiliki arti 

bertambah (berlebih), penghapusan, ampun, atau anugerah.  Menurut Ibn Mandlur, 

kata “maaf” berasal dari bahasa Arab yaitu al-‘afw bentuk masdar dari ‘afa–ya’fu–

‘afwan, artinya “menghapus atau menghilangkan. Pemaaf berarti orang yang rela 

memberi maaf kepada orang lain. Sikap pemaaf berarti sikap suka memaafkan 

kesalahan orang lain tanpa sedikit pun ada rasa benci dan keinginan untuk 

membalasnya. Setiap manusia pernah melakukan kesalahan. Kesalahan dan 

kekhilafan adalah fitrah yang melekat pada diri manusia. Akan tetapi apapun 

kesalahan orang lain kepada kita, kita tetap harus bisa memaafkan mereka agar 

terjalin hubungan yang baik. Ada sebagian orang beranggapan bahwa meminta maaf 

itu mudah, namun tak semua bisa memaafkan, Terkadang memang ada benarnya, 

memaafkan memang bukan perkara yang mudah. Namun perlu diperhatikan, jika kita 

sulit memaafkan, maka akan banyak dendam di hati kita, terlebih kita akan sulit 

melupakan kesalahan orang lain terhadap apa yang diperbuat kepada kita.30 

Salah satu problematika kehidupan adalah gesekan kesalahfahaman yang terjadi 

diantara masyarakat yang menimbulkan pertengkaran dan permusuhan, dengan ini 

Allah mengajarkan umat manusia untuk saling memaafkan jika terjadi kekeliruan dan 

salah cara pandang. Sebagaimana dijelaskan dalam Surat Al A’raf ayat 199. Dengan 

demikian, maka seyogyanya kita untuk terus berusaha menerapkan sifat pemaaf 

dalam kehidupan sehari-hari. Terlebih di Negara ini sekarang banyak sekali pertikaian 

maupun perselisihan antar golongan yang hanya disebabkan oleh hal-hal sepele yang 

seharusnya dapat diselesaikan hanya dengan adanya sifat pemaaf dalam diri masing-

masing. 

Kemenangan yang didapatkan oleh Rosulullah Saw dan kaum Muslimin dalam 

menaklukkan kota Makkah, tidaklah menjadikan Rosulullah Saw ketika memasuki 

 
29 Ali, Muhammad the Prophet. 
30 Latip Kahpi Nasution, “Komunikasi Politik Dalam Al-Qur’an,” Hikmah 14, no. 1 (2020): 151–

64. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

178 

kota makkah dengan penuh kecongkakan dan kesombongan. Bahkan Beliau Saw 

menundukkan kepalanya dengan rasa tawadhu’ sebagai rasa syukur atas kemenangan 

yang dikaruniakan oleh Allah Swt kepada Beliau Saw. Beliau menundukkan kepalanya 

sampai dagunya hampir menyentuh punggung kendaraannya. Bahkan Beliau terus 

masuk ke tengah kota Makkah sambil membaca surah al-Fath.31 Kehadiran beliau di 

kota Makkah tepat pada hari Jumat pagi di bulan Ramadhan hari kesepuluh tahun 

kedelapan Hijriyah. Pada hari itu, ada seorang yang mengajak beliau berbicara sambil 

dipenuhi rasa takut sampai Nabi Muhammad Saw berkata “janganlah kamu takut, 

tenanglah. Aku bukanlah seorang Raja. Sesungguhnya aku hanya putra seorang ibu dari Quraisy 

yang biasa makan daging kering”. 

Pada hakikatnya, sikap tawadhu timbul atas dasar kesadaran tehadap kebesaran 

Alah SWT, sadar bahwa manusia hidup dan bernafas semata-mata atas karunia Allah 

SWT sehingga kita tidak mempunyai suatu hal apapun untuk disombongkan 

dihadapan Allah SWT. Dalam Q.S An-Nahl: 53, Allah SWT berfirman yang 

artinya:“dan apa saja nikmat yang ada pada kamu, Maka dari Allah-lah (datangnya), 

dan bila kamu ditimpa oleh kemudharatan, Maka hanya kepada-Nya-lah kamu 

meminta pertolongan”. Sikap tawadhu’ sendiri diajarkan dalam Islam ketika kita 

berinteraksi dengan orang lain bahkan derajatnya dibawah kita. Dari ayat tersebut 

sangatlah jelas bahwa sikap tawadhu’ dalam kehidupan kita sehari-hari dapat kita lihat 

dari kemampuan seseorang untuk memperlakukan sesama manusia dengan penuh 

kasih dan hormat. Dengan sifat tawadhu, orang Islam akan menghormati dan mudah 

menerima nasihat yang baik serta dapat menolak nasihat yang buruk dengan halus 

dan tidak menyinggung perasaan.Orang yang memahami arti tawadhu juga akan 

senantiasa memperlakukan sesama makhluk ciptaan Allah SWT dengan kasih sayang 

tanpa perasaan tinggi hati dan merasa bahwa dirinya hanyalah sesama makhluk 

ciptaan Tuhan yang diberi titipan kehidupan di dunia. Inilah arti tawadhu dan 

pentingnya menerapkan sifat tawadhu dalam kehidupan sehari-hari.32 

 
 

31 Faizin Faizin, “PERSPEKTIF PEMIKIRAN POLITIK ISLAM; Suatu Analisis Pendahuluan 
Pemikiran Politik Lembaga Dakwah Islam Indonesia,” Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 12 
(2014): 65–78. 

32 Yovenska L.man and Olan Darmadi, “Karakteristik Pemimpin Dalam Islam,” AL IMARAH : 
JURNAL PEMERINTAHAN DAN POLITIK ISLAM 4, no. 2 (December 8, 2019): 150–62, 
https://doi.org/10.29300/imr.v4i2.2829. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

179 

 

Kesimpulan  

  Penelitian ini menemukan bahwa Fathu Makkah bukan hanya sebagai 

peristiwa penaklukan kota semata. Namun dari peristiwa tersebut, penelitian ini 

menemukan beberapa makna yang bisa menjadi nilai-nilai luhur yang bisa diwujudkan 

dalam kehidupan sehari-hari. Ada sekitar 4 nilai yang terkandung dalam kisah 

tersebut diantaranya: Nilai keterbukaan, perdamain, pemberian maaf,dan  tawadhu,. 

Semua itu menjadikan Fathu Makkah sebagai peristiwa yang penting dalam sejarah 

umat Islam dan seluruh umat manusia pada umumnya, bahwa dalam kondisi prang 

pun, kita harus mengutamakan nilai-nilai kemanusiaan sebagai sesama makhluk 

ciptaan Tuhan. Fathu Makkah menunjukkan bahwa kemenangan dalam perang bisa 

diraih di dalam peperangan, tanpa harus menumpahkan darah manusia yang lainnya. 

Bahkan kemeangan tersebut menjadi kemenangan terbesar yang pernah diraih oleh 

umat manusia,yang nilai-nilainya abadi dikenang sepanjang sejarah.    

  

Daftar Pustaka 

Abdillah, Junaidi. “Radikalisme Agama: Dekonstruksi Tafsir Ayat-Ayat ‘Kekerasan’ 
Dalam Al-Qur’an.” Kalam 8, no. 2 (2014): 281–300. 

Abdillah, Masykuri. “Moderasi Beragama Untuk Indonesia Yang Damai: Perspektif 
Islam.” Prosiding Seminar Nasional IAHN-TP Palangka Raya, no. 2 (September 
25, 2019): 33–40. https://doi.org/10.33363/sn.v0i2.13. 

Aditya, Aditya. “Analisis Strategi Komunikasi Partai Politik Baru Dalam 
Meningkatkan Partisipasi Politik Pemilih Pemula (Studi Kasus DPD Partai 
Solidaritas Indonesia Kota Parepare).” Jurnal Al-Bayan: Media Kajian Dan 
Pengembangan Ilmu Dakwah 26, no. 1 (August 31, 2020): 43–76. 
https://doi.org/10.22373/albayan.v26i1.5773. 

Adnan, Mohammad. “Wajah Islam Priode Makkah-Madînah Dan 
Khulafaurrasyidin.” Cendekia: Jurnal Studi Keislaman 5, no. 1 (2019): 85–102. 

Ali, Maulana Muhammad. Muhammad the Prophet. Ahmadiyya Anjuman Ishaat Islam 
Lahore USA, 2015. 

Al-Makkah, Fath. “The Comprehension of the Concept of Fath (Conquest) In the 
Light Of,” n.d. 

Al-Muhdhor, Yunus Ali. Kehidupan Nabi Muhammad Saw Dan Amirul Mu’minin Ali Bin 
Abi Thalib Ra. Victory Agencie, 1993. 

Arni, Jani. “Tafsir Al-Tahrir Wa al Tanwir Karya Muhammad Al-Thahrir Ibn Asyur.” 
Jurnal Ushuluddin 17, no. 1 (2011): 80–97. 

Black, Antony. History of Islamic Political Thought: From the Prophet to the Present. 
Edinburgh University Press, 2011. 

Budiman, Ade. “Penafsiran Quraish Shihab Tentang Al-Fath Dalam QS. Al-Nashr.” 
Mutawâtir 1, no. 1 (2011): 31–46. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

180 

Fadzli, Adam, and Engku Ali Engku Muhammad Tajuddin. “Islamic Khilafah 
(Caliphate) in the History of Muslim Civilization: The Conflict between 
Sunni and Shi’I.” Middle-East Journal of Scientific Research 22, no. 8 (2014): 
1253–58. 

Faiqah, Nurul, and Toni Pransiska. “Radikalisme Islam Vs Moderasi Islam: Upaya 
Membangun Wajah Islam Indonesia Yang Damai.” Al-Fikra : Jurnal Ilmiah 
Keislaman 17, no. 1 (July 3, 2018): 33–60. 
https://doi.org/10.24014/af.v17i1.5212. 

Faizin, Faizin. “PERSPEKTIF PEMIKIRAN POLITIK ISLAM; Suatu Analisis 
Pendahuluan Pemikiran Politik Lembaga Dakwah Islam Indonesia.” Al-
Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 12 (2014): 65–78. 

Haykal, Muhammad Husayn. The Life of Muhammad. American Trust Publications, 
1976. 

Hidayatullah, Kholid. “Kajian Islam Tentang Terorisme Dan Jihad.” Al Hikmah: 
Jurnal Studi Keislaman 6, no. 1 (2016): 86–99. 

Hitti, Philip Khuri. The Arabs: A Short History. Regnery Publishing, 1996. 
Hodgson, Marshall GS. The Venture of Islam, Volume 1: The Classical Age of Islam. Vol. 

1. University of Chicago press, 2009. 
Lapidus, Ira M. A History of Islamic Societies. Cambridge University Press, 2014. 
Lings, Martin. Muhammad: His Life Based on the Earliest Sources. Vol. 20. London: Allen 

and Unwin, 1983, 1984. 
https://www.cambridge.org/core/journals/religious-
studies/article/abs/lingsmartin-muhammad-his-life-based-on-the-earliest-
sources-pp-viii-359-london-allen-and-unwin-1983-
1250/30144FF9EA88A8C2D93E0A09061BA027. 

L.man, Yovenska, and Olan Darmadi. “Karakteristik Pemimpin Dalam Islam.” AL 
IMARAH : JURNAL PEMERINTAHAN DAN POLITIK ISLAM 4, no. 2 
(December 8, 2019): 150–62. https://doi.org/10.29300/imr.v4i2.2829. 

Marzuki, Ismail. “Diskursus Khilafah Dalam Kajian Fiqh Siyasah Klasik Dan 
Kontemporer.” Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum Islam 15, no. 2 (December 1, 
2021): 325–44. https://doi.org/10.24090/mnh.v15i2.4159. 

Nakhleh, Emile. “‘ Moderates’ Redefined: How To Deal with Political Islam.” Current 
History 108, no. 722 (2009): 402. 

Nasution, Latip Kahpi. “Komunikasi Politik Dalam Al-Qur’an.” Hikmah 14, no. 1 
(2020): 151–64. 

Siraj, Said Aqil, and Said Aqil. Islam Sumber Inspirasi Budaya Nusantara Menuju 
Masyarakat Mutamaddun. Jakarta: LTN NU, 2015. 

Styawati, Yuslia, and Mubaidi Sulaeman. “Perang Salib Dan Dampaknya Pada 
Dunia.” Realita: Jurnal Penelitian Dan Kebudayaan Islam 18, no. 2 (2020). 

Sulaeman, Mubaidi. “Permainan Bahasa Atas Tuduhan Gerakan Fundamentalisme 
Islam Dalam Politik Barat.” Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 7, no. 1 
(2019): 55–72. 

Umam, Khaerul, and Mubaidi Sulaeman. Isu-Isu Islam Kontemporer: Refleksi Kritis Kondisi 
Muslim Di Indonesia. Edited by An Nuha Zarkasyi. Batu: Literasi Nusantara, 
2022. http://repo.iai-tribakti.ac.id/425/. 

 


