
 
 

https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/IJHSS 
 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

229 

E-ISSN: 2746-2188 
Volume 3 Issue 2 July 2022 

 

Pola dan Strategi Dakwah dalam Moderasi Beragama 

 

Abdul Mujib 
Institut Agama Islam Negeri Kediri 
abdulmujib@iainkediri.ac.id 

 

Badrus Sholikhin 
Institut Agama Islam Negeri Kediri 
badrus21400@gmail.com 
 
Abstract:   

This paper is presented to provide readers with an understanding of how the pattern and 
strategy of da'wah. In the development of da'wah in Indonesia today has been faced with 
different things. Therefore, as a Muslim, it is necessary to make a pattern to facilitate the 
propagation of Islam. The strategy carried out is inseparable from the study of da'wah in 
the development of Islamic society. If we do not conceptualize this da'wah, the goals and 
desires in da'wah may not be achieved in accordance with what is expected. While in 
religious moderation, in every meeting they present romance and patterns in their 
respective religions. Although they have an interest in maintaining religious harmony. 
This also includes the potential for preaching to each religion. We know that even though 
every belief is and obligation for those who carry out a relationship with their God. 

Keywords: Pattern, Strategy, Da'wah, Religious Moderation 

 

Abstrak:   
Tulisan ini dipaparkan untuk memberikan pengertian kepada pembaca mengenai 

bagaimana pola dan strategi dakwah. Dalam perkembangan dakwah di Indonesia dewasa 

ini telah dihadapkan dengan hal yang berbeda. Maka dari itu, sebagai muslim perlu untuk 

membuat pola guna memperlancar dalam mensyiarkan agama Islam. Strategi yang yang 

dilakukan tidak terlepas dari kajian dakwah dalam pengembangan masyarakat Islam. 

Apabila dakwah ini tidak kita konsep dengan maka tujuan dan keinginan dalam 

berdakwah kemungkinan terjadi tidak akan tercapai sesui dengan apa yang diharapkan. 

Sedangkan dalam moderasi beragama, dalam setiap pertemuanya mereka menghadirkan 

romantika dan pola dalam agamanya masing-masing. Meskipun mempunyai kepentingan 

untuk menjaga kerukunan umat beragama. Hal ini juga termasuk potensi untuk 

berdakwah pada tiap agama. Kita ketahui meskipun setiap kepercayaan adalah dan 

kewajiban bagi mereka yang menjalankan hubungan dengan Tuhannya. 

 

Kata Kunci:  Pola, strategi, dakwah, Moderasi Agama 

 

Pendahuluan 

Dakwah pada hakikatnya adalah suatu seruan kebenaran kepada manusia yang 

segalanya ditujukan kepada Allah. Walaupun begitu dalam agama Islam tidaklah 

bersifat memaksa kepada manusia untuk mengikuti agama Islam dengan segala 

macam bentuk pemaksaan, akan tetapi Islam lebih bersifat persuasif dan meluruskan 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

230 

atau penyempurnaan.  Banyak hal yang harus diperhatikan dalam melaksanakan 

kegiatan dakwah mulai dari materi dakwah, Da’i (orang yang berdakwah), Mad’u 

(orang yang menjadi objek dakwah), hingga tujuan dakwah dilakukan, yang semua itu 

harus dipahami dan dilaksanakan sesuai dengan kaidah-kaidah ilmu dakwah agar 

terciptanya suatu tatanan seruan yang benar-benar  sesuai aturan agama Islam dan 

mendapatkan ridho Allah yang paling utama.1 

Melalui pendekatan fungsi dan tugas agama di satu pihak dan Ilmu Dakwah 

pada pihak lain, mahasiswa, praktisi dakwah atau siapa saja yang mendalaminya dapat 

memanfaatkan ilmu dakwah untuk memperbaiki posisi dan peranannya yang lebih 

menentukan di tengah-tengah perubahan zaman. Menurut Quraish Shihab, dakwah 

adalah seruan atau ajakan kepada keinsyafan atau mengubah situasi kepada situasi 

yang lebih baik dan sempurna, baik terhadap pribadi maupun masyarakat. 

Perwujudan dakwah bukan sekedar usaha peningkatan pemahaman dalam tingkah 

laku dan pandangan hidup saja, tetapi juga menuju sasaran yang lebih luas. Apalagi 

pada masa sekarang ini, ia harus berperan menuju pelaksanaan ajaran Islam secara 

lebih menyeluruh dalam berbagai aspek.2  

Dari beberapa pengertian dakwah yang dikemukakan oleh beberapa tokoh 

tersebut maka penulis mengambil kesimpulan bahwa dakwah adalah kegiatan 

menyeru atau mengajak kepada manusia untuk berbuat baik. Tujuan dari perbuatan 

baik tersebut adalah di dunia untuk kehidupan yang aman damai dan sejahtera 

sementara kehidupan yang baik di akhirat adalah mendapatkan ridhoNya. Penyeruan 

untuk berbuat baik tersebut tanpa ada paksaan dan kekerasan yang berdasarkan pada 

tuntunan hidup yakni al-Quran dan Hadis. Di dalam aquran sendiri di jelaskan 

bagaiman umat Islam menyerukan atau mengajak kebaikan, sebagaimana dalam surah 

an-Nahl ayat 125. 

Penelitian yang membahas terkait dengan pola dan strategi dakwah diantaranya 

adalah penelitian yangh dilakukan oleh Ismah yang berjudul “Moderasi Agama 

Dalam Perspektif Manajemen dan Komunikasi Dakwah“ menemukan bahwa prinsip 

moderasi dakwah adalah mengajak kepada seseorang maupun kelompok untuk 

 
1 Mubasyaroh Mubasyaroh, “Strategi Dakwah Persuasif Dalam Mengubah Perilaku 

Masyarakat,” Ilmu Dakwah: Academic Journal for Homiletic Studies 11, no. 2 (2017): 311–24. 
2 . Teguh Ansori .Revitalisasi Dakwah Sebagai Paradigma Pemberdayaan Masyarakat .Ponorogo. 

Muharrik: Jurnal Dakwah dan Sosial Vol.2 No.1, 2019. Hal 35-45. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

231 

melaksanakan kebaikan, manajemen dakwah melahirkan strategi dakwah agar kita 

selalu berusaha dalam posisi tengah dari dua sikap yang bersebrangan dan 

berlebihan.3 Selain itu ada penelitian yang dilakukan oleh Aep Kusnawan dan  

Ridwan Rustandi yang berjudul “ Menemukan Moderasi Beragama dalam Kaderisasi 

Dakwah: Kajian pada Pemuda Persatuan Islam Jawa Barat”, menghasilkan temuan 

penelitian bahwa kaderisasi dakwah yang baik akan menghasilkan para da’i yang 

memiliki  nilai-nilai  keterbukaan,  kritis,  responsif,  adaptif, kolaboratif  dan 

transformatif.4 Serta penelitian yang telah dilakukan oleh Edy Sutrisno berjudul, 

“Moderasi Dakwah di Era Digital dalam Upaya Membangun Peradaban Baru”,  

memiliki temuan hakikat moderasi dakwah adalah menyeru umat manusia untuk 

 melaksanakan kebaikan dan mengikuti petunjuk serta memerintah berbuat ma’ruf dan 

mencegah dari perbuatan munkar dengan bersikap pandang yang selalu berusaha 

mengambil posisi tengah dari dua sikap yang bersebrangan dan berlebihan sehingga 

salah satu dari kedua sikap yang dimaksud tidak mendominasi pikiran dan sikap 

seseorang.5   

Tulisan ini membahas mengenai pola dakwah dan strategi dakwah dengan 

pendekatan fenomenologi dinamika sosial. Dengan melihat akulturasi yang ada di 

Indonesia dalam moderasi beragama, penting bagi kita mempunyai pola dan konsep 

sendiri dalam berdakwah. Selain itu, mendiskripsikan tentang unsur-unsur dakwah 

yang menjadi landasan utama dalam melaksanakan kegiatan dakwah. Diantara unsur-

unsur dakwah yang akan kami bahas dalam makalah ini adalah Da’i atau orang yang 

melakukan dakwah, Mad’u atau mitra dakwah, Maddah atau materi dakwah yang akan 

disampaikan dalam kegiatan dakwah, Wasilah atau media dalam berdakwah, Thariqah 

atau metode dalam melaksanakan dakwah, dan Atsar atau efek atau dampak dari 

pelaksanaan kegiatan dakwah. 

 

 

 
3 “Moderasi Agama Dalam Perspektif Manajemen Dan Komunikasi Dakwah,” November 5, 

2021, https://jurnal.unugha.ac.id/index.php/hjh/article/view/188. 
4 Aep Kusnawan and Ridwan Rustandi, “Menemukan Moderasi Beragama dalam Kaderisasi 

Dakwah: Kajian pada Pemuda Persatuan Islam Jawa Barat,” NALAR: Jurnal Peradaban dan Pemikiran 
Islam 5, no. 1 (June 25, 2021): 41–61, https://doi.org/10.23971/njppi.v5i1.2900. 

5 Edy Sutrisno, “Moderasi Dakwah Di Era Digital Dalam Upaya Membangun Peradaban 
Baru,” Al-INSAN Jurnal Bimbingan Konseling Dan Dakwah Islam 1, no. 1 (November 9, 2020): 56–83. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

232 

 

Metode 

Metode artikel ini menggunakan studi pustaka (library research) yaitu metode 

pengumpulan data dengan cara memahami dan mempelajari teori-teori dari berbagai 

literatur yang berhubungan dengan penelitian.  Menurut Zed ada empat tahap studi 

pustaka yaitu menyiapkan perlengkapan alat yang diperlukan, menyiapkan bibliografi 

kerja, mengorganisasikan waktu dan membaca serta mencatat bahan penelitian. 

Pengumpulan data dengan cara mencari sumber dan merkontruksi dari berbagai 

sumber seperti buku, jurnal, dan riset-riset yang sudah ada. Pada metode analisis 

menggunakan analisis analisis deskriptif. Bahan pustaka yang didapat dari berbagai 

referensi dianalisis secara kritis dan mendalam agar dapat mendukung proposisi, 

gagasan dan argumentasi yang didapat pada riset sebelumnya yang juga telah dikaji 

dan tersaji dalam bentuk karya jurnal dan artikel.6 

Hasil dan Pembahasan 

Pengertian Dakwah  

Dakwah sebagai agent of change memberikan dasar filosofi “eksistensi diri” dalam 

dimensi individual, keluarga dan sosio-kultural sehingga muslim memiliki kesiapan 

untuk berinteraksi dan menafsirkan kenyataan-kenyataan yang dihadapi secara 

mendasar dan menyeluruh. Dakwah Islam yang telah internalized menjadi paradigma 

untuk memberi struktur dan makna terhadap realitas sosial dan fisik serta menjadi 

kerangka dasar pemecahan masalah. Oleh karena perubahan sosial menuju ke arah 

tertentu maka dakwah berfungsi memberikan arah dan corak ideal tatanan 

masyarakat baru yang akan mendatang. Aktualisasi dakwah berarti upaya penataan 

masyarakat terus-menerus ditengah-tengah dinamika perubahan sosial sehingga tidak 

ada satu sudut kehidupan pun yang lepas dari perhatian dan pengharapannya.7 

Dakwah Islam pada dasarnya adalah perilaku muslim dalam menjalankan islam 

sebagai agama dakwah, yang dalam prosesnya melibatkan unsur da’i, pesan dakwah, 

metode dakwah, media dakwah, mad’u (sasaran dakwah). Sedangkan tujuan utama 

 
6 Muhammad Rijal Fadli, “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif,” Humanika, Kajian 

Ilmiah Mata Kuliah Umum 21, no. 1 (2021): 33–54. 
7 SYAMSUDDIN AB, “Pola Dakwah Terhadap Perubahan Sosial (Analisis Pemberian Jenis 

Makanan Bergizi Pada Anak),” Jurnal Dakwah Tabligh 19, no. 2 (2018): 330–48. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

233 

dakwah adalah mewujudkan kebahagiaan dan kesejahteraan hidup di dunia dan 

akhirat yang di ridhoi oleh allah swt, yakni dengan menyampaikan nilai-nilai yang 

dapat kebahagiaan dan kesejahteraan yang diridhoi oleh Allah swt, sesuai dengan segi 

atau bidangnya masing-masing.  Untuk menyampaikan pesan-pesan dakwah di era 

modern seperti sekarang ini sudah menjadi keharusan bagi para mubaligh untuk 

memanfaatkan segala teknologi yang ada supaya mempermudah pencapaian tujuan 

dakwah dan sasaran dakwah. Dakwah di era sekarang ini harus menggunakan 

berbagai media baik yang tradisional maupun modern dan penggunaan media dakwah 

harus disesuaikan dengan situasi dan kondisinya.8  

Tanpa memanfaatkan media-media yang ada, pola dakwah menjadi kurang 

kreatif. Karena itu, para penyelenggara dakwah harus arif dan menempatkan media-

media yang dapat menunjang kelancaran dakwah. Secara umum, media komunikasi 

banyak sekali jumlahnya mulai yang tradisional sampai yang modern. Dengan 

kecanggihan dan dampak televisi pada setiap orang yang menontonya, maka 

penggunaan televisi sebagai media dakwah sangat efektif dilakukan walau tentu ada 

kekurangan disana-sini, tetapi tidak mengurangi semangat untuk tetap menggunakan 

televisi sebagai media komunikasi dakwah.9 

 

Pola Komunikasi dalam Dakwah  

Komunikasi berasal dari kata latin communicatio dan bersumber dari kata 

communis yang berarti sama, yaitu sama makna. Dalam kamus inggris indonesia; 

communication berarti hubungan. Selain itu pola komunikasi adalah suatu gambaran 

yang sederhana dari proses komunikasi yang memperlihatkan kaitan antara satu 

komponen komunikasi dengan komponen lainnya. Dari proses komunikasi yang 

terjadi melahirkan sebuah pola komunikasi, yaitu pola komunikasi primer, pola 

komunikasi sekunder, pola komunikasi linear,dan pola komunikasi sirkular.10 

Komunikasi merupakan hal yang penting bagi aktivitas kelompok, salah satu 

karakteristik dari hampir semua kelompok adalah bahwa beberapa orang berbicara 

 
8 B. Baydura, “Pola Komunikasi Dakwah Komunitas Aksi (Akademi Sahur Indonesia),” Jurnal 

Ilmiah Mahasiswa Ilmu Sosial Dan Politik [JIMSIPOL] 1, no. 2 (2021). 
9 Guntur Cahyono and Nibros Hassani, “Youtube Seni Komunikasi Dakwah Dan Media 

Pembelajaran,” Jurnal Dakwah 23 (2019). 
10 Abdul Ghofur, “Dakwah Islam Di Era Milenial,” Dakwatuna: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi 

Islam 5, no. 2 (2019): 136–49. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

234 

terlalu banyak dan yang lain terlalu sedikit, dan situasi sekeliling tampaknya tidak 

banyak mempengaruhi pola seperti ini. Aspek yang paling menarik dari gejala ini 

adalah bahwa hal itu berlangsung tanpa peduli seberapa besar ukuran kelompok, 

tanpa memperhatikan jumlah anggota, komunikasi akan mengikuti pola yang sangat 

teratur yang dapat disajikan dengan sebuah fungsi logaritma. Komunikasi juga dapat 

dikatakan sebagai sebuah proses yang melibatkan individu dalam sebuah hubungan 

dan interaksi.11 

Komunikasi dalam kegiatan dakwah disebut dengan thariqah. Thariqah adalah 

metode atau cara melakukan kegiatan dakwah. Sedangkan pada hakikatnya Thariqah 

atau metode dakwah adalah sebuah jalan atau cara atau approach atau pendekatan yang 

dipakai oleh seorang Da’i untuk menyampaikan ajaran atau materi dakwah yang 

menjadi tujuan utama dari kegiatan dakwah. Sedangkan dalam membahas metode 

dakwah biasanya seorang Da’i akan merujuk kepada surat An-Nahl ayat 125.12 

Sedangkan macam-macam metode dakwah ada berbagai macam dan bentuk 

selain metode yang terdapat dalam ayat dalam surat an-nahl diatas. Metode-metode 

tersebut adalah: metode Hikmah, metode Mau’idzah Al-Hasanah, metode Mujadalah, 

metode Di’ayat Ila Al-Khayr, metode Amr Bi Al-Ma’ruf, metode Nahy Al-Munkar, 

metode Tasyhid, metode Ibda Bi Al-Nafsik, metode Ibarat Al-Qashash, metode Amtsal, 

metode Tabsyir, metode Tazkiyah, metode Doa, metode Tasy’ir, metode Tandsir dan 

metode Tadzkir. 13Metode dakwah dilakukan agar tercapainya sebuah dakwah yang 

penuh berkah dan sebagai tidak lanjut dari Wasilah yang telah disediakan demi 

keberhasilan dakwah itu sendiri.14 

Wasilah adalah media dakwah, yang artinya suatu alat yang menghantarkan 

pesan-pesan dakwah agar tersampaikan kepada Mad’u. Wasilah adalah sesuatu yang 

sangat vital sifatnya dalam berdakwah, karena Wasilah adalah urat nadi dalam totalitas 

dakwah yang keberadaannya sangat penting dalam menentukan perjalanan dakwah. 

Seperti yang tercantum dalam surat Al-Maidah ayat 35. Sedangkan, menurut 

 
11 Reza Zahid and Mubaidi Sulaeman, “The Geneology of Islam Boarding:A Moderate Islam in 

Kediri,” 2022, https://eudl.eu/doi/10.4108/eai.11-10-2021.2319521. 
12 Rosyi Ibnu Hidayat, “Thariqah Sebagai Pesan Dakwah Menuju Kebahagiaan Hidup,” Al-

Munqidz: Jurnal Kajian Keislaman 9, no. 1 (2021): 112–22. 
13 Tata Sukayat, ibid…, 36-48. 
14 Abdul Rani Usman, “Metode Dakwah Kontemporer,” Jurnal Al-Bayan: Media Kajian Dan 

Pengembangan Ilmu Dakwah 19, no. 2 (2013). 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

235 

Muhammad Said Mubarak ada dua bentuk yaitu maknawiyah yang artinya suatu 

perantara yang mesti dilakukan oleh Da’i dalam berdakwah, berusaha mencari materi 

yang tepat, waktu yang tepat dan tempat yang tepat pula untuk kegiatan dakwah. 

Yang kedua ada madiyah yaitu berupa tatbiqiyah, taqniyah,dan asasiah.15 

Kegiatan thariqah dan wasilah dalam dakwah inilah yang membentuk pola 

komunikasi dalam kegiatan dakwah. Pola adalah bentuk yang bisa dipakai untuk 

membuat atau menghasilkan suatu atau bagian dari sesuatu, khususnya jika sesuatu 

yang ditimbulkan cukup mempunyai suatu yang sejenis untuk pola dasar yang dapat 

ditunjukkan atau terlihat, yang mana sesuatu itu dikatakan memamerkan pola. Pola 

juga dapat dikatakan dengan model. Yaitu cara untuk menunjukkan sebuah objek 

yang mengandung kompleksitas proses didalamnya dan hubungan antara unsur-unsur 

pendukungnya. Pola diartikan sebagai bentuk struktur yang tetap. Dengan demikian 

pola komunikasi adalah pola hubungan antara dua orang atau lebih dalam pengiriman 

dan penerimaan pesan dengan cara yang tepat, sehingga pesan yang dimaksud dapat 

dipahami.  

Dari pola komunikasi ini menghasilkan atsar dalam dakwah. Atsar adalah efek 

dari kegiatan dakwah yang dilakukan seorang Da’i kepada Mad’u. atsar juga disebut 

sebagi feed back atau umpan balik dari proses dakwah yang dilakukan. Hal ini sering 

dilupakan oleh seorang Da’i karena dianggap kurang penting kedudukannya. Namun 

sebenarnya atsar sangat penting kedudukannya untuk bahan evaluasi dan penilaian 

untuk keberhasilan sebuah kegiatan dakwah dilakukan. Menurut Jalaludin Rahmat 

dakwah yang disampaikan oleh seorang Da’i  akan selalu diarahkan untuk 

mempengaruhi Mad’u agar terciptanya perubahan dalam tiga hal yaitu, pengetahuan 

Mad’u (Knowledge), sikap Mad’u (Attitude), dan perilaku Mad’u (Behavior). Sedangkan 

efek yang ditimbulakan juga ada tiga yaitu efek kognitif (terjadi bila ada perubahan pada 

apa yang diketahui, dipahami atau dipersepsi Mad’u), efek afektif ( terjadi bila ada 

perubahan pada apa yang dirasakan, disenangi, atau dibenci Mad’u, yang meliputi 

segala hal yang berhubungan dengan emosi, sikap, dan nilai yang dimiliki Mad’u), efek 

 
15 Najidah Zakariya and Abu Dardaa Mohamad, “Media Sebagai Wasilah Dakwah,” Al-Hikmah 

5 (2013): 92–99. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

236 

behavioral (terjadi bila terdapat perubahan perilaku yang nyata atau kebiasaan sehari-

hari, yang bisa diamati dengan pola-pola tertentu).16 

    

Strategi Dakwah dalam Moderasi Beragama 

Dakwah Islam tidak mempertentangkan ilmu agama dan bukan agama. Bahkan 

justru juru dakwah harus mampu menciptakan agama Islam sebagai motivator dan 

dinamisator pengembangan keilmuan, kerja keras sebagai amal saleh, kepribadian 

yang luhur, mempertahankan nilai-nilai moralitas yang luhur.17 Berbagai dakwah 

haruslah mampu menciptakan manusia yang berkualitas tinggi sebagai panutan, baik 

terhadap diri sendiri bahkan pada orang lain.  

Wacana pola dan strategi  dakwah Islam dalam lingkup moderasi beragama 

harus sejalan dengan  pluralisme agama. Menurut  Djohan Effendi pluralisme agama 

memiliki makna bukan hanya pengakuan secara sosiologis bahwa umat beragama 

berbeda, tetapi juga pengakuan tentang titik temu secara teologis di antara umat 

beragama.  Djohan tidak setuju dengan absolutisme agama. Ia membedakan antara 

agama itu sendiri dengan keberagamaan manusia. Pengertian antara agama dan 

keberagamaan harus dipahami secara proporsional. Menurutnya, agama –terutama 

yang bersumber pada wahyu, diyakini sebagai bersifat ilahiyah. Agama memiliki nilai 

mutlak. Namun, ketika agama itu dipahami oleh manusia, maka kebenaran agama itu 

tidak bisa sepenuhnya ditangkap dan dijangkau oleh manusia, karena manusia sendiri  

bersifat nisbi. Oleh karena itu, kebenaran apapun yang dikemukakan oleh manusia –

termasuk kebenaran agama yang dikatakan oleh manusia—bersifat nisbi, tidak 

absolut. Yang absolut adalah kebenaran agama itu sendiri, sementara kebenaran 

agama yang dikatakan oleh manusia itu nisbi. Kebenaran absolut itu hanya bisa 

diketahui oleh ilmu Tuhan.18 Dengan bahasa lain, Greg Barton menyebut bahwa 

 
16 Aminudin Aminudin, “Konsep Dasar Dakwah,” Al-Munzir 9, no. 1 (2018): 29–46. 
17 Aang Burhanuddin and Zainil Ghulam, “Strategi Dakwah Kampung Qur’an Dalam 

Meningkatkan Nilai-Nilai Religius Di Desa Kalidilem Randuagung Lumajang,” Dakwatuna: Jurnal 
Dakwah Dan Komunikasi Islam 6, no. 2 (2020): 198–212. 

18 Djohan Effendi, “Dialog Antar Agama: Bisakah Melahirkan Teologi Kerukunan?,” Prisma 5 
(1978). 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

237 

Djohan Effendi menolak absolutisme agama dan mengakui pluralisme agama.19  

Djohan mengemukakan: 

“Sebagai makhluk yang bersifat nisbi, pengertian dan pengetahuan manusia 
tidak mungkin mampu menjangkau dan menangkap agama sebagai doktrin 
kebenaran secara tepat dan menyeluruh. Hal itu hanya ada dalam ilmu Tuhan. 
Dengan demikian apabila seorang penganut mengatakan perkataan agama, yang 
ada dalam pikirannya bukan hanya agama sendiri, akan tetapi juga aliran yang 
dianutnya, bahkan pengertian dan pemahamannya sendiri. Oleh karena itu, 
pengertian dan pemahamannya tentang agama jelas bukan agama itu sendiri 
dan karena itu tidak ada alasan untuk secara mutlak dan a priori menyalahkan 
pengertian dan pemahaman orang lain.”20 
 

Pemikiran pluralisme Djohan Efendi  berangkat dari suatu pemahaman bahwa 

dakwah (baik Islam maupun Kristen) adalah sesuatu yang penting, tapi ia kurang 

setuju jika keberagamaan seperti itu bertolak dari pandangan keagamaan yang bersifat 

mutlak dan statis (menganggap bahwa kebenaran atau keselamatan menjadi klaim 

satu kelompok). Dari sinilah, menurut Djohan, dialog merupakan sesuatu yang 

esensial untuk merangsang keberagamaan kita agar tidak mandeg dan statis.21  Sekali 

lagi, Djohan tidak menyetujui absolutisme agama, sehingga paksaan atau kekerasan 

apapun tidak boleh mendapat tempat di dalam usaha-usaha dakwah. Dalam hal ini, 

yang  dibutuhkan adalah sikap moderat dan liberal terhadap iman lain. Dari situlah, 

teologi kerukunan akan bisa terwujud. Djohan mengemukakan: 

“Dengan pendekatan dan pemahaman yang menyadari sepenuhnya akan 
keterbatasan dan ketidakmutlakan manusia, boleh jadi bisa dikembangkan 
semacam Teologi Kerukunan, yaitu suatu pandangan keagamaan yang tidak 
bersifat memonopoli kebenaran dan keselamatan, suatu pandangan keagamaan 
yang didasarkan atas kesadaran bahwa agama sebagai ajaran kebenaran tidak 
pernah tertangkap dan terungkap oleh  manusia secara penuh dan utuh, dan 
bahwa keagamaan seseorang pada umumnya, lebih merupakan produk, atau 
setidak-tidaknya pengaruh lingkungan.” 22 
 

Djohan membuat garis pembatas yang tegas antara agama dan keberagamaan. 

Kedua hal ini tidak dapat dicampuraduk. Ia tidak setuju terhadap pandangan 

 
19 Greg Barton and Nanang Tahqiq, Gagasan Islam Liberal Di Indonesia: Pemikiran Neo-Modernisme 

Nurcholish Madjid, Djohan Effendi, Ahmad Wahib, Dan Abdurrahman Wahid (Pustaka Paramadina, 1999). 
20 Effendi, “Dialog Antar Agama.” 
21 Umi Hanik, “Pluralisme Agama Di Indonesia,” Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 25, no. 1 

(2014). 
22 Barton and Tahqiq, Gagasan Islam Liberal Di Indonesia. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

238 

keagamaan seseorang –sebagai suatu keberagamaan-- yang dianggap bersifat absolut.  

Absolutisme keberagamaan adalah tidak benar. Berbagai persoalan yang menimpa 

umat  beragama sering kali disebabkan adanya pandangan bahwa keberagamaan 

seseorang sebagai satu-satunya yang paling benar, sementara keberagamaan orang lain 

salah.  Inilah yang kemudian menumbuhsuburkan adanya misi, zending, dakwah dan 

semacamnya. 

Menurutnya, Islam secara tegas memberikan kebebasan sepenuhnya kepada 

manusia dalam masalah agama dan keberagamaan. Ia merujuk ayat al-Qur’an yang 

menyatakan bahwa “tak ada paksaan dalam agama.” Ia juga merujuk ayat yang 

menunjukkan  bahwa Tuhan mempersilahkan siapa saja yang  mau beriman atau 

kufur terhadap-Nya.  Menurutnya, Islam sama sekali tidak menafikan agama-agama 

yang ada. Islam mengakui eksistensi agama-agama tersebut dan tidak menolak nilai-

nilai ajarannya. Kebebasan beragama dan respek terhadap agama dan kepercayaan 

orang lain adalah ajaran agama, disamping itu memang merupakan sesuatu yang 

penting bagi masyarakat majemuk. Dengan demikian, membela kebebasan beragama 

bagi siapa saja dan menghormati agama dan kepercayaan orang lain dianggap sebagai 

bagian dari kemusliman.23  Ia merujuk ayat al-Qur’an yang menyatakan keharusan 

membela kebebasan beragama yang disimbolkan dengan sikap mempertahankan 

rumah-rumah ibadah seperti biara, gereja, sinagog, dan masjid.24 

Hal yang sama juga dikemukan oleh Nurcholis Madjid. Ia mengemukakan 

ketidaksetujuannya dengan absolutisme, karena absolutisme adalah pangkal dari 

segala permusuhan. Ia mengatakan: 

“Petunjuk konkret lain untuk memelihara ukhuwah adalah tidak dibenarkannya 
sama sekali suatu kelompok dari kalangan orang-orang beriman untuk 
memandang rendah atau kurang menghargai kelompok lainnya, sebab siapa 
tahu mereka yang dipandang rendah itu lebih baik daripada mereka yang 
memandang rendah. Ini mengajajarkan kita –dalam pergaulan dengan sesama 
manusia, khususnya sesama kalangan yang percaya kepada Tuhan—tidak 
melakukan absolutisme, suatu pangkal dari segala permusuhan.”25  

 
23 Djohan Effendi, “Kemusliman Dan Kemajemukan Agama” Dalam Th. Sumarthana Dkk,” 

Dialog: Kritik Dan Identitas Agama, n.d. 
24 Fauzan Saleh, Maufur Maufur, and Mubaidi Sulaeman, Menarasikan Islam, Pluralisme, Dan 

Keberagamaan Di Indonesia, ed. Maufur Maufur and Mubaidi Sulaeman (Kota Kediri: CAKRAWALA 
SATRIA MANDIRI, 2021), http://repo.iai-tribakti.ac.id/423/. 

25 Hidayat Komarudin, “Atas Nama Agama: Wacana Agama Dan Dialog Bebas Konflik” 
(Bandung: Pustaka Hidayah, 1998). 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

239 

 

Nurcholish menegaskan betapa pentingnya kehidupan beragama. Ia tidak 

menjelaskan secara tegas apakah yang dimaksud agama di sini adalah agama Islam 

saja. Artinya, agama yang dimaksud adalah agama secara umum. Namun, dengan 

bahasa yang dialektis, ia melakukan otokritik terhadap pemeluk agama. Ia mengakui 

bahwa dalam agama-agama, lebih tepatnya, dalam lingkungan para penganut agama-

agama, selalu ada potensi kenegatifan dan perusakan yang amat berbahaya.26 

Nurcholish melihat bahwa peta tahun 1992 sedang ditandai oleh konflik-

konflik dengan warna keagamaan. Diakui, agama memang bukan satu-satunya 

faktor,27 tapi jelas sekali bahwa pertimbangan keagamaan dalam konflik-konflik itu 

dan dalam eskalasinya sangat banyak memainkan peran. Setiap warna keagamaan 

dalam suatu konflik seringkali melibatkan agama formal atau agama terorganisir 

(organized religion). Ia menyebut tempat-tempat konflik; Irlandia, sekitar Perancis dan 

Jerman, Bosnia-Herzegovina, Cyprus, Palestina, Timur Dekat, Afrika Hitam, Sudan, 

Perang Teluk, Pakistan, Srilangka, Burma, Thailang, dan Filipina.28 

Menanggapi semboyan yang diperkenalkan oleh futurolog, John Naisbitt dan 

Patricia Aburdene, Spiritualiy, Yes; Organized Religion, No, Nurcholish menyatakan 

bahwa semboyan itu mengandung makna prinsipil daripada semboyan yang pernah ia 

kemukakan 20 tahun sebelumnya –“Islam, Yes; Partai Islam, No”.  Nurcholish 

mengaku mengalami kesulitan besar, bahkan kemustahilan, untuk dapat menerima 

kebenarannya. Ia juga menegaskan bahwa semboyan Spirituality, Yes; Organized 

Religion, No, agaknya tidak memiliki pijakan yang kuat. Artinya, agama-agama resmi 

memang masih menjadi fenomena yang banyak memainkan peran dalam kehidupan 

manusia.29  

Merujuk pada Kitab Suci al-Qur’an, Nurcholish menegaskan bahwa setiap 

umat atau golongan manusia telah pernah dibangkitkan atau diutus seorang utusan 

Tuhan, dengan tugas menyeru umatnya untuk menyembah kepada Tuhan saja (dalam 
 

26 Nurcholish Madjid, “Beberapa Renungan Tentang Kehidupan Keagamaan Untuk Generasi 
Mendatang,” Dalam Jurnal Ulumul Qur’an, no. 1 (1993). 

27Faktor-faktor selain agama, misalnya, adalah faktor kebangsaan, kesukuan, kebahasaan, 
kesenjangan ekonomi, kesejarahan, kekuasaan teritorial, dan sebagainya. 

28 Johan Setiawan, “Pemikiran Nurcholish Madjid Tentang Pluralisme Agama Dalam Konteks 
Keindonesiaan,” Zawiyah: Jurnal Pemikiran Islam 5, no. 1 (2019): 21–38. 

29 Muhammad Haramain, “Menimbang Perspektif Perennial Philosophy Dalam Studi Lintas 
Agama: Potret Pemikiran Sayyed Hossein Nasr Dan Frithjof Schuon.,” 2018. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

240 

pengertian paham Ketuhanan Yang Maha Esa yang murni). Ia mengutip Surat al-

Nahl (16): 36.  Berdasarkan firman-firman Allah itu dikatakan bahwa: 

“... semua agama Nabi dan  Rasul  yang telah dibangkitkan dalam setiap umat 
adalah sama, dan inti dari ajaran semua Nabi dan Rasul itu ialah Ketuhanan 
Yang Maha Esa dan perlawanan terhadap kekuatan-kekuatan tiranik. Dengan 
perkataan lain, Ketuhanan Yang Maha Esa dan perlawanan terhadap tirani 
adalah titik pertemuan, common platform atau, dalam bahasa al-Qur’an, kalimatun-
sawâ’ (kalimat atau ajaran yang sama) antara semua kitab suci.”30 
 

Menurut Nurcholish, kesamaan-kesamaan yang ada dalam agama-agama 

bukanlah sesuatu yang mengejutkan. Ia berargumentasi, semua yang benar berasal 

dari sumber yang sama, yaitu Allah, Yang Maha Benar (al-Haqq). Semua Nabi dan 

Rasul membawa ajaran kebenaran yang sama. Sementara itu, adanya perbedaan itu 

hanyalah dalam bentuk-bentuk responsi khusus tugas seorang Rasul kepada tuntutan 

zaman dan tempatnya. Ditegaskan bahwa perbedaan itu tidaklah prinsipil, sedangkan 

ajaran pokok atau syariat para Nabi dan Rasul adalah sama. Dalam rangka 

menjelaskan hal ini, ia mengutip al-Qur’an, yakni dalam Surat Al-Syûrâ (42):13,  al-

Nisâ’ (4):163-165, al-Baqarah (2):136, al-Ankabût (29):46, Al-Syûrâ (42):15, dan al-

Mâidah (5):8. Ayat-ayat yang dikutip itu berkenaan dengan kesamaan antara syariat 

Muhammad dengan syariat Nuh, Ibrahim, Isma’il, Ishaq, Ya’qub, Ayyub, Yunus, 

Harun, Musa, Sulaiman, Dawud, Isa dan kepada rasul-rasul yang tidak dikisahkan 

kepada Muhammad.31 Ayat-ayat itu  menunjukkan adanya kesinambungan, kesatuan 

dan persamaan agama-agama para Nabi dan Rasul Allah. Nurcholish mengritik 

masyarakat sekarang ini, baik Muslim maupun yang bukan, karena banyak yang tidak 

menyadari adanya pandangan itu.  

Menjelasakan tentang titik temu agama-agama,  ada empat prinsip yang 

dikemukakan oleh Nurcholish. Pertama, Islam mengajarkan bahwa agama Tuhan 

adalah universal, karena Tuhan telah mengutus Rasul-Nya kepada setiap umat 

manusia. Kedua, Islam mengajarkan pandangan tentang kesatuan nubuwwah 

(kenabian) dan umat yang percaya kepada Tuhan. Ketiga, agama yang dibawa Nabi 

Muhammad adalah kelanjutan langsung agama-agama sebelumnya, khususnya yang 

 
30 Madjid, “Beberapa Renungan Tentang Kehidupan Keagamaan Untuk Generasi Mendatang.” 
31 Catur Widiat Moko, “Pluralisme Agama Menurut Nurcholish Madjid (1939-2005) Dalam 

Konteks Keindonesiaan,” Jurnal Intelektualita 6, no. 1 (2017). 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

241 

secara “genealogis”  paling dekat ialah agama-agama Semitik-Abrahamik. Keempat, 

umat Islam diperintahkan untuk menjaga hubungan yang baik dengan orang-orang 

beragama lain, khususnya para penganut kitab suci (Ahl al-Kitab).32 Semua prinsip itu 

mengarah pada ajaran “tidak boleh ada paksaan dalam agama”.  

Menurut Nurcholish, pandangan-pandangan inklusivitas amat relevan untuk 

dikembangkan pada zaman sekarang, yaitu zaman globalisasi berkat teknologi 

informasi dan transportasi, yang membuat umat manusia hidup dalam sebuah “desa 

buwana” (global village).  Ia menegaskan: 

“Dalam desa buwana itu, seperti telah disinggung, manusia akan semakin intim 
dan mendalam mengenal satu sama lain, tetapi sekaligus juga lebih mudah 
terbawa kepada penghadapan dan konfrontasi langsung. Karena itu sangat 
diperlukan sikap-sikap saling mengerti dan paham, dengan kemungkinan 
mencari dan menemukan titik kesamaan atau kalimatun sawa’ seperti 
diperintahkan Allah dalam al-Qur’an. Dengan tegas al-Qur’an melarang 
pemaksaan suatu agama kepada orang atau komunitas lain, betapapun benarnya 
agama itu, karena akhirnya hanya Allah yang bakal mampu memberi petunjuk 
kepada seseorang, secara pribadi. Namun, demi kebahagiaannya sendiri, 
manusia harus terbuka kepada setiap ajaran atau pandangan, kemudian  
bersedia mengikuti mana yang terbaik. Itulah pertanda adanya hidayah Allah 
kepada mereka. Dan patut kita camkan benar-benar pendapat Sayyid 
Muhammad Rasyid Ridla sebagaimana dikutip oleh ‘Abdul Hamid Hakim 
bahwa pengertian sebagai Ahl al-kitab tidak terbatas hanya kepada kaum 
Yahudi dan Kristen seperti tersebut dengan jelas dalam al-Qur’an serta kaum 
Majusi (pengikut Zoroaster) seperti tersebut dalam sebuah hadits, tetapi juga 
mencakup agama-agama lain yang mempunyai suatu bentuk kitab suci.”33 
 

Nurcholish menyinggung tentang bagaimana sikap keberagamaan yang benar. 

Ia menegaskan  bahwa sebaik-baik agama di sisi Allah ialah al-hanîfiyyah al-samhah, 

agama yang memiliki semangat kebenaran yang lapang dan terbuka. Ia 

mengemukakan: 

“Sikap mencari Kebenaran secara tulus dan murni (hanîfiyyah, kehanifan) adalah 
sikap keagamaan yang benar, yang menjanjikan kebahagiaan sejati, dan yang 
tidak bersifat palliative atau menghibur secara semu dan palsu seperti halnya 
kultus dan fundamentalisme. Maka Nabi pun menegaskan bahwa sebaik-baik 
agama di sisi Allah ialah al-hanîfiyyah al-samhah (baca: “al-hanîfiyyatus-samhah”) 

 
32 Khairah Husin, “Peran Mukti Ali Dalam Pengembangan Toleransi Antar Agama Di 

Indonesia,” Jurnal Ushuluddin 21, no. 1 (2014): 101–20. 
33 Setiawan, “Pemikiran Nurcholish Madjid Tentang Pluralisme Agama Dalam Konteks 

Keindonesiaan.” 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

242 

yaitu semangat mencari kebenaran yang lapang, toleran, tidak sempit, tanpa 
kefanatikan, dan tidak membelenggu jiwa.”34 
 

Oleh karena itu, umat Islam tidak dilarang  untuk  berbuat baik dan adil kepada 

siapapun dari kalangan bukan Muslim yang tidak menunjukkan permusuhan, baik 

atas nama agama atau lainnya, seperti penjajahan, pengusiran dari tempat tinggal dan 

bentuk penindasan yang lain. 

 

Kesimpulan  

  Penelitian dalam tulisan ini menemukan bahwa pola dan strategi dalam Islam 

yang moderat tidak mempertentangkan ilmu agama dan bukan agama. Bahkan justru 

juru dakwah harus mampu menciptakan agama Islam sebagai motivator dan 

dinamisator pengembangan keilmuan, kerja keras sebagai amal saleh, kepribadian 

yang luhur, mempertahankan nilai-nilai moralitas yang luhur. Dakwah Islam yang 

moderat harus mampu menjadi paradigma untuk memberi struktur dan makna 

terhadap realitas sosial dan fisik serta menjadi kerangka dasar pemecahan masalah. 

Pola dakwah dan strategi dakwah yang moderat harus menjamin kebebasan beragama 

dan respek terhadap agama dan kepercayaan orang lain.  Karena hal tersebut memang 

merupakan sesuatu yang penting bagi masyarakat majemuk. Dengan demikian, 

membela kebebasan beragama bagi siapa saja dan menghormati agama dan 

kepercayaan orang lain dianggap sebagai bagian dari kemusliman, atau hal tersebutlah 

yang disebut dengan dakwah Islam yang sesungguhnya.    

  

 

Daftar Pustaka 

 AB, Syamsuddin. “Pola Dakwah Terhadap Perubahan Sosial (Analisis Pemberian 

Jenis Makanan Bergizi Pada Anak).” Jurnal Dakwah Tabligh 19, no. 2 

(2018): 330–48. 

Aminudin, Aminudin. “Konsep Dasar Dakwah.” Al-Munzir 9, no. 1 (2018): 29–

46. 

Barton, Greg, and Nanang Tahqiq. Gagasan Islam Liberal Di Indonesia: 

Pemikiran Neo-Modernisme Nurcholish Madjid, Djohan Effendi, Ahmad 

Wahib, Dan Abdurrahman Wahid. Pustaka Paramadina, 1999. 

 
34 Madjid, “Beberapa Renungan Tentang Kehidupan Keagamaan Untuk Generasi Mendatang.” 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

243 

Baydura, B. “Pola Komunikasi Dakwah Komunitas Aksi (Akademi Sahur 

Indonesia).” Jurnal Ilmiah Mahasiswa Ilmu Sosial Dan Politik 

[JIMSIPOL] 1, no. 2 (2021). 

Burhanuddin, Aang, and Zainil Ghulam. “Strategi Dakwah Kampung Qur’an 

Dalam Meningkatkan Nilai-Nilai Religius Di Desa Kalidilem Randuagung 

Lumajang.” Dakwatuna: Jurnal Dakwah Dan Komunikasi Islam 6, no. 2 

(2020): 198–212. 

Cahyono, Guntur, and Nibros Hassani. “Youtube Seni Komunikasi Dakwah Dan 

Media Pembelajaran.” Jurnal Dakwah 23 (2019). 

Effendi, Djohan. “Dialog Antar Agama: Bisakah Melahirkan Teologi 

Kerukunan?” Prisma 5 (1978). 

———. “Kemusliman Dan Kemajemukan Agama” Dalam Th. Sumarthana Dkk.” 

Dialog: Kritik Dan Identitas Agama, n.d. 

Fadli, Muhammad Rijal. “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif.” 

Humanika, Kajian Ilmiah Mata Kuliah Umum 21, no. 1 (2021): 33–54. 

Ghofur, Abdul. “Dakwah Islam Di Era Milenial.” Dakwatuna: Jurnal Dakwah 

Dan Komunikasi Islam 5, no. 2 (2019): 136–49. 

Hanik, Umi. “Pluralisme Agama Di Indonesia.” Tribakti: Jurnal Pemikiran 

Keislaman 25, no. 1 (2014). 

Haramain, Muhammad. “Menimbang Perspektif Perennial Philosophy Dalam 

Studi Lintas Agama: Potret Pemikiran Sayyed Hossein Nasr Dan Frithjof 

Schuon.,” 2018. 

Hidayat, Rosyi Ibnu. “Thariqah Sebagai Pesan Dakwah Menuju Kebahagiaan 

Hidup.” Al-Munqidz: Jurnal Kajian Keislaman 9, no. 1 (2021): 112–22. 

Husin, Khairah. “Peran Mukti Ali Dalam Pengembangan Toleransi Antar Agama 

Di Indonesia.” Jurnal Ushuluddin 21, no. 1 (2014): 101–20. 

Komarudin, Hidayat. “Atas Nama Agama: Wacana Agama Dan Dialog Bebas 

Konflik.” Bandung: Pustaka Hidayah, 1998. 

Kusnawan, Aep, and Ridwan Rustandi. “Menemukan Moderasi Beragama dalam 

Kaderisasi Dakwah: Kajian pada Pemuda Persatuan Islam Jawa Barat.” 

NALAR: Jurnal Peradaban dan Pemikiran Islam 5, no. 1 (June 25, 2021): 

41–61. https://doi.org/10.23971/njppi.v5i1.2900. 

Madjid, Nurcholish. “Beberapa Renungan Tentang Kehidupan Keagamaan Untuk 

Generasi Mendatang.” Dalam Jurnal Ulumul Qur’an, no. 1 (1993). 

“Moderasi Agama Dalam Perspektif Manajemen Dan Komunikasi Dakwah,” 

November 5, 2021. 

https://jurnal.unugha.ac.id/index.php/hjh/article/view/188. 

Moko, Catur Widiat. “Pluralisme Agama Menurut Nurcholish Madjid (1939-

2005) Dalam Konteks Keindonesiaan.” Jurnal Intelektualita 6, no. 1 

(2017). 

Mubasyaroh, Mubasyaroh. “Strategi Dakwah Persuasif Dalam Mengubah 

Perilaku Masyarakat.” Ilmu Dakwah: Academic Journal for Homiletic 

Studies 11, no. 2 (2017): 311–24. 

Saleh, Fauzan, Maufur Maufur, and Mubaidi Sulaeman. Menarasikan Islam, 

Pluralisme, Dan Keberagamaan Di Indonesia. Edited by Maufur Maufur 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 2, July 2022 

244 

and Mubaidi Sulaeman. Kota Kediri: Cakrawala Satria Mandiri, 2021. 

http://repo.iai-tribakti.ac.id/423/. 

Setiawan, Johan. “Pemikiran Nurcholish Madjid Tentang Pluralisme Agama 

Dalam Konteks Keindonesiaan.” Zawiyah: Jurnal Pemikiran Islam 5, no. 

1 (2019): 21–38. 

Sutrisno, Edy. “Moderasi Dakwah Di Era Digital Dalam Upaya Membangun 

Peradaban Baru.” Al-Insan Jurnal Bimbingan Konseling Dan Dakwah 

Islam 1, no. 1 (November 9, 2020): 56–83. 

Usman, Abdul Rani. “Metode Dakwah Kontemporer.” Jurnal Al-Bayan: Media 

Kajian Dan Pengembangan Ilmu Dakwah 19, no. 2 (2013). 

Zahid, Reza, and Mubaidi Sulaeman. “The Geneology of Islam Boarding:A 

Moderate Islam in Kediri,” 2022. https://eudl.eu/doi/10.4108/eai.11-10-

2021.2319521. 

Zakariya, Najidah, and Abu Dardaa Mohamad. “Media Sebagai Wasilah 

Dakwah.” Al-Hikmah 5 (2013): 92–99. 
 


