E-ISSN: 2746-2188
Volume 3 Issue 3 November 2022

Tndonogian Journal of Humanitiog and Social Sciences
https:/ /ejournal.iai-tribakti.ac.id /index.php/IJHSS

Telaah Kritis Arah Baru Perkembangan Paradigma Pendidikan Agama Islam
di Indonesia dalam Menerima Sains

Miftahuddin
Institut Agama Islam Tribakti Kediri
pakliek68@gmail.com

Abstract

This article aims to find a new direction for the development of the paradigm of
Islamic religious education in Indonesia in its reception of the development of
Western science. This article uses a qualitative approach with the type of library
research. This approach requires researchers to explore data from documents,
archives, and sources in manuscripts related to the new direction of the Islamic
religious education paradigm in its acceptance of secular Western science. This
study found a new direction of the paradigm of Islamic religious education in
accepting science. It's to the results conducted by lan G. Barbour are integrative;
the teachings of Islam in Islamic religious education can synergize with science,
which is connoted as secular, in developing existing science.

Keywords: New Direction, PAI Paradigm in Indonesia, Western Science, Science Reception.

Abstrak

Artikel ini bertujuan untuk mencari arah baru perkembangan paradigma
pendidikan agama Islam di Indonesia dalam resepsinya terhadap perkembangan
sains Barat. Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis /Zbrary
research. Di mana pendekatan inimengharuskan peneliti menggali data dari
dokumen-dokumen, arsip-arsip dan sumber-sumber berupa manuskrip yang
berhubungan dengan arah baru paradigma pendidikan agama Islam dalam
penerimaannya terhadap sains Barat yang sekuler. Penelitian ini menemukan
bahwa arah baru paradigma pendidikan agama Islam dalam menerima sains sesuai
dengan hasil penelitian yang dilakukan oleh Ian G. Barbour, yaitu bersifat
integratif. Di mana ajaran agama Islam dalam pendidikan agama Islam dapat saling
bersinergi dengan sains (ilmu pengetahuan), yang dikonotasikan sekuler, dalam
mengembangkan ilmu pengetahuan yang telah ada.

Kata Kunci: Arah barn, Paradigma PAI di Indonesia, Sains Barat, Resepsi Sains.

Pendahuluan

Realitas sistem pendidikan Islam yang ada di Indonesia masih belum bisa lepas
dari bentuk pendidikan Barat yang sangat saintifik dan sekuler, termasuk paradigma
pemikirannya. Sehingga Pendidikan Agama Islam harus disejajarkan dengan ilmu-
ilmu pengetahuan yang lain, di mana tujuannya bukan lagi pembangunan moral-etis

berdasarkan tuntunan agama, tetapi hanya keterlimpahan pengetahuan tentang

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 3, November 2022
275



agama.! Pola pendidikan Barat selalu berorientasi pada pembangunan fisik, dan
melupakan pembangunan spiritual, sehingga secara resisten Lembaga Pendidikan
Islam malu-malu menolaknya. Gulen mengatakan Pendidikan Islam di seluruh dunia
saat ini, masih didominasi oleh Pendidikan berparadigma Barat tetapi secara mentah.
Meskipun mengalami kemajuan secara lahiriah akan tetapi secara rohani sangat
miskin, sehingga hal tersebut jauh dari cita-cita pembangunan peradaban Pendidikan
Islam di Indonesia, yang menginginkan keseimbaangan di antara keduanya.’

Sehat Sulthoni Dalimunthe, mengatakan bahwa perkembangan ilmu-ilmu yang
diajarkan pada lembaga-lembaga pendidikan Islam masih kurang menggambarkan
karakteristik pemikiran pendidikan Islam yang pernah dicapai oleh umat muslim pada
zaman keemasannya, Dinasti abasiyyah, yang menitik beratkan perkembangan
saintifik dan mora-etis secara seimbang.” M. Yunus Abu Bakar mengkritik internal
Lembaga Pendidikan Islam Kontemporer yang ada pada pendidikan Islam itu sendiri,
terkait manajemen, SDM, dan fasilitas yang masih sangat jauh dari cita-cita dan
harapan umat muslim, yang ingin menjadi pemimpin pendidikan di dunia seperti
zaman dahulu, sehingga memaksa umat muslim tunduk terhadap Pendidikan model
Barat yang dianggapnya anti terhadap agama.*

Stigma Pendidikan saintifik yang bertentangan dengan pendididkan agama ini,
bukan hanya di kalangan agama Katholik di Abad pertengahan saja. Di Islam,
dikotomi Ilmu pengetahuan telah berlansung berabad-abad. Hal ini ditandai dengan
runtuhnya pusat ilmu pengetahuannya, “Baghdad”, yang dikuasai oleh tantara
Mongol pada abad ke 14 M. Baghdad adalah simbol kemajuan sains di Islam, tetapi
juga menjadi symbol kehancuran sains Islam. Di sebut sebagai symbol kemajuan
sains karena kegiatan-kegiatan kerja saintis Muslim berpusat dan berkembang di sana,

dan sebagai simbol kehancuran sains Islam karena hampir tidak ada perkembangan

! Mutamakkin Billa, “Pemaknaan Teologis M. Fethullah Gulen Tentang Relasi Agama Dan
Sains,”  Teosofi: Jurnal Tasawnf Dan Pemikiran Islam 1, no. 2 (December 1, 2011): 290-316,
https://doi.org/10.15642/teosofi.2011.1.2.290-316.

2 Mubaidi Sulaiman, “Konsep Pendidikan Islam Dalam Perspektif Muhammad Fethulah
Gulen,” Didaktika Religia 4, no. 2 (2016): 61-86.

3 Sehat Sultoni Dalimunthe, “Peta Ilmu Pendidikan Agama Islam,” JURNAL T ARBIY.AH 21,
no. 2 (December 20, 2014), https://doi.otg/10.30829/ tar.v21i2.21.

4 M. Yunus Abu Bakar, “Problematika Pendidikan Islam di Indonesia,” Dirasat: Jurnal
Manajemen ~ dan  Pendidikan — Islam 1,  no. 1 (December 13,  2015):  99-123,
https://doi.otg/10.26594/ dirasat.v1i1.507.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 3, November 2022
276



yang signifikan kemajuan kerja sains Islam setelah runtuhnya Kota Baghdad, justru
sebagian ilmuan mengatakan bahwa sains Islam terus mengalami degradasi setelah
it

Umat Muslim semakin mengalami kemunduran dalam bidang sains setelah
Sains Barat lahir dan mendunia bersama kolonialismenya. Pemikiran Sains Barat yang
menentang gereja dianggapnya juga sebagai ancaman bagi iman umat Islam yang
tengah mengalami kemunduran dalam pemikiran sainsnya. Sains Barat yang sekuler
dianggap sebagai ancaman di masa depan yang dapat meruntuhkan keimanan
seseorang apabila dipelajari dan dikembangkan. Hal inilah yang menjadikan Nuqib
Al-Attas dan Ismail Faruqi —seorang tokoh Islam Modern- berusaha menjembatani
dikotomi ilmu pengetahuan di antara para agamawan dan saintis yang telah terjadi di
kalangan umat Islam.

Islamisasi sains yang digagas oleh Nuquib Al-Attas ini, ia kemukakan pada
pertemuan negara-negara Islam di Mekkah pada tahun 1977. Inti dari gagasan
islamisasi sains yang dikemukakan oleh Nuquib Al-Attas adalah sebuah kritik atas
desekulerisasi ilmu pengetahuan yang dikembangkan oleh Barat. Dikotomi yang
dikembangkan Barat tersebut telag mendistorsi pemahaman “ilmu pengetahuan”
yang dimiliki oleh umat Islam, yang sebenarnya tidak pernah mendikotomi Ilmu
agama dan Ilmu Sains murni.’

Ilmu pengetahuan yang dimaksud oleh Al-Attas adalah pengetahuan yang
memiliki makna bagi pemiliknya, bukan sekedar memisahkan subyek ilmu
pengetahuan dan objek ilmu pengetahuan semata. Sehingga yang dimaksud Ilmu
pengetahuan bukan hanya hal-hal yang bersifat empiris semata, tetapi semua entitas
yang berasal dari Tuhan adalah Ilmu pengetahuan itu sendiri. Hal ini menjadikan

dimensi ilmu pengetahuan bukan hanya hal-hal yang materialis, empiris, verifikatif,

5> Zulpa Makiah, ‘“Rekonsiliasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Nidhal Guessoum,”
Khazanah: ~ Jurnal — Studi  Islam  dan  Humaniora 19, no. 1 (July 14, 2021): 61-82,
https://doi.otg/10.18592/khazanah.v19i1.4150.

¢ Muhammad Tagqiyuddin, “Hubungan Islam dan Sains: Tawaran Syed Muhammad Naquib Al-
Attas,”  Islamadina: ~ Jurnal — Pemikiran — Islam 22, no. 1 (April 18, 2021): 81-104,
https://doi.otg/10.30595/islamadina.v22i1.7216.

7 Azrul Kiromil Enri Auni, “Telaah Kritis Aksiologi Sains Modern Perspektif Naquib Al-Attas
Dan Implementasinya Dalam Komunitas Ilmiah,” Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan
Sains 3 (March 1, 2021): 64-70.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 3, November 2022
277



positifis dan dikotomis saja, tetapi hal-hal yang bersifat metafisis dan spiritualis pun
termasuk objek dari ilmu pengetahuan.®

Dengan mengkritik ilmu pengetahuan yang dimiliki oleh Barat, Al-Attas
memiliki tujuan untuk mendekonstruksi metodologi ilmu pengetahuan Barat yang
memiliki banyak celah dan cenderung mendistorsi “akidah” umat Islam. Karena Al-
Attas berpendapat bahwa segala ilmu pengetahuan harus dilandaskan kepada
“tauhid” dan demi kepentingan “penguatan” tauhid. Selain itu menurut Al-Attas ilmu
pengetahuan yang dimiliki Barat justru menjauhkan hakikat tujuan ilmu pengetahuan
itu ada, dan menjadikan umat manusia mengingkari kemanusiaanya.

Gagasan ini dikembangkan oleh Ismail Raji Farugi dalam pemikiran
“Islamization of Knowledge”. Menurut Al-Faruqi sendiri Islamisasi ilmu pengetahuan
berarti mengislamkan ilmu pengetahuan moderen dengan cara menyusun dan
membangun ulang sains sosial dan sains ilmu alam dengan memberikan dasar dan
tujuan-tujuan yang konsisten dengan Islam. Setiap disiplin ilmu tersebut harus
direkonstruksi ulang dengan menggunakan prinsip-prinsip Islam sehingga melahirkan
metodologi yang islami, baik dalam strateginya, data-data yang diperoleh, dan
problem-problem yang dihadapinya. Seluruh disiplin harus dituangkan kembali
schingga mengungkapkan relevensi Islam sepanjang ketiga sumbu Tauhid yaitu,
kesatuan pengetahuan, hidup dan kesatuan sejarah.” Gagasan brilian inilah yang pada
akhirnya mengilhami integralisme pendidikan Islam dan sains Barat yang
diimplementasikan oleh PTKI di seluruh Indonesia seperti (Web Spider) Jaring laba-
laba” Ilmu Pengetahuan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, “Pohon Ilmu dan agama”
UIN Maulana Malik Ibrahim, “Twin Tower” UIN Sunan Ampel Surabaya, dan masih
ada filosofi integralisme Islam dan sains di PTKI lainnya pada awal tahun 90-an

hingga saat ini."

8 Muhammad Sayyidul Abrori and Muhammad Nurkholis, “Islamisasi Ilmu Pengetahuan
Menurut Pandangan Syed Muhammad Naquib Al-Attas Dan Implikasinya Terhadap Pengembangan
PAI Di Perguruan Tinggi Umum,” AL tibar : Jurnal Pendidikan Islam 6, no. 1 (February 1, 2019): 0918,
https://doi.otg/10.30599/jpia.v6il.419.

® Umma Farida, “Pemikiran Ismail Raji Al-Faruqi Tentang Tauhid, Sains, Dan Seni,” FIKRAH
2, no. 2 (December 28, 2014), https://doi.org/10.21043/ fikrah.v2i2.669.

10 Khairul Bariah Munthe, “Integrasi Ilmu Terhadap Transformasi Pendidikan Tinggi Islam Di
Indonesia (PTAIN, ADIA, IAIN, STAIN Dan UIN),” Book Chapter of Proceedings Journey-Liaison
Academia and Society 1, no. 1 (April 28, 2022): 386-99.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 3, November 2022
278



Penelitian ini berangkat dari penelitian terdahulu yang dilakukan oleh Abdul
Wahid  berjudul “Dikotomi Ilmu Pengetahuan”. Dalam penelitian yang dilakukan
oleh Abdul Wahid di atas, ditemukan bahwa dikotomi ilmu pengetahuan yang terjadi
di kalangan umat Islam menjadikan umat Islam enggan mengembangkan sains karena
dianggapnya tidak bisa menyelamatkannya di akhirat kelak. Dikotomi tersebut juga
menjadikan umat Islam apatis terhadap sains Barat melalui Pendidikan sekulernya."

Selain penelitian di atas, penelitian ini juga dipengaruhi oleh penelitian yang
dilakukan oleh Abdul Mukit dan Zainal Abidin berjudul “Solusi Problematika
Dikotomi Ilmu di Perguruan Tinggi Agama Islam”. Dalam penelitian tersebut
menyatakan bahwa dalam Islam tidak pernah terjadi dikotomi ilmu pengetahuan.
Pemerintah beserta ulama telah menjembatani dikotomi ilmu pengetahuan yang
terjadi saat ini tidak berlangsung secara terus menerus dengan adanya peraturan
bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan, yang tertuang dalam sisdiknas
tahun 2003 dan Peraturan Pendidikan Tinggi, yang diimplementasikan pada, skema
pohon ilmu, integrasi, intergrasi-interkoneksi yang diilhami oleh Islamisasi Sains
Naquib Al-Attas."

Oleh karena itu, penelitian penting dilakukan karena masih banyak terjadi
kesalahpahaman terkait dikotomi ilmu pengetahuan dan Pendidikan agama Islam di
kalangan civitas akademika, untuk menguatkan cita-cita integrasi Islam dan sains di
lingkungan PTAI Selain penelitian ini ingin menunjukan hambatan dan
permasalahan yang terjadi di lapangan, terkait gagasan integrasi Islam dan Sains di
lingkungan PTAI Peneliti hendak menawarkan strategi yang komprehensif untuk
menjadikan gagasan integrasi Islam dan sains berjalan sebagaimana yang diharapkan

oleh para stakeholders PTAL

Metode
Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan. Metode yang digunakan

dalam penelitian ini adalah analisis deskriptif. Sumber data yang digunakan dalam

1" Abdul Wahid, “Dikotomi Ilmu Pengetahuan,” Istigra: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam 1,
no. 2 (2014).

12 Abdul Mukit, Mustagim Mustaqim, and Zainal Abidin, “Solusi Problematika Dikotomi Ilmu
Di Perguruan Tinggi Agama Islam: Analisis Terhadap Kebijakan Pendidikan Tinggi,” A/~Irfan: Journal
of Arabic  Literature — and  Islamic ~ Studies 4, no. 2 (October 2, 2021): 186-202,
https://doi.otg/10.36835/alitfan.v4i2.4975.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 3, November 2022
279



penelitian ini terbagi menjadi dua, sumber primer dan sekunder. Sumber primer
adalah tulisan-tulisan yang membahas seputar problematikan dan pemikiran
pendidikan Islam. Sedangkan data sekunder adalah tulisan-tulisan yang ada kaitannya

dengan topik pembahasan.

Hasil dan Pembahasan
Mencari Akar Paradigma Pendidikan Islam

Hakikat pendidikan merupakan suatu upaya untuk mengembangkan atau
mengarahkan anak didik supaya dapat menjadi manusia masa depan yang ideal. Hal
ini berarti suatu proses pengkondisian agar anak didik menjadi lebih mengetahui,
memahami, mengimani, dan mengamalkan agamanya.” Adapun kata “Islam” dalam
pendidikan Islam dipendapat yang lain menunjukkan warna pendidikan agama
tertentu, yaitu pendidikan yang Islami yaitu pendidikan yang berlandaskan Islam."

Selanjutnya proses pengkondisian dalam konteks pendidikan Islam adalah
upaya menumbuhkan kesadaran dari dalam diri yang memungkinkan anak
mempunyai persepsi yang benar dan mendalam tentang Islam sebagi sumber nilai
dalam hidupnya dan juga sekaligus dapat menumbuhkan kekuatan kemauan (ghirah,
wil power) dalam dirinya untuk mengaktualisasikan nilai-nilai Ilahiyat dalam kehidupan
sehari-hari.”

Secara singkat definisi mengenai pendidikan, dapat dipahami, pendidikan
adalah suatu proses pewarisan secara berkelanjutan terhadap nilai-nilai kebudayaan
yang dilakukan oleh generasi tua, yang meliputi aspek jasmaniah dan rohaniah kepada
generasi muda. Pengertian pendidikan tersebut masih bersifat umum sekali. Apabila
definisi-definisi tadi dikaitkan dengan pengertian pendidikan Islam, maka akan
diketahui pendidikan Islam lebih merupakan pewarisan nilai-nilai ke-Islam-an yang
mengarah pada keseimbangan dan keserasian perkembangan hidup manusia baik

jasmani maupun rohani menuju terbentuknya kepribadian yang kamil.

13 Dede Apriyansyah, “Kekerasan Simbolik Dalam Praktek Pendidikan Agama Islam,”
JURNAL MUBTADIIN 7, no. 01 (June 26, 2021): 159-74.

14 Nurti Budiyanti et al., “Konsep Manusia Ideal: Tinjauan Teologis Dan Pendidikan Islam,”
Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 2 (2020).

15 Syahminan Syahminan, “Modernisasi Sistem Pendidikan Islam Di Indonesia Pada Abad 21,”
Jurnal Ilmiah Peuradenn 2, no. 2 (May 28, 2014): 235-60.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 3, November 2022
280



Bila merujuk pendapat para ahli pendidikan Timur Tengah seperti Mohammad
Athyah al-Abrasyi, Syed Sajjad Hussain, Syed Ali Asharf, dan lainnya pendidikan
Islam didefinisikan secara lebih terarah, yaitu suatu proses pembelajaran yang sangat
intens pada post pembentukan kepribadian, budi pekerti yang luhur (menurut ukuran
Islam)."” Al-Syaebani, mendefinisikan pendidikan Islam adalah usaha mengubah
tingkah laku individu dalam kehidupan pribadinya atau kehidupan kemasyarakatannya
dan kehidupan alam sekitarnya melalui proses kependidikan yang dilandasi dengan
nilai-nilai Islami."”

Hal senada juga dikemukakan oleh Langgulung pendidikan Islam suatu proses
spritual, akhlak, intelektual, dan sosial yang berusaha membimbing manusia dan
memberinya nilai-nilai, prinsip-prinsip dan teladan ideal dalam kehidupan yang
bertujuan mempersiapkan kehidupan dunia dan akhirat.”® Sedangkan Al-Djamaly
menyatakan pendidikan Islam sebagai suatu proses yang mengarahkan manusia
kepada kehidupan yang baik dan mengangkat derajat kemanusiaannya sesuai
kemampuan dasar (fitrah) dan kemampuan ajarnya."’

Yusuf al-Qordlowi mengatakan bahwa Pendidikan Islam adalah pendidikan
manusia seutuhya; akal dan hatinya; rohani dan jasmaninya; akhlaq dan
ketrampilannya. Karena itu Pendidikan Islam menyiapkan manusia untuk hidup baik
dalam keadaan damai maupun perang, dan menyiapkannya untuk menghadapi
masyarakat dengan segala kebaikan dan kejahatannya, manis dan pahitnya.”

Adapun menurut pandangan Islam tujuan pendidikan sangat diwarnai dan
dijiwai oleh nilai-nilai ajaran Allah. Adapun tujuan pendidikan Islam yaitu:
menciptakan pribadi-pribadi yang selalu bertagwa kepada Allah, dan dapat mencapai

kebahagiaan di dunia dan akhirat.® Para pakar Islam telah merumuskan tujuan

16 Muhammad Fahmi, “Pendidikan Islam Perspektif Fazlur Rahman,” Jurnal Pendidikan Agama
Istam (Journal of Isiamic Education Studies) 2, no. 2 (2014): 273-98.

17 Akmal Hawi, “Tantangan Lembaga Pendidikan Islam,” Tadrib 3, no. 1 (2017): 143-61.

18 Arham Junaidi Firman, “Paradigma Hasan Langgulung Tentang Konsep Fitrah Dalam
Pendidikan Islam,” Jurnal Pendidikan Islamm UHAMKA 8, no. 2 (2017): 123-43.

19 Tshak Talibo, “Pendidikan Islam Dengan Nilai-Nilai Dan Budaya,” Jurnal Ilmiah Igra’ 13, no.
1 (2019): 48-063.

20 Yusuf Al-Qardhawi, H. Bustami A. Gani, and Zainal Abidin Ahmad, Pendidikan Isiam Dan
Madrasah Hasan Al-Banna (Bulan Bintang, 1980).157.

21 Alhamuddin Alhamuddin, Eko Surbiantoro, and Revan Dwi Erlangga, “Character Education
in Islamic Perspective” (4th Social and Humanities Research Symposium (SoRes 2021), Atlantis Press,
2022), 326-31, https://doi.otg/10.2991/assehr.k.220407.066.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 3, November 2022
281



pendidikan antara lain: Ahman D. Marimba mengatakan bahwa tujuan pendidikan
adalah membentuk manusia berkepribadian muslim. Sedangkan konferensi
Internasional pertama 1977 di Makkah telah menghasilkan rumusan tujuan
pendididkan Islam sebagai berikut:

Pendidikan bertujuan mencapai pertumbuhan kepribadian manusia yang
menyeluruh secara seimbang melalui latihan jiwa, intelek, diri manusia yang
rasional; perasaan dan indera. Karena itu pendidikan harus mencakup
pertumbuhan manusia dalam segala aspeknya: spiritual, intelektual, imajinatif,
fisik, ilmiah, bahasa, baik secara individual mapun kolektif, dan mendorong
semua aspek ini ke arah kebaikan dan mencapai kesempurnaan. Tujuan akhir
pendidikan muslim terletak pada perwujudan ketundukan yang sempurna
kepada Allah baik secara pribadi, komunitas, maupun seluruh umat manusia.”

Mencermati beberapa pengertian pendidikan Islam tersebut di atas dapat

dipahami bahwa proses kependidikan merupakan rangkaian usaha membimbing,
mengarahkan potensi hidup manusia, berupa kemampuan dasar (fitrah) dan
kemampuan belajar, sehingga terjadilah perubahan di dalam kehidupan pribadinya
sebagai makhluk individual dan makhluk sosial serta hubungannya dengan alam
sekitar di mana ia hidup. Dan proses tersebut senantiasa dilandasi oleh nilai-nilai ideal
Islam yang melahirkan norma-norma syariah dan akhlakul kharimah untuk
mempersiapkan kehidupan dunia akhirat yang baik.

Segala rangkaian definisi pendidikan Islam tersebut pada akhirnya bertujuan
membentuk  kepribadian  sebagai  khalifah  Allah atau sekurang-kurangnya
mempersiapkan ke jalan yang mengacu kepada tujuan akhir manusia. Tujuan utama
khalifah Allah adalah beriman kepada Allah dan tunduk patuh secara total kepada-
Nya. Sebagaimana dinyatakan (dalam Al-Qur-an S. Al-Dzariyaat, (51):50).

Untuk tujuan demikian manusia harus dididik berdasarkan pendidikan Islam,
sehingga ia mampu memimpin kehidupannya sesuai dengan cita-cita Islam, karena
nilai-nilai Islam telah menjiwai dan mewarnai corak kepribadiannya. Dengan
demikian manusia muslim yang telah mendapatkan pendidikan Islam akan mampu
hidup di dalam kedamaian dan kesejahteraan seperti yang telah diharapkan dan dicita-
citakan Islam. Sedangkan dari pendapat Langgulung di atas dapat kiranya dimengerti

bahwa pendidikan Islam merupakan sistem kependidikan yang mencakup seluruh

22 Ghulam Nabi Saqgeb, “Some Reflections on Islamization of Education since 1977 Makkah
Conference: Accomplishments, Failures and Tasks Ahead,” Intellectual Discourse 8, no. 1 (2000),
https:/ /journals.iium.edu.my/intdiscourse/index.php/id/article /view/481.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 3, November 2022
282



aspek kehidupan yang dibutuhkan oleh hamba Allah yang berkepribadian muslim. Di
samping itu prinsip-prinsip Islam menjadi dasar pendidikan Islam dan menjadi
pedoman seluruh aspek kehidupan orang muslim baik duniawi maupun ukhrowi.”

Selanjutnya agar prinsip-prinsip Islam yang menjadi dasar pendidikan Islam
memiliki keteguhan dan keyakinan yang tegas sehingga praktek pendidikan Islam
tidak kehilangan arah dan mudah dikesampingkan dengan pengaruh luar pendidikan,
maka pandangan hidup yang mendasari seluruh proses pendidikan Islam harus
pandangan hidup yang Islami yang merupakan nilai luhur bersifat transenden, eternal
dan universal. Berkaitan dengan hal di atas, menurut Langgulung ada lima sumber
nilai yang diakui dalam Islam yaitu, Al-Qur’an dan Sunnah Nabi, sebagai sumber yang
asal. Kemudian Qiyas, artinya membandingkan masalah yang dihadapi umat Islam
tetapi nash yang tegas tidak ada. Kemudian kemaslahatan umum yang tidak
bertentangan dengan nash. Sedangkan sumber yang terakhir adalah Ijma’ Ulama’ dan
Ahli Pikir Islam yang sesuai dengan sumber dasar Al-Qur’an dan Sunnah Nabi.*

Merujuk dari pendapat Langgulung di atas dapat diartikan, Al-Qur’an dan
Sunnah merupakan sumber nilai Islam yang paling utama. Sebagai sumber asal Al-
Quran mengandung prinsip-prinsip yang masih bersifat global, schingga dalam
pendidikan Islam terbuka adanya unsur ijtihad dengan tetap berpegang pada nilai dan
prinsip dasar Al-Qur’an dan Sunnah. Dengan demikian dapat dikatakan bahwa
sumber nilai yang menjadi dasar pendidikan Islam adalah Al-Qur’an dan Sunnah
Nabi Muhammad yang dapat dikembangkan menjadi [j#ibad, Al-masikhah Mursalabh,
Istihsan dan Qiyas

Ijtihad di bidang pendidikan ternyata semakin perlu mengingat ajaran Islam
yang terdapat dalam Al-Qur'an dan Sunnah sejak diturunkan sampai Nabi
Muhammad SAW wafat, telah berkembang dan tumbuh melalui kondisi yang
berkembang sejalan dengan kemajuan ilmu dan teknologi. Oleh karena itu ijtihad
dalam bentuk penelitian dan pengkajian kembali kepada prinsip ajaran Islam menjadi

suatu keharusan.

23 Apriyansyah, “Kekerasan Simbolik Dalam Praktek Pendidikan Agama Islam.”

24 Firman, “Paradigma Hasan Langgulung Tentang Konsep Fitrah Dalam Pendidikan Islam.”

% Lola Fadilah and Tasman Hamami, “Kepemimpinan Trasformasional Dalam Pendidikan
Islam,” Edukatif: Jurnal Imn Pendidikan 3, no. 6 (2021): 4186-97.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 3, November 2022
283



Sejarah Dikotomi Ilmu dalam Islam

Dikotomi ilmu pengatahuan selalu menjadi pembahasan yang tiada henti
untuk diperbincangkan. Dengan hadirnya dikotomi ilmu pengetahuan mengakibatkan
dikotomi dalam duani Pendidikan. Dikotomi ilmu pengetahuan ini mengakibatkan
pemilahan secara sepihak mana yang dapat disebut dengan ilmu pengetahuan, dan
mana yang disebut hanya pseudo-science (ilmu pengetahuan palsu).

Dalam dunia Islam, ilmu pengetahuan mulai muncul nuansa dikotomi ketika
al Ghazali membedakan antara ilmu yang wajib dipelajar (agama: fardlu ain) dan ilmu
yang boleh dipelajari (sains: fardlu kifayah). Pembedaan ini, oleh al-Ghazali dasarkan
pada argumen bahwa tiap individu muslim wajib / harus memahami agama (secara
pribadi), dan ketika mempelajari ilmu yang ada hubungannya dengan masyarakat luas
seperti sains, kedokteran, astronomi hanya cukup perwakilan saja, tidak wajib bagi
tiap orang.*

Di sisi lain, Dunia Barat ketika masa renaissance sudah berani keluar dari
kepungan (kungkungan) agama, dalam hal ini adalah kuasa gereja. Semenjak
renaissance, aufklarung dst, keilmuan Barat berkembang dengan sangat pesat dan
semakin mengerucut atau bidang keahlian keilmuan semakin spesifik. Sehingga perlu
wadah untuk membedakan keilmuan tersebut yang pada awalnya terbagi menjadi 2
yaitu natural sciences (lmu kealaman) seperti fisika, kimia, geografi, dll, serta socia/
sciences  (lmu-ilmu  masyarakat) seperti sosiologi, antropologi, dan dalam
perkembangannya juga muncul keilmuan humaniora seperti sastra, sejarah dan
agama.”’

Kondisi Pendidikan Islam di Indonesia dalam Menerima Sains

Pendidikan Islam yaitu pendidikan dengan landasan ajaran Islam yang bersumber
pada Al- Quran dan Hadits. Tujuan dari pendidikan Islam yaitu tidak keluar dari
ajaran agama Islam untuk menghambakan diri kepada Allah SWT. Sosial

kemasyarakatan di pendidikan ini sangat berpengaruh untuk hasil kedepannya.”

26 Devi Syukri Azhari and Mustapa Mustapa, “Konsep Pendidikan Islam Menurut Imam Al-
Ghazali,” Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran (JRPP) 4, no. 2 (2021): 271-78.

27 Tan G. Barbour, Armahedi Mahzar, and Fransiskus Borgias, Menemukan Tubhan Dalam Sains
Kontemporer Dan Agama (Mizan Pustaka, 2005).

28 C Chanifudin and T Nuriyati, “Integtrasi Sains Dan Islam Dalam Pembelajaran,” Asatiza, no.
Query date: 2022-08-02 10:26:35 (2020),

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 3, November 2022
284



Karena masyarakat mengharapkan lulusan para anak didik saat terjun ke masyarakat
memiliki karakter yang ideal dan menjadi cikal bakal penerus harapan negara. Dalam
sistem pendidikan juga dibutuhkan pendidikan karakter yaitu menanamkan nilai
karakter seperti pengetahuan, kesadaran, tindakan mampu melaksanakan nilai
tersebut, pengahambaan kepada Allah, diri sendiri dan lingungan sekitar kepada
warga sekolah. Tujuan pendidikan karakter sendiri yaitu meningkatkan mutu proses
dan hasil pendidikan yang mengarah pada pembentukan karakter dan akhlak mulia
peserta didik.”

Indonesia sudah melakukan aktivitas Pendidikan Islam secara berlangsung dan
berkembang sejak Negara ini merdeka. Mahmud Yunus menyatakan adanya sejarah
Pendidikan Islam berusia seusia dengan masuknya Islam ke Indonesia yang berrati
sudah lama. Hal ini merupakan faktor utama kenapa pemeluk agama memiliki
keinginan mempelajari dan mendalami lebih jelas tentang ajaran agama islam.
Sehingga muncullah Pendidikan Islam yang berawal dari rumah ke rumah kemudian
ke langar/surau dan masjid. Program Pendidikan agama Islam di nusantara senditi
tidak hanya di pondok pesantren melainkan juga ada di madrasah, lembaga -lembaga
di sekolah umum sebagai salah satu mata pelajaran atau mata mata kuliah.”

Realitas saat ini pemikiran dalam pendidikan Islam di Indonesia sudah mulai
berkembang dalam berbagai bentuk. Namun sistem pendidikannya masih
terpengaruh dengan sistem pendidikan umum. Factor yang mempengaruhi ini yaitu
dikotomomi ilmu pengetahuan, dimana hal ini sudah diperdebatkan di dunia islam
sejak zaman kemuduran Islam sampai sekarang ini.Di negara Indonesia dalam
Pendidikan ada yang hanya memperdalam ilmu pengetahuan umum dengan nilai
keagamaan kurang di sisi lain ada yang memperdalam masalah agama yang terpisah
dari ilmu pengetahuan. Dari uraian diatas dapat diartikan makna dikotomi yaitu

pemisah sutu ilmu pengetahuan menjadi dua bagian yang satu sama lainnya saling

https://scholat.archive.org/work/ cfrexwugdraxtokjnbk6ov3koi/access/wayback/https:/ /ejournal.sta
i-tbh.ac.id/index.php/asatiza/article/download/77/Chanifudintuti.

29 Muh Asroruddin al Jumhuri, “Efektivitas Pendidikan Karakter Pada Masa Pandemi Covid-19
Di Pondok Pesantren Nurul Haramain NWDI Narmada.,” A~Amin Journal: Educational and Social
Studies 6, no. 01 (2021): 34-58.

30 Naufal Ahmad Rijalul Alam and Asmaji Muchtar, “A Charismatic Leadership of Kyai on
Religious Education Practices in Indonesian Pesantren,” Library Philosophy and Practice, 2020, 1-16.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 3, November 2022
285



memberikan arah dan makna yang berbeda dam tidak ada titik temu antara kedua
jenis ilmu tersebut.”

Ilmu pengetahuan dan agama adalah sesuatu yang tidak dapat dipisahkan satu
dengan lainnya. Akal manusia yang diciptakan oleh Allah SWT untuk memberi bekal
dalam mencari dan menuntut ilmu di dunia ini sebagai ladang di akhirat nanti.
Fanatisme dalam beragama merupakan salah satu factor yang menyebabkan
munculnya dikotomi. Sikap ini mampu melahirkan sikap esklusif yang menurutnya
pemikiran tentang kebenaran dan keselamatan hanya ada pada agamanya dan
selainnya salah.

Implementasi dari integrasi islam dan sains (ilmu dan agama dipadukan), semisal
dalam bidang pendidikan yang ada di Indonesia adalah pengubahan IAIN menjadi
UIN. Ada 3 TAIN yang telah berubah menjadi UIN dengan menerapkan model
integrasi ini dengan konsep keilmuan (slogan) masing-masing, seperti; UIN Malang
dengan Pohon Ilmu, UIN Yogyakarta dengan jaring laba-laba, dan UIN Surabaya
dengan Twin Tower.”

Tiap-tiap konsep keilmuan tersebut memiliki arti filosofis serta menyimbolkan
perbaduan keilmuan sains dan agama. Misalnya Pohon Ilmu, yang mempunyai
pandangan bahwa dasar-dasar Agama Islam seperti alQuran dan Hadis harus menjadi
akar yang suatu pohon, sedangkan sains berada di cabang atau dahan dari pohon
tersebut. Model integrasi ini tidak memisahkan islam dan sains di posisi masing-
masing, melainkan keduanya bisa menempatkan pada posisi masing-masing. Begitu
juga twin tower sebagai simbol keilmuan integrasi di UIN Surabaya. Ada jembatan
kecil yang menghubungkan antar kedua tower tersebut. Termasuk UIN Yogyakarta
yang memilih Quran dan Hadis sebagai core (inti) keilmuan yang harus dimiliki oleh
mahasiswa di semester awal, baru kemudian diberikan ilmu-ilmu sains sesuai minat

bakat mahasiswanya.”

31 A Huda, “Usaha Pengembangan Ilmu-Ilmu Keislaman (Perspektif Filsafat Ilmu Tentang
Studi Integrasi Islam Dan Sains),” Misbahul Ulnm (Jurnal Institusz), no. Query date: 2022-08-02 10:26:35
(2019), http://jutnal stitmugu.ac.id/index.php/misbahul/atticle/view/2.

32 Wahyudin Darmalaksana and Busro Bustro, “Teologi Sains: Refleksi Implementasi Integrasi
Ilmu Di Indonesia,” Intizar 26, no. 2 (2020): 55-64, https://doi.otg/10.19109/intizar.v26i2.7855.

337 Abas et al., Transformasi Paradigmatik UIN Raden Mas Said: Integrasi Kajian Islam Dan Sains,
Kearifan Lokal, Dan Moderasi Beragama, Books.Google.Com, Query date: 2022-08-02 10:26:35, n.d.,
https:/ /books.google.com/books?hl=en&lr=&id=6PI7TEAAAQBAJ&oi=fnd&pg=PA1&dq=%22int

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 3, November 2022
286



Arah Baru Hubungan Pendidikan Islam di Indonesia dan Sains

Banyaknya tokoh muslim yang telah berhasil menemukan produk ilmiah yang
bermanfaat bagi umat manusia tidak menjadikan muslim di era sekarang untuk mau
meneruskan tradisi keilmuawan ulama terdahulu. Memang tidak mudah bagi
masyarakat muslim sekarang untuk mau mempelajari sains yang oleh sebagian besar
masyarakat muslim sudah mengganggap produk dari Barat. Sains tidak berdasarkan al
quran yang menjadi sumber rujukan utama bagi umat Islam. Ada juga ketika muslim
menyetujui sains, maka sains tersebut sudah terbukti secara mukjizat.™

Tantangan resepsi Islam dan Sains ini menjadi kemunculan permasalahan
baru yang harus dicarikan solusinya, agar umat Islam tidak tertinggal dan mau
meneruskan perjuangan ulama ulama terdahulu dalam mengembangkan penemuan
sains, tetapi tetap berpedoman pada tauhid yang sudah kuat. Ilmuwan muslim
sekaligus ulama terdahulu berpedoman bahwa baik yang menciptakan agama maupun
sains (ilmu pengetahuan) adalah satu, maka tidak ada pertentangan.”

Meskipun demikian, bagi muslim di era sekarang yang sudah lebih ilmiah
memang perlu metodologi yang jelas, yang bisa melihat hubungan antara islam dan
sains. lan Barbour menawarkan ragam hubungan antara islam dan sains, bahwa
memang ada golongan masyarakat yang masih mempertentangan dan ada juga yang
berusaha untuk memadukan dikotomi Islam dan Sains. *

Ada 4 ragam model hubungan agama (islam) dan sains (ilmu pengetahuan)
menurut Ian Barbour dan hampir mirip seperti yang dikemukakan juga oleh John F
Haughts.” Pertama, Konflik. Tipe ini berpandangan bahwa agama (islam) dan sains
saling bertentangan. Keduanya memiliki argumen masing masing yang tidak bisa
(tidak mau) disatukan. Dan harus memilih salah satunya. Kedwa, Independensi. Tipe
ini berpandangan lebih lunak bahwa memang ada pemisahan wilayah antara sains dan

agama (islam). Ada batasan wilayah yang memang tidak bisa atau tidak boleh

egrasi+islam+dan+sains%22+integrasi+islam+dan+sains+dalam+pandangan+islam&ots=tqamNw3
Ont&sig=7crHHIN2sYHytbTmPi6WxlhgPaQ.

34 Chanifudin and Nuriyati, “Integrasi Sains Dan Islam Dalam Pembelajaran.”

35 Jamal Fakhry, “Sains Dan Teknologi Dalam Al-Qur’an Dan Implikasinya Dalam
Pembelajaran,” Ta'dib: Jurnal Pendidikan Islam 15, no. 01 (2010): 121-42.

36 Khoirul Warisin and SMK Widya Dharma Turen, “Relasi Sains Dan Agama Perspektif Ian
G. Barbour Dan Armahedi Mazhar,” Rabmatan Lil Alamin: Journal Of Peace Edncation And Islamic Studies
1 (2018): 15-15.

37 Barbour, Mahzar, and Borgias, Menemukan Tuban Dalam Sains Kontemporer Dan Agama.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 3, November 2022
287



dimasuki baik oleh sains maupun islam. Ke#jga, Dialog. Tipe ini lebih terbuka, yakni
antara islam dan sains bisa dipertemukan untuk menghilangkan pra-anggapan; baik
itu konsep, motode maupun praktiknya. Sehingga stigma yang terbangun bisa
dikonfirmasi. Keempat, Integrasi. Barbour membandingkan antara natural theology,
yakni tuhan dapat diketahui dari penciptaanya, sedangkan yang kedua antara theology
of nature lebih berpandangan bahwa agama (islam) dan sains berkontribusi pada

pengembangan ilmu pengetahuan (metafisis inklusif).

Kesimpulan

Berdasarkan analisis yang telah dilakukan, penelitian ini menemukan bahwa
arah baru paradigma pendidikan agama Islam dalam menerima sains sesuai dengan
hasil penelitian yang dilakukan oleh Ian G. Barbour, yaitu bersifat integratif. Di mana
ajaran agama Islam dalam pendidikan agama Islam dapat saling bersinergi dengan
sains (Ilmu pengetahuan), yang dikonotasikan sekuler, dalam mengembangkan ilmu
pengetahuan yang telah ada. Selain itu, dari sinergi keduanya membuktikan bahwa
ajaran agama Islam bukanlah ajaran agama yang anti sains, namun justru mendukung

perkembangan sains.

Referensi

Abas, Z, I Makruf, S Bakri, T Suharto, MR Arifin, and ... Transformasi Paradigmatik
UIN Raden Mas Said: Integrasi Kajian Islam Dan Sains, Kearifan Lokal, Dan
Moderasi Beragama. Books.Google.Com. Query date: 2022-08-02 10:26:35, n.d.
https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=6PI7TEAAAQBA]&oi=fn
d&pg=PAl1&dq=%22integrasi+islam+dan+sains%22+integrasi+islam+dan
+sains+dalam+pandangan-+islam&ots=tqamNw30nt&sig=7crHHIN2sYHyt
bTmPi6WxlhgPaQ.

Abrori, Muhammad Sayyidul, and Muhammad Nurkholis. “Islamisasi Ilmu
Pengetahuan Menurut Pandangan Syed Muhammad Naquib Al-Attas Dan
Implikasinya Terhadap Pengembangan PAI Di Perguruan Tinggi Umum.”
All'tibar: Jurnal Pendidikan Islam 6, no. 1 (February 1, 2019): 09-18.
https://doi.org/10.30599/jpia.v6i1.419.

Alam, Naufal Ahmad Rijalul, and Asmaji Muchtar. “A Charismatic Leadership of
Kyai on Religious Education Practices in Indonesian Pesantren.” Library
Philosophy and Practice, 2020, 1-16.

Alhamuddin, Alhamuddin, Eko Surbiantoro, and Revan Dwi Erlangga. “Character
Education in Islamic Perspective,” 326-31. Atlantis Press, 2022.
https://doi.org/10.2991/assehr.k.220407.066.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 3, November 2022
288



Al-Qardhawi, Yusuf, H. Bustami A. Gani, and Zainal Abidin Ahmad. Pendidikan Isiam
Dan Madrasah Hasan Al-Banna. Bulan Bintang, 1980.

Apriyansyah, Dede. “Kekerasan Simbolik Dalam Praktek Pendidikan Agama Islam.”
JURNAL MUBTADIIN 7, no. 01 (June 26, 2021): 159-74.

Ardiyanti, Aprilia Dewi. “Perspektif Al-Qur’an Tentang Sel Saraf Dalam Kajian
Integrasi Agama Dan Sains.” Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Isiam Dan
Sains 2 (2020): 61-63.

Auni, Azrul Kiromil Enti. “Telaah Kiritis Aksiologi Sains Modern Perspektif Naquib
Al-Attas Dan Implementasinya Dalam Komunitas Ilmiah.” Prosiding Konferensi
Integrasi Interkonefksi Islam Dan Sains 3 (March 1, 2021): 64-70.

Azhari, Devi Syukri, and Mustapa Mustapa. “Konsep Pendidikan Islam Menurut
Imam Al-Ghazali.” Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran (JRPP) 4, no. 2
(2021): 271-78.

Bakar, M. Yunus Abu. “Problematika Pendidikan Islam di Indonesia.” Dirasat: Jurnal
Manajemen dan Pendidikan Islam 1, no. 1 (December 13, 2015): 99-123.
https://doi.org/10.26594/dirasat.v1i1.507.

Barbour, Ian G., Armahedi Mahzar, and Fransiskus Borgias. Menemukan Tuban Dalan:
Sains Kontemporer Dan Agama. Mizan Pustaka, 2005.

Billa, Mutamakkin. “Pemaknaan Teologis M. Fethullah Giilen Tentang Relasi Agama
Dan Sains.” Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 1, no. 2 (December 1,
2011): 290-316. https://doi.org/10.15642/teosofi.2011.1.2.290-316.

Budiyanti, Nurti, Asep Abdul Aziz, Andewi Suhartini, Nurwadjah Ahmad, and Ari
Prayoga. “Konsep Manusia Ideal: Tinjauan Teologis Dan Pendidikan Islam.”
AlFTarbaw: Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 2 (2020).

Chanifudin, C, and T Nuriyati. “Integrasi Sains Dan Islam Dalam Pembelajaran.”
Asatiza, no. Query date: 2022-08-02 10:26:35 (2020).
https://scholar.archive.otg/work/ cfrexwugdraxtokjnbk6ov3koi/access/way
back/https://ejournal.stai-
tbh.ac.id/index.php/asatiza/article/download/77/Chanifudintuti.

Dalimunthe, Sehat Sultoni. “Peta Ilmu Pendidikan Agama Islam.” JURNAL
TARBIYAH 21, no. 2 (December 20 2014).
https://doi.org/10.30829 /tar.v21i2.21.

Darmalaksana, Wahyudin, and Busro Busro. “Teologi Sains: Refleksi Implementasi
Integrasi Ilmu Di Indonesia.” Intizar 26, no. 2 (2020): 55-64.
https://doi.org/10.19109/intizar.v26i2.7855.

Fadilah, Lola, and Tasman Hamami. “Kepemimpinan Trasformasional Dalam
Pendidikan Islam.” Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan 3, no. 6 (2021): 4186-97.

Fahmi, Muhammad. “Pendidikan Islam Perspektif Fazlur Rahman.” Jurnal Pendidikan
Agama Islam (Jonrnal of Islamic Education Studies) 2, no. 2 (2014): 273-98.

Fakhry, Jamal. “Sains Dan Teknologi Dalam Al-Qur’an Dan Implikasinya Dalam
Pembelajaran.” Ta'dib: Jurnal Pendidikan Islam 15, no. 01 (2010): 121-42.

Farida, Umma. “Pemikiran Ismail Raji Al-Faruqi Tentang Tauhid, Sains, Dan Seni.”
FIKRAH 2, no. 2 (December 28, 2014).
https://doi.org/10.21043/fikrah.v2i2.669.

Firman, Arham Junaidi. “Paradigma Hasan Langgulung Tentang Konsep Fitrah
Dalam Pendidikan Islam.” Jurnal Pendidikan Islamm UHAMKA 8, no. 2 (2017):
123-43.

b

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 3, November 2022
289



Hawi, Akmal. “Tantangan Lembaga Pendidikan Islam.” Tadrib 3, no. 1 (2017): 143—
601.

Huda, A. “Usaha Pengembangan Ilmu-Ilmu Keislaman (Perspektif Filsafat Ilmu
Tentang Studi Integrasi Islam Dan Sains).” Misbabhul Ulnm (Jurnal Institusi), no.
Query date: 2022-08-02 10:26:35 (2019).
http://jurnal.stitmugu.ac.id/index.php/misbahul /atticle /view/2.

Jumhuri, Muh Asroruddin al. “Efektivitas Pendidikan Karakter Pada Masa Pandemi
Covid-19 Di Pondok Pesantren Nurul Haramain NWDI Narmada.” _A/~Amin
Journal: Educational and Social Studies 6, no. 01 (2021): 34-58.

Makiah, Zulpa. “Rekonsiliasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Nidhal Guessoum.”
Khazanab: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 19, no. 1 (July 14, 2021): 61-82.
https://doi.org/10.18592/khazanah.v19i1.4150.

Mukit, Abdul, Mustagim Mustaqim, and Zainal Abidin. “Solusi Problematika
Dikotomi Ilmu Di Perguruan Tinggi Agama Islam: Analisis Terhadap
Kebijakan Pendidikan Tinggi.” ALlrfan: Journal of Arabic Literature and Islamic
Studies 4, no. 2 (October 2, 2021): 186-202.
https://doi.org/10.36835/alirfan.v4i2.4975.

Munthe, Khairul Bariah. “Integrasi Ilmu Terhadap Transformasi Pendidikan Tinggi
Islam Di Indonesia (PTAIN, ADIA, TAIN, STAIN Dan UIN).” Book Chapter
of Proceedings Journey-Liaison Academia and Society 1, no. 1 (April 28, 2022): 386—
99.

Sageb, Ghulam Nabi. “Some Reflections on Islamization of Education since 1977
Makkah Conference: Accomplishments, Failures and Tasks Ahead.”
Intellectual Disconrse 8, no. 1 (2000).
https:/ /journals.iium.edu.my/intdiscourse/index.php/id/article /view/481.

Sulaiman, Mubaidi. “Konsep Pendidikan Islam Dalam Perspektif Muhammad
Fethulah Gulen.” Didaktika Religia 4, no. 2 (2016): 61-86.

Syahminan, Syahminan. “Modernisasi Sistem Pendidikan Islam Di Indonesia Pada
Abad 21.” Jurnal llmiah Penradeun 2, no. 2. (May 28, 2014): 235—60.

Talibo, Ishak. “Pendidikan Islam Dengan Nilai-Nilai Dan Budaya.” Jurnal llmiah 1gra’
13, no. 1 (2019): 48—63.

Taqgiyuddin, Muhammad. “Hubungan Islam dan Sains: Tawaran Syed Muhammad
Naquib Al-Attas.” Islamadina : Jurnal Pemikiran Islam 22, no. 1 (April 18, 2021):
81-104. https://doi.org/10.30595/islamadina.v22i1.7216.

Wahid, Abdul. “Dikotomi Ilmu Pengetahuan.” Istigra: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran
Istam 1, no. 2 (2014).

Warisin, Khoirul, and SMK Widya Dharma Turen. “Relasi Sains Dan Agama
Perspektif Tan G. Barbour Dan Armahedi Mazhar.” Rabmatan 1.il Alamin:
Journal Of Peace Education And Islamic Studies 1 (2018): 15-15.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 3, November 2022
290



