
 
 

https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/IJHSS 
 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 3, November 2022 

275 

E-ISSN: 2746-2188 
Volume 3 Issue 3 November 2022 

 

Telaah Kritis Arah Baru Perkembangan Paradigma Pendidikan Agama Islam 

di Indonesia dalam Menerima Sains   

 
Miftahuddin 
Institut Agama Islam Tribakti Kediri 
pakliek68@gmail.com 

 
Abstract 

This article aims to find a new direction for the development of the paradigm of 
Islamic religious education in Indonesia in its reception of the development of 
Western science. This article uses a qualitative approach with the type of library 
research. This approach requires researchers to explore data from documents, 
archives, and sources in manuscripts related to the new direction of the Islamic 
religious education paradigm in its acceptance of secular Western science. This 
study found a new direction of the paradigm of Islamic religious education in 
accepting science. It's to the results conducted by Ian G. Barbour are integrative; 
the teachings of Islam in Islamic religious education can synergize with science, 
which is connoted as secular, in developing existing science. 

Keywords: New Direction, PAI Paradigm in Indonesia, Western Science, Science Reception. 
 
Abstrak 

Artikel ini bertujuan untuk mencari arah baru perkembangan paradigma 
pendidikan agama Islam di Indonesia dalam resepsinya terhadap perkembangan  
sains Barat. Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis library 
research. Di mana pendekatan ini,mengharuskan peneliti menggali data dari 
dokumen-dokumen, arsip-arsip dan sumber-sumber berupa manuskrip yang  
berhubungan dengan arah baru paradigma pendidikan agama Islam dalam 
penerimaannya terhadap sains Barat yang sekuler. Penelitian ini menemukan 
bahwa arah baru paradigma pendidikan agama Islam dalam menerima sains sesuai 
dengan hasil penelitian yang dilakukan oleh Ian G. Barbour, yaitu bersifat 
integratif. Di mana ajaran agama Islam dalam pendidikan agama Islam dapat saling 
bersinergi dengan sains (ilmu pengetahuan), yang dikonotasikan sekuler, dalam 
mengembangkan ilmu pengetahuan yang telah ada. 

Kata Kunci: Arah baru, Paradigma PAI di Indonesia, Sains Barat, Resepsi Sains.  
 

Pendahuluan 

Realitas sistem pendidikan Islam yang ada di Indonesia masih belum bisa lepas 

dari bentuk pendidikan Barat yang sangat saintifik dan sekuler, termasuk paradigma 

pemikirannya. Sehingga Pendidikan Agama Islam harus disejajarkan dengan ilmu-

ilmu pengetahuan yang lain, di mana tujuannya bukan lagi pembangunan moral-etis 

berdasarkan tuntunan agama, tetapi hanya keterlimpahan pengetahuan tentang 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 3, November 2022 

276 

agama.1 Pola pendidikan Barat selalu berorientasi pada pembangunan fisik, dan 

melupakan pembangunan spiritual, sehingga secara resisten Lembaga Pendidikan 

Islam malu-malu menolaknya. Gulen mengatakan Pendidikan Islam di seluruh dunia 

saat ini, masih didominasi oleh Pendidikan berparadigma Barat tetapi secara mentah. 

Meskipun mengalami kemajuan secara lahiriah akan tetapi secara rohani sangat 

miskin, sehingga hal tersebut jauh dari cita-cita pembangunan peradaban Pendidikan 

Islam di Indonesia, yang menginginkan keseimbaangan di antara keduanya.2  

Sehat Sulthoni Dalimunthe, mengatakan bahwa perkembangan ilmu-ilmu yang 

diajarkan pada lembaga-lembaga pendidikan Islam masih kurang menggambarkan 

karakteristik pemikiran pendidikan Islam yang pernah dicapai oleh umat muslim pada 

zaman keemasannya,  Dinasti abasiyyah, yang menitik beratkan perkembangan 

saintifik dan mora-etis secara seimbang.3 M. Yunus Abu Bakar mengkritik internal 

Lembaga Pendidikan Islam Kontemporer yang ada pada pendidikan Islam itu sendiri, 

terkait manajemen, SDM, dan fasilitas yang masih sangat jauh dari cita-cita dan 

harapan umat muslim, yang ingin menjadi pemimpin pendidikan di dunia seperti 

zaman dahulu, sehingga memaksa umat muslim tunduk terhadap Pendidikan model 

Barat yang dianggapnya anti terhadap agama.4 

Stigma Pendidikan saintifik yang bertentangan dengan pendididkan agama ini, 

bukan hanya di kalangan agama Katholik di Abad pertengahan saja. Di Islam, 

dikotomi Ilmu pengetahuan telah berlansung berabad-abad. Hal ini ditandai dengan 

runtuhnya pusat ilmu pengetahuannya, “Baghdad”, yang dikuasai oleh tantara 

Mongol pada abad ke 14 M. Baghdad adalah simbol kemajuan sains di Islam, tetapi 

juga menjadi symbol kehancuran sains Islam. Di sebut sebagai symbol kemajuan 

sains karena kegiatan-kegiatan kerja saintis Muslim berpusat dan berkembang di sana, 

dan sebagai simbol kehancuran sains Islam karena hampir tidak ada perkembangan 

 
1 Mutamakkin Billa, “Pemaknaan Teologis M. Fethullah Gülen Tentang Relasi Agama Dan 

Sains,” Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 1, no. 2 (December 1, 2011): 290–316, 
https://doi.org/10.15642/teosofi.2011.1.2.290-316. 

2 Mubaidi Sulaiman, “Konsep Pendidikan Islam Dalam Perspektif Muhammad Fethulah 
Gulen,” Didaktika Religia 4, no. 2 (2016): 61–86. 

3 Sehat Sultoni Dalimunthe, “Peta Ilmu Pendidikan Agama Islam,” JURNAL TARBIYAH 21, 
no. 2 (December 20, 2014), https://doi.org/10.30829/tar.v21i2.21. 

4 M. Yunus Abu Bakar, “Problematika Pendidikan Islam di Indonesia,” Dirasat: Jurnal 
Manajemen dan Pendidikan Islam 1, no. 1 (December 13, 2015): 99–123, 
https://doi.org/10.26594/dirasat.v1i1.507. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 3, November 2022 

277 

yang signifikan kemajuan kerja sains Islam setelah runtuhnya Kota Baghdad, justru 

sebagian ilmuan mengatakan bahwa sains Islam terus mengalami degradasi setelah 

itu.5  

Umat Muslim semakin mengalami kemunduran dalam bidang sains setelah 

Sains Barat lahir dan mendunia bersama kolonialismenya. Pemikiran Sains Barat yang 

menentang gereja dianggapnya juga sebagai ancaman bagi iman umat Islam yang 

tengah mengalami kemunduran dalam pemikiran sainsnya. Sains Barat yang sekuler 

dianggap sebagai ancaman di masa depan yang dapat meruntuhkan keimanan 

seseorang apabila dipelajari dan dikembangkan.  Hal inilah yang menjadikan Nuqib 

Al-Attas dan Ismail Faruqi –seorang tokoh Islam Modern- berusaha menjembatani 

dikotomi ilmu pengetahuan di antara para agamawan dan saintis yang telah terjadi di 

kalangan umat Islam.6  

Islamisasi sains yang digagas oleh Nuquib Al-Attas ini, ia kemukakan pada 

pertemuan negara-negara Islam di Mekkah pada tahun 1977. Inti dari gagasan 

islamisasi sains yang dikemukakan oleh Nuquib Al-Attas adalah sebuah kritik atas 

desekulerisasi ilmu pengetahuan yang dikembangkan oleh Barat. Dikotomi yang 

dikembangkan Barat tersebut telag mendistorsi pemahaman “ilmu pengetahuan” 

yang dimiliki oleh umat Islam, yang sebenarnya tidak pernah mendikotomi Ilmu 

agama dan Ilmu Sains murni.7 

Ilmu pengetahuan yang dimaksud oleh Al-Attas adalah pengetahuan yang 

memiliki makna bagi pemiliknya, bukan sekedar memisahkan subyek ilmu 

pengetahuan dan objek ilmu pengetahuan semata. Sehingga yang dimaksud Ilmu 

pengetahuan bukan hanya hal-hal yang bersifat empiris semata, tetapi semua entitas 

yang berasal dari Tuhan adalah Ilmu pengetahuan itu sendiri. Hal ini menjadikan 

dimensi ilmu pengetahuan bukan hanya hal-hal yang materialis, empiris, verifikatif, 

 
5 Zulpa Makiah, “Rekonsiliasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Nidhal Guessoum,” 

Khazanah: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 19, no. 1 (July 14, 2021): 61–82, 
https://doi.org/10.18592/khazanah.v19i1.4150. 

6 Muhammad Taqiyuddin, “Hubungan Islam dan Sains: Tawaran Syed Muhammad Naquib Al-
Attas,” Islamadina: Jurnal Pemikiran Islam 22, no. 1 (April 18, 2021): 81–104, 
https://doi.org/10.30595/islamadina.v22i1.7216. 

7 Azrul Kiromil Enri Auni, “Telaah Kritis Aksiologi Sains Modern Perspektif Naquib Al-Attas 
Dan Implementasinya Dalam Komunitas Ilmiah,” Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan 
Sains 3 (March 1, 2021): 64–70. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 3, November 2022 

278 

positifis dan dikotomis saja, tetapi hal-hal yang bersifat metafisis dan spiritualis pun 

termasuk objek dari ilmu pengetahuan.8 

Dengan mengkritik ilmu pengetahuan yang dimiliki oleh Barat, Al-Attas 

memiliki tujuan untuk mendekonstruksi metodologi ilmu pengetahuan Barat yang 

memiliki banyak celah dan cenderung mendistorsi “akidah” umat Islam. Karena Al-

Attas berpendapat bahwa segala ilmu pengetahuan harus dilandaskan kepada 

“tauhid” dan demi kepentingan “penguatan” tauhid. Selain itu menurut Al-Attas ilmu 

pengetahuan yang dimiliki Barat justru menjauhkan hakikat tujuan ilmu pengetahuan 

itu ada, dan menjadikan umat manusia mengingkari kemanusiaanya. 

Gagasan ini dikembangkan oleh Ismail Raji Faruqi dalam pemikiran 

“Islamization of Knowledge”. Menurut AI-Faruqi sendiri Islamisasi ilmu pengetahuan 

berarti mengislamkan ilmu pengetahuan moderen dengan cara menyusun dan 

membangun ulang sains sosial dan sains ilmu alam dengan memberikan dasar dan 

tujuan-tujuan yang konsisten dengan Islam. Setiap disiplin ilmu tersebut  harus 

direkonstruksi ulang dengan menggunakan prinsip-prinsip Islam sehingga melahirkan  

metodologi yang islami, baik  dalam strateginya, data-data yang diperoleh, dan 

problem-problem yang dihadapinya. Seluruh disiplin harus dituangkan kembali 

sehingga mengungkapkan relevensi Islam sepanjang ketiga sumbu Tauhid yaitu, 

kesatuan pengetahuan, hidup dan kesatuan sejarah.9 Gagasan brilian inilah yang pada 

akhirnya mengilhami integralisme pendidikan Islam dan sains Barat yang 

diimplementasikan oleh PTKI di seluruh Indonesia seperti (Web Spider) Jaring laba-

laba” Ilmu Pengetahuan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, “Pohon Ilmu dan agama” 

UIN Maulana Malik Ibrahim, “Twin Tower” UIN Sunan Ampel Surabaya, dan masih 

ada filosofi integralisme Islam dan sains di PTKI lainnya pada awal tahun 90-an 

hingga saat ini.10 

 
8 Muhammad Sayyidul Abrori and Muhammad Nurkholis, “Islamisasi Ilmu Pengetahuan 

Menurut Pandangan Syed Muhammad Naquib Al-Attas Dan Implikasinya Terhadap Pengembangan 

PAI Di Perguruan Tinggi Umum,” Al-I’tibar : Jurnal Pendidikan Islam 6, no. 1 (February 1, 2019): 09–18, 
https://doi.org/10.30599/jpia.v6i1.419. 

9 Umma Farida, “Pemikiran Ismail Raji Al-Faruqi Tentang Tauhid, Sains, Dan Seni,” FIKRAH 
2, no. 2 (December 28, 2014), https://doi.org/10.21043/fikrah.v2i2.669. 

10 Khairul Bariah Munthe, “Integrasi Ilmu Terhadap Transformasi Pendidikan Tinggi Islam Di 
Indonesia (PTAIN, ADIA, IAIN, STAIN Dan UIN),” Book Chapter of Proceedings Journey-Liaison 
Academia and Society 1, no. 1 (April 28, 2022): 386–99. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 3, November 2022 

279 

Penelitian ini berangkat dari penelitian terdahulu yang dilakukan oleh Abdul 

Wahid   berjudul “Dikotomi Ilmu Pengetahuan”. Dalam penelitian yang dilakukan 

oleh Abdul Wahid di atas, ditemukan bahwa dikotomi ilmu pengetahuan yang terjadi 

di kalangan umat Islam menjadikan umat Islam enggan mengembangkan sains karena 

dianggapnya tidak bisa menyelamatkannya di akhirat kelak. Dikotomi tersebut juga 

menjadikan umat Islam apatis terhadap sains Barat melalui Pendidikan sekulernya.11 

Selain penelitian di atas, penelitian ini juga dipengaruhi oleh penelitian yang 

dilakukan oleh Abdul Mukit dan Zainal Abidin berjudul “Solusi Problematika 

Dikotomi Ilmu di Perguruan Tinggi Agama Islam”.  Dalam penelitian tersebut 

menyatakan bahwa dalam Islam tidak pernah terjadi dikotomi ilmu pengetahuan. 

Pemerintah beserta ulama telah menjembatani dikotomi ilmu pengetahuan yang 

terjadi saat ini tidak berlangsung secara terus menerus dengan adanya peraturan 

bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan, yang tertuang dalam sisdiknas 

tahun 2003 dan Peraturan Pendidikan Tinggi, yang diimplementasikan pada, skema 

pohon ilmu, integrasi, intergrasi-interkoneksi yang diilhami oleh Islamisasi Sains 

Naquib Al-Attas.12 

   Oleh karena itu, penelitian penting dilakukan karena masih banyak terjadi 

kesalahpahaman terkait dikotomi ilmu pengetahuan dan Pendidikan agama Islam di 

kalangan civitas akademika, untuk menguatkan cita-cita integrasi Islam dan sains di 

lingkungan PTAI. Selain penelitian ini ingin menunjukan hambatan dan 

permasalahan yang terjadi di lapangan, terkait gagasan integrasi Islam dan Sains di 

lingkungan PTAI. Peneliti hendak menawarkan strategi yang komprehensif untuk 

menjadikan gagasan integrasi Islam dan sains berjalan sebagaimana yang diharapkan 

oleh para stakeholders PTAI.    

 

Metode 

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan. Metode yang digunakan 

dalam penelitian ini adalah analisis deskriptif. Sumber data yang digunakan dalam 

 
11 Abdul Wahid, “Dikotomi Ilmu Pengetahuan,” Istiqra: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam 1, 

no. 2 (2014). 
12 Abdul Mukit, Mustaqim Mustaqim, and Zainal Abidin, “Solusi Problematika Dikotomi Ilmu 

Di Perguruan Tinggi Agama Islam: Analisis Terhadap Kebijakan Pendidikan Tinggi,” Al-Irfan: Journal 
of Arabic Literature and Islamic Studies 4, no. 2 (October 2, 2021): 186–202, 
https://doi.org/10.36835/alirfan.v4i2.4975. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 3, November 2022 

280 

penelitian ini terbagi menjadi dua, sumber primer dan sekunder. Sumber primer 

adalah tulisan-tulisan yang membahas seputar problematikan dan pemikiran 

pendidikan Islam. Sedangkan data sekunder adalah tulisan-tulisan yang ada kaitannya 

dengan topik pembahasan. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Mencari Akar Paradigma Pendidikan Islam 

Hakikat pendidikan merupakan suatu upaya untuk mengembangkan atau 

mengarahkan anak didik supaya dapat menjadi manusia masa depan yang ideal. Hal 

ini berarti suatu proses pengkondisian agar anak didik menjadi lebih mengetahui, 

memahami, mengimani, dan mengamalkan agamanya.13 Adapun kata “Islam” dalam 

pendidikan Islam dipendapat yang lain menunjukkan warna pendidikan agama 

tertentu, yaitu pendidikan yang Islami yaitu pendidikan yang berlandaskan Islam.14  

Selanjutnya proses pengkondisian dalam konteks pendidikan Islam adalah 

upaya menumbuhkan kesadaran dari dalam diri yang memungkinkan anak 

mempunyai persepsi yang benar dan mendalam tentang Islam sebagi sumber nilai 

dalam hidupnya dan juga sekaligus dapat menumbuhkan kekuatan kemauan (ghirah, 

wil power) dalam dirinya untuk mengaktualisasikan nilai-nilai Ilahiyat dalam kehidupan 

sehari-hari.15 

Secara singkat definisi mengenai pendidikan, dapat dipahami, pendidikan 

adalah suatu proses pewarisan secara berkelanjutan terhadap nilai-nilai kebudayaan 

yang dilakukan oleh generasi tua, yang meliputi aspek jasmaniah dan rohaniah kepada 

generasi muda.  Pengertian pendidikan tersebut masih bersifat umum sekali. Apabila 

definisi-definisi tadi dikaitkan dengan pengertian pendidikan Islam, maka akan 

diketahui pendidikan Islam lebih merupakan pewarisan nilai-nilai ke-Islam-an yang 

mengarah pada keseimbangan dan keserasian perkembangan hidup manusia baik 

jasmani maupun rohani menuju terbentuknya kepribadian yang kamil.  

 
13 Dede Apriyansyah, “Kekerasan Simbolik Dalam Praktek Pendidikan Agama Islam,” 

JURNAL MUBTADIIN 7, no. 01 (June 26, 2021): 159–74. 
14 Nurti Budiyanti et al., “Konsep Manusia Ideal: Tinjauan Teologis Dan Pendidikan Islam,” 

Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 2 (2020). 
15 Syahminan Syahminan, “Modernisasi Sistem Pendidikan Islam Di Indonesia Pada Abad 21,” 

Jurnal Ilmiah Peuradeun 2, no. 2 (May 28, 2014): 235–60. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 3, November 2022 

281 

Bila merujuk pendapat para ahli pendidikan Timur Tengah seperti Mohammad 

Athyah al-Abrasyi, Syed Sajjad Hussain, Syed Ali Asharf, dan lainnya  pendidikan 

Islam didefinisikan secara lebih terarah, yaitu suatu proses pembelajaran yang sangat 

intens pada post pembentukan kepribadian, budi pekerti yang luhur (menurut ukuran 

Islam).16 Al-Syaebani, mendefinisikan pendidikan Islam adalah usaha mengubah 

tingkah laku individu dalam kehidupan pribadinya atau kehidupan kemasyarakatannya 

dan kehidupan alam sekitarnya melalui proses kependidikan yang dilandasi dengan 

nilai-nilai Islami.17  

Hal senada juga dikemukakan oleh Langgulung  pendidikan Islam suatu proses 

spritual, akhlak, intelektual, dan sosial yang berusaha membimbing manusia dan 

memberinya nilai-nilai, prinsip-prinsip dan teladan ideal dalam kehidupan yang 

bertujuan mempersiapkan kehidupan dunia dan akhirat.18 Sedangkan Al-Djamaly  

menyatakan pendidikan Islam sebagai suatu proses yang mengarahkan manusia 

kepada kehidupan yang baik dan mengangkat derajat kemanusiaannya sesuai 

kemampuan dasar (fitrah) dan kemampuan ajarnya.19 

Yusuf al-Qordlowi mengatakan bahwa Pendidikan Islam adalah pendidikan 

manusia seutuhya; akal dan hatinya; rohani dan jasmaninya; akhlaq dan 

ketrampilannya. Karena itu Pendidikan Islam menyiapkan manusia untuk hidup baik 

dalam keadaan damai maupun perang, dan menyiapkannya untuk menghadapi 

masyarakat dengan segala kebaikan dan kejahatannya, manis dan pahitnya.20 

Adapun menurut pandangan Islam tujuan pendidikan sangat diwarnai dan 

dijiwai oleh nilai-nilai ajaran Allah. Adapun tujuan pendidikan Islam yaitu: 

menciptakan pribadi-pribadi yang selalu bertaqwa kepada Allah, dan dapat mencapai 

kebahagiaan di dunia dan akhirat.21 Para pakar Islam telah merumuskan tujuan 

 
16 Muhammad Fahmi, “Pendidikan Islam Perspektif Fazlur Rahman,” Jurnal Pendidikan Agama 

Islam (Journal of Islamic Education Studies) 2, no. 2 (2014): 273–98. 
17 Akmal Hawi, “Tantangan Lembaga Pendidikan Islam,” Tadrib 3, no. 1 (2017): 143–61. 
18 Arham Junaidi Firman, “Paradigma Hasan Langgulung Tentang Konsep Fitrah Dalam 

Pendidikan Islam,” Jurnal Pendidikan Islam UHAMKA 8, no. 2 (2017): 123–43. 
19 Ishak Talibo, “Pendidikan Islam Dengan Nilai-Nilai Dan Budaya,” Jurnal Ilmiah Iqra’ 13, no. 

1 (2019): 48–63. 
20 Yusuf Al-Qardhawi, H. Bustami A. Gani, and Zainal Abidin Ahmad, Pendidikan Islam Dan 

Madrasah Hasan Al-Banna (Bulan Bintang, 1980).157. 
21 Alhamuddin Alhamuddin, Eko Surbiantoro, and Revan Dwi Erlangga, “Character Education 

in Islamic Perspective” (4th Social and Humanities Research Symposium (SoRes 2021), Atlantis Press, 
2022), 326–31, https://doi.org/10.2991/assehr.k.220407.066. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 3, November 2022 

282 

pendidikan antara lain: Ahman D. Marimba mengatakan bahwa tujuan pendidikan 

adalah membentuk manusia berkepribadian muslim. Sedangkan konferensi 

Internasional pertama 1977 di Makkah telah menghasilkan rumusan tujuan 

pendididkan Islam sebagai berikut:  

Pendidikan bertujuan mencapai pertumbuhan kepribadian manusia yang 
menyeluruh secara seimbang melalui latihan jiwa, intelek, diri manusia yang 
rasional; perasaan dan indera. Karena itu pendidikan harus mencakup 
pertumbuhan manusia dalam segala aspeknya: spiritual, intelektual, imajinatif, 
fisik, ilmiah, bahasa, baik secara individual mapun kolektif, dan mendorong 
semua aspek ini ke arah kebaikan dan mencapai kesempurnaan. Tujuan akhir 
pendidikan muslim terletak pada perwujudan ketundukan yang sempurna 
kepada Allah baik secara pribadi, komunitas, maupun seluruh umat manusia.22 
Mencermati beberapa pengertian pendidikan Islam tersebut di atas dapat 

dipahami bahwa proses kependidikan merupakan rangkaian usaha membimbing, 

mengarahkan potensi hidup manusia, berupa kemampuan dasar (fitrah) dan 

kemampuan belajar, sehingga terjadilah perubahan di dalam kehidupan pribadinya 

sebagai makhluk individual dan makhluk sosial serta hubungannya dengan alam 

sekitar di mana ia hidup. Dan proses tersebut senantiasa dilandasi oleh nilai-nilai ideal 

Islam yang melahirkan norma-norma syariah dan akhlakul kharimah untuk 

mempersiapkan kehidupan dunia akhirat yang baik. 

Segala rangkaian definisi pendidikan Islam tersebut pada akhirnya bertujuan 

membentuk kepribadian sebagai khalifah Allah atau sekurang-kurangnya 

mempersiapkan ke jalan yang mengacu kepada tujuan akhir manusia. Tujuan utama 

khalifah Allah adalah beriman kepada Allah dan tunduk patuh secara total kepada-

Nya. Sebagaimana dinyatakan (dalam Al-Qur-an S. Al-Dzariyaat, (51):56). 

Untuk tujuan demikian manusia harus dididik berdasarkan pendidikan Islam, 

sehingga ia mampu memimpin kehidupannya sesuai dengan cita-cita Islam, karena 

nilai-nilai Islam telah menjiwai dan mewarnai corak kepribadiannya. Dengan 

demikian manusia muslim yang telah mendapatkan pendidikan Islam akan mampu 

hidup di dalam kedamaian dan kesejahteraan seperti yang telah diharapkan dan dicita-

citakan Islam. Sedangkan dari pendapat Langgulung di atas dapat kiranya dimengerti 

bahwa pendidikan Islam merupakan sistem kependidikan yang mencakup seluruh 

 
22 Ghulam Nabi Saqeb, “Some Reflections on Islamization of Education since 1977 Makkah 

Conference: Accomplishments, Failures and Tasks Ahead,” Intellectual Discourse 8, no. 1 (2000), 
https://journals.iium.edu.my/intdiscourse/index.php/id/article/view/481. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 3, November 2022 

283 

aspek kehidupan yang dibutuhkan oleh hamba Allah yang berkepribadian muslim. Di 

samping itu prinsip-prinsip Islam menjadi dasar pendidikan Islam dan menjadi 

pedoman seluruh aspek kehidupan orang muslim baik duniawi maupun ukhrowi.23 

Selanjutnya agar prinsip-prinsip Islam yang menjadi dasar pendidikan Islam 

memiliki keteguhan dan keyakinan yang tegas sehingga praktek pendidikan Islam 

tidak kehilangan arah dan mudah dikesampingkan dengan pengaruh luar pendidikan, 

maka pandangan hidup yang mendasari seluruh proses pendidikan Islam harus 

pandangan hidup yang Islami yang merupakan nilai luhur bersifat transenden, eternal 

dan universal. Berkaitan dengan hal di atas, menurut Langgulung  ada lima sumber 

nilai yang diakui dalam Islam yaitu, Al-Qur’an dan Sunnah Nabi, sebagai sumber yang 

asal. Kemudian Qiyas, artinya membandingkan masalah yang dihadapi umat Islam 

tetapi nash yang tegas tidak ada. Kemudian kemaslahatan umum yang tidak 

bertentangan dengan nash. Sedangkan sumber yang terakhir adalah Ijma’ Ulama’ dan 

Ahli Pikir Islam yang sesuai dengan sumber dasar Al-Qur’an dan Sunnah Nabi.24 

Merujuk dari pendapat Langgulung di atas dapat diartikan, Al-Qur’an dan 

Sunnah merupakan sumber nilai Islam yang paling utama. Sebagai sumber asal Al-

Qur’an mengandung prinsip-prinsip yang masih bersifat global, sehingga dalam 

pendidikan Islam terbuka adanya unsur ijtihad dengan tetap berpegang pada nilai dan 

prinsip dasar Al-Qur’an dan Sunnah. Dengan demikian dapat dikatakan bahwa 

sumber nilai yang menjadi dasar pendidikan Islam adalah Al-Qur’an dan Sunnah 

Nabi Muhammad yang dapat dikembangkan menjadi Ijtihad, Al-maslkhah Mursalah, 

Istihsan dan Qiyas.25 

Ijtihad di bidang pendidikan ternyata semakin perlu mengingat ajaran Islam 

yang terdapat dalam Al-Qur’an dan Sunnah sejak diturunkan sampai Nabi 

Muhammad SAW wafat, telah berkembang dan tumbuh melalui kondisi yang 

berkembang sejalan dengan kemajuan ilmu dan teknologi. Oleh karena itu ijtihad 

dalam bentuk penelitian dan pengkajian kembali kepada prinsip ajaran Islam menjadi 

suatu keharusan. 

 

 
23 Apriyansyah, “Kekerasan Simbolik Dalam Praktek Pendidikan Agama Islam.” 
24 Firman, “Paradigma Hasan Langgulung Tentang Konsep Fitrah Dalam Pendidikan Islam.” 
25 Lola Fadilah and Tasman Hamami, “Kepemimpinan Trasformasional Dalam Pendidikan 

Islam,” Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan 3, no. 6 (2021): 4186–97. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 3, November 2022 

284 

Sejarah Dikotomi Ilmu dalam Islam  

Dikotomi ilmu pengatahuan selalu menjadi pembahasan yang tiada henti 

untuk diperbincangkan. Dengan hadirnya dikotomi ilmu pengetahuan mengakibatkan  

dikotomi dalam duani Pendidikan. Dikotomi ilmu pengetahuan ini mengakibatkan 

pemilahan secara sepihak mana yang dapat disebut dengan ilmu pengetahuan, dan 

mana yang disebut hanya pseudo-science (ilmu pengetahuan palsu). 

Dalam dunia Islam, ilmu pengetahuan mulai muncul nuansa dikotomi ketika 

al Ghazali membedakan antara ilmu yang wajib dipelajar (agama: fardlu ain) dan ilmu 

yang boleh dipelajari (sains: fardlu kifayah). Pembedaan ini, oleh al-Ghazali dasarkan 

pada argumen bahwa tiap individu muslim wajib / harus memahami agama (secara 

pribadi), dan ketika mempelajari ilmu yang ada hubungannya dengan masyarakat luas 

seperti sains, kedokteran, astronomi hanya cukup perwakilan saja, tidak wajib bagi 

tiap orang.26 

Di sisi lain, Dunia Barat ketika masa renaissance sudah berani keluar dari 

kepungan (kungkungan) agama, dalam hal ini adalah kuasa gereja. Semenjak 

renaissance, aufklarung dst, keilmuan Barat berkembang dengan sangat pesat dan 

semakin mengerucut atau bidang keahlian keilmuan semakin spesifik. Sehingga perlu 

wadah untuk membedakan keilmuan tersebut yang pada awalnya terbagi menjadi 2 

yaitu natural sciences (ilmu kealaman) seperti fisika, kimia, geografi, dll, serta social 

sciences (ilmu-ilmu masyarakat) seperti sosiologi, antropologi, dan dalam 

perkembangannya juga muncul keilmuan humaniora seperti sastra, sejarah dan 

agama.27  

Kondisi Pendidikan Islam di Indonesia dalam Menerima Sains 

Pendidikan Islam yaitu pendidikan dengan landasan ajaran Islam yang bersumber 

pada Al- Qur’an dan Hadits. Tujuan dari pendidikan Islam yaitu tidak keluar dari 

ajaran agama Islam untuk menghambakan diri kepada Allah SWT. Sosial 

kemasyarakatan di pendidikan ini sangat berpengaruh untuk hasil kedepannya.28 

 
26 Devi Syukri Azhari and Mustapa Mustapa, “Konsep Pendidikan Islam Menurut Imam Al-

Ghazali,” Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran (JRPP) 4, no. 2 (2021): 271–78. 
27 Ian G. Barbour, Armahedi Mahzar, and Fransiskus Borgias, Menemukan Tuhan Dalam Sains 

Kontemporer Dan Agama (Mizan Pustaka, 2005). 
28 C Chanifudin and T Nuriyati, “Integrasi Sains Dan Islam Dalam Pembelajaran,” Asatiza, no. 

Query date: 2022-08-02 10:26:35 (2020), 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 3, November 2022 

285 

Karena masyarakat mengharapkan lulusan para anak didik saat terjun ke masyarakat 

memiliki karakter yang ideal dan menjadi cikal bakal penerus harapan negara. Dalam 

sistem pendidikan juga dibutuhkan pendidikan karakter yaitu menanamkan nilai 

karakter seperti pengetahuan, kesadaran, tindakan mampu melaksanakan nilai 

tersebut, pengahambaan kepada Allah, diri sendiri dan lingungan sekitar kepada 

warga sekolah. Tujuan pendidikan karakter sendiri yaitu meningkatkan mutu proses 

dan hasil pendidikan yang mengarah pada pembentukan karakter dan akhlak mulia 

peserta didik.29 

Indonesia sudah melakukan aktivitas Pendidikan Islam secara berlangsung dan 

berkembang sejak Negara ini merdeka. Mahmud Yunus menyatakan adanya sejarah 

Pendidikan Islam berusia seusia dengan masuknya Islam ke Indonesia yang berrati 

sudah lama. Hal ini merupakan faktor utama kenapa pemeluk agama memiliki 

keinginan mempelajari dan mendalami lebih jelas tentang ajaran agama islam. 

Sehingga muncullah Pendidikan Islam yang berawal dari rumah ke rumah kemudian 

ke langar/surau dan masjid. Program Pendidikan agama Islam di nusantara sendiri 

tidak hanya di pondok pesantren melainkan juga ada di madrasah, lembaga -lembaga 

di sekolah umum sebagai salah satu mata pelajaran atau mata mata kuliah.30  

Realitas saat ini pemikiran dalam pendidikan Islam di Indonesia sudah mulai 

berkembang dalam berbagai bentuk. Namun sistem pendidikannya masih 

terpengaruh dengan sistem pendidikan umum. Factor yang mempengaruhi ini yaitu 

dikotomomi ilmu pengetahuan, dimana hal ini sudah diperdebatkan di dunia islam 

sejak zaman kemuduran Islam sampai sekarang ini.Di negara Indonesia dalam 

Pendidikan ada yang hanya memperdalam ilmu pengetahuan umum dengan nilai 

keagamaan kurang di sisi lain ada yang memperdalam masalah agama yang terpisah 

dari ilmu pengetahuan. Dari uraian diatas dapat diartikan makna dikotomi yaitu 

pemisah sutu ilmu pengetahuan menjadi dua bagian yang satu sama lainnya saling 

 
https://scholar.archive.org/work/cfrexwug4raxtokjnbk6ov3koi/access/wayback/https://ejournal.sta
i-tbh.ac.id/index.php/asatiza/article/download/77/Chanifudintuti. 

29 Muh Asroruddin al Jumhuri, “Efektivitas Pendidikan Karakter Pada Masa Pandemi Covid-19 
Di Pondok Pesantren Nurul Haramain NWDI Narmada.,” Al-Amin Journal: Educational and Social 
Studies 6, no. 01 (2021): 34–58. 

30 Naufal Ahmad Rijalul Alam and Asmaji Muchtar, “A Charismatic Leadership of Kyai on 
Religious Education Practices in Indonesian Pesantren,” Library Philosophy and Practice, 2020, 1–16. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 3, November 2022 

286 

memberikan arah dan makna yang berbeda dam tidak ada titik temu antara kedua 

jenis ilmu tersebut.31  

Ilmu pengetahuan dan agama adalah sesuatu yang tidak dapat dipisahkan satu 

dengan lainnya. Akal manusia yang diciptakan oleh Allah SWT untuk memberi bekal 

dalam mencari dan menuntut ilmu di dunia ini sebagai ladang di akhirat nanti. 

Fanatisme dalam beragama merupakan salah satu factor yang menyebabkan 

munculnya dikotomi.  Sikap ini mampu melahirkan sikap esklusif yang menurutnya 

pemikiran tentang kebenaran dan keselamatan hanya ada pada agamanya dan 

selainnya salah.  

Implementasi dari integrasi islam dan sains (ilmu dan agama dipadukan), semisal 

dalam bidang pendidikan yang ada di Indonesia adalah pengubahan IAIN menjadi 

UIN. Ada 3 IAIN yang telah berubah menjadi UIN dengan menerapkan model 

integrasi ini dengan konsep keilmuan (slogan) masing-masing, seperti; UIN Malang 

dengan Pohon Ilmu, UIN Yogyakarta dengan jaring laba-laba, dan UIN Surabaya 

dengan Twin Tower.32  

Tiap-tiap konsep keilmuan tersebut memiliki arti filosofis serta menyimbolkan 

perbaduan keilmuan sains dan agama. Misalnya Pohon Ilmu, yang mempunyai 

pandangan bahwa dasar-dasar Agama Islam seperti alQuran dan Hadis harus menjadi 

akar yang suatu pohon, sedangkan sains berada di cabang atau dahan dari pohon 

tersebut. Model integrasi ini tidak memisahkan islam dan sains di posisi masing-

masing, melainkan keduanya bisa menempatkan pada posisi masing-masing. Begitu 

juga twin tower sebagai simbol keilmuan integrasi di UIN Surabaya. Ada jembatan 

kecil yang menghubungkan antar kedua tower tersebut. Termasuk UIN Yogyakarta 

yang memilih Quran dan Hadis sebagai core (inti) keilmuan yang harus dimiliki oleh 

mahasiswa di semester awal, baru kemudian diberikan ilmu-ilmu sains sesuai minat 

bakat mahasiswanya.33 

 
31 A Huda, “Usaha Pengembangan Ilmu-Ilmu Keislaman (Perspektif Filsafat Ilmu Tentang 

Studi Integrasi Islam Dan Sains),” Misbahul Ulum (Jurnal Institusi), no. Query date: 2022-08-02 10:26:35 
(2019), http://jurnal.stitmugu.ac.id/index.php/misbahul/article/view/2. 

32 Wahyudin Darmalaksana and Busro Busro, “Teologi Sains: Refleksi Implementasi Integrasi 
Ilmu Di Indonesia,” Intizar 26, no. 2 (2020): 55–64, https://doi.org/10.19109/intizar.v26i2.7855. 

33 Z Abas et al., Transformasi Paradigmatik UIN Raden Mas Said: Integrasi Kajian Islam Dan Sains, 
Kearifan Lokal, Dan Moderasi Beragama, Books.Google.Com, Query date: 2022-08-02 10:26:35, n.d., 
https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=6Pl7EAAAQBAJ&oi=fnd&pg=PA1&dq=%22int



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 3, November 2022 

287 

Arah Baru Hubungan Pendidikan Islam di Indonesia dan Sains 

Banyaknya tokoh muslim yang telah berhasil menemukan produk ilmiah yang 

bermanfaat bagi umat manusia tidak menjadikan muslim di era sekarang untuk mau 

meneruskan tradisi keilmuawan ulama terdahulu. Memang tidak mudah bagi 

masyarakat muslim sekarang untuk mau mempelajari sains yang oleh sebagian besar 

masyarakat muslim sudah mengganggap produk dari Barat. Sains tidak berdasarkan al 

quran yang menjadi sumber rujukan utama bagi umat Islam. Ada juga ketika muslim 

menyetujui sains, maka sains tersebut sudah terbukti secara mukjizat.34 

Tantangan resepsi Islam dan Sains ini menjadi kemunculan permasalahan 

baru yang harus dicarikan solusinya, agar umat Islam tidak tertinggal dan mau 

meneruskan perjuangan ulama ulama terdahulu dalam mengembangkan penemuan 

sains, tetapi tetap berpedoman pada tauhid yang sudah kuat. Ilmuwan muslim 

sekaligus ulama terdahulu berpedoman bahwa baik yang menciptakan agama maupun 

sains (ilmu pengetahuan) adalah satu, maka tidak ada pertentangan.35  

Meskipun demikian, bagi muslim di era sekarang yang sudah lebih ilmiah 

memang perlu metodologi yang jelas, yang bisa melihat hubungan antara islam dan 

sains. Ian Barbour menawarkan ragam hubungan antara islam dan sains, bahwa 

memang ada golongan masyarakat yang masih mempertentangan dan ada juga yang 

berusaha untuk memadukan dikotomi Islam dan Sains. 36 

Ada 4 ragam model hubungan agama (islam) dan sains (ilmu pengetahuan) 

menurut Ian Barbour dan hampir mirip seperti yang dikemukakan juga oleh John F 

Haughts.37 Pertama, Konflik. Tipe ini berpandangan bahwa agama (islam) dan sains 

saling bertentangan. Keduanya memiliki argumen masing masing yang tidak bisa 

(tidak mau) disatukan. Dan harus memilih salah satunya.  Kedua, Independensi. Tipe 

ini berpandangan lebih lunak bahwa memang ada pemisahan wilayah antara sains dan 

agama (islam). Ada batasan wilayah yang memang tidak bisa atau tidak boleh 

 
egrasi+islam+dan+sains%22+integrasi+islam+dan+sains+dalam+pandangan+islam&ots=tqamNw3
0nt&sig=7crHHIN2sYHytbTmPi6WxlhgPaQ. 

34 Chanifudin and Nuriyati, “Integrasi Sains Dan Islam Dalam Pembelajaran.” 
35 Jamal Fakhry, “Sains Dan Teknologi Dalam Al-Qur’an Dan Implikasinya Dalam 

Pembelajaran,” Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam 15, no. 01 (2010): 121–42. 
36 Khoirul Warisin and SMK Widya Dharma Turen, “Relasi Sains Dan Agama Perspektif Ian 

G. Barbour Dan Armahedi Mazhar,” Rahmatan Lil Alamin: Journal Of Peace Education And Islamic Studies 
1 (2018): 15–15. 

37 Barbour, Mahzar, and Borgias, Menemukan Tuhan Dalam Sains Kontemporer Dan Agama. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 3, November 2022 

288 

dimasuki baik oleh sains maupun islam.  Ketiga, Dialog. Tipe ini lebih terbuka, yakni 

antara islam dan sains bisa dipertemukan untuk menghilangkan pra-anggapan; baik 

itu konsep, motode maupun praktiknya. Sehingga stigma yang terbangun bisa 

dikonfirmasi. Keempat, Integrasi. Barbour membandingkan antara natural theology, 

yakni tuhan dapat diketahui dari penciptaanya, sedangkan yang kedua antara theology 

of nature lebih berpandangan bahwa agama (islam) dan sains berkontribusi pada 

pengembangan ilmu pengetahuan (metafisis inklusif).   

 

Kesimpulan  

Berdasarkan analisis yang telah dilakukan, penelitian ini menemukan bahwa 

arah baru paradigma pendidikan agama Islam dalam menerima sains sesuai dengan 

hasil penelitian yang dilakukan oleh Ian G. Barbour, yaitu bersifat integratif. Di mana 

ajaran agama Islam dalam pendidikan agama Islam dapat saling bersinergi dengan 

sains (ilmu pengetahuan), yang dikonotasikan sekuler, dalam mengembangkan ilmu 

pengetahuan yang telah ada. Selain itu, dari sinergi keduanya membuktikan bahwa 

ajaran agama Islam bukanlah ajaran agama yang anti sains, namun justru mendukung 

perkembangan sains. 

 

Referensi 

Abas, Z, I Makruf, S Bakri, T Suharto, MR Arifin, and ... Transformasi Paradigmatik 
UIN Raden Mas Said: Integrasi Kajian Islam Dan Sains, Kearifan Lokal, Dan 
Moderasi Beragama. Books.Google.Com. Query date: 2022-08-02 10:26:35, n.d. 
https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=6Pl7EAAAQBAJ&oi=fn
d&pg=PA1&dq=%22integrasi+islam+dan+sains%22+integrasi+islam+dan
+sains+dalam+pandangan+islam&ots=tqamNw30nt&sig=7crHHIN2sYHyt
bTmPi6WxlhgPaQ. 

Abrori, Muhammad Sayyidul, and Muhammad Nurkholis. “Islamisasi Ilmu 
Pengetahuan Menurut Pandangan Syed Muhammad Naquib Al-Attas Dan 
Implikasinya Terhadap Pengembangan PAI Di Perguruan Tinggi Umum.” 

Al-I’tibar : Jurnal Pendidikan Islam 6, no. 1 (February 1, 2019): 09–18. 
https://doi.org/10.30599/jpia.v6i1.419. 

Alam, Naufal Ahmad Rijalul, and Asmaji Muchtar. “A Charismatic Leadership of 
Kyai on Religious Education Practices in Indonesian Pesantren.” Library 
Philosophy and Practice, 2020, 1–16. 

Alhamuddin, Alhamuddin, Eko Surbiantoro, and Revan Dwi Erlangga. “Character 
Education in Islamic Perspective,” 326–31. Atlantis Press, 2022. 
https://doi.org/10.2991/assehr.k.220407.066. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 3, November 2022 

289 

Al-Qardhawi, Yusuf, H. Bustami A. Gani, and Zainal Abidin Ahmad. Pendidikan Islam 
Dan Madrasah Hasan Al-Banna. Bulan Bintang, 1980. 

Apriyansyah, Dede. “Kekerasan Simbolik Dalam Praktek Pendidikan Agama Islam.” 
JURNAL MUBTADIIN 7, no. 01 (June 26, 2021): 159–74. 

Ardiyanti, Aprilia Dewi. “Perspektif Al-Qur’an Tentang Sel Saraf Dalam Kajian 
Integrasi Agama Dan Sains.” Prosiding Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan 
Sains 2 (2020): 61–63. 

Auni, Azrul Kiromil Enri. “Telaah Kritis Aksiologi Sains Modern Perspektif Naquib 
Al-Attas Dan Implementasinya Dalam Komunitas Ilmiah.” Prosiding Konferensi 
Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains 3 (March 1, 2021): 64–70. 

Azhari, Devi Syukri, and Mustapa Mustapa. “Konsep Pendidikan Islam Menurut 
Imam Al-Ghazali.” Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran (JRPP) 4, no. 2 
(2021): 271–78. 

Bakar, M. Yunus Abu. “Problematika Pendidikan Islam di Indonesia.” Dirasat: Jurnal 
Manajemen dan Pendidikan Islam 1, no. 1 (December 13, 2015): 99–123. 
https://doi.org/10.26594/dirasat.v1i1.507. 

Barbour, Ian G., Armahedi Mahzar, and Fransiskus Borgias. Menemukan Tuhan Dalam 
Sains Kontemporer Dan Agama. Mizan Pustaka, 2005. 

Billa, Mutamakkin. “Pemaknaan Teologis M. Fethullah Gülen Tentang Relasi Agama 
Dan Sains.” Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 1, no. 2 (December 1, 
2011): 290–316. https://doi.org/10.15642/teosofi.2011.1.2.290-316. 

Budiyanti, Nurti, Asep Abdul Aziz, Andewi Suhartini, Nurwadjah Ahmad, and Ari 
Prayoga. “Konsep Manusia Ideal: Tinjauan Teologis Dan Pendidikan Islam.” 
Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 2 (2020). 

Chanifudin, C, and T Nuriyati. “Integrasi Sains Dan Islam Dalam Pembelajaran.” 
Asatiza, no. Query date: 2022-08-02 10:26:35 (2020). 
https://scholar.archive.org/work/cfrexwug4raxtokjnbk6ov3koi/access/way
back/https://ejournal.stai-
tbh.ac.id/index.php/asatiza/article/download/77/Chanifudintuti. 

Dalimunthe, Sehat Sultoni. “Peta Ilmu Pendidikan Agama Islam.” JURNAL 
TARBIYAH 21, no. 2 (December 20, 2014). 
https://doi.org/10.30829/tar.v21i2.21. 

Darmalaksana, Wahyudin, and Busro Busro. “Teologi Sains: Refleksi Implementasi 
Integrasi Ilmu Di Indonesia.” Intizar 26, no. 2 (2020): 55–64. 
https://doi.org/10.19109/intizar.v26i2.7855. 

Fadilah, Lola, and Tasman Hamami. “Kepemimpinan Trasformasional Dalam 
Pendidikan Islam.” Edukatif: Jurnal Ilmu Pendidikan 3, no. 6 (2021): 4186–97. 

Fahmi, Muhammad. “Pendidikan Islam Perspektif Fazlur Rahman.” Jurnal Pendidikan 
Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies) 2, no. 2 (2014): 273–98. 

Fakhry, Jamal. “Sains Dan Teknologi Dalam Al-Qur’an Dan Implikasinya Dalam 
Pembelajaran.” Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam 15, no. 01 (2010): 121–42. 

Farida, Umma. “Pemikiran Ismail Raji Al-Faruqi Tentang Tauhid, Sains, Dan Seni.” 
FIKRAH 2, no. 2 (December 28, 2014). 
https://doi.org/10.21043/fikrah.v2i2.669. 

Firman, Arham Junaidi. “Paradigma Hasan Langgulung Tentang Konsep Fitrah 
Dalam Pendidikan Islam.” Jurnal Pendidikan Islam UHAMKA 8, no. 2 (2017): 
123–43. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 3, November 2022 

290 

Hawi, Akmal. “Tantangan Lembaga Pendidikan Islam.” Tadrib 3, no. 1 (2017): 143–
61. 

Huda, A. “Usaha Pengembangan Ilmu-Ilmu Keislaman (Perspektif Filsafat Ilmu 
Tentang Studi Integrasi Islam Dan Sains).” Misbahul Ulum (Jurnal Institusi), no. 
Query date: 2022-08-02 10:26:35 (2019). 
http://jurnal.stitmugu.ac.id/index.php/misbahul/article/view/2. 

Jumhuri, Muh Asroruddin al. “Efektivitas Pendidikan Karakter Pada Masa Pandemi 
Covid-19 Di Pondok Pesantren Nurul Haramain NWDI Narmada.” Al-Amin 
Journal: Educational and Social Studies 6, no. 01 (2021): 34–58. 

Makiah, Zulpa. “Rekonsiliasi Islam Dan Sains Dalam Perspektif Nidhal Guessoum.” 
Khazanah: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 19, no. 1 (July 14, 2021): 61–82. 
https://doi.org/10.18592/khazanah.v19i1.4150. 

Mukit, Abdul, Mustaqim Mustaqim, and Zainal Abidin. “Solusi Problematika 
Dikotomi Ilmu Di Perguruan Tinggi Agama Islam: Analisis Terhadap 
Kebijakan Pendidikan Tinggi.” Al-Irfan: Journal of Arabic Literature and Islamic 
Studies 4, no. 2 (October 2, 2021): 186–202. 
https://doi.org/10.36835/alirfan.v4i2.4975. 

Munthe, Khairul Bariah. “Integrasi Ilmu Terhadap Transformasi Pendidikan Tinggi 
Islam Di Indonesia (PTAIN, ADIA, IAIN, STAIN Dan UIN).” Book Chapter 
of Proceedings Journey-Liaison Academia and Society 1, no. 1 (April 28, 2022): 386–
99. 

Saqeb, Ghulam Nabi. “Some Reflections on Islamization of Education since 1977 
Makkah Conference: Accomplishments, Failures and Tasks Ahead.” 
Intellectual Discourse 8, no. 1 (2000). 
https://journals.iium.edu.my/intdiscourse/index.php/id/article/view/481. 

Sulaiman, Mubaidi. “Konsep Pendidikan Islam Dalam Perspektif Muhammad 
Fethulah Gulen.” Didaktika Religia 4, no. 2 (2016): 61–86. 

Syahminan, Syahminan. “Modernisasi Sistem Pendidikan Islam Di Indonesia Pada 
Abad 21.” Jurnal Ilmiah Peuradeun 2, no. 2 (May 28, 2014): 235–60. 

Talibo, Ishak. “Pendidikan Islam Dengan Nilai-Nilai Dan Budaya.” Jurnal Ilmiah Iqra’ 
13, no. 1 (2019): 48–63. 

Taqiyuddin, Muhammad. “Hubungan Islam dan Sains: Tawaran Syed Muhammad 

Naquib Al-Attas.” Islamadina : Jurnal Pemikiran Islam 22, no. 1 (April 18, 2021): 
81–104. https://doi.org/10.30595/islamadina.v22i1.7216. 

Wahid, Abdul. “Dikotomi Ilmu Pengetahuan.” Istiqra: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran 
Islam 1, no. 2 (2014). 

Warisin, Khoirul, and SMK Widya Dharma Turen. “Relasi Sains Dan Agama 
Perspektif Ian G. Barbour Dan Armahedi Mazhar.” Rahmatan Lil Alamin: 
Journal Of Peace Education And Islamic Studies 1 (2018): 15–15. 

 


