
 
 
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/IJHSS 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 3, November 2022 

307 

E-ISSN: 2746-2188 
Volume 3 Issue 3 November 2022 

 

Toleransi Antar Umat Beragama Perspektif Maftuh Basyuni  

 

Muhayyan Ifkar 
Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia 
Muhayyan_ifkar99@gmail.com 
 

Mawardi 
Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, Indonesia 
mawardi.ardi@ar-raniry.ac.id 

 
Abstract 

This study aims to describe and analyze Maftuh Basyuni's thoughts on the concept 
of tolerance between religious communities. In addition, it represents the supporting 
and inhibiting factors of religious tolerance, according to Maftuh Basyuni. This 
research is library research (Library Research). The author performs steps of 
identification, collection, processing and assessment of existing data related to 
Interfaith Tolerance according to Maftuh Basyuni, both in the form of primary and 
secondary data. The results from this study:  the concept of religious tolerance, 
according to Maftuh Basyuni, is dynamic because it is maintained from time to time 
which means attitudes and actions that do not allow the urge to differentiate 
between other groups, which then form an attitude of respect and respect for 
equality. Factors that support religious tolerance, according to Maftuh Basyuni, 
include cooperation among internal religious communities, between religious 
communities and between religious communities and the government. Meanwhile, 
the factors that hinder religious tolerance are some areas. It tends to be sensitive, 
related to houses of worship, easily provoked by shallow fanaticism, the emergence 
of sects and deviant teachings, and a lack of understanding of religious teachings and 
government regulations regarding spiritual life. 

Keywords: Tolerance Concept, Maftuuh Basyuni, Religious Coexistance. 
 

Abstrak 
Tujuan penelitian ini untuk mendeskripsikan dan menganalisis pemikiran Maftuh 
Basyuni tentang konsep toleransi antar umat beragama. Selain itu mendeskripsikan 
faktor pendukung dan penghambat toleransi beragama menurut Maftuh Basyuni. 
Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (Library Reserch). Penulis 
melakukan langkah-langkah identifikasi, pengumpulan, pengolahan dan pengkajian 
terhadap data-data yang ada terkait Toleransi Antar Umat Beragama menurut 
Maftuh Basyuni, baik berupa data primer maupun data sekunder. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa konsep toleransi beragama menurut Maftuh Basyuni 
merupakan sesuatu yang dinamis, karena itu harus dipelihara terus dari waktu ke 
waktu yang memiliki arti sikap serta tindakan yang tidak memperbolehkan adanya 
dorongan untuk membeda-bedakan antar golongan yang lain yang kemudian 
membentuk sikap menghargai dan menghormati kesetaraan. Faktor yang 
mendukung toleransi beragama menurut Maftuh Basyuni antara lain kerjasama di 
kalangan intern umat beragama, antar umat beragama dan antara umat beragama 
dengan pemerintah. Sedangkan faktor yang menghambat toleransi beragama yaitu 
beberapa daerah tertentu cenderung sensitif, terkait dengan rumah ibadah, mudah 
terprovokasi fanatisme dangkal, munculnya sekte dan ajaran menyimpang, kurangnya 
memahami ajaran agama dan peraturan Pemerintah dalam hal kehidupan beragama. 

Kata Kunci: Konsep Toleransi, Maftuh Basyuni, Kerukunan Umat Beragama. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 1, March 2022 

308 

 

 

Pendahuluan  

Berbagai kasus konflik agama di Indonesia terjadi semenjak kemunduran 

Soeharto, kebangkitan pemerintahan reformasi Habibie, Abdurrahman Wahid, 

Megawati, Susilo Bambang Yudoyono hingga masa Joko Widodo masih terjadi kasus-

kasus intoleransi dalam beragama. Keprihatinan atas konfrontasi serta konflik lokal, 

menyebabkan ketidak harmonisan sosial baik yang mengatasnamakan etnis ataupun 

agama. Beberapa contoh kejadian intoleransi yang pernah terjadi di Indonesia 

diantaranya peristiwa Tolikara Papua yang terjadi pada tanggal 17 Juli 2015, ketika 

jamaah shalat Idul Fitri dibubarkan massa Gereja Injili di Indonesia.1 Kejadian 

tersebut berdampak satu anak tertembak tewas di tempat, satu mushala terbakar, 

beberapa rumah dan ruko ikut terbakar disebabkan oleh massa.2  

Kejadian intoleransi yang lain pernah terjadi di Tanjung Balai, masalah tersebut 

terjadi pada Jumat, 29 Juli 2016, sekitar pukul 17.55 WIB.3 Pada saat itu, ada seorang 

warga keturunan Tionghoa yang merasa terganggu serta mengeluhkan suara adzan 

maghrib yang dikumandangkan di mesjid yang letaknya tepat di depan rumah warga 

tersebut.4 Dua wihara serta lima kelenteng yang ada di Tanjung Balai, Medan, 

Sumatera Utara, habis dibakar massa. Karena adanya kesalahpahaman diantara 

mereka, masalah etnis memicu insiden tersebut. Kejadian ini tidak hanya 

mengakibatkan terbakarnya tempat ibadah umat Buddha, melainkan juga terbakarnya 

3 mobil, 3 sepeda motor, serta 1 becak motor.5 Hal serupa juga pernah terjadi di 

Indonesia Timur, tepatnya di Poso, Konflik ini sudah berlangsung dari 25 Desember 

 
1 Christiany Juditha, “Peace Journalism in News Tolikara Religion Conflict in Tempo. Co-

Jurnalisme Damai Dalam Berita Konflik Agama Tolikara Di Tempo. Co,” Jurnal Penelitian Komunikasi 
Dan Opini Publik 20, no. 2 (2016): 123559. 

2 Moh Rosyid, “Peredam Konflik Agama: Studi Analisis Penyelesaian Di Tolikara Papua 
2015,” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 13, no. 1 (2017): 48–81. 

3 Aslati Aslati et al., “Sinergi POLRI Bersama Masyarakat Di Tanjung Balai Karimun Dalam 
Mencegah Radikalisme Dan Pengamalan Hadist Intoleransi,” Sosiohumaniora 21, no. 3 (2019): 228–36. 

4 Agus Triyono and Titis Fajriyati, “Framing Berita Pembakaran Rumah Ibadah Di 
Tanjungbalai Pada Harian Kompas Tahun 2016,” Komunikasi, Religi Dan Budaya, n.d., 61. 

5 Bahar Mohammad Arfanda and Agus Triyono, “Pemberitaan Konflik Tanjung Balai 
(Analisis Isi Pemberitaan Konflik Tanjung Balai Di Surat Kabar Republika Dan Kompas Edisi 31 Juli 
2016–12 Agustus 2016)” (PhD Thesis, Universitas Muhammadiyah Surakarta, 2017). 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 1, March 2022 

309 

1998 sampai 20 Desember 2001.6 Kejadian Konflik Poso berawal dari sebuah 

percekcokan kecil antar kelompok pemuda yang akhirnya menjalar menjadi 

kerusuhan dengan nuansa agama. Kejadian tersebut menyebabkan 577 korban 

meninggal dunia, 384 korban luka-luka, 7.932 rumah hancur, serta terbakarnya 510 

fasilitas umum.7 

Beberapa peristiwa di atas menggambarkan bahwa umumnya konflik 

disebabkan karena adanya sifat intoleran dari faktor ras, suku dan agama yang 

menimbulkan pengaruh buruk terhadap keharmonisan dalam masyarakat hingga 

berujung pada perpecahan dan konflik yang lebih luas dan berkepanjangan.8 

Ditambah dengan menurunnya tingkat kepercayaan antar masyarakat juga 

mengakibatkan kurangnya partisipasi masyarakat dalam bidang pembangunan, sosial, 

ekonomi dan kegiatan kemasyarakatan lainnya.9 Kejadian tersebut juga 

menggambarkan fenomena intoleran yang memiliki dampak luas dan signifikan 

dalam sebuah Negara yang memiliki ragam kepercayaan, itu sebabnya penting untuk 

mengkaji dan memahami nilai-nilai toleransi antar umat beragama. 

Pada masa pemerintahan Susilo Bambang Yudoyono, kasus intoleransi 

beragama juga pernah terjadi diantaranya kasus-kasus rumah ibadah, aliran-aliran 

yang menyimpang dari agama tertentu dan kasus-kasus lainnya yang berkaitan dengan 

agama.10 Presiden Susilo Bambang Yudoyono dan pemerintahannya memiliki 

komitmen yang besar terkait kebebasan beragama di Indonesia yang disampaikan 

oleh Menteri Agama pada kabinet Susilo Bambang Yudoyono yaitu Maftuh 

Basyuni.11 Muhammad Maftuh Basyuni ialah Menteri Agama Republik Indonesia 

dalam Kabinet Indonesia Bersatu dibawah kepemimpinan Presiden Susilo Bambang 

 
6 Igneus Alganih, “Konflik Poso (Kajian Historis Tahun 1998-2001),” Criksetra: Jurnal 

Pendidikan Sejarah 5, no. 2 (2016). 
7 Surahman Cinu, “Agama, Meliterisasi Dan Konflik (Kasus Poso, Sulawesi Tenggah),” Al-

Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman 15, no. 1 (2016): 1–49. 
8 M Khusna Amal and Ahmad Fajar Shodiq, “Konflik Sunni-Syi’ah Di Indonesia 

Kontemporer: Polarisasi, Deskriminasi Dan Kekerasan Agama,” n.d., 30. 
9 Debora Sanur Lindawaty, “Konflik Ambon: Kajian Terhadap Beberapa Akar Permasalahan 

Dan Solusinya,” Jurnal Politica Dinamika Masalah Politik Dalam Negeri Dan Hubungan Internasional 2, no. 2 
(2016). 

10 Arthur Aritonang, “Sila Pertama Pancasila: Sebuah Refleksi Atas Masa Pemerintahan 
Presiden Susilo Bambang Yudhoyono (2004-2014),” SUNDERMANN: Jurnal Ilmiah Teologi, 
Pendidikan, Sains, Humaniora Dan Kebudayaan 13, no. 2 (2020): 73–84. 

11 Ahmad Asroni, “Menyegel ‘Rumah Tuhan’: Menakar Kadar Kemaslahatan Peraturan 
Bersama Menteri Agama Dan Menteri Dalam Negeri No. 9/2006 Dan No. 8/2006 Dalam Mereduksi 
Konflik Pendirian Rumah Ibadah Di Indonesia,” Jurnal Religi 8, no. 1 (2012): 21–27. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 1, March 2022 

310 

Yudhoyono masa bakti 21 Oktober 2004 sampai 22 Oktober 2009. Basyuni lahir di 

Rembang, 04 November 1939. Beliau menyelesaikan pendidikan sarjana di 

Universitas Islam Madinah, Arab Saudi pada tahun 1968. Dalam pembukaan Asia 

Europe Meeting, Maftuh Basyuni menyatakan bahwa “Indonesia mengetengahkan 

dialog dalam setiap menyelesaikan perbedaan yang muncul, khususnya pertentangan 

antar ummat beragama”.12 

Penelitian ini didasari oleh penelitian yang dilakukan oleh Alaika Abdi 

Muhammad, “Toleransi Agama Menurut Pandangan Syaikh Wahbah Al-Zahayli”, 

Dalam kajian tersebut, ulama kontemporer yang memberikan perhatian cukup besar 

terhadap toleransi ialah Wahbah al-Zuhayli. Walaupun dari segi metodologis 

penafsiran Al-Zuhayli cenderung menganut pendekatan nas ulama klasik. Akan 

tetapi, masalah toleransi yang dijelaskannya berlandaskan pada realitas sosial umat 

beragama sekarang ini. Al- Zuhayli menjelaskan konsep wasatiyyah al-Islam (moderasi 

Islam) sebelum menawarkan gagasan toleransinya.13 Selain itu, penelitian lain yang 

mendasari penelitian ini adalah “Konsep Toleransi (Al-Samahah) Antar Umat 

Beragama Perspektif Islam” karya Salma Mursyid.14 Ia menjelaskan bahwa . Adapun 

nilai-nilai serta konsep toleransi (al- samahah) di dalam Islam berasal dari Al-Qur’an 

serta Al-Hadist. Di dalam Islam, kaidah toleransi dijelaskan dalam Q.S. Al- Baqarah: 

256. Seringkali terjadi terkait implementasi toleransi antar umat beragama yakni saat 

toleransi di bidang muamalah berhadapan atau bersenggolan dengan persoalan 

aqidah serta ibadah. 

    

Metode 

Dalam penyusunan karya ilmiah ini penulis memakai tipe riset library research 

ialah jajak yang dilaksanakan buat menuntaskan sesuatu permasalahan dengan 

memakai bahan- bahan pustaka. Karya ilmiah tipe ini berisi sesuatu topik yang di 

dalamnya muat gagasan, yang didukung oleh informasi yang diperoleh dari sumber 

 
12 Muhammad Maftuh Basyuni, Muhammad M. Basyuni: Revitalisasi Spirit Pesantren: Gagasan, 

Kiprah, Dan Refleksi (Direktorat Pendidikan Diniyah dan Pondok Pesantren, Direktorat Jenderal …, 
2008). 

13 Alaika Abdi Muhammad, “Toleransi Agama Menurut Pandangan Syaikh Wahbah Al-
Zahayli,” Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 8, no. 1 (2020): 39–74. 

14 Salma Mursyid, “Konsep Toleransi (Al-Samahah) Antar Umat Beragama Perspektif Islam,” 
Aqlam: Journal of Islam and Plurality 1, no. 2 (2018). 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 1, March 2022 

311 

pustaka. Sebaliknya pendekatan yang digunakan dalam tulisan ini, tercantum ke dalam 

jenis pendekatan“ kualitatif”,15 yang menunjuk kepada prosedur studi yang 

menciptakan informasi kualitatif, yang bisa berbentuk ungkapan, catatan ataupun 

tingkah laku dan menuju kepada keadaan- keadaan serta individu- individu secara 

holistik. Pokok kajiannya, baik suatu organisasi ataupun orang tidak hendak diredusir 

kepada variabel yang sudah ditata, ataupun suatu hipotesis yang sudah direncanakan 

lebih dahulu, hendak namun hendak dilihat selaku bagian dari suatu yang utuh. 16  

Riset ini dalam menganalisis informasi yang sudah terkumpul memakai 

memakai metode deskriptif analitik, ialah metode analisa informasi yang memakai, 

menafsirkan dan mengklasifikasikan dengan menyamakan fenomena- fenomena pada 

permasalahan yang diteliti lewat langkah mengumpulkan informasi, menganalisa 

informasi, serta menginterpretasi informasi dengan tata cara berpikir deduktif atau 

metode berpikir yang berangkat dari pengetahuan yang sifatnya universal, serta 

bertitik tolak pada pengetahuan yang universal itu, kala hendak memperhitungkan 

sesuatu peristiwa yang sifatnya spesial. 17  

 

Hasil dan Pembahasan 

Toleransi Menurut Perspektif Islam 

Di dalam bahasa Arab, toleransi dikenal dengan istilah “tasamuh” yang berarti 

bermurah hati, yakni bermurah hati didalam pergaulan. Tasahul ialah nama lain dari 

tasamuh dan artinya bermudah-mudahan.18 Kita bisa memulainya dengan melihat 

bagaimana kita mengendalikan serta menyikapi perbedaan (opini) yang (mungkin) 

terjadi dalam keluarga kita ataupun sesama umat muslim guna mengembangkan sikap 

toleransi secara umum. Menciptakan kebersamaan ataupun keharmonisan, menyadari 

 
15Penelitian kualitatif cenderung memiliki beberapa karakteristik, di antaranya: memiliki 

natural setting sebagai sumber data langsung dan peneliti sebagai instrumen kunci, bersifat deskriptif, 

lebih memperhatikan proses daripada produk, cenderung menghasilkan data secara induktif, serta 

makna (meaning) menjadi hal yang esensial. Lihat, Robert C. Bodgan and Sari Knoop Biclen, Quality 

Research for Education: an Introduction to Theory and Methods (Boston: Allyn and Bacon, 1986), 29.   
16Robert C. Bodgan dan Steven J. Taylor, Kualitatif Dasar-dasar Penelitian. Penerjemah A. 

Khozin Affandi (Surabaya: Usaha Nasional, 1993), 30.  
17 Hadi, Sutrisno, Metodologi Research I. Fakultas Psikologi UGM, Yogyakarta, 1984, h.42. 
18 Wahyudi Akmaliah, Priyambudi Sulistiyanto, and Sukendar, “Making Moderate Islam in 

Indonesia,” Studies in Conflict & Terrorism 0, no. 0 (May 10, 2022): 1–15, 
https://doi.org/10.1080/1057610X.2022.2034224. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 1, March 2022 

312 

perbedaan serta menyadari bahwasanya kita semua bersaudara ialah langkah awal 

menuju sikap toleransi. Setelah itu, akan muncul rasa kasih sayang, saling pengertian 

serta kemudian akan menimbulkan toleransi. Sebagaimana firman Allah didalam 

surah al-Hujurat ayat 10.19 

Berdasarkan ayat tersebut, Allah menjelaskan bahwa orang mukmin sebenarnya 

ialah bersaudara, mirip dengan ikatan persaudaraan di antara mereka yang berasal dari 

keturunan yang sama sebab mengikuti unsur keimanan yang sama. Adapun 

persaudaraan menjunjung perdamaian, oleh karena itu Allah mengimbau supaya 

senantiasa mengusahakan perdamaian antar saudara seagama sebagaimana 

perdamaian diantara saudarasaudara yang satu keturunan, agar mereka tetap menjaga 

ketakwaan pada Allah SWT. Semoga upaya mereka untuk menjaga perdamaian serta 

ketakwaan dibalas dengan rahmat serta pengampunan Allah. 

Toleransi yang merupakan manifestasi dari kesadaran umat manusia atas 

keanekaragaman, dapat mengurangi kesenjangan di antara mereka. Pengembangan 

toleransi beragama tidak hanya didasarkan pada teologi serta iman setiap agama, 

melainkan juga pada budaya dari umat beragama itu. Ketika ada sikap saling 

memberikan kebebasan terutama yang berkaitan dengan keyakinan agama masing-

masing, maka toleransi beragama akan terbentuk didalam kehidupan bermasyarakat. 

Perlu digaris bawahi bahwasanya mengakui serta menghormati keberadaan agama 

lainnya tidak serta merta menerima kebenaran ajaran agama tersebut, juga tidak 

secara otomatis mengubah orang menjadi penganut agama tersebut.20 

Kerukunan diharapkan terjalin agar tidak terjadi kesalahpahaman serta 

kekeliruan serta bisa mendatangkan kesejahteraan hidup yang diridhoi oleh Allah 

SWT, baik lahir ataupun batin. Dengan demikian, di dalam agama Islam, sudah 

dijelaskan Al-Qur’an bahwasanya esensi dari kehidupan ialah menghapuskan 

perseteruan yang jika dibesar-besarkan bisa memicu permusuhan serta perpecahan di 

antara umat manusia. Maksudnya, umat Islam dihimbau untuk selalu menjunjung 

 
19 Musawar et al., “Moderate Islam As A Solution To Pluralism In The Islamic World: The 

Experience Of Indonesia,” Al-Shajarah: Journal of the International Institute of Islamic Thought and Civilization 
(ISTAC), November 29, 2019, 1–24. 

20 Fauzan Saleh, Maufur Maufur, and Mubaidi Sulaeman, Menarasikan Islam, Pluralisme, Dan 
Keberagamaan Di Indonesia, ed. Maufur Maufur and Mubaidi Sulaeman (Kota Kediri: CAKRAWALA 
SATRIA MANDIRI, 2021), http://repo.iai-tribakti.ac.id/423/. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 1, March 2022 

313 

tinggi perdamaian dengan bersikap toleran serta kerukunan supaya tidak terjadi 

perpecahan serta permusuhan di antara umat manusia.21 

Berdasarkan ayat 13 surat Al-Hujarat, paling tidak sunnatullah tidak bisa ditolak 

oleh umat manusia. Bahwasanya manusia yang beragam adalah sebuah ketetapan 

Tuhan. Adapun toleransi terhadap pemeluk agama lain termasuk risalah penting yang 

terdapat didalam sistem teologi Islam. Sebab Tuhan terus-menerus memperingatkan 

adanya keanekaragaman manusia, yang bisa ditinjau dalam hal agama, etnis, warna 

kulit, adat istiadat, ataupun lainnya.22 

Sementara arti toleransi di dalam beragama ialah bentuk keterbukaan terhadap 

adanya berbagai agama lainnya selain agama Islam, ada perbedaan dengan berbagai 

agama lainnya serta memberi keleluasaan untuk menjalankan kepercayaan, sistem 

serta tata cara ibadah agamanya masing-masing. Juga memelihara kerukunan antar 

umat bergama supaya kedamaian antar sesama manusia bisa terwujud. Lebih lanjut, 

didalam ajaran Islam dilarang untuk ridho atau turut serta didalam peribadatan serta 

keyakinan orang-orang kafir.23 

Yusuf Al-Qardhawi berpendapat bahwa toleransi sebenarnya tidaklah bersifat 

pasif, tetapi dinamis. Sehubung dengan hal tersebut al-Qardhawi mengategorikan 

toleransi keagamaan dalam tiga tingkatan. Pertama, toleransi dalam bentuk sebatas 

memberi kebebasan pada orang lain untuk menjalankan agama yang mereka yakini, 

namun tidak sampai memberi kesempatan untuk memenuhi tugas keagamaan yang 

diwajibkan atas mereka. Kedua, memberi hak untuk menjalankan agama yang mereka 

yakini, tanpa memaksa melakukan sesuatu yang bertentangan dengan agama yang 

mereka anut. Ketiga, tidak membatasi gerak individu untuk mengerjakan segala hal 

yang halal dalam agama yang mereka anut, walaupun hal itu hukumnya haram dalam 

agama kita.24 

 
21 Andi Ahmad Rukka Haryadi, “Menelaah Koeksistensi Damai antara Komunitas Sunni dan 

Syiah di dusun Sendangasari Kabupaten Jepara,” LITERATUS 2, no. 2 (November 17, 2020): 199–
210, https://doi.org/10.37010/lit.v2i2.97. 

22 Ibnu Rusydi and Siti Zolehah, “Makna Kerukunan Antar Umat Beragama Dalam Konteks 
Keislaman Dan Keindonesian,” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies 1, no. 1 (2018): 170–81. 

23 Kiki Mayasaroh, “Toleransi Strategi Dalam Membangun Kerukunan Antarumat Beragama 
Di Indonesia,” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies 3, no. 1 (2020): 77–88. 

24 Jamal Ma’mur, “Moderatisme Fikih Perempuan Yusuf Al-Qardhawi,” MUWAZAH: Jurnal 
Kajian Gender 8, no. 1 (2016), https://e-
journal.iainpekalongan.ac.id/index.php/Muwazah/article/view/725. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 1, March 2022 

314 

Toleransi mengacu pada sikap transparan serta kesediaan untuk menerima 

beragam perbedaan, dalam hal etnis, bangsa, warna kulit, bahasa, kebiasaan, budaya, 

bahasa, dan agama. Adapun toleransi beragama ialah toleransi perihal kepercayaan 

didalam diri masing-masing individu yang berkaitan dengan akidah ataupun 

ketuhanan yang diyakini. Setiap individu harus diberi kebebasan untuk memeluk serta 

menjalankan agama yang sudah mereka pilih, dan menunjukkan rasa hormat terhadap 

pelaksanaan ajaran yang mereka anut ataupun yakini. 

 

Biografi Maftuh Basyuni 

Muhammad Maftuh Basyuni, SH. Merupakan Menteri Agama yang dilantik 

pada masa kepresidenan Susilo Bambang Yudhoyono dan Wakil presiden Jusuf 

Kalla. Pada periode 2014- 2017, Muhammad Maftuh Basyuni juga pernah menjabat 

sebagai ketua Badan Wakaf Indonesia (BWI). Pada tanggal 4 November 1939 Maftuh 

Basyuni dilahirkan di Lembang, Jawa Tengah.25 Beliau merupakan anak kedua dari 

pasangan KH. Basyuni masykur dan Hj.Siti Mardiyah. Beliau merupakan alumni dari 

pondok pesantren nomor satu di Indonesia yaitu pondok pesantren Darussalam 

Gontor atau yang dikenal dengan sebutah pondok madani, kemudian beliau 

melanjutkan pendidikan di Universitas Islam Madinah dan menyelesaikan 

pendidikannya pada tahun 1968, dan sekembalinya ke tanah air, Maftuh Basyuni 

mendapatkan peluang untuk berhikmat pada Negara.26 

Beliau juga pernah muncul selaku sekretaris pribadi Duta Besar Indonesia di 

Jeddah pada krun waktu 1976 hingga 1979. Selain bertugas menjadi kepala rumah 

tangga kepresidenan pada periode kepresidenan Soeharto, Maftuh Basyuni dipercaya 

menjadi Sekretaris negara di era Abdurrahman Wahid menjadi presiden. Dari tahun 

2002, Maftuh Basyuni ditunjuk sebagai Duta Besar Indonesia untuk Arab Saudi. 

Kemudian di tahun 2004, beliau muncul selaku ketua Delegasi Indonesia pada 

Pertemuan Tingkat Menteri OKI. Kemudian, beliau dihendaki Presiden Susilo 

Bambang Yudhoyonosebagai anggota didalam Kabinet Indonesia Bersatu (KIB) 

 
25 Basyuni, Muhammad M. Basyuni. 
26 Kementrian Agama, “Obituari Maftuh Basyuni: Menag, Almarhum Berhasil Membangun 

Fondasi Yang Kuat Bagi Kemenag,” accessed February 13, 2023, 
https://kemenag.go.id/read/obituari-maftuh-basyuni-menag-almarhum-berhasil-membangun-
fondasi-yang-kuat-bagi-kemenag-r51ad. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 1, March 2022 

315 

menjadi Menteri Agama. Setelah menjalankan tugasnya selaku menteri agama, tidak 

membuat Maftuh Basyuni lantas mengurangi perhatiannya pada Negara.27 

Wafatnya Maftuh Basyuni tercata pada tanggal 29 September 2016 pada hari 

selasa, tepatnya pukul 18.30 WIB, setelah sebelumnya dirawat di RSPAD Gatot 

Subroto.28 Meskipun sebelumnya Maftuh Basyuni juga pernah dirawat di sebuah 

rumah sakit di Malaysia. Beliau sempat menjalankan Scanning di rumah sakit itu 

dalam rangka mendeteksi kankernya yang berada di sekitar paru-paru. Sebelum beliau 

wafat yaitu pada tahun 2011, beliau masih mendapat kepercayaan dari presiden Susilo 

Bambang Yudhoyono untuk menjadi Ketua Satuan Tugas (Satgas) perlindungan 

WNI (Warga Negara Indonesia) di luar negeri yang terancam hukuman mati.29 Di 

akhir masa tugas Satgas, beliau mendapat pujian dari presiden karena prestasinya 

membebaskan WNI dari masalah hukum di luar negeri. Kegemilangan Muhammad 

Maftuh Basyuni kian meningkat dengan natural meskipun telah mengalami 

pergantian masa lima kepemimpinan yang berbeda. Diawali dengan masa 

kepresidenan ke-2 yaitu HM Soeharto, hingga masa kepresidenan Susilo Bambang 

Yudhoyono yang merupakan presiden ke-6, maftuh terus mendapatkan amanah 

tanpa terpengaruh oleh perguliran masa kepemimpinan yang kian berganti.30 

Maftuh dipercaya selaku pejabat istana pada tahun-tahun terakhir masa 

pemerintahan Presiden Soeharto, mulai dari Kepala Biro Protokol Kepresidenan 

sampai Kepala Rumah Tangga Kepresidenan. Sementara itu, pada masa kepresidenan 

BJ Habibie, beliau dipercaya sebagai Duta Besar RI di Kuwait. Lalu pada masa 

pemerintahan Presiden Abdurrahman Wahid (Gus Dur), beliau dipanggil kembali ke 

Tanah Air serta dilantik menjadi Menteri Sekretaris Negara.  

Ketika Presidan Abdurrahman Wahid digantikan oleh Megawati, performa 

Maftuh Basyuni sama sekali tidak menurun, bahkan pada era kepemimpinan Presiden 

 
27 “Mengenang Sosok Kyai Maftuh Basyuni,” Keluarga Mahasiswa Nahdlatul ’Ulama (blog), 

September 21, 2016, https://kmnu.or.id/mengenang-sosok-kyai-maftuh-basyuni/. 
28 “Mantan Menteri Agama Maftuh Basyuni Wafat   - Nasional Tempo.Co,” accessed 

February 13, 2023, https://nasional.tempo.co/read/805835/mantan-menteri-agama-maftuh-basyuni-
wafat. 

29 “SBY: Maftuh Basyuni Diplomat Ulung,” accessed February 13, 2023, 
https://nasional.kompas.com/read/2016/09/21/17054931/artikel-video-kgmedia.html. 

30 Kementrian Agama, “Mantan Menteri Agama Maftuh Basyuni Meninggal Dunia,” accessed 
February 13, 2023, https://kemenag.go.id/read/mantan-menteri-agama-maftuh-basyuni-meninggal-
dunia-erbzp. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 1, March 2022 

316 

Susilo Bambang Yudhoyono Maftuh Basyuni dipercaya menjadi Duta Besar 

Indonesia di Arab Saudi, kemudia Maftuh dihimbau untuk kembali ke Indonesia dan 

diberi amanah sebagai Menteri Agama Republik Indonesia yang ke-20. Masa jabatan 

Muhammad Maftuh Basyuni selaku Menteri Agama (Menag) berlangsung sejak bulan 

Oktober 2004-Oktober 2009. Setelah tidak lagi menjabat sebagai Menteri Agama 

pada Kabinet Indonesia Bersatu, beliau banyak aktif dan mengurusi umat di masjid 

Agung At-tin Jakarta Timur, dan sesekali mengunjungi pondok pesantrennya di Desa 

Cilegis, pandenglang, Banten. Selama hidupnya, pria kelahiran 1939 tersebut banyak 

meraih prestasi dan berbagai penghargaan, salah satunya yaitu penerima Bintang 

Mahaputera Utama pada tahun 1999 dan Bintang Maha Putera Adipradana pada 

tahun 2014. 31 

Semua perjalanan karir ini membuktikan bahwa Muhammad Maftuh Basyuni 

merupakan orang yang memiliki kualitas dalam hal kepemimpinan dan merupakan 

orang yang sangat berkompeten dan memiliki kapabilitas dibidang keagamaan. 

Berbagai prestasi dan penghargaan yang beliau dapatkan adalah bukti dari usaha dan 

kerja keras beliau selama mengabdi pada Negara Kesatuan Republik Indonesia. 

Mantan presiden Susilo Bambang Yudhoyono mengatakan bahwa Muhammad 

Mahtuh Basyuni merupakan seorang diplomat yang ulung, beliau juga merupakan 

sosok pribadi yang lurus, bersih dan amanah.32 

 

Pemikiran Toleransi Antar Umat Beragama Maftuh Basyuni 

Pada periode sepanjang lima tahun, berbagai macam kebijakan, pencapaian, 

hasil pemikiran dan kinerja dari maftuh Basyuni yang patut untuk diberikan 

penghargaan. Sudah tentu, kebijakannya sangat berkaitan dan dipengaruhi oleh 

kebijakan Menteri agama sebelumnya. Ada kebijakan terdahulu yang diperbaiki, dan 

ada pula kebijakan baru yang dijalankan yang menjadi sebuah terobosan baru setelah 

Maftuh Basyuni menandatangani kontrak kinerja dan diangkat sebagai menteri agama 

oleh Presiden ke enam Susilo Bambang Yudhoyono. Sudah sejak dahulu citra buruk 

 
31 “Mengenang Sosok Kyai Maftuh Basyuni.” 
32 “SBY: Maftuh Basyuni Diplomat Ulung.” 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 1, March 2022 

317 

selalau membayangi kementerian agama.33 Dalam pandangan masyarakat, 

kementerian agama selalu berdekatan dengan isu-isu tak sedap, yang malah 

berlawanan dengan nama yang dikenakan. Presidan Abdurrahman Wahid pernah 

mengatakan dengan lugas bahwa kementerian agama tak ubahnya seperti pasar.34 

Memng pada waktu Muhammad Maftuh Basyuni menjadi menteri agama,ia 

harus berhadapan dengan harapan masyarakat yang sedemikian tinggi terhadap 

dirinya ketika ia telah menjabat sebagai Menteri Agama pada Kabinet Indonesia 

bersatu. Bukan hanya masyarakat, bahkan Presiden Susilo Bambang Yudhoyono 

memiliki harapan yang tinggi kepada maftuh basyuni dengan meminta supaya 

dilakukan pembenahan yang mendasar pada kementerian agama. Permintaan ini juga 

selaras dengan semangat reformasi yang menjadi jiwa pemerintahan pada periode 

kepemimpinan Susilo Bambang Yudhoyono dan Jusuf Kala.35  

Selanjutnya adalah harapan masyarakat yang juga sangat tinggi terkait jajaran 

Kabinet Indonesia Bersatu, public bergarap agar kabinet baru ini dapat memberi 

terobosan baru dan membenahi setiap aspek diberbagai bidang.36 Masyarakat 

memiliki ekspektasi yang tinggi terhadap kabinet baru ini dapat menghadirkan solusi 

yang dapat memecahkan setiap urusan dan permasalahan yang selama ini sulit 

diselesaikan di tengah-tengah masyarakat sekaligus menjadi sebuah kabinet yang 

berintegritas, jujur, bersih dan berhikmat untuk kepentingan masyarakat luas.37 

Melalui seminar kerukunan umat beragama yang dilaksanakan di Departemen 

Agama tepatnya pada tanggal 31 desember 2008, dalam kesempatan tersebut 

Muhammad maftuh Basyuni mengemukakan pendapatnya tentang kerukunan umat 

beragama yang merupakan pondasi kerukunan nasional yang memiliki sifat dinamis, 

itu sebabnya harus dijaga dan dilestarikan terus dari waktu ke waktu.38 Kehidupan 

 
33 Muhammad Maftuh Basyuni, Kebijakan Dan Strategi Kerukunan Umat Beragama (Badan 

Litbang dan Diklat, Departemen Agama RI, 2006). 
34 Abdurrahman Wahid, Melawan Melalui Lelucon: Kumpulan Kolom Abdurrahman Wahid Di 

Tempo (Tempo Publishing, 2000). 
35 Basyuni, Kebijakan Dan Strategi Kerukunan Umat Beragama. 
36 ALEX Prasetyo, “Kebijakan Politik Dalam Negeri Pemerintahan Presiden Susilo Bambang 

Yudhoyono Tahun 2004-2009,” n.d. 
37 Siska Yuspita Sari, “Sistem Multipartai Di Era Pemerintahan Susilo Bambang Yudhoyono 

2004-2009,” Dinamika Politik 1, no. 01 (2012). 
38 Muhammad Maftuh Basyuni, “The Policy and Strategy in Fostering Harmony among 

Religious Groups,” Short Course of Indonesian National Resilience Institute (LEMHANAS) Ministry of 
Religious Affairs, Office of Research and Development and Training, Jakarta, 2006. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 1, March 2022 

318 

yang rukun antar umat beragama sendiri memiliki makna bahwa situasi antar umat 

beragama yang dilandaskan pada nilai-nilai toleransi, saling memahami, menghormati 

kesetaraan setiap pengamalan ritual agamanya dan solidaritas di kehidupan 

bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara.39 

 Toleransi berhubungan erat dengan kerukunan umat beragama, yaitu istilah di 

dalam konteks sosial, agama serta tradisi yang bermakna sikap serta tindakan yang 

tidak membolehkan adanya dorongan untuk membedakan golongan-golongan yang 

lain, yang berlainan dan bertolak belakang atau tidak mendapat tempat di tengah-

tengah masyarakat.40 Contohnya adalah toleransi beragama, yaitu suatu kondisi yang 

mana masyarakat yang menganut agama mayoritas memberikan ruang serta tempat 

kepada orang lain yang lebih sedikit dari penganut mayoritas. Kata toleransi juga 

memakai pengertian kelompok yang lebih luas, contohnya partai politik, orientasi 

seksual, ataupun lainnya.  

Sampai sekarang masih banyak bermunculan pro serta kontra terkait 

eksistensi toleransi dari kaum konserfativ ataupun liberal. Dengan demikian, yang 

harus diutamakan selanjutnya merupakan hubungan yang baik antar umat bat 

beragama. Tanpa ada aplikasi dan penerapan yang baik dari umat beragama, toleransi 

tidak akan menjadi sesuatu yang bernilai dan dapat mendorong perubahan dari 

pemikiran sebelumnya.41 Di sini terlihat perlu adanya perubahan yang menyeluruh 

pada kebiasaan turun temurun yang ada pada agama. Dengan tidak adanya 

transformasi tersebut, pada kesimpulannya toleransi hanya sebatas gagasan dan 

rancagan yang tidak mempunyai implikasi normatif di dalam kebiasaan serta perilaku 

antar umat agama.  

Saat ini toleransi mempunyai tugas yang esensial di dalam keberagaman 

agama, bukan hanya sekedar diartikan sebagai sebuah sistem yang menata hubungan 

di antara umat beragama, namun yang lebih penting adalah adanya sebuah kesadaran 

untuk menghormati dan menghargai adanya perbedaan. Pada konsep ini, perubahan 

internal bukan hanya sebatas doktrin teologis, namun juga diperlukan perubahan dari 

 
39 Maftuh Basyuni, “M. Kebijaksanaan Dan Strategi Kerukunan Umat Beragama,” 2013. 
40 M. Nur Ghufron, “Peran Kecerdasan Emosi Dalam Meningkatkan Toleransi Beragama,” 

Fikrah 4, no. 1 (2016): 138–53. 
41 Ahmad Deni Rustandi et al., “Konteks Lokal dalam Penafsiran Ayat-Ayat Toleransi dalam 

Kitab Tafsir Al-Mishbah Karya M. Quraish Shihab,” AL QUDS : Jurnal Studi Alquran dan Hadis 6, no. 
1 (May 6, 2022): 319–42, https://doi.org/10.29240/alquds.v6i1.3321. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 1, March 2022 

319 

segi kultural sosiologis agar dapat memiliki sikap menghargai dan menghormati 

eksistensi dan hak-hak dari agama lain.42 

Menyadari eratnya peranan agama terhadap upaya penyelesaian berbagai 

masalah global, Muhammad Maftuh Basyuni memaparkan bahwa generasi muda 

harus semakin mempererat hubungan dan kerja sama serta meningkatkan 

pemahaman dan toleransi antar agama dan budaya. Dalam pandangan Maftuh 

basyuni, alam semesta, binatang, tumbuhan dan makhluk lainnya termasuk dalam 

koridor toleransi yang harus mendapatkan perilaku yang baik dari setiap jiwa yang 

hidup berdampingan dengan lingkungan yang ada di sekitarnya.43  

Dengan luasnya makna toleransi tersebut, itu artinya pandangan Islam 

tentang toleransi dalam hubungan antar umat beragama mendapatkan perhatian yang 

khusus. Terlebih masalah toleransi beragama sangat erat kaitannya dengan keyakinan 

manusia terhadap eksistensi tuhan. Toleransi sangat rentan, primordial, dan rentan 

tersulut gesekan sehingga mendapatkan perhatian lebih dalam sudut pandang Islam. 

Kehidupan umat beragama yang harmonis , maknanya berkenaan tentang kehidupan 

yang akur dalam situasi yang kondusif dan damai, tidak bertengkar, kompak dan 

bersatu antar pemeluk agama dan kepercayaan yang berbeda-beda, atau di dalam 

sebuah agama itu sendiri.  

Pemerintah secara resmi menggunakan terminology yaitu, “konsep 

kerukunan hidup beragama mencakup 3 kerukunan. yaitu : kerukunan intern umat 

beragama, kerukunan antar umat yang berbeda-beda agama, dan kerukunan antara 

(pemuka) umat beragama dengan Pemerintah.” Konsep kerukunan di atas sering 

dikenal juga dengan nama “Tri Kerukunan”. Usaha menciptakan keakraban hidup 

beragama tidak dapat dihindarkan dari factor penghambat serta pendukung. Pada era 

maftuh Basyuni menurutnya masa kemerdekaan serta pembangunan seperti saat ini, 

penyebab-penyebab terpicunya ialah adanya berbagai konsensus nasional yang amat 

bermanfaat bagi penanaman nilai pembinaan kerukunan hidup berdampingan, yaitu 

Pancasila, UUD 1945, Peraturan Perundang-undangan yang berjalan di bidang 

ataupun yang bersangkutan dalam kerukunan hidup beragama.  

 
42 Basyuni, Kebijakan Dan Strategi Kerukunan Umat Beragama. 
43 Basyuni, “M. Kebijaksanaan Dan Strategi Kerukunan Umat Beragama.” 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 1, March 2022 

320 

Menurut Basyuni sejak tahun 1965, pemerintah telah melakukan usaha untuk 

menciptakan kerukunan hidup beragama melalui dikeluarkannya Penpres No. 1 

Tahun 1965 mengenai Pencegahan Penyalahgunaan dan/atau Penodaan Agama yang 

selanjutnya disahkan menjadi UU No. 5 Tahun 1969. Saat masa pemerintahan Orde 

Baru, Pemerintah selalu mengusahakan sejumlah tindakan untuk mengantisipasi krisis 

dalam kehidupan beragama, supaya kerukunan hidup beragama bisa terwujud, hal 

tersebut demi kesatuan dan persatuan bangsa dan juga pembangunan. 

Faktor penghambat toleransi beragama menurut mantan Menteri Agama 

Muhammad Maftuh Basyuni bahwasanya Peraturan Bersama Menteri Agama dan 

Menteri Dalam Negeri yang selanjutnya dikenal sebagai PBM Nomor 9 dan 8 tahun 

2006, merupakan tidak adanya ancaman sanksi bagi yang melanggarnya.8 Muhammad 

Maftuh basyuni mengutarakan bahwa, adanya PBM Menag dan Mendagri tahun 2006 

sudah menciptakan kondisi hubungan antar umat beragama serta kerukunan umat 

beragama jauh lebih baik dari kondisi yang sebelumnya secara nasional maupun 

secara umum.44  

Akan tetapi diakui terdapat sejumlah problem yang perlu disikapi dengan 

tepat, sejumlah wilayah tertentu masih sangat sensitif, dalam hal tempat beribadah, 

ada beberapa masyarakat tidak mengetahui mengenai isi PBM tersebut. Ada beberapa 

masyarakat yang rentan terpengaruh serta tidak memahami apa isi dan kandungan 

dari PBM. Selain warisan politik penjajah, faktor penghambat kerukunan umat 

beragama antara lain fanatisme dangkal, sikap kurang bersahabat, cara dakwah agama 

yang agresif yang ditujukan pada mereka yang sudah beragama, didirikannya tempat 

beribadah tanpa memperhatikan peraturan perundang-undangan yang ada, serta 

mengaburkan nilai-nilai ajaran agama antara sebuah agama dan agama lainnya. Di 

samping itu, juga disebabkan oleh munculnya sejumlah sekte serta paham keagamaan 

kurangnya memahami ajaran agama serta peraturan Pemerintah di dalam hal 

kehidupan beragama.45 

 

 

 

 
44 Basyuni, “The Policy and Strategy in Fostering Harmony among Religious Groups.” 
45 Basyuni, “M. Kebijaksanaan Dan Strategi Kerukunan Umat Beragama.” 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 1, March 2022 

321 

Kesimpulan  

Penelitian ini menemukan konsep toleransi antar umat beragama menurut 

Maftuh Basyuni merupakan sesuatu yang dinamis, karena itu harus dipelihara terus 

dari waktu ke waktu sehingga yang harus dikemukakan selanjutnya merupakan 

toleransi diantara umat beragama. Tanpa aplikasi yang nyata oleh umat beragama 

yang berani memperbaiki pemahaman sebelumnya toleransi tidak akan berfungsi 

maksimal. Dengan tidak adanya perubahan tersebut akhirnya toleransi hanya akan 

menjadi gagasan yang tidak memiliki implikasi normativ dalam perilaku di antara para 

pemeluk agama. Kecanggungan di tengah kehidupan beragama, supaya terwujudnya 

kehidupan Bergama yang rukun, dan agar pembangunan serta persatuan dan kesatuan 

tetap terjaga. Sebagai komitmen menciptakan toleransi beragama Maftuh Basyuni 

mempelopori Peraturan Bersama Menteri Agama dan Menteri Dalam Negeri yang 

selanjutnya dikenal dengan PBM Nomor 9 dan 8 tahun 2006. faktor yang 

menghambat toleransi beragama menurut Maftuh Basyuni yaitu ada beberapa wilayah 

yang masih sensitive tentang rumah ibadah dan isu keragaman lainnya, masih rentan 

terpengaruh karena kurang meresapi makna toleransi beragama. 

 

Daftar Pustaka 

 Agama, Kementrian. “Mantan Menteri Agama Maftuh Basyuni Meninggal Dunia.” 

Accessed February 13, 2023. https://kemenag.go.id/read/mantan-menteri-

agama-maftuh-basyuni-meninggal-dunia-erbzp. 

———. “Obituari Maftuh Basyuni: Menag, Almarhum Berhasil Membangun 

Fondasi Yang Kuat Bagi Kemenag.” Accessed February 13, 2023. 

https://kemenag.go.id/read/obituari-maftuh-basyuni-menag-almarhum-

berhasil-membangun-fondasi-yang-kuat-bagi-kemenag-r51ad. 

Akmaliah, Wahyudi, Priyambudi Sulistiyanto, and Sukendar. “Making Moderate 

Islam in Indonesia.” Studies in Conflict & Terrorism 0, no. 0 (May 10, 2022): 1–

15. https://doi.org/10.1080/1057610X.2022.2034224. 

Alganih, Igneus. “Konflik Poso (Kajian Historis Tahun 1998-2001).” Criksetra: Jurnal 

Pendidikan Sejarah 5, no. 2 (2016). 

Amal, M Khusna, and Ahmad Fajar Shodiq. “Konflik Sunni-Syi’ah Di Indonesia 

Kontemporer: Polarisasi, Deskriminasi Dan Kekerasan Agama,” n.d., 30. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 1, March 2022 

322 

Arfanda, Bahar Mohammad, and Agus Triyono. “Pemberitaan Konflik Tanjung Balai 

(Analisis Isi Pemberitaan Konflik Tanjung Balai Di Surat Kabar Republika 

Dan Kompas Edisi 31 Juli 2016–12 Agustus 2016).” PhD Thesis, Universitas 

Muhammadiyah Surakarta, 2017. 

Aritonang, Arthur. “Sila Pertama Pancasila: Sebuah Refleksi Atas Masa Pemerintahan 

Presiden Susilo Bambang Yudhoyono (2004-2014).” SUNDERMANN: 

Jurnal Ilmiah Teologi, Pendidikan, Sains, Humaniora Dan Kebudayaan 13, no. 2 

(2020): 73–84. 

Aslati, Aslati, Silawati Silawati, Darmawati Darmawati, and M. Fahli Zatrahadi. 

“Sinergi POLRI Bersama Masyarakat Di Tanjung Balai Karimun Dalam 

Mencegah Radikalisme Dan Pengamalan Hadist Intoleransi.” Sosiohumaniora 

21, no. 3 (2019): 228–36. 

Asroni, Ahmad. “Menyegel ‘Rumah Tuhan’: Menakar Kadar Kemaslahatan Peraturan 

Bersama Menteri Agama Dan Menteri Dalam Negeri No. 9/2006 Dan No. 

8/2006 Dalam Mereduksi Konflik Pendirian Rumah Ibadah Di Indonesia.” 

Jurnal Religi 8, no. 1 (2012): 21–27. 

Basyuni, Maftuh. “M. Kebijaksanaan Dan Strategi Kerukunan Umat Beragama,” 

2013. 

Basyuni, Muhammad Maftuh. Kebijakan Dan Strategi Kerukunan Umat Beragama. Badan 

Litbang dan Diklat, Departemen Agama RI, 2006. 

———. Muhammad M. Basyuni: Revitalisasi Spirit Pesantren: Gagasan, Kiprah, Dan 

Refleksi. Direktorat Pendidikan Diniyah dan Pondok Pesantren, Direktorat 

Jenderal …, 2008. 

———. “The Policy and Strategy in Fostering Harmony among Religious Groups.” 

Short Course of Indonesian National Resilience Institute (LEMHANAS) Ministry of 

Religious Affairs, Office of Research and Development and Training, Jakarta, 2006. 

Cinu, Surahman. “Agama, Meliterisasi Dan Konflik (Kasus Poso, Sulawesi 

Tenggah).” Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman 15, no. 1 (2016): 1–49. 

Ghufron, M. Nur. “Peran Kecerdasan Emosi Dalam Meningkatkan Toleransi 

Beragama.” Fikrah 4, no. 1 (2016): 138–53. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 1, March 2022 

323 

Haryadi, Andi Ahmad Rukka. “Menelaah Koeksistensi Damai antara Komunitas 

Sunni dan Syiah di dusun Sendangasari Kabupaten Jepara.” LITERATUS 2, 

no. 2 (November 17, 2020): 199–210. https://doi.org/10.37010/lit.v2i2.97. 

Juditha, Christiany. “Peace Journalism in News Tolikara Religion Conflict in Tempo. 

Co-Jurnalisme Damai Dalam Berita Konflik Agama Tolikara Di Tempo. Co.” 

Jurnal Penelitian Komunikasi Dan Opini Publik 20, no. 2 (2016): 123559. 

Lindawaty, Debora Sanur. “Konflik Ambon: Kajian Terhadap Beberapa Akar 

Permasalahan Dan Solusinya.” Jurnal Politica Dinamika Masalah Politik Dalam 

Negeri Dan Hubungan Internasional 2, no. 2 (2016). 

Ma’mur, Jamal. “Moderatisme Fikih Perempuan Yusuf Al-Qardhawi.” MUWAZAH: 

Jurnal Kajian Gender 8, no. 1 (2016). https://e-

journal.iainpekalongan.ac.id/index.php/Muwazah/article/view/725. 

“Mantan Menteri Agama Maftuh Basyuni Wafat   - Nasional Tempo.Co.” Accessed 

February 13, 2023. https://nasional.tempo.co/read/805835/mantan-

menteri-agama-maftuh-basyuni-wafat. 

Mayasaroh, Kiki. “Toleransi Strategi Dalam Membangun Kerukunan Antarumat 

Beragama Di Indonesia.” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies 3, no. 1 (2020): 

77–88. 

Keluarga Mahasiswa Nahdlatul ’Ulama. “Mengenang Sosok Kyai Maftuh Basyuni,” 

September 21, 2016. https://kmnu.or.id/mengenang-sosok-kyai-maftuh-

basyuni/. 

Muhammad, Alaika Abdi. “Toleransi Agama Menurut Pandangan Syaikh Wahbah Al-

Zahayli.” Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 8, no. 1 (2020): 39–74. 

Mursyid, Salma. “Konsep Toleransi (Al-Samahah) Antar Umat Beragama Perspektif 

Islam.” Aqlam: Journal of Islam and Plurality 1, no. 2 (2018). 

Musawar, Mualimin Mochammad Sahid, Ahmad Nur Jihadi, and Setiyawan Gunardi. 

“Moderate Islam As A Solution To Pluralism In The Islamic World: The 

Experience Of Indonesia.” Al-Shajarah: Journal of the International Institute of 

Islamic Thought and Civilization (ISTAC), November 29, 2019, 1–24. 

Prasetyo, ALEX. “Kebijakan Politik Dalam Negeri Pemerintahan Presiden Susilo 

Bambang Yudhoyono Tahun 2004-2009,” n.d. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 1, March 2022 

324 

Rosyid, Moh. “Peredam Konflik Agama: Studi Analisis Penyelesaian Di Tolikara 

Papua 2015.” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 13, 

no. 1 (2017): 48–81. 

Rustandi, Ahmad Deni, Dody S. Truna, Rosihon Anwar, and Asep Muhyidin. 

“Konteks Lokal dalam Penafsiran Ayat-Ayat Toleransi dalam Kitab Tafsir Al-

Mishbah Karya M. Quraish Shihab.” AL QUDS : Jurnal Studi Alquran dan 

Hadis 6, no. 1 (May 6, 2022): 319–42. 

https://doi.org/10.29240/alquds.v6i1.3321. 

Rusydi, Ibnu, and Siti Zolehah. “Makna Kerukunan Antar Umat Beragama Dalam 

Konteks Keislaman Dan Keindonesian.” Al-Afkar, Journal For Islamic Studies 

1, no. 1 (2018): 170–81. 

Saleh, Fauzan, Maufur Maufur, and Mubaidi Sulaeman. Menarasikan Islam, Pluralisme, 

Dan Keberagamaan Di Indonesia. Edited by Maufur Maufur and Mubaidi 

Sulaeman. Kota Kediri: CAKRAWALA SATRIA MANDIRI, 2021. 

http://repo.iai-tribakti.ac.id/423/. 

Sari, Siska Yuspita. “Sistem Multipartai Di Era Pemerintahan Susilo Bambang 

Yudhoyono 2004-2009.” Dinamika Politik 1, no. 01 (2012). 

“SBY: Maftuh Basyuni Diplomat Ulung.” Accessed February 13, 2023. 

https://nasional.kompas.com/read/2016/09/21/17054931/artikel-video-

kgmedia.html. 

Triyono, Agus, and Titis Fajriyati. “Framing Berita Pembakaran Rumah Ibadah Di 

Tanjungbalai Pada Harian Kompas Tahun 2016.” Komunikasi, Religi Dan 

Budaya, n.d., 61. 

Wahid, Abdurrahman. Melawan Melalui Lelucon: Kumpulan Kolom Abdurrahman Wahid 

Di Tempo. Tempo Publishing, 2000. 

 


