
 

 
 
 
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/IJHSS 

 

 

 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

167 
 

E-ISSN: 2746-2188 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

 

Analisis Kontekstual Wasiat Wajibah dalam Ayat Al-Qur'an dan 
Kompilasi Hukum Islam di Indonesia 
 
Fatawi 
Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten  
223611008.fatawi@uinbanten.ac.id 
 
Akhmad Dulfikar 
Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten  
223611009.akhmad@uinbanten.ac.id 
 
Nurul Ma’rifah 
Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten  
nurul.marifah@uinbanten.ac.id 
 

 

Abstract 

In this research, Article 209 of the Compilation of Islamic Law (CIL) will be examined 
using the Quran. The question is whether the article is in accordance with the content 
of Surah Al-Baqarah, verse 180, which serves as the basis of mandatory inheritance. 
This conformity was examined through the contextual analysis proposed by Al-Balkhi. 
The terms "wâlidain" (parents) and "aqrabîn" (close relatives) are analyzed in the context 
of comparing them with other verses that encompass these two terms. The findings of 
this research can be stated as follows: Article 209 of the CIL has partially adopted the 
terms used in Surah Al-Baqarah, verse 180, where the beneficiaries of mandatory 
inheritance are stated as "lilwâlidain wal aqrabîn," meaning both parents and close 
relatives in the literal sense. However, Article 209 of the CIL has deviated from the 
context of the verse since it includes adopted children and adoptive parents who must 
still have a blood relationship with the adopting party. Additionally, Article 209 of the 
CIL only mentions adoptive fathers and children, and there are no provisions for 
adoptive siblings. Consequently, adoptive siblings’ rights are neglected because of the 
absence of such provisions in the CIL version. 

 
Keywords: Mandatory Inheritance, al-Baqarah, Compilation of Islamic Law (CIL), Adoptive 

Father, Adoptive Child. 

Abstrak 
Penelitian ini menginvestigasi resepsi atau tanggapan mahasiswa peserta Dalam 
penelitian ini, Pasal 209 KHI akan diuji dengan ayat. Apakah Pasal tersebut 
sudah sesuai dengan surah al-Baqarah ayat 180 sebagai sandaran wasiat wajibah? 
Kesesuaian tersebut diuji dengan analisis konteks oleh Al-Balkhi. Lafaz wâlidain 
dan aqrabîn dianalisis dengan pendekatan konteks lafaz dengan membandingkan 
pemaknaannya dalam ayat-ayat lain yang mencakup dua lafaz tersebut. Temuan 

mailto:223611008.fatawi@uinbanten.ac.id
mailto:223611009.akhmad@uinbanten.ac.id
mailto:nurul.marifah@uinbanten.ac.id


Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

168 
 

penelitian ini dapat dinyatakan: Pasal 209 KHI telah mengambil sebagian,  sebab 
dalam surah al-Baqarah ayat 180, pihak yang mendapatkan wasiat wajibah 
dinyatakan “lilwâlidain wal aqrabîn”, yaitu kedua orang tua dan kerabat dalam arti 
hakiki; Pasal 209 KHI telah keluar dari konteks ayat, sebab anak dan atau ayah 
angkat itu harus masih ada hubungan kerabat dengan pihak yang mengangkat; 
Pasal 209 KHI hanya menyebut ayah dan anak angkat, sementara untuk saudara 
angkat tidak ada ketentuannya. Dengan tidak adanya ketentuan saudara angkat, 
maka hak saudara angkat tersia-siakan. 

 
Kata Kunci: Wasiat Wajibah, al-Baqarah, KHI, Ayah Angkat, Anak Angkat. 

 

Pendahuluan 

Pentingnya memahami dan mengaplikasikan hukum Islam dalam kehidupan sehari-

hari telah mendorong para ulama, pakar hukum, dan peneliti agama untuk terus 

menjelajahi interpretasi dan aplikasi hukum-hukum tersebut.1 Salah satu aspek krusial 

dalam hukum Islam adalah wasiat wajibah, yang memiliki dampak signifikan terhadap 

pemilikan dan pengelolaan harta warisan. Konsep wasiat wajibah diatur dalam Al-Qur'an 

dan dijabarkan dalam berbagai peraturan perundang-undangan hukum Islam, seperti 

Kitab Al-Ahkam dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) di beberapa negara.2 Wasiat 

wajibah adalah salah satu kajian hukum Islam yang memiliki akar sejarah dan teologis yang 

dalam.3 Dalam Al-Qur'an, terdapat beberapa ayat yang memberikan panduan mengenai 

pembagian harta warisan, dan dalam konteks inilah konsep wasiat wajibah muncul. Dalam 

KHI, yang merupakan pengembangan hukum Islam berdasarkan sumber-sumber utama, 

peraturan-peraturan mengenai wasiat wajibah lebih lanjut diuraikan, mengikuti prinsip-

prinsip dasar Islam dan keadilan sosial.4 

Pasal 209 KHI menyatakan, “(1) Harta peninggalan anak angkat dibagi berdasarkan 

Pasal 176 sampai dengan Pasal 193 tersebut di atas, sedangkan terhadap orang tua angkat 

yang tidak menerima wasiat diberi wasiat wajibah sebanyak-banyaknya 1/3 dari harta 

wasiat anak angkatnya. (2) Terhadap anak angkat yang tidak menerima wasiat diberi wasiat 

 
1 Mubaidi Sulaeman, “Maqasid Al Syari’ah; Cara Islam Menghadapi Pandemi Covid 19,” Tribakti: Jurnal 
Pemikiran Keislaman 32, no. 2 (2021): 263–82. 
2 Muhammad Abid Abdullah Al-Kabisi, Ahkam Al-Waqf Fi al-Syariah al-Islamiyah (Baghdad: Mathba‟ ah al-
Irsyad, 1977). 
3 Nada Putri Rohana, “Wasiat Wajibah Dalam Perspektif Hukum Di Indonesia,” Yurisprudentia: Jurnal 
Hukum Ekonomi 7, no. 1 (June 28, 2021): 139–55, https://doi.org/10.24952/yurisprudentia.v7i1.4015. 
4 Destri Budi Nugraheni, Haniah Ilhami, and Yulkarnain Harahab, “Pengaturan Dan Implementasi Wasiat 
Wajibah Di Indonesia,” Mimbar Hukum - Fakultas Hukum Universitas Gadjah Mada 22, no. 2 (2010): 311–29, 
https://doi.org/10.22146/jmh.16229. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

169 
 

wajibah sebanyak-banyaknya 1/3 dari harta warisan orang tua angkatnya”.5 Berdasarkan 

pasal tersebut, yang diberi wasiat wajibah hanyalah ayah angkat dan anak angkat. Padahal, 

tidak menutup kemungkinan wasiat wajibah dapat diberikan kepada anak, ayah, ibu atau 

kerabat lainnya yang mahjub atau beda agama.6 Boleh jadi, ia terkena penghalang 

kewarisan, lalu apakah ia juga terhalang dari wasiat wajibah? Dengan adanya penyebutan 

“ayah angkat” dan “anak angkat” dalam teks pasal KHI itu, maka KHI telah membatasi 

hanya dua orang itu saja mendapatkan wasiat wajibah, sedangkan ahli waris hawâsyiy tidak 

mendapatkan wasiat wajibah.                      

Demikian pula pada pasal tersebut tidak dibatasi siapakah anak atau ayah angkat 

yang dimaksud. Artinya sah-sah saja jika seseorang mengangkat orang lain sebagai ayah 

atau anak angkat. Sementara, ia juga punya kerabat. Hanya saja, karena kerabatnya itu 

mahjub atau beda agama maka mereka tak mendapatkan wasiat wajibah seperti anak 

angkat atau ayah angkat. Seperti yang terbaca, sifat “angkat” alias adopsi dalam diksi Pasal 

209 KHI itu justru mengesankan bahwa untuk mendapatkan wasiat wajibah harus menjadi 

anak angkat atau ayah angkat.7 Padahal, surah al-Baqarah ayat 180  yang menjadi sandaran 

syarak dalam wasiat wajibah menyebutkan bahwa mereka yang menerima wasiat wajibah 

adalah wâlidain dan aqrabîn.  Pasal tersebut juga tidak mengatur ketentuan saudara angkat. 

Padahal, dalam ketentuan surah al-Baqarah ayat 180, wasiat wajibah juga diberikan kepada 

saudara, selama sesuai dengan ketentuan.8 

Wasiat wajibah merupakan isu kontemporer dalam hal kewarisan. Tentu, sebagai 

representasi hukum Islam, KHI tidak boleh bertentangan dengan Islam atau 

mengabaikannya. Maka dari itu, tulisan ini akan membandingkan antara surah al-Baqarah 

ayat 180 sebagai dalil yang dijadikan sandaran legal syarak dengan Pasal 209 sebagai 

produk hukum yang diadaptasi dari pemahaman ayat itu.9 Analisis kontekstual terhadap 

 
5 Mahkamah Agung RI, Himpunan Peraturan Perundang-Undangan Yang Berkaitan Dengan Kompilasi Hukum Islam 
Serta Pengertian Dalam Pembahasannya (Jakarta: Biro Hukum Dan Humas Badan Urusan Administrasi 
Perpustakaan dan Layanan Informasi Mahkamah Agung Republik Indonesia, 2011).Mahkamah Agung RI. 
6 Muhammad Rinaldi Arif, “Pemberian Wasiat Wajibah Terhadap Ahli Waris Beda Agama,” DE LEGA 
LATA: Jurnal Ilmu Hukum 2, no. 2 (August 7, 2017): 351–72, https://doi.org/10.30596/dll.v2i2.1161. 
7 Syahrul Mubarak, “Wasiat Wajibah Dan Implementasinya Terhadap Hukum Keluarga Di Indonesia,” 
Comparativa: Jurnal Ilmiah Perbandingan Mazhab Dan Hukum 1, no. 2 (December 30, 2020): 76–94, 
https://doi.org/10.24239/comparativa.v1i2.14. 
8 Muhammad Muhajir, “Konsep Wasiat Wajibah Dalam Tafsir Surat Al-Baqarah Ayat 180,” YUDISIA: 
Jurnal Pemikiran Hukum Dan Hukum Islam 12, no. 1 (2021): 151–64. 
9 Muhajir. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

170 
 

wasiat wajibah menjadi esensial dalam menggali makna mendalam dan aplikasi yang tepat dari 

konsep ini. Kajian ini melibatkan pemahaman mendalam terhadap ayat-ayat Al-Qur'an yang 

berkaitan dengan wasiat wajibah, serta penyelidikan terhadap bagaimana peraturan-peraturan 

dalam KHI secara praktis diimplementasikan dalam masyarakat Muslim modern. Pemahaman 

kontekstual yang akurat diperlukan untuk menghindari kesalahpahaman dan penyimpangan dalam 

praktik hukum.10 

Dalam konteks globalisasi dan evolusi masyarakat modern, interpretasi dan 

implementasi hukum Islam, termasuk wasiat wajibah, sering menghadapi tantangan. 

Bagaimana mengkombinasikan ajaran tradisional dengan kebutuhan sosial dan ekonomi 

yang berkembang menjadi pertanyaan penting yang perlu dijawab. Oleh karena itu, analisis 

mendalam terhadap konsep wasiat wajibah dan perbandingan antara pandangan Al-

Qur'an dan ketentuan KHI dalam konteks kontemporer sangatlah relevan. Artikel ilmiah 

ini akan menjelaskan latar belakang sejarah dan teologis wasiat wajibah, menguraikan ayat-

ayat Al-Qur'an dan peraturan-peraturan KHI yang berkaitan, dan mengajukan pandangan 

analisis kontekstual terkait aplikasi praktis dalam masyarakat modern. Melalui pendekatan 

ini, diharapkan artikel ini dapat memberikan kontribusi berharga pada pemahaman lebih 

lanjut tentang wasiat wajibah sebagai bagian integral dari hukum Islam yang relevan 

dengan tuntutan zaman. 

 

Metode 

Tulisan ini mengadopsi metode penelitian yuridis-normatif untuk menganalisis 

konsep wasiat wajibah antara ayat Al-Qur'an dan ketentuan dalam Kompilasi Hukum 

Islam (KHI). Metode yuridis-normatif digunakan untuk memahami dan mengevaluasi 

hukum-hukum Islam melalui analisis terhadap sumber-sumber hukum primer seperti Al-

Qur'an dan hadis, serta peraturan hukum yang ada dalam KHI. Pendekatan ini akan 

memungkinkan kita untuk memahami kerangka hukum dan konsep dasar yang mendasari 

wasiat wajibah dalam Islam. 

Dalam konteks analisis ayat dan pasal, teori yang digunakan adalah teori kontekstual 

yang pertama kali dicetuskan oleh Muqatil bin Sulaiman Al-Balkhi (w.150 H/767M). Teori 

kontekstual ini menekankan pentingnya konteks dalam menafsirkan makna sebuah kata 

 
10 Dwi Dasa Suryantoro Dwi, “Analisis Yuridis Wasiat Wajibah Dalam Kompilasi Hukum Islam,” ASASI: 
Journal of Islamic Family Law 3, no. 1 (October 20, 2022): 14–27, https://doi.org/10.36420/asasi.v3i1.152. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

171 
 

atau kalimat dalam Al-Qur'an. Menurut teori ini, makna suatu kata tidak hanya bergantung 

pada arti leksikalnya, tetapi juga sangat dipengaruhi oleh siapa yang mengucapkannya, 

kepada siapa, di mana, kapan, dan dalam situasi apa kalimat tersebut diucapkan. 

Metode ini akan menerapkan pendekatan berikut untuk analisis kontekstual: 

1. Pemilihan Ayat dan Pasal: Pertama-tama, akan dipilih ayat-ayat Al-Qur'an yang 

berhubungan dengan wasiat wajibah dan pasal-pasal terkait dalam KHI. Ayat-ayat 

tersebut akan menjadi titik awal analisis. 

2. Konteks Sejarah dan Teologis: Ayat-ayat dan pasal-pasal tersebut akan dianalisis 

dalam konteks sejarah dan teologisnya. Ini melibatkan memahami latar belakang 

kejadian yang mengilhami ayat-ayat tersebut, serta pandangan teologis yang 

membentuk interpretasi mereka. 

3. Konteks Linguistik: Pendekatan kontekstual akan diterapkan untuk menganalisis 

makna kata-kata kunci dalam ayat dan pasal. Analisis akan mencakup siapa yang 

berbicara, kepada siapa, situasi saat itu, dan faktor-faktor lain yang dapat 

mempengaruhi interpretasi kata. 

4. Perbandingan dengan KHI: Setelah analisis ayat-ayat Al-Qur'an, akan dilakukan 

perbandingan dengan ketentuan yang ada dalam KHI. Ini akan memungkinkan 

pemahaman bagaimana prinsip-prinsip kontekstual diterapkan dalam formulasi 

hukum dalam masyarakat modern. 

5. Kesimpulan dan Implikasi: Hasil analisis akan diambil kesimpulan untuk 

mengevaluasi konsistensi dan relevansi antara konsep wasiat wajibah dalam ayat Al-

Qur'an dan pengaturan dalam KHI. Implikasi praktis dan potensi penerapan dalam 

konteks masyarakat modern juga akan dibahas. 

Dengan menggabungkan metode yuridis-normatif dengan pendekatan kontekstual 

teori Muqatil bin Sulaiman Al-Balkhi, penelitian ini akan memberikan pemahaman yang 

lebih komprehensif tentang wasiat wajibah dalam Islam dan bagaimana hal tersebut dapat 

diartikan dan diimplementasikan dalam situasi kontemporer. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Perbedaan Ulama terkait Wasiat Wajibah 
Maksud wasiat wajibah adalah wasiat yang pelaksanaannya tidak bergantung pada 

kehendak atau kemauan orang yang meninggal dunia atau mayit. Dengan kata lain, wasiat 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

172 
 

ini harus tetap dilaksanakan meski orang yang diwasiati atau penerima wasiat bukanlah 

orang yang dikehendaki oleh si mayit. Dengan demikian, wasiat itu tidak memerlukan 

bukti bahwa si mayit telah mengucapkannya, dan itu berbeda dengan wasiat reguler di 

mana si penerima wasiat harus membuktikan bahwa dirinya-lah yang diwasiati dengan 

beragam alat bukti. Wasiat wajibah ini didasarkan pada argumen dan alasan hukum yang 

membenarkannya.11 

Ketentuan wasiat wajibah ini merupakan hasil ijtihad para ulama terkait dua ayat; 

pertama, surah al-Baqarah [2]: 180, “Diwajibkan atas kamu, apabila seorang di antara kamu 

kedatangan (tanda-tanda) maut, jika ia meninggalkan harta yang banyak, berwasiat untuk 

ibu-bapak dan karib kerabatnya secara ma'ruf, (ini adalah) kewajiban atas orang-orang 

yang bertakwa” 12. Kedua, ayat waris yaitu surah al-Nisa [4]: 11-12, “Allah mensyari'atkan 

bagimu tentang (pembagian pusaka untuk) anak-anakmu. Yaitu: bahagian seorang anak 

lelaki sama dengan bagahian dua orang anak perempuan; dan jika anak itu semuanya 

perempuan lebih dari dua, maka bagi mereka dua pertiga dari harta yang ditinggalkan; jika 

anak perempuan itu seorang saja, maka ia memperoleh separo harta. Dan untuk dua orang 

ibu-bapa, bagi masing-masingnya seperenam dari harta yang ditinggalkan, jika yang 

meninggal itu mempunyai anak; jika orang yang meninggal tidak mempunyai anak dan ia 

diwarisi oleh ibu-bapanya (saja), maka ibunya mendapat sepertiga; jika yang meninggal itu 

mempunyai beberapa saudara, maka ibunya mendapat seperenam. (Pembagian-

pembagian tersebut di atas) sesudah dipenuhi wasiat yang ia buat atau (dan) sesudah 

dibayar hutangnya. (Tentang) orang tuamu dan anak-anakmu, kamu tidak mengetahui 

siapa di antara mereka yang lebih dekat (banyak) manfaatnya bagimu. Ini adalah ketetapan 

dari Allah. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana. Dan bagimu 

(suami-suami) seperdua dari harta yang ditinggalkan oleh isteri-isterimu, jika mereka tidak 

mempunyai anak. Jika isteri-isterimu itu mempunyai anak, maka kamu mendapat 

seperempat dari harta yang ditinggalkannya sesudah dipenuhi wasiat yang mereka buat 

atau (dan) seduah dibayar hutangnya. Para isteri memperoleh seperempat harta yang kamu 

tinggalkan jika kamu tidak mempunyai anak. Jika kamu mempunyai anak, maka para isteri 

memperoleh seperdelapan dari harta yang kamu tinggalkan sesudah dipenuhi wasiat yang 

 
11 Suparman Usman and Yusuf Somawinata, Fiqh Mawaris; Hukum Kewarisan Islam, 3rd ed. (Jakarta: Gaya 
Media Pratama, 2008).Usman and Somawinata. 
12 Computer Science IPB, “Lafzi Web,” Computer Science IPB, 2023, http://lafzi.apps.cs.ipb.ac.id/web/. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

173 
 

kamu buat atau (dan) sesudah dibayar hutang-hutangmu. Jika seseorang mati, baik laki-

laki maupun perempuan yang tidak meninggalkan ayah dan tidak meninggalkan anak, 

tetapi mempunyai seorang saudara laki-laki (seibu saja) atau seorang saudara perempuan 

(seibu saja), maka bagi masing-masing dari kedua jenis saudara itu seperenam harta. Tetapi 

jika saudara-saudara seibu itu lebih dari seorang, maka mereka bersekutu dalam yang 

sepertiga itu, sesudah dipenuhi wasiat yang dibuat olehnya atau sesudah dibayar hutangnya 

dengan tidak memberi mudharat (kepada ahli waris). (Allah menetapkan yang demikian 

itu sebagai) syari'at yang benar-benar dari Allah, dan Allah Maha Mengetahui lagi Maha 

Penyantun” 13. 

Mengutip Hasanain Makhluf, Usman dan Somawinata memaparkan sisi perbedaan 

pendapat di antara para ulama. Sebagian ulama menyatakan bahwa ayat 180 surat al-

Baqarah adalah dalil wasiat (kepada ibu-bapak dan kerabat) yang sampai sekarang pun 

masih berlaku wajib. Dengan kata lain, kewajiban tersebut masih tetap dan dapat 

diberlakukan sehingga pemberian wasiat wajibah kepada wâlidain dan aqrabîn yang 

mendapatkan bagian (penerimaan) harta peninggalan, dapat diterapkan dan dilaksanakan. 

Akan tetapi, sebagian ulama yang lain berpendapat bahwa ketentuan wasiat wajibah tidak 

dapat diterapkan dan dilaksanakan karena ketetapan hukum mengenai wasiat dalam ayat 

tersebut telah dinasakh, baik oleh al-Qur'an maupun al-Hadis.14 Maksudnya, surah al-

Baqarah [2]: 180 dinasakh oleh surah al-Nisa [4]: 11-12.  

Pendapat yang Mendukung Wasiat Wajibah  

Para ulama berpendapat bahwa wasiat kepada wâlidain (kedua orang tua) dan aqrabîn 

(kerabat) antara lain: Abu Abdillah Muhammad bin Umar al-Razi, Sayyid Quthb, 

Muhammad Abduh, Said bin Jabir, Rabi' bin Anas, Qatadah, Muqatil bin Hayyan, Ibnu 

Abbas dan al-Hasan. Menurut mereka, sampai sekarang ayat tersebut (al-Baqarah: 180) 

masih tetap diberlakukan. Karenanya, pemberian wasiat kepada mereka (yang tidak 

mendapatkan harta peninggalan) pun dapat diterapkan dan dilaksanakan. 

Mereka mengemukakan alasan kebolehannya dapat dikategorikan kepada tiga 

kelompok, yaitu: 

 
13 IPB. 
14 Usman and Somawinata, Fiqh Mawaris; Hukum Kewarisan Islam. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

174 
 

Pertama, kelompok ulama yang menyatakan bahwa seluruh ayat al-Qur'an adalah 

muhkamat (berlaku sebagai hukum). Artinya, tidak ada nasakh (nasikh mansukh) dalam al-

Qur'an. Jadi, ayat 180 surah al-Baqarah tersebut (ayat wasiat) tidak dinasakh (dihapus atau 

dihilangkan hukumnya), baik oleh ayat-ayat (mawarits) al-Qur'an maupun al-Hadis. 

Suparman dan Yusuf mengemukakan pernyataan Ibnu Katsir dan al-Qurthubi, ayat 

tersebut (al-Baqarah: 180), tidak dinasakh, tetapi dijelaskan atau ditafsirkan oleh ayat-ayat 

mawaris (al-Nisa`: 11-12 dan ayat yang lainnya). Betul secara leksikal surah al-Baqarah ayat 

180 itu umum, tetapi artinya khusus. Maksudnya, wâlidain yang tidak menerima harta 

warisan (entah karena keduanya kafir atau hamba sahaya) dan juga kerabat yang tidak 

termasuk ahli waris, dapat bagian harta peninggalan melalui skema wasiat wajibah ini. 

Bahkan, menurut Abduh, seperti yang mereka kutip, “Pendapat yang benar adalah al-

Baqarah ayat 180 tidak dinasakh oleh ayat mawaris karena tidak ada pertentangan, bahkan 

(saling) menguatkan. Dan tidak ada petunjuk bahwa ayat mawaris tersebut turun setelah 

ayat wasiat. Ayat tersebut tidak juga dinasakh dengan hadits karena tidak benar adanya 

nasakh dalam al-Kitab (al-Qur'an). Tegasnya, ayat tersebut muhkamah dan hukumya tetap 

berlaku.15 

Kedua, kelompok ulama yang menyatakan bahwa ayat wasiat wajibah (al-Baqarah: 180) 

yang bersifat umum, sedangkan ayat waris (al-Nisa: 11-12) bersifat khusus. Maksudnya, 

yang umum dikhususkan, yaitu wasiat kepada wâlidain dan aqrabîn di-takhshish 

(dikhususkan) oleh ayat mawaris dan hadis yang menyatakan bahwa tidak ada wasiat bagi 

ahli waris. Jadi, menurut mereka ayat 180 surat al-Baqarah tersebut hanya berlaku untuk 

wâlidain dan aqrabîn yang menurut ketentuan umum pewarisan tidak mendapatkan bagian 

(penerimaan) harta peninggalan pewaris. Sedangkan wâlidain dan aqrabîn yang 

mendapatkan warisan dikeluarkan oleh keumuman ayat wasiat. Menjelaskan argumen ini, 

Suparman dan Yusuf mengutip Ibnu Katsir, “Demikian pula pendapat Said bin Jabir, 

Rabi' bin Anas, Qatadah, Muqtalil bin Hayyan, tetapi pendapat mereka bukan nasakh 

dalam arti sekarang, sebab ayat mawaris yang menghilangkan hukum sebagian apa yang 

ditunjuk oleh keumuman ayat wasiat. Dengan kata lain, aqrabîn di sana bersifat umum baik 

yang menerima warisan maupun yang tidak menerimanya, kemudian dihilangkan hukum 

yang menerima warisan, dan tetaplah hukum bagi yang lainnya sebagaimana yang 

 
15 Usman and Somawinata. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

175 
 

ditunjukan oleh ayat pertama”. Kemudian, memperkuat pendapat tersebut, kembali 

mereka mengutip dari Hasanain Makhluf, “Sebagian ulama Salaf berpendapat bahwa 

wâlidain dan aqrabîn pada al-Baqarah ayat 180 bersifat umum, yaitu baik mereka yang 

termasuk ahli waris maupun yang bukan. Maka, wasiat bagi mereka itu (semuanya) wajib. 

Kemudian dikhususkan (di-takhshish) dari mereka yang termasuk ahli waris dengan ayat 

mawaris dan hadits. Sedangkan,  kewajiban tersebut berlaku sebagai hak bagi mereka yang 

tidak mendapatkan warisan. Dengan demikian ayat, tersebut merupakan ayat hukum 

(umum) yang di-takhsish.16 

Ketiga, kelompok yang menyatakan surat al-Baqarah ayat 180 tersebut dinasakh oleh 

ayat mawaris, tetapi hanya sebagian, yakni sebatas wâlidain dan aqrabîn yang mendapatkan 

harta peninggalan. Jadi ayat tersebut masih berlaku bagi wâlidain dan aqrabîn yang tidak 

menjadi ahli waris/tidak menerima bagian warisan (mereka tidak termasuk bagian yang 

dinasakh). Menjelaskan pendapat ini, kembali Usman dan Somawinata mengutarakan 

pertanyaan Ibnu Katsir. Katanya, “Mereka yang mengatakan bahwa ayat tersebut dinasakh 

hanya untuk wâlidain dan aqrabîn yang tidak termasuk ahli waris, dan kewajiban tersebut 

berlaku bagi mereka yang bukan menjadi ahli waris. Inilah pendapat Ibnu Abbas, al-

Hasan, Masruq, al-Dhahak, Muslim bin Yassar, dan al-'Ala bin Ziyad”. Demikian pula, 

mereka juga mengutip al-Maraghi, “Dan diriwayatkan dari sebagian sahabat, bahwa wasiat 

tersebut diperuntukkan bagi mereka yang bukan ahli waris berdasarkan sabda Rasulullah 

Saw., ‘Sesungguhnya Allah Swt. telah memberikan kepada setiap (orang yang berhak), haknya masing-

masing. Ingatlah bahwa tidak boleh ada wasiat bagi ahli waris.’” Kemudian, dari Hasanaian 

Makhluf, dinyatakan, “Dan sebagian ulama Salaf yang berpendapat ada nasakh (terhadap 

al-Qur'an), menyatakan bahwa wasiat tersebut telah dinasakh bagi wâlidain dan aqrabîn 

yang menjadi ahli waris atau menerima warisan. Dan kewajiban itu tetap ada bagi mereka 

yang tidak mendapatkan bagian (penerimaan) harta warisan, seperti wâlidain yang kafir.17 

Pendapat yang Menolak Wasiat Wajibah 

Di samping ulama yang menyatakan bahwa ketentuan wasiat wajibah bagi wâlidain 

dan aqrabîn yang tidak mendapatkan bagian (penerimaan) harta peninggalan, dalam ayat 

 
16 Usman and Somawinata.. 
17 Usman and Somawinata.. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

176 
 

180 surat al-Baqarah, tetap ada dan diberlakukan, ada pula yang menyatakan bahwa 

ketentuan tersebut telah dinasakh, dan dinyatakan tidak berlaku lagi. Mereka yang 

berpendapat demikian, di antaranya, Ibnu Umar dan al-Baidhawi. Masih dari Usman dan 

Somawinata, mereka memetakan para ulama yang menolak wasiat wajibah, dikategorikan 

dalam empat kelompok, yaitu: 

Pertama, kelompok yang menyatakan bahwa ketentuan wasiat wajibah dalam ayat 180 

surat al-Baqarah tidak dapat diberlakukan karena ayat-ayat tersebut telah dinasakh oleh 

ayat-ayat mawaris. Mengutip riwayat Ibnu Katsir, “Tatkala ayat faraidh diturunkan, ayat 

wasiat tersebut dinasakh (dihapus hukum-nya).” Kata Suparman Usman, “Sebagian besar 

mufassirin terdahulu, dengan tokohnya Ibnu Abbas dan Ibnu Umar, berpendapat, ayat 

wasiat ini telah dinasakh oleh ayat mawaris dalam surat al-Nisa.” Dari Hasanain Makhluf 

dinyatakan, “Kemudian kewajiban tersebut dinasakh oleh ayat-ayat mawaris”.18 

Kedua, kelompok yang menyatakan bahwa ketentuan wasiat wajibah dalam ayat 180 

surat al-Baqarah tidak dapat diterapkan dan dilaksanakan karena ayat tersebut telah 

dinasakh oleh hadis “La washiyyata li waritsin” (Tidak ada wasiat bagi ahli waris), bukan 

oleh ayat-ayat mawaris. Al-Qurthubi, seperti yang dikutip oleh Usman dan Yusuf, 

meriwayatkan pendapat ini, “Dan juga artinya disebutkan bahwa ayat faraidh tidak 

membatasi dengan menasakhnya tetapi dengan kandungan dalil lain, yaitu sabda 

Rasulullah Saw., “Innallaha qad a'tha li kulli dzi haqqin haqqahu fala washiyyata li waritsin” 

(Sesungguhnya Allah telah menentukan hak bagi masing-masing pemiliknya. Maka, tak 

ada wasiat bagi ahli waris). Menurut Makhluf, hadis ini shahih. Maka ayat (wasiat) tersebut 

dinasakh oleh hadis, bukan oleh ayat mawaris.19 

Ketiga, kelompok yang menyatakan wasiat wajibah dalam ayat 180 surat al-Baqarah 

tidak dapat diberlakukan karena telah dinasakh olen ayat mawaris dan hadis Rasulullah 

saw. Pendapat tersebut, antara lain, seperti yang dikutip Usman dan Somawinata dari 

Abduh, telah dikemukakan oleh al-Baidhawi, “Keadaan hukum (wasiat) ini berlaku pada 

saat permulaan Islam. Kemudian ayat tersebut telah dinasakh oleh ayat mawaris dan hadis 

“Innallaha qad a'tha kulla dzi haqqin haqqahu fala washi- yyata li waritsin”.20 

 
18 Usman and Somawinata.. 
19 Usman and Somawinata. 
20 Usman and Somawinata. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

177 
 

Keempat, kelompok yang menyatakan bahwa ketentuan wasiat wajibah dalam ayat 180 

surat al-Baqarah tidak dapat diterapkan dan dilaksanakan karena ayat tersebut telah 

dinasakh oleh ijmak. Pendapat mereka, antara lain, sebagaimana dikemukakan oleh Ibnu 

Katsir, “Sesungguhnya kewajiban wasiat bagi wâlidain dan aqrabîn tersebut telah dinasakh 

oleh ijmak”.21 

 

Tarjih  

Perbedaan pendapat para ulama mengenai keberadaan ketentuan wasiat wajibah 

terletak pada pemberlakuan mereka mengenai nasakh (nasikh-mansukh) terhadap nash 

(al-Qur'an). Mereka yang menyatakan ayat al-Qur'an (termasuk ayat 180 surat al-Baqarah) 

dapat dinasakh, baik oleh ayat al-Qur'an (yang lain), al-Hadits, maupun ijma', sama sekali 

tidak membolehkan wasiat wajibah. Sedangkan mereka yang tidak meinberlakukan 

nasakh, mereka yang memberlakukan nasakh tetapi terhadap ayat 180 surat al-Baqarah 

tersebut hanya nasakh sebagian, dan mereka yang menyatakan bahwa ayat tersebut hanya 

ditakhshish oleh ayai mawaris, membolehkan pemberian wasiat wajibah terhadap wâlidain 

dan aqarabin mendapatkan bagian (penerimaan) harta peninggalan pewaris.22 

Namun, jika dicermati secara mendalam, dan seperti yang telah dipaparkan 

kontradiksi yang terjadi antara nas-nas al-Qur’an dan hadis maka dapat dikatakan bahwa 

kontradiksi tersebut tidak sampai pada nasikh-mansukh. Dari pendapat-pendapat yang 

diutarakan, baik mereka yang menerima ataupun yang menolak wasiat wajibah atau waris 

pengganti, maka ada titik di mana umum dan khusus dari ayat tersebut. Hal ini 

dikembalikan pada kajian usul fikih terkait kontradiksi antar nas. Sementara, antara waris 

dan wasiat, masing-masing dapat dibedakan. Seperti, yang diaungkapkan oleh Suparman 

Usman dan Yusuf Somawinata bahwa wasiat wajibah ini harus tetap dilaksanakan meski 

orang yang diwasiati atau penerima wasiat bukanlah orang yang dikehendaki oleh si mayit. 

Dengan demikian, wasiat itu tidak memerlukan bukti bahwa si mayit telah 

mengucapkannya, dan itu berbeda dengan wasiat reguler di mana si penerima wasiat harus 

membuktikan bahwa dirinya-lah yang diwasiati dengan beragam alat bukti. Wasiat wajibah 

ini didasarkan pada argumen dan alasan hukum yang membenarkannya.23 Maka, dari sini 

 
21 Usman and Somawinata. 
22 Usman and Somawinata. 
23 Usman and Somawinata. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

178 
 

muncul sebuah telaah antara wasiat dan waris di satu sisi, dan posisi kedua nas (al-Baqarah 

180 dan al-Nisa` ayat 11-12 ) dalam kaitannya dengan kontradiksi nas syarak. Maka dari 

itu, tarjih terhadap dua pendapat tersebut dipaparkan sebagai berikut: 

Pertama, kata “washiyyah” yang terdapat dalam dua ayat. Dalam analisis konteks, kata 

“washiyyah” dalam al-Baqarah berbentuk kata benda yang disandarkan pada menjelang 

wafat. Sementara, kata “washiyyah” dalam al-Nisa`, kata tersebut hadir dalam bentuk kata 

kerja. Akan tetapi, maksud kata “washiyyah”, dalam al-Nisa`, ini berarti mewajibkan, dan 

makna ini berbeda dengan “washiyyah” yang ada dalam al-Baqarah yang berarti 

memberikan porsi harta peninggalan. Sedangkan, penguatannya menggunakan “kutiba” 

(diwajibkan). Jadi, satu sisi ada “washiyyah” pada masing-masing ayat, dan ada pula 

“kutiba” dalam al-Baqarah. Jadi, dari ayat dua ayat itu dapat dipahami bahwa maksud kata 

“washiyyah” dalam al-Baqarah adalah waris, karena makna “kutiba” disamakan dan kata 

“yushi”. Dalam teori ma’anil al-qur’an (cabang ilmu tafsir yang berkaitan dengan semantik) 

dinyatakan, jika ada lafaz saling menautkan satu sama lain, maka pemaknaannya 

berdekatan.24 Maka, tak heran pula jika sebagian orang menyebutnya sebagai “waris 

pengganti” untuk menyebut wasiat wajibah, karena kedekatan maknanya dengan warisan. 

Dengan demikian, ayat al-Baqarah sebenarnya ayat waris meski redaksinya menggunakan 

lafaz “washiyyah”. Dengan mendudukkan kedua ayat sebagai ayat waris, maka kedua ayat 

tersebut sama-sama membahas waris tanpa ada nasikh-mansukh. 

Kedua, takhshish al-‘am. Metode ini diterapkan apabila terjadi kontradiksi antar teks. 

Jalaluddin al-Mahalli, dalam al-Waraqat, menyatakan, jika satu nas berpengertian umum, 

sementara nas lain berpengertian khusus, maka yang khsusus mengkhsuskan yang umum. 

Kemudian, jika satu nas berpengertian umum dari satu sisi dan khusus dari sisi yang lain, 

sementara nas yang lain juga demikian, maka masing-masing yang umum dikhususkan 

dengan yang khusus 25. Dalam konteks wasiat wajibah, metode ini diterapkan oleh 

kelompok yang membolehkan wasiat wajibah. Akan tetapi, yang perlu disampaikan di sini 

adalah nasikh-mansukh adalah metode paling akhir yang diterapkan jika upaya jam’ 

(kompromi), takhshish (pengecualian) dan tarjih tidak dapat diterapkan. Maka dari itu, Al-

 
24 Muhammad Afifuddin Dimyathi, Mabahits Fi Ma’ani al-Qur’an, ed. Muhammad Hasan Utsman, 1st ed. 
(Cairo: al-Nibras, 2022)., Dimyathi. 
25 Muhammad bin Ahmad Al-Mahalli, Syarh Al-Waraqat Fi Ushul al-Fiqh, ed. Husamuddin Musa Afanah, 1st 
ed. (Palestin: Jami’ah al-Quds, 1999).Al-Mahalli. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

179 
 

Mahalli26 tidak menganggap ayat yang bisa dikompromikan, di-takhshîs atau ditarjih dalam 

kategori nasikh-mansukh. 

Ketiga, tinjauan maslahat. Pemberlakuan wasiat wajibah dalam “Qanun al-Washiyyah” 

tidak dilarang oleh syarak. Hal ini didukung oleh beberapa pengikut dan fukaha mujtahid, 

seperti Imam al-Thabari, Ibn Hazm dan Dawud al-Zhahiri, Hal tersebut bersandar pada 

firman Allah Swt. dalam Al-Baqarah: 180,  dan ayat itu tetap berlaku alias tidak dinasakh. 

Lagi pula, tidak ada salahnya undang-undang mewajibkan orang-orang melakukan 

kebaikan pada kerabat dan orang tua yang terhalang warisan. Bahkan di dalamnya terdapat 

kemaslahatan yang tidak dilarang oleh nas syarak, bahkan sebaliknya nas-nas lain justru 

mendukungnya.27                                                              

 

Penerima Wasiat Wajibah 

Dawud al-Zhahiri, Ibnu Hazm dan sejumlah ulama Salaf—antara lain: Ibnu Jarir, 

Jabir bin Zaid, Qatadah, Thawus, dan Masruq—berpendapat bahwa wasiat wajibah tetap 

berlaku serta dapat diterapkan dan dilaksanakan ketentuannya terhadap mereka yang 

berhak menerimanya. Orang-orang yang berhak menerima wasiat wajibah ialah wâlidain 

dan aqrabîn yang tidak termasuk atau terkategori ahli waris. Mengutip dari Abduh dan Ibnu 

Katsir, dalam Usman & Somawinata28, menjelaskan, ayat tersebut (al-Baqarah: 180) telah 

dinasakh bagi orang yang menjadi ahli waris, sementara hukumnya tetap berlaku bagi 

orang yang tidak menjadi ahli waris. Maka orang menjadi ahli waris karena ditunjuk oleh 

ayat mawaris, baginya tidak ada wasiat, dan bagi yang tidak menerima warisan, tetaplah 

hukum yang ditetapkan dengan nash tersebut. Ayat tersebut adalah ayat muhkamah, dan 

ketetapan hukumnya tetap ada dan bagi Anda hendaklah mengkhususkan hukum tersebut 

bagi yang tidak menerima warisan dari wâlidain dan aqrabîn. Maka dihapus atau dinasakh 

hukum bagi orang yang menerima warisan atau menjadi ahli waris, dan tetaplah 

(hukumnya) bagi yang lain sebagaimana ditunjuk oleh ayat pertama. Dan bagi mereka ada 

yang membatasi nasakh itu hanya bagi mereka yang termasuk ahli waris atau penerima 

 
26 Al-Mahalli, Syarh Al-Waraqat Fi Ushul al-Fiqh. 
27 Iman Adil, “ما هو حكم الشرع في الوصية الواجبة ؟ الإفتاء تجيب (Bagaimana Hukum Islam Tentang Wasiat 
Wajibah? Darul Ifta Menjawab ),” almasryalyoum.com, 2023, 
https://www.almasryalyoum.com/news/details/2796826. 
28 Usman and Somawinata, Fiqh Mawaris; Hukum Kewarisan Islam. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

180 
 

warisan, dan kewajibannya tetap ada bagi yang tidak menjadi ahli waris bahwa ayat (wasiat 

wasibah) tersebut dikhususkan bagi wâlidain dan aqrabîn yang tidak mendapatkan 

warisan. 

Dari uraian di atas, dapatlah dipahami bahwa orang-orang yang berhak menerima 

wasiat wajibah adalah wâlidain dan aqrabîn yang tidak mendapatkan/menerima warisan 

saja, sedangkan mereka yang mendapatkan bagian harta peninggalan tidak berhak 

menerima wasiat tersebut. Mengenai wâlidain dan aqrabîn yang tidak mendapatkan warisan 

seperti dikemukakan di atas masih bersifat umum. Hal ini tentunya akan mengundang 

pertanyaan. Apakah setiap wâlidain dan aqrabîn yang tidak berhak mendapatkan warisan 

tersebut berhak mendapatkan wasiat wajibah? Atau sebagian saja di antara mereka berhak 

menerimanya? Sebab, wâlidain dan aqrabîn yang tidak mendapatkan warisan mempunyai 

faktor penyebab yang mungkin berbeda satu sama lain. Faktor-faktor yang menyebabkan 

mereka tidak mendapatkan risan adalah karena: (1) terkena mawani'ul irtsi, seperti 

perbudakan, pembunuhan dan perbedaan agama; (2) terkena hijab, yakni karena ada ahli 

waris lain, maka ia tidak menerima warisan alais mahjub; dan (3) termasuk kelompok 

dzawil arhâm, yaitu setiap kerabat yang tidak termasuk ashabul furudh atau 'ashabah. 

Penegasan mengenai wâlidain dan aqrabîn sebagai yang berhak mendapatkan wasiat 

wajibah dapat dilihat dalam pernyataan Hasanain Muhammad Makhluf, al-Qurthubi dan 

Lajnah Ulama Senior Mesir, dalam Usman & Somawinata29 mengemukakan, “Maka 

wajiblah wasiat bagi kedua orang tua apabila keduanya tidak menerima warisan, misalnya 

ada perbedaan agama. Demikian pula bagi kerabat yang tidak menerima warisan, seperti 

karena hamba sahaya, kufur, atau terhijab untuk menerima warisan, yaitu dari keturunan 

anak yang meninggal dunia pada saat bapaknya masih hidup.” Senada dengan pernyataan 

tersebut  Lajnah Ulama Senior Mesir mengemukakan, Seperti halnya wâlidain dan aqrabîn 

yang kafir, atau mereka mukmin tapi terhijab untuk mendapatkan warisan, misalnya Ibnu 

Akhi (anak laki-laki dari saudara laki-laki) karena ada akhun (saudara laki-laki), atau kalau 

mereka termasuk dzawil arhâm. Al-Qurthubi juga menyatakan, ayat tersebut adalah 

muhkamah, lahir ayat adalah umum, tetapi artinya khusus bagi wâlidain dan aqrabîn yang 

tidak menerima warisan, seperti keduanya kafir atau hamba sahaya, dan bagi kerabat yang 

tidak mendapatkan warisan. 

 
29 Usman and Somawinata. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

181 
 

Maka dari itu, Usman & Somawinata30 mengemukakan bahwa wâlidain dan aqrabîn 

yang terkena mawâni' al-irts karena kafir dan hamba sahaya masih dapat menerima harta 

warisan melalui wasiat wajibah, sedangkan mereka yang terkena mawani'ul irsti karena 

pembunuhan tidak berhak menerimanya. Dari uraian di atas, dapatlah dipahami bahwa 

wâlidain dan aqrabîn yang berhak menerima wasiat wajibah adalah mereka yang tidak 

mendapatkan harta peninggalan, baik karena dzawil ahram dan mahjub yang orang tuanya 

atau mudhabih-nya telah meninggal lebih dahulu dari pewaris maupun karena mahrum 

(kecuali pembunuh). 

 

Ayah-Anak Angkat dan Wasiat Wajibah dalam KHI 

Kompilasi Hukum Islam (KHI), pada pasal 171 huruf (h) mendefinisikan anak 

angkat sebagai anak yang dalam pemeliharaan untuk hidupnya sehari-hari, biaya 

pendidikan dan sebagainya beralih tanggung jawabnya dari orangtua asal kepada orangtua 

angkatnya berdasarkan putusan Pengadilan. Kemudian, pemberian wasiat wajibah kepada 

anak angkat diatur dalam Pasal 209 ayat (2) bahwa terhadap anak angkat yang tidak 

menerima wasiat diberi wasiat wajibah sebanyak-banyaknya 1/3 dari harta warisan orang 

tua angkatnya 31. Sementara itu, ketentuan ahli waris pengganti sebagaimana diatur dalam 

pasal 185 tersebut merupakan hal baru dalam hukum kewarisan Islam di Indonesia. 

Menurut Yahya Harahap, ketentuan ini merupakan terobosan terhadap penyelewengan 

hak cucu atas harta warisan ayah, apabila ayah meninggal lebih dahulu dari pada kakek. 

Dari pengertian ahli waris pengganti yang diberikan oleh Yahya Harahap tersebut, KHI 

tidak memberi batasan yang jelas maka pemahaman tentang ahli waris pengganti seperti 

dimaksud pasal 185 ayat (1) itu dapat diartikan secara luas. Sehingga pengertian ahli waris 

yang digantikan itu meliputi garis lurus ke bawah dan juga dari garis menyamping. Jadi 

pasal ini selain bisa menampung cucu dari pewaris baik dari anak laki-laki atau perempuan 

juga bisa menampung anak-anak (keturunan) saudara-saudara yang lebih dahulu 

meninggal dunia dengan tentunya tetap memperhatikan aturan hijab menghijab antara 

derajat yang lebih tinggi dengan yang lebih rendah.32 Akan tetapi, khusus untuk anak 

 
30 Usman and Somawinata. 
31 Mahkamah Agung RI, Himpunan Peraturan Perundang-Undangan Yang Berkaitan Dengan Kompilasi Hukum 
Islam Serta Pengertian Dalam Pembahasannya. 
32 Mahkamah Agung RI. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

182 
 

angkat diatur sendiri sebagai pihak yang mendapatkan harta waris melalui wasiat wajibah 

meski statusnya bukan wâlidain atau aqrabîn. 

Seperti yang telah disebut, wasiat wajibah adalah tindakan yang dilakukan oleh 

penguasa atau hakim sebagai aparat negara untuk memeriksa atau memberi putusan wajib 

wasiat bagi orang yang telah meninggal yang diberikan pada orang tertentu. Hal tersebut 

disebut wasiat wajibah karena: pertama, hilangnya unsur ikhtiar bagi pemberi wasiat dan 

munculnya kewajiban melalui peraturan perundang-undangan atau putusan pengadilan 

tanpa bergantung pada kerelaan orang yang berwasiat dan persetujuan ahli waris. Kedua, 

ada kemiripannya dengan ketentuan pembagian harta pusaka dalam penerimaan laki-laki 

dua kali lipat bagian perempuan. Dalam perspektif Kompilasi Hukum Islam (KHI), wasiat 

dapat diberikan secara lisan atau tertulis. Pemberian wasiat juga dapat dibatalkan bilamana 

calon penerima wasiat telah melakukan perbuatan yang dapat menggugurkan sebagai 

calon penerima wasiat. Ketentuan tersebut sudah diatur dalam pasal 197 ayat (1) 

Kompilasi Hukum Islam.33 

Dalam KHI ketentuan wasiat wajibah bukan hanya diberikan kepada anak angkat, 

tetapi juga kepada ayah angkat. Hal tersebut seperti yang dinyatakan dalam Pasal 209 ayat 

(1), bahwa harta peninggalan anak angkat dibagi berdasarkan Pasal 176 sampai dengan 

Pasal 193 tersebut di atas, sedangkan terhadap orang tua angkat yang tidak menerima 

wasiat diberi wasiat wajibah sebanyak-banyaknya 1/3 dari harta wasiat anak angkatnya.34 

Ini atinya, selain anak angkat, ayah angkat juga mendapatkan wasiat wajibah.  

Namun, jika dibanding dengan ayat al-Qur’an yang menjadi dalil wasiat wajibah 

maka terdapat perbedaan. Surah al-Baqarah [2]: 180 menyatakan, “Diwajibkan atas kamu, 

apabila seorang di antara kamu kedatangan (tanda-tanda) maut, jika ia meninggalkan harta 

yang banyak, berwasiat untuk ibu-bapak dan karib kerabatnya secara ma'ruf, (ini adalah) 

kewajiban atas orang-orang yang bertakwa”.35 Sementara itu, adopsi atau pengangkatan 

anak sudah tidak diberlakukan lagi berdasarkan surah al-Ahzab [33]: 40, “Muhammad itu 

sekali-kali bukanlah bapak dari seorang laki-laki di antara kamu, tetapi dia adalah 

 
33 Mila Yuniarsih et al., “Wasiat Wajibah Bagi Anak Adopsi Untuk Mendapat Harta Waris,” Ma’mal: Jurnal 
Laboratorium Syariah Dan Hukum 3, no. 1 (2022): 38–63, https://doi.org/10.15642/mal.v3i1.119. 
34 Mahkamah Agung RI, Himpunan Peraturan Perundang-Undangan Yang Berkaitan Dengan Kompilasi Hukum 
Islam Serta Pengertian Dalam Pembahasannya. 
35 IPB, “Lafzi Web.” 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

183 
 

Rasulullah dan penutup nabi-nabi. Dan adalah Allah Maha Mengetahui segala sesuatu” 36. 

Menurut al-Thabari, dalam Vita Firdausiyah dan Winda Yunita Almaulana, menjadikan 

anak angkat sebagai anak kandung dilarang Allah Swt. Agar, orang-orang yang tidak 

mengakui anakmu padahal dia bukan anak mereka. Anak yang kamu adopsi itu hanya 

klaim belaka. Ayat ini diturunkan kepada Rasulullah Saw. untuk membatalkan 

pengadopsian Zaid bin Haritsah sebagai anak. Demikian pula al-Zuhaili, ia 

mengharamkan adopsi. Menurutnya, pengangkatan anak (tabannîy) adalah pengangkatan 

anak yang dilakukan oleh seseorang terhadap anak lain yang jelas nasabnya. Kemudian, 

anak itu dinasabkan kepada dirinya. Pengangkatan anak dalam pengertian yang demikian 

ini jelas bertentangan dengan hukum Islam.37 Akan tetapi, dalam kaitannya adopsi ini, 

KHI dalam Pasal 171 (h) sudah sesuai dengan al-Qur’an. Sebab, anak angkat yang 

dimaksud hanyalah anak yang “dalam pemeliharaan untuk hidupnya sehari-hari, biaya 

pendidikan dan sebagainya beralih tanggung jawabnya dari orangtua asal kepada orangtua 

angkatnya”. Maka dari itu, tidak ada hubungan kewalian, kewarisan dan nasab antara 

keduanya. Dengan kata lain, anak angkat dan ayah angkat sama halnya dengan orang lain 

yang tak ada sangkut pautnya dalam hal kewalian, nasab dan waris. Seandainya, ingin 

memberi harta waris maka satu-satunya jalan adalah dengan wasiat.  

Satu hal yang tidak diadaptasi oleh HKI terkait wasiat wajibah ini. Ia bukan lain 

adalah kerabat. Padahal dalam nas ayat yang menjadi dalil wasiat wajibah itu menyertakan 

“al-aqrabîn” (karib kerabatnya). Jika KHI mengambil “al-wâlidain” (kedua orang tua) 

sebagai perwakilan garis ashl dan far’, mestinya “al-aqrabîn” (karib kerabat) sebagai 

perwakilan hawâsyiy juga harus diakomodir. Maksud ashl adalah leluhur (pokok atau asal) 

yang menyebabkan adanya si mati. Far’ yaitu anak keturunan (cabang) dari si mati. Dan, 

hawâsyi, yaitu keluarga yang dihubungkan dengan orang yang meninggal dunia melalui garis 

menyamping, seperti saudara, bibi, paman dan anak keturunannya dengan tidak 

membedakan baik laki-laki maupun perempuan.38 Dari sini, jika ada anak angkat ayah 

angkat, mestinya juga ada saudara angkat. Akan tetapi, hal ini tidak disinggung oleh KHI. 

 
36 IPB. 
37Wahbah Al-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islâmîy Wa Adillatuhu, 4th ed. (Damaskus: Dar al-Fikr al-Mu’ashir, 1997).Al-
Zuhaili.. 
38 Sofyan Munawar and Nilman Ghofur, “Hukum Kewarisan Islam Dalam Kajian Teori (Politik Hukum 
Keluarga Islam Terhadap Ahli Waris Beda Agama),” Sahaja: Journal Shariah And Humanities 2, no. 1 (2023): 
129–41. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

184 
 

Sebagai informasi tambahan, KHI sendiri sebagai Inpres posisinya juga dilematis. 

Menurut Abdul Gani Abdullah, seperti yang dikutip Iim Fahimah39, posisi KHI dalam 

hirarki perundang-undangan di Indonesia (yang bentuk hukumnya melalui instrumen 

Intruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 dan secara organik ditindaklanjuti Keputusan 

Menteri Agama Nomor 154 Tahun 1991) mempunyai kedudukan dalam tata hukum yang 

dilematis, sebab secara organik dari sudut implementasi legislatif telah memperlihatkan 

bahwa Inpres itu berkemampuan efektif, di samping instrumen lain dalam tata hukum 

yang lebih tinggi, karenanya dalam praktek hukum di Pengadilan Agama, Inpres tersebut 

mempunyai daya atur dalam hukum positif Indonesia. Akan tetapi, dari segi yang lain, 

Inpres tidak tampak sebagai salah satu instrumen hukum dalam tata hukum yang 

dominan. Akan tetapi, hal tersebut justru sebaliknya, menurut Ismail Sunny, hukum 

materiil yang diatur dalam KHI dapat saja berbentuk Inpres, karena dalam bidang hukum 

perkawinan, kewarisan, dan perwakafan, yang digunakan adalah hukum Islam, maka 

muatan hukum materilnya dapat saja ditetapkan berdasarkan Keputusan Presiden atau 

Intruksi Presiden, dan itu sama saja. Sebab, dasar hukum KHI secara langsung merujuk 

kepada Undang-Undang Dasar (UUD) 1945 pasal 4 ayat (1) yang menyatakan bahwa 

“Kekuasaan Presiden untuk memegang kekuasaan pemerintah Negara”. Memang, sejauh 

ini KHI sudah efektif sebagai sumber materil di Pengadilan Agama. 

 
Teori Analisis Konteks  

Dalam cabang linguistik, ilmu yang membahas tentang makna dan pemaknaan 

disebut “semantik”. Penggagas semantik ini dalam linguistik modern adalah Ferdinand de 

Saussure (w. 1913). Dalam bukunya Course in General Linguistics, ia memunculkan sign, 

sinifier dan signified (tanda, penanda dan yang ditandai). Ia menyatakan, “I propose to retain 

the word sign [signe] to designate the whole and to replace concept and sound-image 

respectively by; signified [signifie] and signifier [signifiant] the last two terms have the 

advantage of indicatmg the opposition that separates them from each other and from the 

whole of which they are parts. As regards sign, if I am satisfied with it, this is simply 

because I do not know of any word to replace it, the ordinary language suggesting no 

 
39 Iim Fahimah, “Sejarah Perkembangan Hukum Waris Di Indonesia,” Nuansa 11, no. 2 (2018): 107–16, 
https://doi.org/10.29300/nuansa.v11i2.1367. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

185 
 

other” 40. Kemudian, teori semantik ini dinyatakan oleh Culler sebagai penyatuan suatu 

bentuk yang menandakan sesuatu yang oleh Saussure disebut signifiant atau penanda dan 

sebuah gagasan yang ditandai, yakni signifie. Meskipun kita dapat berbicara tentang 

signifiant (penanda) dan signifie (yang ditanda atau konsep) seolah-olah sebagai entitas 

yang terpisah, tetapi keduanya hanya muncul sebagai komponen suatu tanda. Tanda 

tersebut adalah fakta sentral suatu bahasa. Kalau kita mencoba memisahkan hal yang perlu 

dengan hal yang sekunder atau hal yang kebetulan, kita harus memulai dari sifat tanda itu 

sendiri 41. 

Sederhananya, seperti yang diungkap oleh Abdul Chaer, setiap tanda bahasa terdiri 

dari dua komponen: signifian (penanda) dan signifie (yang ditandai). Sebagai penanda, 

signifian bisa berupa: bunyi bahasa, tulisan, gambar, isyarat atau apa saja. Bahkan, bukan 

hanya itu signifian juga berupa preposisi atau kalimat, termasuk juga teks, apa apapun itu. 

Sedangkan, signifie bukan lain adalah konsep, makna atau preposisi. Misalnya, kata “meja” 

adalah tanda linguistik (signifian). Ketika kata ini disebut maka muncul konsep atau makna 

bahwa meja adalah sejenis perabotan rumah atau kantor (signifie). Lalu, wujud meja yang 

sebenarnya alias meja konkret yang dimaksud sudah berada di luar bahasa atau disebut 

reference. Nah, kadang antara signifian dan reference ini hubungannya tak langsung.42 Dari sini, 

ketika kata sebagai penanda dan wujud konkretnya sebagai reference yang berada di luar 

bahasa maka kadang reference itu ada yang abstrak. Bahkan, makna reference-nya pun juga 

berbeda-beda ketika berada dalam konteks yang berbeda. Maka dari itu, diperlukan 

operasi atau analisis konteks terhadap kata yang terdapat dalam suatu kalimat. Di sinilah 

teori konteks menemukan urgensinya.              

Sebuah tuturan, termasuk di dalamnya teks hukum, harus mempertimbangkan 

konteks, seperti latar, situasi, peristiwa, dan kondisi. Tuturan itu diproduksi, dimengerti, 

dan dianalisis pada suatu konteks tertentu. Dalam berkomunikasi, konteks dapat berupa 

siapa yang mengkomunikasikan, dengan siapa dan mengapa; dalam jenis khalayak situasi 

apa; melalui medium apa; bagaimana perbedaan tipe dari perkembangan komunikasi; dan 

hubungan untuk masing-masing pihak. Dengan demikian, sebuah tuturan tidak dapat 

 
40 Ferdinand de Saussure, Course in General Linguistics (Translated from the French by Wade Baskin) (New York: 
Philosophical Library, 1959). 
41 Jonathan Culler, Saussure, Diterjemah Oleh: Rochayah & Siti Suhayati (Jakarta: Departemen Pendidikan dan 
Kebudayaan, 1996). 
42 Abdul Chaer, Linguistik Umum (Jakarta: Rineka Cipta, 2012).Abdul Chaer. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

186 
 

dimengerti sebagai mekanisme internal dari linguistik semata, akan tetapi untaian bahasa 

di sebuah tuturan dipahami dalam konteks secara keseluruhan. Oleh karena itu, antara 

teks dan konteks muncul secara bersamaan dalam suatu proses komunikasi.43 Dari sinilah, 

jika teks hukum atau nas ayat kitab suci merupakan suatu tanda bahasa, maka dalam 

pemaknaannya, dalam rangka menemukan makna yang tepat, harus tunduk pada analisis 

konteks.  

Entah siapa yang pertama kali mencetuskan teori konteks ini. Sebagai linguis 

senior, Abdul Chaer juga tidak menyebutkan siapa yang menemukan teori konteks ini. 

Chaer hanya menyebutkan teori semantik sebagaimana yang disebut oleh Saussure. Meski 

demikian, Chaer melakukan operasi terhadap beberapa kalimat yang mencantumkan kata 

yang sama. Misalnya, seperti yang dinyatakan Abdul Chaer44 sebagai berikut: 

1. Rambut di kepala nenek belum ada yang putih. 

2. Sebagai kepala sekolah dia harus menegur murid itu. 

3. Nomor teleponnya ada pada kepala surat itu. 

4. Beras kepala harganya lebih mahal dari beras biasa. 

5. Kepala paku dan kepala jarum tidak sama bentuknya. 

Berdasarkan contoh-contoh kalimat tersebut, maka kata kepala memiliki makna 

yang berbeda dalam masing-masing kalimat. Dengan kata lain, makna suatu kata akan 

berbeda dalam setiap kalimat meski katanya itu-itu juga.  

Dalam penelusuran kami terhadap teks-teks klasik Arab-Islam, pola yang 

dicontohkan oleh Abdul Chaer itu ternyata sudah ada sejak Abad II Hijriyah. Pola ini 

sudah dikenal baik, baik oleh kalangan linguis maupun ahli tafsir, dalam rangka 

menjadikannya sebagai instrumen dalam menafsiri al-Qur’an. Pola ini seperti yang 

dinyatakan oleh Dimyathi45, dalam bukunya yang berjudul Mabâhits fî Ma’âni al-Qur`ân, 

untuk mengenali makna-makna yang berbeda dalam diksi al-Qur’an terhadap kata yang 

sama. Dimyathi menyampaikan beberapa kata yang terdapat dalam al-Qur’an, seperti: kufr, 

îmân, shalâh...,dst  persis yang dilakukan oleh Abdul Chaer. Kemudian, ia menyebutkan 

bahwa orang yang pertama kali menulis buku tentang analisis konteks dalam al-Qur’an 

 
43 Maujud Fathul and Sultan, Pragmatik : Teori Dan Analisis Makna Konteks Dalam Bahasa (Mataram: Perpus 
UIN Mataram, 2022).  
44 Abdul Chaer, Linguistik Umum. 
45 Dimyathi, Mabahits Fi Ma’ani al-Qur’an. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

187 
 

adalah Muqatil bin Sulaiman Al-Balkhi (w. 150 H/767 M) dalam bukunya yang berjudul 

al-Wujûh wa al-Nazhâ`ir fî al-Qur`ân al-Karîm. 46 

Merujuk pada buku yang disebutkan, maka kami menemukan bahwa yang 

dinyatakan oleh Dimyathi itu benar. Yang menarik dalam awal kitabnya itu, Al-Balkhi 

menyampaikan satu hadis lengkap dengan sanadnya. Berikut kutipan hadis tersebut 

selengkapnya: 

ث أبو صالح الهذيل بن حبيب  ، عن مقاتل بن سليمان، وعمار بن أبي عامر، عن أبيه، عن مقاتل  حَدَّ

بن سليمان، وأبو نصير ، عن إسماعيل بن عياش ، عن مقاتل، يرفعه إلى النبي ، صلى الله عليه وسلم 

 كثيرة(.
ً
 فقيها كل الفقه حتى يرى للقرآن وجوها

ُ
جُل  قال: )لا يكونُ الرَّ

Telah bercerita Abu Salih Al-Hudzail bin Habib, dari Muqatil bin Sulaiman dan 
Ammar bin Abi Amir, dari ayahnya,  dari Muqatil bin Sulaiman dan Abu Nashir, 
dari Ismail bin Ayyasy, dari Muqatil yang me-marfu’-kan hadis ini kepada Nabi Saw. 
Beliau bersabda, “Seseorang tidak menjadi ahli hukum yang komprehensif sampai dia 
melihat banyak aspek (makna) dalam al-Qur'an.”47 
 

Hadis tersebut mengindikasikan bahwa menguasai teori konteks merupakan syarat 

utama sebagai ahli hukum. Ilmu ini dalam khazanah ilmu tafsir disebut al-wujuh wa al-

nazhâ`ir (aspek lafaz yang berbeda-beda maknanya). Kemudian, ia mulai memperagakan 

operasi kontekstual terhadap lafaz “hudâ” dalam al-Qur’an. Menurutnya, ada 18 makna 

untuk kata tersebut, dan kami hanya menyebutkan beberapa di antaranya: 

1. Al-Baqarah [2]: 5: “Mereka itulah yang tetap mendapat petunjuk [hudan, penjelasan] 

dari Tuhan mereka”. 

2. Al-A'raf [7]: 100: “Dan apakah belum jelas [yahdî] bagi orang-orang yang 

mempusakai suatu negeri sesudah (lenyap) penduduknya...” 

3. Al-Hajj [22]: 67: “Sesungguhnya kamu benar-benar berada pada jalan yang lurus 

[hudan mustaqîm, agama Islam].” 

4. Al-Kahfi [18]: 13: “Dan Kami tambah pula untuk mereka petunjuk [wazidnâhum hudan,  

Dan Kami tambah pula untuk mereka keimanan]. 

 
46 Dimyathi. 
47 Muqatil bin Sulaiman Al-Balkhi, Al-Wujûh Wa Al-Nazhâ`ir Fî Al-Qur`ân Al-Karîm, ed. Hatim Shalih Al-
Dhamin, 2nd ed. (Riyadh, 2011). 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

188 
 

5. Ar-Ra'd [130]: 7: “Dan bagi tiap-tiap kaum ada orang yang memberi petunjuk” 

[walikulli qaumin hâd, dai]. 

6. An-Nahl [16]: 16: Dan dengan bintang-bintang itulah mereka mendapat petunjuk [wa 

bin najmi hum yahtadûn, mengetahui]. 

7. Al-Baqarah [2]: 38: Kemudian jika datang petunjuk-Ku kepadamu [faimmâ 

ya`tiyannakum minnî hudâya, para rasul dan kitab-kitab], maka barang siapa yang 

mengikuti petunjuk-Ku, niscaya tidak ada kekhawatiran atas mereka, dan tidak (pula) 

mereka bersedih hati.” 

8. At-Taubah [9]: 33: “Dialah yang telah mengutus Rasul-Nya (dengan membawa) 

petunjuk [bil hudâ, tauhid].” 

9. Al-An'am [6]: 90: “Mereka itulah orang-orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah, 

maka ikutilah petunjuk mereka [fa bi huda humuqtadih, ikutilah sunnah mereka] 48.  

Berdasarkan paparan tersebut ini maka tidak berlebihan jika dinyatakan bahwa 

Muqatil bin Sulaiman Al-Balkhi adalah pencetus teori kontekstual dalam semantik. Hal ini 

tidak lepas bahwa kitabnya merupakan kitab yang pertama kali sampai kepada kum 

Muslimin, dan itu sudah terjadi sejak Abad II Hijriyah. Dengan pola ini pula, maka ayat 

al-Qur’an yang berkaitan dengan wasiat wajibah atau waris pengganti dianalisis dengan 

teori konteks pemaknaan. 

 

Analisis Konteks terhadap Ayat Wasiat Wajibah dan Pasal KHI                
Dalil al-Qur’an yang dijadikan dasar terhadap wasiat wajibah adalah surah al-

Baqarah [2]: 180: 

مَ 
ْ
قْرَبِينَ بِال

َ
أ

ْ
وَالدَِينِْ وَال

ْ
ةُ لِل وَصِيَّ

ْ
مَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْرًا ال

ْ
مُ ال

ُ
حَدَك

َ
مْ إِذَا حَضَرَ أ

ُ
يْك

َ
تِبَ عَل

ُ
ى ك

َ
ا عَل عْرُوفِ حَقًّ

قِينَ  مُتَّ
ْ
 ال

“Diwajibkan atas kamu, apabila seorang di antara kamu kedatangan (tanda-tanda) 
maut, jika ia meninggalkan harta yang banyak, berwasiat untuk ibu-bapak dan karib 

kerabatnya secara ma'ruf, (ini adalah) kewajiban atas orang-orang yang bertakwa.” 
 

Setelah memaparkan ayat, fokus analisis ditekankan pada kata “al-washiyyah” berikut 

derivasinya dalam al-Qur’an. Berikut pemaparannya: 

 
48 Al-Balkhi.  



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

189 
 

1. Al-Maidah [5]: 106:Hai orang-orang yang beriman, apabila salah seorang kamu 

menghadapi kematian, sedang dia akan berwasiat [hînal washiyyah, memberikan 

harta setelah mati], maka hendaklah (wasiat itu) disaksikan oleh dua orang yang adil 

di antara kamu. 

2. Al-'Ashr [103]: 3: “Kecuali orang-orang yang beriman dan mengerjakan amal saleh 

dan nasehat-menasehati [watwâshau] supaya mentaati kebenaran dan nasehat 

menasehati [watwâshau] supaya menetapi kesabaran. 

3. Al-Baqarah [2]: 240: Dan orang-orang yang akan meninggal dunia di antara kamu dan 

meninggalkan isteri, hendaklah berwasiat [washiyyatan, memberi harta] untuk 

isteri-isterinya, (yaitu) diberi nafkah hingga setahun lamanya dan tidak disuruh pindah 

(dari rumahnya).  

4. An-Nisa' [4]: 11: Allah mensyariatkan bagimu [yushîkumullâhu] tentang 

(pembagian pusaka untuk) anak-anakmu. 

5. An-Nisa' [4]: 11: (Pembagian-pembagian tersebut di atas) sesudah dipenuhi wasiat 

[washiyyatin] yang ia buat [yûshî bihâ] atau (dan) sesudah dibayar hutangnya.  

Berdasarkan paparan tersebut, setelah membandingkan pemaknaan “washiyyah” 

dalam al-Qur’an, maka yang tepat makna kata dalam “washiyyah” dalam al-Baqarah ayat 80 

adalah “memberikan harta”.  

Selanjutnya, surah al-Baqarah [2]: 180 juga menyebut “al-wâlidain” dan “al-aqrabîn” 

sebagai penerima wasiat wajibah. Dalam al-Qur’an kata “wâlidain” sering kali bersanding 

dengan “aqrabîn”, yaitu: al-Baqarah [2]: 80, 83 dan 215 dan  al-Nisa` [4]: 36 dan 135. 

Sedangkan kata “wâlidain” yang tampil sendirian terdapat dalam Al-An’am [8]: 151 dan al-

Isra [17]: 23. Berdasarkan penyebutan ayat, maka dalam penyebutan dua kata tersebut 

secara bersamaan dalam satu ayat, maka semuanya berkaitan dengan hak dan kewajiban. 

Ada yang terkait pemberaian harta, berbuat baik dan adil, dan dalam semua ayat tersebut 

semuanya menunjukkan makna literal atau makna hakiki. Sementara, untuk kata “wâlidain” 

yang tampil sendirian menunjukkan makna “kewajiban berbuat baik”, dan semua 

makannya adalah makna literal atau makna hakiki, yaitu dua orang tua alias bapak ibu dan 

terus ke atas, dan kerabat nasab, saudara paman ataupun dzawil arhâm. 

 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

190 
 

Kesimpulan 

Berdasarkan analisis kontekstual terhadap ayat-ayat Al-Qur'an dan peraturan 

dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI), beberapa kesimpulan dapat diambil: Pertama, 

KHI dalam Pasal 209 telah memutuskan bahwa anak dan ayah angkat memiliki hak atas 

wasiat wajibah, tetapi dalam hal ini KHI mengambil sebagian dari dalil wasiat wajibah dan 

mengabaikan sebagian lainnya. Ayat al-Baqarah ayat 180 menyebutkan bahwa penerima 

wasiat wajibah adalah "lilwâlidain wal aqrabîn," yaitu kedua orang tua dan kerabat dalam 

arti yang sebenarnya. Namun, KHI hanya memperbolehkan penerimaan ashl dan far’, 

sementara hawâsyi diabaikan. Walaupun dalil aslinya mencakup ashl, far', dan hawâsyi, 

KHI hanya memperbolehkan ashl dan far', mengabaikan aspek hakiki dari ayah atau anak 

angkat. 

Kedua, KHI dalam Pasal 209 tidak memberikan batasan terkait anak dan ayah 

angkat, sehingga siapa pun, termasuk yang bukan kerabat, dapat diangkat menjadi anak 

atau ayah angkat untuk mendapatkan wasiat wajibah. Namun, ayat-ayat Al-Qur'an yang 

menjadi landasan syariat dalam wasiat wajibah membatasi penerimaan ini untuk orang tua 

dan kerabat dalam arti yang sesungguhnya. Dengan demikian, KHI telah keluar dari 

konteks ayat tersebut. Ketiga, Pasal 209 KHI hanya menyebutkan anak dan ayah angkat, 

sementara saudara angkat tidak disebutkan. Padahal, ayat-ayat dalam Al-Qur'an 

memperbolehkan wasiat wajibah untuk aqrabîn, selama sesuai dengan ketentuan. Karena 

tidak adanya ketentuan saudara angkat dalam KHI, hak saudara angkat terabaikan. 

Padahal, dalam konteks ayat, saudara juga memiliki hak mendapatkan wasiat wajibah. 

Dalam konteks tertentu, adaptasi Pasal 171 huruf (h) KHI dapat memungkinkan 

adik istri yang merupakan kerabat untuk diangkat menjadi saudara angkat dan 

mendapatkan wasiat wajibah, tergantung pada keputusan pengadilan yang menetapkan 

status tersebut. Kesimpulan akhir adalah bahwa dalam beberapa hal, KHI tidak 

sepenuhnya mematuhi konteks ayat-ayat Al-Qur'an yang mengatur wasiat wajibah. Ini 

menunjukkan perlunya pemahaman yang lebih mendalam terhadap ayat-ayat tersebut dan 

implikasinya dalam peraturan hukum Islam. 

Daftar Pustaka 

Abdul Chaer. Linguistik Umum. Jakarta: Rineka Cipta, 2012. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

191 
 

Adil, Iman. “ تجيب الإفتاء  ؟ الواجبة الوصية في الشرع حكم هو ما  (Bagaimana Hukum Islam 
Tentang Wasiat Wajibah? Darul Ifta Menjawab ).” almasryalyoum.com, 2023. 
https://www.almasryalyoum.com/news/details/2796826. 

Al-Balkhi, Muqatil bin Sulaiman. Al-Wujûh Wa Al-Nazhâ`ir Fî Al-Qur`ân Al-Karîm. Edited 
by Hatim Shalih Al-Dhamin. 2nd ed. Riyadh, 2011. 

Al-Kabisi, Muhammad Abid Abdullah. Ahkam Al-Waqf Fi al-Syariah al-Islamiyah. Baghdad: 

Mathba‟ ah al-Irsyad, 1977. 
Al-Mahalli, Muhammad bin Ahmad. Syarh Al-Waraqat Fi Ushul al-Fiqh. Edited by 

Husamuddin Musa Afanah. 1st ed. Palestin: Jami’ah al-Quds, 1999. 
Al-Zuhaili, Wahbah. Al-Fiqh al-Islâmîy Wa Adillatuhu. 4th ed. Damaskus: Dar al-Fikr al-

Mu’ashir, 1997. 
Arif, Muhammad Rinaldi. “Pemberian Wasiat Wajibah Terhadap Ahli Waris Beda 

Agama.” DE LEGA LATA: Jurnal Ilmu Hukum 2, no. 2 (August 7, 2017): 351–
72. https://doi.org/10.30596/dll.v2i2.1161. 

Culler, Jonathan. Saussure, Diterjemah Oleh: Rochayah & Siti Suhayati. Jakarta: Departemen 
Pendidikan dan Kebudayaan, 1996. 

Dimyathi, Muhammad Afifuddin. Mabahits Fi Ma’ani al-Qur’an. Edited by Muhammad 
Hasan Utsman. 1st ed. Cairo: al-Nibras, 2022. 

Dwi, Dwi Dasa Suryantoro. “Analisis Yuridis Wasiat Wajibah Dalam Kompilasi Hukum 
Islam.” ASASI: Journal of Islamic Family Law 3, no. 1 (October 20, 2022): 14–27. 
https://doi.org/10.36420/asasi.v3i1.152. 

Fahimah, Iim. “Sejarah Perkembangan Hukum Waris Di Indonesia.” Nuansa 11, no. 2 
(2018): 107–16. https://doi.org/10.29300/nuansa.v11i2.1367. 

Fathul, Maujud, and Sultan. Pragmatik : Teori Dan Analisis Makna Konteks Dalam Bahasa. 
Mataram: Perpus UIN Mataram, 2022. 

IPB, Computer Science. “Lafzi Web.” Computer Science IPB, 2023. 
http://lafzi.apps.cs.ipb.ac.id/web/. 

Mahkamah Agung RI. Himpunan Peraturan Perundang-Undangan Yang Berkaitan Dengan 
Kompilasi Hukum Islam Serta Pengertian Dalam Pembahasannya. Jakarta: Biro Hukum 
Dan Humas Badan Urusan Administrasi Perpustakaan dan Layanan Informasi 
Mahkamah Agung Republik Indonesia, 2011. 

Mubarak, Syahrul. “Wasiat Wajibah Dan Implementasinya Terhadap Hukum Keluarga Di 
Indonesia.” Comparativa: Jurnal Ilmiah Perbandingan Mazhab Dan Hukum 1, no. 2 
(December 30, 2020): 76–94. https://doi.org/10.24239/comparativa.v1i2.14. 

Muhajir, Muhammad. “Konsep Wasiat Wajibah Dalam Tafsir Surat Al-Baqarah Ayat 
180.” YUDISIA: Jurnal Pemikiran Hukum Dan Hukum Islam 12, no. 1 (2021): 151–
64. 

Munawar, Sofyan, and Nilman Ghofur. “Hukum Kewarisan Islam Dalam Kajian Teori 
(Politik Hukum Keluarga Islam Terhadap Ahli Waris Beda Agama).” Sahaja: 
Journal Shariah And Humanities 2, no. 1 (2023): 129–41. 

Nugraheni, Destri Budi, Haniah Ilhami, and Yulkarnain Harahab. “Pengaturan Dan 
Implementasi Wasiat Wajibah Di Indonesia.” Mimbar Hukum - Fakultas Hukum 
Universitas Gadjah Mada 22, no. 2 (2010): 311–29. 
https://doi.org/10.22146/jmh.16229. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 1 March 2023 

192 
 

Rohana, Nada Putri. “Wasiat Wajibah Dalam Perspektif Hukum Di Indonesia.” 
Yurisprudentia: Jurnal Hukum Ekonomi 7, no. 1 (June 28, 2021): 139–55. 
https://doi.org/10.24952/yurisprudentia.v7i1.4015. 

Saussure, Ferdinand de. Course in General Linguistics (Translated from the French by Wade 
Baskin). New York: Philosophical Library, 1959. 

Sulaeman, Mubaidi. “Maqasid Al Syari’ah; Cara Islam Menghadapi Pandemi Covid 19.” 
Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 32, no. 2 (2021): 263–82. 

Usman, Suparman, and Yusuf Somawinata. Fiqh Mawaris; Hukum Kewarisan Islam. 3rd ed. 
Jakarta: Gaya Media Pratama, 2008. 

Yuniarsih, Mila, Hasyim Muzakki A. W., Ika Viona Nur ’Aini, and Zainatul Ilmiyah. 
“Wasiat Wajibah Bagi Anak Adopsi Untuk Mendapat Harta Waris.” Ma’mal: Jurnal 
Laboratorium Syariah Dan Hukum 3, no. 1 (2022): 38–63. 
https://doi.org/10.15642/mal.v3i1.119. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


