
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/IJHSS 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4, Issue 1, March 2023

125 

E-ISSN: 2746-2188
Volume 4 Issue 1 March 2023 

Konsep Amr dan Mashlahah dalam Perspektif  Pendidikan Islam: Kajian 
Tematik dalam Kitab Waraqat Karya Imam Haramain 

Abdur Rouf Hasbullah, 
Institut Agama Islam Negeri Kediri 
roufchasbullah@gmail.com 

Abstract 
This article examines the concepts of "Amr" (command) and "Mashlahah" (public 
good) in the perspective of Islamic education through thematic analysis of the important 
work "Kitab Waraqat" by Imam Haramain. Amr refers to the guidelines and commands 
in Islamic teachings that govern the actions of individuals and society. On the other 
hand, Mashlahah indicates the principle of seeking the public good in making decisions 
and adapting religious teachings to social contexts. In the context of Islamic education, 
the study of "Kitab Waraqat" provides deep insight into how the concept of Amr is 
applied in the process of student character building and teaching ethical values. This 
concept plays a central role in shaping the personality of students, who are noble and 
responsible. The study also reveals how the concept of mashlahah is implemented in 
the formation of educational policies, curriculum development, and the management of 
educational institutions. This principle of general benefit allows for the adjustment of 
religious teachings to contemporary needs, thus creating an educational environment 
that supports the holistic development of students. This article uses thematic analysis 
to explore the meaning and application of the concepts of Amr and Mashlahah in 
Islamic education based on the contents of "Kitab Waraqat.” The findings highlight the 
relevance of these concepts in forming the ethical and pedagogical foundations of 
Islamic education. By linking religious teachings with educational practices, this article 
illustrates the important contribution of Amr and Mashlahah’s concepts in shaping 
Islamic education in accordance with Islamic values and meeting the demands of the 
times. 

Keywords: al-Waraqat, Amr and Mashlahah, Islamic Education 

Abstrak 
Artikel ini mengkaji konsep "Amr" (perintah) dan "Mashlahah" (kemaslahatan 
umum) dalam perspektif pendidikan Islam melalui analisis tematik pada karya 
penting "Kitab Waraqat" karya Imam Haramain. Konsep Amr merujuk pada 
panduan dan perintah dalam ajaran Islam yang mengatur tindakan individu dan 
masyarakat. Di sisi lain, Mashlahah menunjukkan prinsip mencari kemaslahatan 
umum dalam mengambil keputusan, mengadaptasi ajaran agama dengan konteks 
sosial. Dalam konteks pendidikan Islam, kajian terhadap "Kitab Waraqat" 
memberikan pandangan yang dalam tentang bagaimana konsep Amr diterapkan 
dalam proses pembentukan karakter siswa dan pengajaran nilai-nilai etika. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

126 
 

Konsep ini memainkan peran sentral dalam membentuk kepribadian siswa yang 
berakhlak mulia dan bertanggung jawab. Kajian juga mengungkapkan bagaimana 
konsep Mashlahah diimplementasikan dalam pembentukan kebijakan 
pendidikan, pengembangan kurikulum, dan pengelolaan institusi pendidikan. 
Prinsip kemaslahatan umum ini memungkinkan penyesuaian ajaran agama 
dengan kebutuhan kontemporer, sehingga menciptakan lingkungan pendidikan 
yang mendukung perkembangan holistik siswa. Artikel ini menggunakan metode 
analisis tematik untuk menggali makna dan aplikasi konsep Amr dan Mashlahah 
dalam pendidikan Islam berdasarkan isi "Kitab Waraqat". Temuan dari analisis 
ini menyoroti relevansi konsep-konsep tersebut dalam membentuk landasan 
etika dan pedagogis dalam pendidikan Islam. Dengan menghubungkan ajaran 
agama dengan praktek pendidikan, artikel ini mengilustrasikan kontribusi 
penting konsep Amr dan Mashlahah dalam membentuk pendidikan Islam yang 
sesuai dengan nilai-nilai Islam dan memenuhi tuntutan zaman. 

 
Kata Kunci: al-Waraqat, Amr dan Mashlahah, Pendidikan Islam 

 
Pendahuluan 

Pendidikan dalam Islam tidak hanya berfokus pada transfer pengetahuan, tetapi juga 

pada pembentukan karakter dan moral yang kokoh, serta pengembangan individu yang 

berkontribusi positif pada masyarakat. Dalam upaya mencapai tujuan tersebut, prinsip-

prinsip ajaran Islam menjadi landasan utama dalam pembentukan pendidikan Islam.1 Dua 

konsep sentral dalam ajaran Islam yang memiliki implikasi signifikan terhadap pendidikan 

adalah "Amr" (perintah) dan "Mashlahah" (kemaslahatan umum).2 Konsep Amr mengacu 

pada perintah dan pedoman yang Allah berikan dalam ajaran Islam. Prinsip ini 

membimbing individu dalam mengambil tindakan yang sesuai dengan ajaran agama, baik 

dalam aspek individu maupun sosial.3 Sementara itu, konsep Mashlahah menunjukkan 

prinsip mencari kemaslahatan umum dalam pengambilan keputusan, mengadaptasi ajaran 

agama dengan konteks sosial, dan menghadapi situasi yang beragam.4 

Dalam konteks pendidikan Islam, konsep Amr dan Mashlahah memiliki dampak 

yang mendalam dalam pembentukan karakter siswa, pengembangan kurikulum yang 

 
1 Mubaidi Sulaiman, “Konsep Pendidikan Islam Dalam Perspektif Muhammad Fethulah Gulen,” 

Didaktika Religia 4, no. 2 (December 13, 2016): 61–86, https://doi.org/10.30762/didaktika.v4.i2.p61-

86.2016. 
2 Asep Rudi Nurjaman, Pendidikan Agama Islam (Bumi Aksara, 2020). 
3 Hamdi Abdul Karim, “Konsep Pendidikan Anak Dalam Keluarga Menurut Perspektif Agama Islam,” 

Elementary : Jurnal Iilmiah Pendidikan Dasar 4, no. 2 (December 3, 2018): 161–72. 
4 Asmawi Asmawi, “Konseptualisasi Teori Maslahah,” SALAM: Jurnal Sosial Dan Budaya Syar-I 1, 

no. 2 (2014). 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

 
127 

 

relevan, serta pengelolaan institusi pendidikan. Kitab Waraqat, sebagai karya penting 

dalam studi ushul fiqh (metodologi hukum Islam), memberikan pandangan tentang 

penerapan prinsip-prinsip ini dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk pendidikan. 

Kitab Al-Waraqat merupakan kitab paling masyhur yang menjadi perkenalan perdana 

orang-orang mengenai ilmu ushul fiqh. Al- Waraqat merupakan kitab yang fenomenal 

danbergelimang pujian, salah satu komentatornya adalah Abu Abdillah Muhammad Al-

Hathab (w 954 H) mengakui  bahwa Al-Waraqat  adalah kitab yang kecil  ukurannya, 

(tetapi)  besar manfaatnya, dan tampak keberkahannya. Sehingga tak heran jika kitab ini 

masih digunakan hingga sekarang, khususan di Pondok pesantren yang menjadi Lembaga 

Pendidikan yang sangat menjunjung tinggi apa yang disebut berkah. Santri tentu akan 

mempelajari kitab yang dulu dipelajari pula oleh Kyainya. Bila kyai mengenal ushul fiqh 

melalui Al-Waraqat maka santri secara otomatis akan menggunakan kitab yangsama. 

Pengarang kitab Al-Waraqat adalah al-Imam al-‘Alamah Abu al-Ma’ali  Abdul Malik 

bin Yusuf Muhammad al-Juwaini al-‘Iraqi asy-Syafi’i. beliau lahir pada tahun 419 H dan  

wafat  pada  tahun  478  H, dengan demikian usia  beliau  ±  59  tahun.  Gelar beliau 

adalah Imam al-Haramain (imam dua tanah haram). Gelar ini diberikan karena beliau 

menjadi mufti di Makkah dan Madinah.5 Orang pertama yang membuat dan membukukan 

ilmu ushul fiqh adalah imam asy-Syafi’i. Hasil pembukuannya yang pertama diberi nama 

Ar-Risalah yang memuat tentang amr, nahi, bayan, khabar, nasakh, mengenai ‘illat manshuhah 

diantara permasalahan qiyas.6 Syarah mengenai kitab Al-Waraqat sendiri telah banyak 

dibuat oleh para ulama, namun yang masih menjadi literatur fenomenal dalam memahami 

kitab ini adalah syarah karya Jalaluddin Al-Mahali. Kitab Al-Waraqat ini juga dibuat 

nahdzamnya oleh Syarof ad-Din Yahya al-‘Imrithi menjadi 211 bait nadzam, dengan nama 

Tashil at-Thuruqat. Alasan al- ‘Imrithi  menadzamkan  Al-Waraqat  menjadi  Tashil  at-

Thuruqat  disebutkan dalam satu bait yang menjadi pengantarnya, yakni karena menurutnya 

kitab Al-Waraqat merupakan kitab tipis mengenai ushul fiqh yang memiliki kualitas terbaik. 

 
5 Fawkia Hussein Mahmood, “Al-Juwaini and His Doctrine of the Origination of the World,” 1960, 

https://era.ed.ac.uk/handle/1842/18398. 
6 Pipit Pitriani, “Niẓāmiyyah School in History,” TARBAWI 11, no. 2 (June 17, 2023): 127–38, 

https://doi.org/10.36781/tarbawi.v11i2.390. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

128 
 

Dengan harapan nadzom tersebut dapat membantu para pemula dibidang ushil fiqh untuk 

menghafal dan memahami materi di dalam Al-Waraqat dengan mudah. 

Dalam kajian kitab Al-Waraqat karya Imam Al-Haramain yang menarik penulis 

untuk dikaji lebih mendalam mengenai konsep Amr dan Mashlahah kemudian 

dikorelasikan dengan Konsep Pendidikan Islam.Sebagaimana dalam penjelasan kitab Al-

Waraqat, amr merupakan suatu tuntutan yang wajib dilakukan. Apabila sebuah tuntutan 

boleh ditinggalkan, maka tuntutan ini tidak bisa disebut amr secara hakikat. Hanya bisa 

disebut amr secara majaz. Sedangkan mashlahah (al-maslahah) scara etimologis, berarti 

kebaikan, kebermanfaatan, kepantasan, kelayakan, keselarasan, kepatuhan.7 Maslahah 

adalah satu term yang bisa jadi paling popular jika berbicara  mengenai hukum Islam. Hal 

ini disebabkan maslahat merupakan tujuan syara’ (maqashid syari’ah) dari ditetapkannya 

hukum Islam. Maslahat disini dapat diartikan sebagai jalb al-manfa’ah wa daf’ al-mafsadah 

(menarik kemanfaatan dan menolakkemudhorotan).8 Untuk itu pembahasan ushul fiqh 

dalam perspektif Pendidikan Islam merupakan udara segar bagi pengembangan keilmuan 

ushul fiqh itu sendiri terutama dalam hal ini konsep Amr dan Mashlahah menjadi salah satu 

bagian penting dalam rangka mewujudkan tujuan Pendidikan Islam.9 

Dalam konteks ini, kajian tematik pada Kitab Waraqat akan memberikan wawasan 

mendalam tentang cara konsep Amr dan Mashlahah diterapkan dalam pendidikan Islam. 

Melalui analisis isi dan konteks dari kedua karya tersebut, artikel ini bertujuan untuk 

menggambarkan bagaimana konsep Amr dan Mashlahah mempengaruhi proses 

pembentukan pendidikan Islam. Pengkajian akan merinci bagaimana konsep Amr 

digunakan dalam pengajaran nilai-nilai etika dan tanggung jawab sosial, serta bagaimana 

konsep Mashlahah diimplementasikan dalam pengembangan kurikulum yang relevan dan 

pengelolaan institusi pendidikan. Dengan melibatkan analisis mendalam terhadap Kitab 

Waraqat, artikel ini bertujuan untuk memberikan wawasan lebih jelas tentang peran dan 

signifikansi konsep Amr dan Mashlahah dalam membentuk pendidikan Islam yang sesuai 

 
7 Agus Hermanto, “Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer (Studi Komparatif al-

Tûfi dan al-Ghazali),” Al-’Adalah 14, no. 2 (December 27, 2017): 433–60, 

https://doi.org/10.24042/adalah.v14i2.2414. 
8 Robitul Firdaus, “Konsep Maslahat di Tengah Budaya Hukum Indonesia”, Jurnal Al-Manhij, Vol. 5 no. 
1 (2011),1. 
9 M. Yunus Abu Bakar, “Problematika Pendidikan Islam di Indonesia,” Dirasat: Jurnal Manajemen 

dan Pendidikan Islam 1, no. 1 (December 13, 2015): 99–123, 

https://doi.org/10.26594/dirasat.v1i1.507. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

 
129 

 

dengan tuntutan zaman dan menghasilkan individu yang berakhlak baik dan berkontribusi 

positif pada masyarakat.  

 

Metode 

Dalam mengkaji kitab Al-Waraqat karya Imam Haramain dengan fokus 

pembahasan pada konsep amr dan maslahah dalam perspektif Pendidikan Islam penulis 

menggunakan pendekatan filologi, normative, dan humanistik. Filologi merupakan suatu 

ilmu yang berhubungan dengan karya masa lampau yang berupa tulisan, yang dilakukan 

karena adanya anggapan bahwa di dalam  tulisan  tersebut  terdapat  nilai-nilai  yang  masih 

mampu bersanding dengan kehidupan pada masa kini. Merujuk pada pengertian filologi 

bahwa pendekatan ini digunakan untuk mengkaji teks (kitab Al-Waraqa>t) yang masih  

relevan hingga saat ini.10Pendekatan selanjutnya adalah pendekatan normative, menurut 

Khairuddin Nasution yang dimaksud dengan pendekatan normative adalah Studi Islam 

yang berkaitan dengan semua ajaran yang terkandung dalam nash.11Hal ini selaras dengan  

konsep maslahah yang dalam implementasinya harus merujuk pada nilai-nilai yang 

bersumber dari wahyu Allah. Pendekatan yang terakhir adalah pendekatan humanistic. 

Pendekatan humanistic ini digunakan untuk meletakkan manusia pada kodratnya dengan 

kata  lain bahwa manusia berhak menentukan perkembangan dirinya sesuai dengan 

potensi yang dimilikinya.12 

 

Hasil dan Pembahasan 

Biografi Imam Haramain 

Al-Juwaynī adalah salah seorang ulama terkemuka pada jamannya yang hingga saat 

ini menjadi salah satu sumber inspirasi di dunia keilmuan Islam. Buku-buku hasil 

pemikirannya hampir-hampir mencakup semua disiplin keilmuan, seperti teologi dan 

 
10 Lubis Nabila, Naskah Teks dan Metode Penelitian Filologi (Jakarta: Yayasan Media Alo Indonesia, 

2001), 16. 

11 Khairuddin Nasution, Pengantar Studi Islam (Yogyakarta: ACAdeMIA dan TAZZAFA, 2009), 153 
12 Calvin S. Hall dan Gardner Lindzey, Teori-Teori Holistik (Organisme-Fenomenologis) (Yogyakarta: 
Kanisius, 2003), 108 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

130 
 

politik.13 Nama lengkapnya Abdul al-Malik bin Abu Muhammad Abdullah bin Yusuf bin 

Abdullah bin Yusuf bin Muhammad bin Hayyuyah Al-Juwaynī an-Naysaburi. Beliau 

Imam Al-Juwaynī adalah salah satu tokoh penting dalam Ahlus Sunnah Wal Jama’ah, 

khususnya di kalangan Asy’ariyah. Beliau adalah generasi ketiga dalam madzhab Asy’ari 

setelah Imam Abu Hasan al-Asy’ari dan Imam Abu Bakar al-Baqilani. Selain itu, beliau 

juga dikenal sebagai ulama ensiklopedis yang menguasai semua rancang bangun keilmuan. 

Beliau bergelar Dhiya al-Din dan disebut Imam al-Haramen karena beliau pernah menetap 

di Mekah dan Medinah selama empat tahun untuk belajar, berfatwa dan mengarang 

kitab.14 Beliau dilahirkan Bustanikan, Naisabur pada tanggal 18 Muharram 419 H/999 M. 

Ayahnya bernama Abu Muhammad Abdullah bin Yusuf bin Abdillah bin Yusuf Al-

Juwaynī,  yang merupakan seorang ulama besar pada masanya, yang menguasai berbagai 

bidang keilmuan seperti tafsir, fikih, dan lain sebagainya.15 

Rihlah intelektual Imam Al-Juwaynī dimulai di lingkungan rumahnya sendiri, 

dengan belajar kepada sang ayah dalam berbagai disiplin keilmuan seperti Al-Qur’an, 

hadis, bahasa Arab, fikih, ushul fikih, dan ilmu perbedaan pendapat. Dalam usia yang 

relatif muda, Imam Al-Juwaynī juga telah menghafal Al-Qur’an dan menguasai berbagai 

disiplin keilmuan Islam.Al-Iman Al-Juwaynī belajar dari sejumlah ulama, antara lain dari 

ayahnya sendiri Abu Muhammad Abdullah bin Yusuf Al-Juwaynī, seorang ulama al-

Syafi'iy dan belajar hadis dari ulama-ulama besar yang ada saat itu.16 Ketika Imam Al-

Juwaynī ditinggal oleh ayahnya menghadap sang pencipta pada  tahun 438 H, sejak saat 

itulah Imam Al-Juwaynī kemudian menggantikan peran ayahnya untuk mengajar di majlis 

ilmi milik ayahnya, meskipun usianya belum genap 20 tahun. Walaupun sudah menjadi 

pengajar, Imam Al-Juwaynī tetap haus akan keilmuan yang membawanya belajar kepada 

para ulama besar di Naisabur dan selalu menghadiri pengajian al-Isfarayaini (w. tahun 452 

H) dan al-Khabbany (w. tahun 449 H).  

 
13 Muhammad Al-Zuhayli, al-Imam al-Juwaynī , (Damaskus: Dar al-Qalam, 1986), 5-6. Harbī, M. ‘Ali 
‘uthman, Abu al-Ma’āli al-Juwaynī (Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1986), 19-20 
14 Taj al-Dīn al-Subki, Tabaqāt al-Shāfi’iyyahh al-Kubrā (Beirut: Dār al-Ma‘rifa, t.th.), Vol.3, 249- 252 
15 The Ensyclopedia of Islam, ed. B.. Lewis, C.H. Pellat and J. Schacht, (London: Luzac and Co., 1965), 
Vol.11, 605. 
16 Al-Juwaini, Imam al-Haramin. 1979. l-Kafiyah fi al-Jadal. Tahkik Fauqiyah Husein Mahmud. Cairo: Isa 
al-Babiy al-Halabiy wa Syurakauhu, 10 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

 
131 

 

Setelah berakhirnya fitnah dan naiknya raja Alp Arselan seorang Sunny di kursi 

pemerintahan sekitar tahun 455 H al-Imam Al-Juwaynī kembali ke Naisabur dan mengajar 

di sekolah al-Nizhamiyah yang dibangun oleh Nizham al-Mulk perdana menteri Raja al-

Arselan untuk mendukung mazhab Sunniy. Beliau mengajar di Madrasah Nizamiyah 

sekitar 23 tahun lamanya. Pada saat inilah beliau lebih berkosentrasi untuk mengajar dan 

menyusun kitab dalam membela dan mempertahankan mazhab ahl al-Sunnah. 17 

Sekembalinya dari negeri Hijaz, al-Juwaynī tampak sebagai sosok yang telah 

sempurna keilmuannya. Pada waktu itulah dia memuai menjadi penulis terkemuka  dalam  

berbagai  disiplin  ilmu.  Dalam  bidang  fikih,  ia  menulis  kitab yang sangat terkenal yakni 

Nihāyat al-Matlab fī Dirāyāt al-Madzhab dimana dalam buku tersebut ia mengumpulkan 

pendapat-pendapat atau fatwa-fatwa ulama mazhab (religiouṣ creedṣ); dalam bidang ilmu 

Uṣūl Fiqh,prinsip-prinsippemikirannya diungkapkan dalam kitabnya  al-Waraqāt   fī  Uṣūl   

al-Fiqh.18Tentang  metodologi ijtihadnya dijelaskan dalam kitabnya al-Burhān fī Uṣūlal-Fiqh. 

Imam Al-Haramain Al-Juwaini juga salah seorang ulama ahli fiqih yang masyhur. 

Ahmad Mahmud Subhi mencatat karangan-karangannya sebagai berikut: Dalam bidang 

ushul fiqih: Al-Burhan fi Ushul Al-Fiqh, Al-Waraqat, Kitab Mughits Al-Khuluq fi Ikhtiyar Al-

Ahaq, dan Al-Irsyad fiUshul Al-Fiqh. Dalam bidang fiqih: Nihayah Al-Muthlab fi Dirayah Al-

Mazhab, Risalah fi Al-Fiqh, dan Risalah fi Al-Taqlid wa Al-Ijtihad. Dalam bidang ilmu kalam: 

Kitab Al-Irsyad ila Qawathi’ Al-Adillah fi Ushul Al-I’tiqad, Risalah fi Ushul Al-Din, Al-Kamil fi 

Ikhtishar Al-Syamil, Ghiyats Al-Umam fi Al-Qiyat Al-Zhulm, Syifa` Al-Ghalil fi Bayan ma waraa 

fi Al-Tauratwa Al-Injil min Al-Tabdil, Al-Aqidah Al-Nizhamiyah fi Al-Arkan Al-Islamiyah, 

Luma’ Al-Adillah fi Qawa’id Aqaid Ahl Al-Sunnah wa Al-Jama’ah, dan Al-Talkhis fi al-Ushul. 

Dalam bidang teologi, yang banyak mengandung pembahasan mengenai aqidah 

Asy’ariyah antara lain: Al-Syamil fi Ushul Al-Din, Al-Irsyad ila Qawathi’ Al-Adillah fi Ushul 

Al I’tiqad, dan Al-Aqidah Al-Nizhamiyah. 

 

 

 

 
17Ibid, h. 11 
18 Ibn Khallikȃn, Wafayāt al-A’yān, Vol.2. (Cairo: Maktabah al-Nahd ṣah al-Misriyyah, 1948), 342. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

132 
 

Metode dan Sistematika Penulisan Kitab Al-Waraqat 

Imam Haramain mendesain kitab al-Waraqat untuk kebutuhan mubtadi (pemula). 

Secara bahasa, waraqat berarti lembaran-lembaran kertas. Dari judul saja 

sudahmenggambarkan bahwa kitab ini bukan kitab yang besar. Nama Al-Waraqat sendiri 

diambil dari pernyataan Imam al-Haramain pada bagian pengantar. Imam 

Haramainberkata: 

أصُولِ الْفِقْهِ( ينتفع بها المبتدئ وغيره مِن صُول  )هَذِه وَرَقَاتٌ تشَْتمَِلُ عَلَى فُ   

“Kitab ini adalah lembaran-lembaran kertas (waraqat) yang tipis/kecil yang berisi fashal- fashal 

(topik-topik utama) mengenai ushul fiqh yang bisa diambil manfaatnya oleh pemula dan selainnya.”19 

 

Kitab ini menggunakan gaya penulisan yang sedikit lafadz dengan banyakmakna. 

Materi yang tertulis di dalamnya adalah seputar definisi-definisi penting mengenai ushul 

fiqh, tanpa ada penjelasan secara terperinci. Artinya, al-Waraqat merupakan kitab pengantar 

ushul fiqh. Sehingga untuk mendalami ushul fiqh lebih jauh masih dibutuhkankitab-kitab 

yang lain. Makna bahasa waraqat adalah lembaran-lembaran, sebab waraqat adalah bentuk 

jamak dari waraqah yang bisa bermakna lembaran, helai daun, atau kertas. Artinya 

pengarang sejak  awal  dalam menulisnya membutuhkan beberapa lembaran saja.  

Isi kitab ini adalah pembahasan ushul fikih saja lebih tepatnya ushul fikih mahdzhab 

Asy-Syafi’i. Kitab ini tidak membahas fiqh dan tidak membahas akidah. Jadi ilmu ushul fiqh 

itu ilmu kerangka pikir. Ilmu ushul fiqh adalah ilmu yang membentuk metode berpikir fiqh 

dan nalar syar’i dalam Islam. Hanya saja, oleh karena pembahasannya lebih bersifat 

universal, kitab ini dipakai lintas mahdzhab. Bahkan Basyir Dhaif  dalam kitabnya yang 

berjudul Mashadir Al-Fiqhi Al-Maliki memasukkan kitab ini sebagai referensi  fiqh  

mahdzhab Maliki, Meskipun beliau mengakui bahwa sebenarnya al-Waraqatadalah kitab 

ushul fiqh yang ditulis berdasarkan mahdzhabAsy-Syafi’i. 

Kitab ini ditulis menggunakan metode atau aliran Mutakallimin atau asy-Syafi’iyyah. 

Ciri dari aliran ini adalah yang menjadi tujuannya adalah merumuskan  kaidah-kaidah ushul 

fiqh secara logis dan teoritis. Metode ini, selain menetapkan kaidah kaidah ushul, juga 

mengadakan perbaikan dan pengembangan serta mendasarinya dengan dalil, baikaqli 

 
19 Darul Azka, Nailul Huda, dan Munawir Ridlwan, Ushul Fiqh: Terjemah Syarah al-Waraqat (Kediri: 
Lirboyo Press, 2016), 9. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

 
133 

 

maupun naqli yakni al-Qur’an dan Sunnah. Di dalam merumuskannya tidak dilihat dan 

dipertimbangkan apakah terdapat kesesuaian antara kaidah-kaidah tersebut  dengan 

masalah-masalah furu’ yang telah ditetapkan oleh para ulama sebelumnya.  Pada 

prinsipnya menurut aliran ini setiap teori yang didukung oleh akal dan dalil, maka itulah 

yang dijadikan dasar dan kaidah, tanpa melihat apakah sejalan dengan masalah furu dari 

madzhabnya atau tidak. Metode ini jarang mengkaitkan ushul fiqh dengan fiqh 

sebagaimana halnya dengan metode Hanafiyah.20 

Adapun rincian pembahasannya sebagaiberikut : (1) Muqaddimah, (2) Makna 

ushulfiqh, (3) Al-Ahkam As-Sab’ah (tujuh hukum, yakni wajib, mandub/sunnah, mubah, 

mahzhur /haram, makruh, shahih dan bathil), (4) Ushul Fiqh dan Pembahasanya, (5) 

Kalam dan Pembagiannya, (6) Al-amr wa an-nahyu (perintah dan larangan), (7) Al-‘Am wa 

Al-Khosh (umum dankhusus), (8) Al-Mujmal wa Al-Mubayyan (makna global dan 

maknaspesifik), (9) Azh-Zhohir wa Al-Mu-awwal (makna eksplisit dan maknainterpretatif), 

(10) Al-Af’al(perbuatan-perbuatan), (11) Al-Ijma’(konsensus), (12) Al-Akhbar 

(karakteristikinformasi), (13) Al-Qiyas(analogi), (14) Al-Hazhru wa Al-Ibahah (kaidah 

hukum asal: apakah haram ataukahmubah), (15) Tartibu Al-Adillah (urutandalil), (16) 

Shifatu Al-Mufti wa Al-Mustafti (kualifikasi mufti dan pemintafatwa), (17) Ijtihad 

Sejumlah ulama memberikan perhatian terhadap kitab ini. Ada yang membuatkan 

manzhumah, ada yang masih meringkasnya lagi dan ada yang membuatkan syarah untuknya. 

Menariknya, yang membuatkan syarah bukan hanya ulama-ulama mahdzhab Asy-Syafi’i, 

tetapi juga ulama-ulama Hanafi, Maliki dan Hambali. Di antara manzhumahnya adalah 

Tashil Ath-Thuruqat li Nazhmi Al-Waraqat karya Al-‘Amrithi (w. 890 H), Manzhumah Ahmad 

Ath- Thufi/Ath-Thukhi (w. 893 H), Manzhumah Abdul Qodir Al-Muzhaffar (w. ba’da 896 H), 

Ad- Durar  Al-Musyriqat  fi  Nazhmi  Al-Waraqat  karya  Ibnu Abi Syarif (w. 906 H), dan 

masih banyak lagi yang lainnya. Dari sekian manzhumah   ini yang paling populer adalah 

Tashil Ath- Thuruqat li Nazhmi Al-Waraqat  karya Al-‘Amrithi (w. 890 H).  Di  antara  yang  

 
20Dr. Nawier Yuslim, Kitab Induk Ushul Fiqh, terj.al-Burhan fi ushul al-Fiqh (Bandung: Citapustaka 
Media, 2007), 54 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

134 
 

dikenal meringkasnya sampai seukuran separuhnya adalah Ibrahim bin Musa bin Bilal Al-

Karki  (w. 853 H).21 

Adapun syarahnya, ini bagian terbesarnya  diantara syarahnya adalah Syarhu Ibn 

Ash-Sholah (w. 643 H), Syarhu Abdurrahman bin Al-Firkah Al-Fazari (w. 690 H), 

Taudhihu Al-Musykilat min Kitab Al-Waraqat karya Al-Mahalli (w. 864 H) yang sering 

dikenal dengan nama Syarah Al-Mahalli, Al-Anjum Az-Zahirat ‘Ala Halli Alfazh Al-

Waraqat fi Ushul Al- Fiqh karya Al-Mardini (w. 871 H), Syarhu Ibnu Imam Al-Kamiliyyah 

(w. 874 H), dan masih banyak lagi yang lainnya. Di zaman sekarang ada sejumlah ulama 

yang mensyarahnya dalam bentuk audio kemudian ada yang mentranskripnya. 

Diantaranya syarah Shalih bin Abdul Aziz Alu Asy-Syaikh, Syarah Abdullah Al-Jibrin, 

Syarah ‘Athiyyah Muhammad Salim, Syarah Abdul Karim An-Namlah, danlain-lain. 

Diantara sekian banyak syarah ini, yang yang paling terkenal adalah Taudhihu Al-Musykilat 

min Kitab Al-Waraqat karya Al-Mahalli (w. 864 H) yang sering  dikenal  dengan  nama 

Syarah  Al-Mahalli dan Al-Anjum  Az-Zahirat  ‘Ala  Halli Alfazh Al-Waraqat fi Ushul Al-Fiqh 

karya Al-Mardini (w. 871H). 

Berbicara mengenai kitab-kitab ushul fiqh dalam mahdzhab Asy-Syafi’i, tentu saja Al-

Waraqat bukan satu-satunya. Ada banyak karya yang menulis ushulfiqh setelah masaAsy- 

Syafi’i (dengan karya besarnya yang bernama Ar-Risalah) sampai masa Imam Al-Haramain. 

Di   antara   contoh   karya-karya   tersebut   misalnya   At-Ta’arudh   wa   At-Tarjih   karya 

Ibnu Khuzaimah (w. 311 H), Ad-Dala-il wa Al-A’lam karya Abu Bakr Ash-Shairafi (w. 330 

H), Al- Fushul fi ‘Ilmi Al-Ushul karya Abu Ishaq Al-Marwazi (w. 340 H), At-Taqrib wa Al-

Irsyad karya  Al-Baqillani  (w.  403  H),  Al-Mu’tamad  karya  Abu  Al-Husain  Al-Bashri 

(w. 436 H). Termasuk juga di sini karya-karya ulama yang semasa dengan Imam Al-

Haramain seperti Al- Faqih wa Al-Mutafaqqih karya Al-Khathib Al-Baghdadi (w. 463 H), 

At-Tabshirah fi UshulAl-Fiqh karya Asy-Syirazi (w. 476 H), dan Al-Luma’ fi Ushul Al-Fiqh 

karya Asy-Syirazi (w. 476 H).  

Al-Juwaini ini, selain kitab Al-Waraqat yang kita bahas dalam tulisan ini, beliau juga 

punya karya lain dalam ushul fiqh yakni Al-Burhan dan At-Talkhish. Al-Burhan, adalah kitab 

ushul fiqih pertama yang beraliran ahl as-sunnah wa al-jama’ah dari kalangan mutakallimin 

 
21 Abdullah Musthafa al-Maraghi, Ensiklopedia Ulama Ushul Fiqh Sepanjang Masa 
(Yogyakarta:IRCISoD, 2020), 270 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

 
135 

 

setelah kitab Ar-Risalah. Dapat dikatakan bahwa Al-Burhan merupakan kitab ushul fiqih 

pertama dalam sejarah ilmu ushul.Hanya saja, dari sekian karya kitab ushul fiqh semenjak 

generasi sesudah Asy-Syafi’i sampai masa Imam Al-Haramain, kitab Al-Waraqat 

menduduki posisi istimewa. Keistimewaan kitab ini justru karena singkatnya namun  padat  

dan  menggambarkan  bagaimana  kaidah  ushul  fiqh dalam  mahdzhab  Asy-Syafi’i.22 

Kualitas kitab ini dipuji sejumlah ulama. Al-‘Amrithi menyebut kitab ini sebagai di 

antara karya Al-Juwaini yang terbaik (wa khairu kutubihi ash-shighar ma yusamma bi al- 

waraqat). Ibnu Qawan memujinya sebagai di antara karya terindah, paling bermanfaat 

untuk pemula, paling komprensif, paling teliti dan paling ringkas. Al-Hatthab memujinya 

sebagai kitab yang meskipun kecil tapi besar manfaatnya, padat isinya dan tampak 

berkahnya. Kitab ini disusun dalam bentuk mukhtashar. Jadi isinya memang singkat sekali. 

Ia memang ditulis untuk para pemula yang ingin belajar ushul fiqh. Hanya saja, orang yang 

sudah level lanjutpun tetap merasa mendapatkan manfaat dengan mengkaji kitabini. 

 

Konsep Amr dan Mashlahah menurut Imam Haramain Al-Juwaynī 

1. Konsep Amr (Perintah) 

Pengertian Amr menurut al-Juwainy dalam kitab al-waraqat adalah : 

فِعْلِ 
ْ
مْرُ: اسْتِدْعَاءُ ال

َ
أ

ْ
وُجُوبِ.  قال إمام الحرمين رحمه الله: "وَال

ْ
ى سبِيلِ ال

َ
نْ هُوَ دُونَهُ عَل بِالقَوْلِ مََِّ

 الدََّ 
ََّ

ا مَا دَل
َّ
يْهِ، إِل

َ
 عَل

ُ
مَل حْ

ُ
قَرِينَةِ ت

ْ
دِ عَنِ ال جَرَُّ اقِ وَالتََّ

َ
إِطْل

ْ
، وَهِيَ عِنْدَ ال

ْ
مُرَادَ  وَصِيغَتُـهُ: اِفْعَل

ْ
نََّ ال

َ
ى أ

َ
 عَل

ُ
لِيل

 
ُ

إِبَاحَةُ فَيُحْمَل
ْ
وِ ال

َ
دْبُ أ ى قَصْدِ  مِنْهُ النََّ

َ
 عَل

ُ
لِيل  الدََّ

ََّ
ا مَا دَل

َّ
حِيحِ، إِل ى الصََّ

َ
رَارَ عَل

ْ
ك ا تَقْتَضِي التََّ

َ
يْهِ. وَل

َ
عَل

ا بِ 
َّ
 إِل

ُ
فِعْل

ْ
ا يَتِمَُّ ال

َ
مْرٌ بِهِ، وَبِمَا ل

َ
فِعْلِ أ

ْ
مْرُ بِإيجَادِ ال

َ
أ

ْ
فَوْرَ. وَال

ْ
ا تَقْتَضِي ال

َ
رَارِ، وَل

ْ
ك اةِ أمْرٌ التَّ

َ
ل مْرِ بِالصَّ

َ
الأ

َ
  هِ، ك

عُهْدَةِ 
ْ
مُورُ عَنِ ال

ْ
مَأ

ْ
 يَخْرجُُ ال

َ
يْهَا، وَإِذَا فُعِل

َ
يَةِ إِل مُؤَدَِّ

ْ
هَارَةِ ال  "بِالطََّ

Amr adalah tuntutan dilakukannya sebuah perbuatan dengan menggunakan ucapan 
terhadap orang yang lebih rendah secara wajib, shighot yang menunjukkan amr adalah 
“berbuatlah”. Shighot ini ketika dimutlakkan dan tanpa qarinah maka diarahkan wajib, 
kecuali shighot yang diarahkan oleh sebuah dalil maka harus diarahkan pada sunnah. Amr 
tidak menuntut adanya pengulangan menurut pendapat shahih. Kecuali apabila ada dalil 
yang menuunjukkan pengulangan. Dan Amr juga tidak menuntut untuk segera dilakukan. 
Perintah untuk merealisasikan sebuah perbuatan merupakan perintah atas segala hal yang 

 
22 Muhammad Al-Zuhayli, al-Imam al-Juwaynī , (Damaskus: Dar al-Qalam, 1986), 5-6. Harbī, M. ‘Ali 
‘uthman,Abu al-Ma’āli al-Juwaynī (Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1986), 19-20 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

136 
 

menjadi penyempurnanya seperti perintah untuk bersuci yang menjadi perantara. Dan 
pada saat perintah itu sudah dikerjakan, maka orang yang diperintah lepas dari tuntutan.23 

 

Ada dua istilah dalam persyaratan  amr yakni ‘uluwun  dan  isti’laun. ‘Uluwun adalah 

lebih tingginya derajat penuntut dibandingkan orang yang dituntut.  Seperti tuntutan Allah 

swt pada hamba-Nya. Hal ini merupakan sifat dari mutakallim (penuntut). Sedangkan 

isti’laun adalah tuntutan yang bernada tinggi, meskipun sebenarnya penuntut tidak lebih 

tinggi derajatnya. Seperti tuntutan fakir miskin pada orang kaya dengan keras dan nada 

tinggi. Hal ini merupakan sifat dari kalam (tuntutan). Mengenai dua syarat ini, ada empat 

pendapat ulama, diantaranya: (1) Mensyaratkan ‘uluwun saja, diungkap oleh kelompok 

Mu’tazilah, Abu Ishaq as-Syairazi, Ibn as-Shabagh dan as-Sam’ani; (2) Mensyaratkan 

isti’laun saja, diungkap Abu al-Husain dari Mu’tazilah, Imam ar-Razi, al-Amudi dan Ibn al-

Hajib; (3) Tidak mensyaratkan keduanya, diungkap oleh pensyarah Jam’u al-Jawami’ dan 

Zakariya al-Anshari. Pendapat ini adalah yang unggul; (4) Mensyaratkan keduanya, 

diungkapkan sebagian ulama. Dalam hal ini penulis mengikuti pendapat pertama 

ataukeempat.24 

Amr adalah suatu lafadz yang menuntut untuk dilakukannya suatu permintaan yang 

dibebankan. Al-Juwaynī secara tegas menolak pandangan ulama Ash‘ariyah, Shāfi‘iyah dan 

jumhur tentang konstruk lafadz amr yang dimaksud.25Menurutnya, lafadz amr hanya bisa 

dipaksakan jika didukung oleh peringatan apabila perintah tersebut ditinggalkan. Dalam 

hal ini ia sepakat dengan pendapat Mu’tazilah yang menyatakan bahwa lafadz amr tidak 

secara langsung mengandung larangan dari kebalikannya.Dalam hal lain yang berkaitan 

dengan masalah ini, al-Juwaynī menolak pendapat yang menyatakan bahwa kewajiban 

melaksanakan lafadz amr cukup dilakukan sekali, juga pendapat yang menyatakan bahwa 

lafadz amr wajib dilakukan berulang kali. Ia menjawab keberatan yang merespons 

penolakannya atas kedua pendapat sebelumnya tentang pelaksanaan lafadz amr. ia 

menegaskan bahwa lafadz perintah mengharuskan kepada ketaatan untuk memenuhinya. 

Menurutnya, lafadz amr tidak bisa ditetapkan apakah mengharuskan pengulangan atau 

 
23 Darul Azka, dkk, Ushul Fiqh: Terjemah.,51-54. 
24 Darul Azka, dkk, Ushul Fiqh: Terjemah.,52. 
25Imam Haramayn Abu al-Ma’ali Al-Juwaynī, al-Burhān fī Uṣūṣ l al-Fiqh, (Qatar: Amir Daulah Qatar, 

1399 H), 212. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

 
137 

 

cukup sekali dilaksanakan, tetapi harus bergantung pada dalil dari al-Qur’an yang menjadi 

qarīnah-nya yakni dalil yang mendukung atau menerangkan tentang pelaksanaan amr 

tersebut).26Sementara itu tentang lafadz nahi, sejauh penelitian ini belum penulis temukan 

ide baru al-Juwaynī menjelaskan pemikiran yang berbeda dari pendahulunya. 

Menurut pendapat al-Ashah, Imam Syafii dan Jumhur bahwa Shighat Amr itu secara 

Hakikat menunjukkan arti wajib saja, sedangkan secara majaz menunjukkan makna yang 

lain. Shighot Amr, menurut Imam Ibn As-Subki mempunyai 26 makna yakni : 27 

Al-Ijab (الايجاب), Seperti perintah Allah Swt dalam surah Baqarah [2]: 43 

اةَ 
َ

ل قِيمُوا الصَّ
َ
 وَأ

Artinya: Dan dirikanlah shalat, 

Perintah untuk mendirikan shalat tersebut berkonsekuensi wajibnya hukum 

melaksanakan shalat. Kemudian, kalimat perintah ini tidak hanya dimaknai 

secara hakikat saja. Tetapi ada juga kalimat perintah yang bermakna majaz, yaitu kalimat 

yang penggunaanya membutuhkan penakwilan atau perincian 

An-Nadbu (الندب) terdapat dalam Q.S. Al-A’raf [7]: 204. 

قُرْآنُ 
ْ
هُ  فَاسْتَمِعُوا وَإِذَا قُرِئَ ال

َ
نْصِتُوا ل

َ
مْ تُرْحَمُونَ  وَأ

ُ
ك

َّ
عَل

َ
 ل

Artinya: Dan apabila dibacakan Al Quran, maka dengarkanlah baik-baik, dan 
perhatikanlah dengan tenang agar kamu mendapat rahmat 

 

Al-Ibahah (الاباحة), Al-Ibahah berarti menunjukkan kebolehan atau mubah. 

Contoh shighat amar yang bermakna al-Ibahah adalah Q.S. An-Nur [24]: 33 

وا
ُ
ل
ُ
بَاتِ  مِنَ  ك يَِّ  الطََّ

Artinya: Makanlah dari makanan yang baik-baik, 

 

 
26 Chamim Tohari, “Pemikiran Teori Hukum Islam Imam Al-Juwayni: Analaisis Pemikiran Ushul Fiqh 
Imam al-Juwayni, serta Posisinya dalam Ijtihad, Al-Maslahah: Jurnal Ilmu Syariah 12, no. 1 (2016): 10, 
https://doi.org/10.24260/almaslahah.v12i1.338. 
27 Darul Azka, Lubb al-Ushul, Kajian dan intisari dua Ushul (Kediri :  Agustus 2009), Cet. I, 198-200 

https://doi.org/10.24260/almaslahah.v12i1.338


Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

138 
 

Ad-Du’a (الدعاء), Doa berarti permintaan dari orang yang derajatnya lebih rendah 

kepada Dzat yang lebih tinggi (من السافل للعالي). Shighat amar yang bermakna doa terdapat 

dalam Q.S. Al-A’raf [7]: 151 

 رَبَِّ 
َ

خِي  اغْفِرْ  قَال
َ
نَا لِي وَلِأ

ْ
دْخِل

َ
احِمِينَ  وَأ رْحَمُ الرَّ

َ
نْتَ أ

َ
 )151 )فِي رَحْمَتِكَ وَأ

Artinya: Musa berdoa: “Ya Tuhanku, ampunilah aku dan saudaraku dan masukkanlah 
kami ke dalam rahmat Engkau, dan Engkau adalah Maha Penyayang di antara para 
penyayang.” 

 

At-Tahdid ( التهديد), Makna dari at-Tahdid adalah mengancam atau ancaman. 

Contoh amar yang memiliki makna at-Tahdid terdapat dalam Q.S. Fushshilat [41]: 40 

وا
ُ
ونَ بَصِيرٌ  اعْمَل

ُ
 مَا شِئْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَل

Artinya: Perbuatlah apa yang kamu kehendaki; Sesungguhnya Dia Maha Melihat apa yang 
kamu kerjakan. 

 

At-Ta’jiz (التعجيز), At-Ta’jiz berarti melemahkan. Maksudnya menjadikan lemah 

orang diajak berbicara. Contohnya terdapat dalam Q.S. Al-Baqarah [2]: 23 

تُوا
ْ
 بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ  فَأ

Artinya: Buatlah satu surat (saja) yang semisal Al Quran itu 

Selain diatas ada beberapa ayat yang menggunakan shighot amr yang mempunyai 

makna majaz seperti : Al-Ihanah (menghinakan), At-Taskhir (merubah wujud), Al-

Imtinan (menyebut-nyebut kebaikan), at-Ta’ajjub (menunjukkan kekaguman), Al-

Ikram (memuliakan), at-Ta’dib (Mendidik Adab), al-irsyad (memberi Petunjuk), al-idzn 

(mengijinkan), iradah al-Imtitsal (ingin dijalankan), al-indzar (memberi peringatan), al-

Ihtiqar (meremehkan), at-Takwin (menjadikan), at-Taswiyah (menyamakan), at-tamanni 

(berkhayal), al-Khabar (memberi khabar), al-In’am (memberi Nikmat), at-Tafwid 

(menyerahkan), at-Takdzib (mendustakan), al-Masyurah (musyawarah) dan al-I’tibar 

(mengambil teladan) 

 

1. Konsep Mashlahah  



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

 
139 

 

Konsep maslahah ini tidak dibahas secara terperinci dalam kitab al- Waraqat,  namun 

substansi dari konsep ini ada didalamnya. Sedangkanuntukperincian pembahasan ada 

dalam kitab al-Burhan karya Imam al-Haramain. Maslahah adalah tujuan syari’ah Islam dan 

menjadi inti utama Syariah Islam itu sendiri. Dengan kata lain bahwa tujuan syari’at Islam 

adalah untuk mewujudkan kemaslahatandan  sekaligus  menolak  terjadinya  mafsadah   

(kerusakan)   bagi   manusia, baik bersifat dunyawiyyah maupun ukhrawiyyah. Kemaslahatan 

yang hendak diwujudkan tersebut tercakup dalam lima hal pokok (al-usul al-khamsah: 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta). Lima hal pokok tersebut adalah bersifat hirarkis, 

yakni kemaslahatan yang berkaitan  dengan  agama didahulukan  daripada  empat  

kemaslahatan  yang  lain,   demikian  juga  kemaslahatan jiwa didahulukan daripada 

kemaslahatan akal, keturunan, dan harta. Lima maslahah tersebut saling terkait dan saling 

mendukung.28 

Al-Juwayni,  dalam karyanya al-Burhan mendefiniskan mashlalah sebagai sesuatu 

yang relevan yang dijadikan prinsip-prinsip yang dijadikan dasar dalam penetapan syara’ 

(Ushul al-Syari’ah) yakni terpenuhinya kebutuhan Dharuri, hajji dan Tahsini.29Sedangkan 

Maslahah menurut  Imam  al-Ghazali  bahwa maslahah adalah mengambil manfaat dan 

menolak kemudharatan dalam rangka memelihara tujuan-tujuan syara’. Ia  memandang  

bahwa  suatu  kemaslahatan  harus  sejalan dengan tujuan  syara’, sekalipun bertentangan 

dengan tujuan-tujuan manusia. Tujuan syara’ yang harus dipelihara tersebut diantaranya 

memelihara agama, jiwa, akal, keturunan,  dan  harta. Jadi  menurut  al- Ghazali   jika   

manusia   melakukan  suatu perbuatan yang pada intinya bertujuan untuk memelihara 

kelima aspek tujuan syara’ tersebut, maka perbuatannya dinamakan maslahah.30Dengan 

demikian, dapat disimpulkan bahwa maslahah adalah manfaat yang hendak di capai oleh 

manusia dalam segala aspek kehidupan. 

Selanjutnya  maslahah  secara  hirarki  terbagi  menjadi  tiga  yaitu:  (1) Maslahah 

Dharuriyyat adalah sesuatu yang harus ada/dilaksanakan untuk mewujudkan kemaslahatan 

yang terkait dengan  dimensi  duniawi  dan  ukhrawi.  Apabila  hal  ini  tidak ada, maka  akan 

 
28 Halil Thahir, Ijtihad Maqasidi: Rekonstruksi Hukum Islam Berbasis Interkoneksitas Maslahah 
(Yogyakarta: LKiS, 2015), 70. 
29 Dr. Nawier Yuslim, Kitab Induk Ushul Fiqh, terj.al-Burhan fi ushul al-Fiqh (Bandung: Citapustaka 
Media, 2007), 157 
30 Abdul Aziz Dahlan, dkk, Ensiklopedi Hukum Islam (Jakarta: Ichtiar Baru van hove, 1996), 1144 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

140 
 

menimbulkan kerusakan bahkan hilangnya nikmat, serta datangnya adzab  di akhirat.31Ada 

lima tujuan dalam maslahah dharuriyyat ini, yaitu untuk menjaga agama (hifdzud-din), 

menjaga jiwa (hifdzun-nafs), menjaga keturunan (hifdzun-nasl), menjaga harta (hifdzul maal), 

dan menjaga akal (hifdzul-‘aql);  (2) Maslahah  Hajjiyyat  adalah sesuatu yang sebaiknya ada 

sehingga dalam melaksanakannya leluasa dan terhindar dari kesulitan. Kalau sesuatu ini 

tidak ada, maka ia tidak akan menimbulkan kerusakan atau kematian namun demikian 

akan berimplikasi adanya masyaqqah dan kesempitan; (3) Maslahah  Tahsiniyyat  adalah  

sesuatu yang tidak mencapai taraf dua kategori di atas. Hal-hal yang masuk dalam kategori 

tahsiniyyat jika dilakukan akan mendatangkan kesempurnaan dalam suatu aktivitas yang 

dilakukan, dan bila ditinggalkan maka tidak akan menimbulkankesulitan.32 

Al-Juwaini sebenarnya yang telah memprakarsai gagasan tentang apa yang kemudian 

dianamakan al-daruriyyat al-khams. (menjaga agama, jiwa, keturunan, menjaga harta, dan 

akal. Akan tetapi Al-Juwayni hanya mencantumkan 4 kriteria yakni Agama, Jiwa, 

Kehormatan dan Harta.33 Meskipun hanya empat yang beliau cantumkan, beliau 

benpendapat bahwa menjaga akal secara otomatis mengikut kepada pemeliharaan 

keempat kriteria tersebut. Artinya pemeliharan keempat itu tidak akan menjadi kenyataan, 

apabila fungsi dan pemeliharaan akal tidak dapat dipelihara. Dengan demikian sesuatu 

yang mengantarkan kepada yang wajib, maka hukumnya wajib. Al-Juwayni juga 

menegaskan bahwa terlaksananya taklif kepada seseorang hanyalah apabila akalnya 

berfungsi dengan baik. oleh karen itu, apabila seseorang terganggu akalnya maka terhalang 

juga dari taklif dari dirinya. 34 

 

Konsep Amr dan Mashlahah dalam Pendidikan Islam 

Konsep  amr  sebagaimana  dijelaskan dalam kitab al-Waraqat merupakan suatu 

perintah. Tentu jika dikaitkan dengan Perintah Allah Swt kepada Hamba-Nya maka 

sejatinya manusia adalah Abdun yang mempunyai arti orang yang menghamba dengan 

 
31 Asafri Jaya Bakri, Maqashid Syari’ah Menurut Al-Syatibi (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1996), 76. 
32 Khadijah, “Maqashid Syari’ah dan Maslahah dalam Ekonomi dan Bisnis Syariah”, IQTISHADUNA: 
Jurnal Ilmiah Ekonomi Kita 3, no. 1 (30 Juni 2014): 664 
33 Dr. Nawier Yuslim, Kitab Induk Ushul Fiqh, terj.al-Burhan fi ushul al-Fiqh (Bandung: Citapustaka 
Media, 2007), 161 
34Dr. Nawier Yuslim, Kitab Induk Ushul Fiqh, terj.al-Burhan fi ushul al-Fiqh (Bandung: Citapustaka 
Media, 2007), 162 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

 
141 

 

selalu menjalankan perintah-NyaDan setiap perintah Allah Swt pasti berimplikasi kepada 

kebaikan atau kemashlahatan hamba itu sendiri baik di dunia maupun di akhirat. Karena 

sejatinya tujuan hidup manusia adalah beribadah kepada Allah. Ibadah yang dimaksud 

ialah ibadah dalam arti yang luas. Ibadah yang dimaksud mencakup semua hal; amal, 

pikiran, dan perasaan yang dihadapkan (disandarkan kepada Allah). Ibadah mencakup 

jalan hidup yang mencakup seluruh aspek kehidupan serta segala yang dilakukan manusia, 

baik berupa perkataan, perbuatan, perasaan, dan pemikiran yang disandarkan kepada 

Allah. Dalam kerangka inilah maka tujuan pendidikan Islam harus mempersiapkan 

manusia agar mampu beribadah sebagaimana yang dimaksud itu.35 

Sebenarnya tujuan Pendidikan Islam adalah serupa dengan tujuan hidup manusia, 

yang lebih tepat disebut tujuan akhir (ultimate aim). Tujuan hidup manusia di dalam alam 

ini adalah beribadah dan tunduk kepadaAllah, serta menjadi khalifah di muka bumi untuk 

memakmurkannya dengan melaksanakan syari’at dan menaati Allah Swt. Menurut al-

Ghazali sebagaimana dikutib oleh Ridlwan Nashir tentang tujuan akhir atau al-adhaf al-

‘Ulya adalah kesempurnaan manusia yang bertujuan mencapai kedekatan diri kepada 

Allah, juga kesempurnaan manusia yang bertujuan untuk kebahagiaan di dunia dan di 

akhirat.36 

Di samping itu pendidikan Islam sebagai pendidikan yang berlandaskan moralitas 

baik antara sesama manusia maupun kepada sang pencipta dengan keadaran kritisnya juga 

harus mampu menjaga hubungan horizontal (hablun min an-nas) yang baik dan 

menanamkannya ke dalam akhlak anak, sehingga pendidikan yang diajarkan tidak lagi 

diterima sebagai materi verbal yang terproyeksi melalui nilai nominal saja, lebih dari itu, 

pendidikan Islam harus lebih mampu menyentuh amaliah, sehingga generasi muslim 

mampu mengimplementasikan amar ma’ruf nahi mungkar dalam tindakan nyata yang utuh 

dan komprehensif.37 

 
35 Heri Gunawan, Pendidikan Islam; Kajian Teoretis dan Pemikiran Tokoh, (Bandung: PT Remaja 
Rosdakarya, 2014), 12 
36 H.M. Ridlwan Nashir, Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal: Pondok Pesantren di Tengah Arus 
Perubahan, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), hlm. 67-68 
37 Tabrani, ZA., & Masbur. Islamic Perspectives on The Existence of Soul and Its influence In Human 
Learning (A Philosophical Analysis of the Classical and Modern Learning Theories). Jurnal Edukasi 
(Jurnal Bimbingan Konseling), 1(2): 2016, 99-112 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

142 
 

Dalam pandangan Islam, pendidikan humanistik disebut juga pendidikan 

humanistik islami, yaitu pendidikan yang mengupayakan kepada penyadaran peserta didik 

akan potensi/ fitrah yang dimilikinya, serta membantu membangkitkan dan membimbing 

potensi tersebut agar terbentuk dan dapat dioptimalkan secara baik oleh peserta didik agar 

peserta mampu dapat mengenali siapa dirinya, lingkungannya dan tuhannya, sehingga ia 

menjadi pribadi yang cerdas secara akal, cerdas secara emosi, dan cerdas secara spiritual. 

Dengan demikian peserta didik akan tumbuh menjadi seseorang yang mencintai sesama 

manusia, mencintai alam dan akan menambah ketakwaan dan keimanannya kepada Allah 

Swt. 

Menciptakan pendidikan Islam yang humanis berarti memformat pendidikan yang 

mampu menyadarkan nalar kritis peserta didik masyarakat muslim agar tidak jumud 

dengan hanya berpasrah menerima apa yang sudah ada dan terlaku sebagai budaya yang 

lestari di lingkungannya. Tapi juga mampu mendialogkan dengan perkembangan zaman 

yang ditengarai dengan maraknya teknologi serta pesatnya laju perkembangan ilmu 

pengetahuan di segala penjuru yang kian hari kian mengasingkan. Kenyataan ini harus bisa 

dimengerti oleh setiap peserta didik yang hidup di era global. Prinsip belajar pun harus 

bisa diselaraskan dengan perkembangan. Sebab jika tidak pada nantinya manusia akan jauh 

tertinggal dan terasingkan. 

Oleh karenanya, pentingnya kajian pada Kitab Waraqat dalam membuka wawasan 

mendalam tentang penerapan konsep "Amr" (perintah) dan "Mashlahah" (kemaslahatan 

umum) dalam konteks pendidikan Islam. Pendidikan Islam yang bersifat humanistik 

mengarah pada pendekatan yang holistik, di mana individu dipandang sebagai entitas yang 

memiliki dimensi fisik, intelektual, emosional, dan spiritual. Dalam konteks ini, kajian pada 

Kitab Waraqat memungkinkan eksplorasi mendalam tentang penerapan konsep "Amr" 

dan "Mashlahah" dalam pendidikan Islam. Pendidikan yang bersifat humanistik akan 

mengakui nilai-nilai yang diusung oleh konsep-konsep tersebut sebagai bagian integral dari 

pembentukan individu yang seimbang. 

Dalam pengajaran konsep "Amr," pendidikan Islam yang bersifat humanistik akan 

mendorong pengembangan etika dan norma sosial yang kuat. Konsep ini bukan hanya 

sekadar perintah, tetapi juga merupakan panggilan untuk membentuk karakter siswa yang 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

 
143 

 

berakhlak baik, memiliki rasa tanggung jawab sosial, serta dapat menjalankan tindakan 

positif dalam berbagai aspek kehidupan. 

Sementara itu, dalam pengembangan konsep "Mashlahah," pendidikan Islam yang 

bersifat humanistik akan mendorong keterlibatan peserta didik dalam proses belajar yang 

melibatkan pemahaman kritis dan pengembangan potensi pribadi. Konsep kemaslahatan 

umum ini menciptakan landasan bagi pengembangan kurikulum yang relevan dengan 

kebutuhan dan konteks zaman, serta mengajarkan nilai-nilai inklusivitas dan kesejahteraan 

bersama. Pentingnya pendekatan humanistik dalam kajian ini mengarah pada pemahaman 

yang lebih mendalam tentang bagaimana konsep "Amr" dan "Mashlahah" dapat 

diterapkan dalam konteks pendidikan Islam yang lebih luas. Pendekatan ini tidak hanya 

mengejar penerapan konsep-konsep secara mekanis, tetapi juga mendorong refleksi, 

penalaran, dan aksi yang menyeluruh. Dalam mengkaji Kitab Waraqat, pendidikan Islam 

yang bersifat humanistik memberikan peluang untuk mengintegrasikan ajaran agama 

dengan pengembangan pribadi yang holistik, menghasilkan individu yang berakhlak mulia, 

cerdas, dan berkontribusi positif pada masyarakat. 

Konsep Amr yang diaplikasikan dalam pengajaran nilai-nilai etika dan tanggung 

jawab sosial. Hal ini merujuk pada bagaimana perintah dan pedoman dalam ajaran Islam, 

seperti yang tercantum dalam Kitab Waraqat, menjadi landasan dalam membentuk 

karakter siswa dengan mengajarkan nilai-nilai kebaikan, integritas, dan tanggung jawab. 

Dengan memerinci bagaimana konsep Amr digunakan untuk mengajarkan etika dan 

tanggung jawab ini, artikel ini berusaha untuk menerangi cara di mana ajaran agama 

digunakan untuk membentuk individu yang berakhlak mulia dan peduli terhadap 

lingkungan sosialnya. 

Di sisi yang lain, konsep Mashlahah dalam konteks pendidikan Islam memberikan 

dasar yang kuat untuk pengembangan kurikulum yang relevan dan pengelolaan institusi 

pendidikan yang efektif. Konsep ini menyoroti prinsip pencarian kemaslahatan umum 

dalam mengambil keputusan pendidikan, dengan tujuan akhir menciptakan manfaat yang 

optimal bagi individu, masyarakat, dan lingkungan. Dalam konteks ini, analisis lebih lanjut 

dapat memberikan gambaran tentang bagaimana konsep kemaslahatan umum secara 

konkret diaplikasikan dalam konteks pendidikan. Salah satu cara implementasi konsep 

Mashlahah adalah melalui pengembangan kurikulum yang relevan dan komprehensif. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

144 
 

Analisis akan menggambarkan bagaimana prinsip kemaslahatan umum menjadi pijakan 

dalam menentukan konten kurikulum yang mencakup berbagai aspek, termasuk 

akademik, moral, dan sosial. Kurikulum yang disusun dengan berlandaskan konsep 

Mashlahah memastikan bahwa materi yang diajarkan memiliki nilai-nilai Islam yang sesuai 

dengan tuntutan zaman, serta relevan dalam membentuk karakter dan pengetahuan siswa. 

Selain itu, konsep Mashlahah juga mempengaruhi pengelolaan institusi pendidikan. 

Analisis akan menelusuri bagaimana institusi pendidikan didasarkan pada prinsip 

kemaslahatan umum dalam merancang kebijakan, aturan, dan lingkungan yang 

mendukung perkembangan holistik siswa. Dengan mempertimbangkan kemaslahatan 

umum, institusi pendidikan dapat menciptakan atmosfer yang memungkinkan siswa 

berkembang secara akademik, moral, dan sosial. Pengelolaan yang berorientasi pada 

kemaslahatan umum juga menghindarkan potensi konflik dengan prinsip-prinsip ajaran 

agama. Pendekatan Pendidikan Islam yang diilustrasikan melalui kajian Kitab Waraqat 

memiliki dampak yang luas dalam membuka pandangan tentang peran dan signifikansi 

konsep Amr dan Mashlahah dalam pendidikan Islam yang sesuai dengan zaman. Dengan 

mengaplikasikan prinsip-prinsip ini, pendidikan Islam dapat menjadi landasan untuk 

mencetak generasi yang berakhlak baik, cerdas, dan mampu berkontribusi positif dalam 

masyarakat. Melalui penerapan konsep Mashlahah dalam pengembangan kurikulum dan 

pengelolaan institusi pendidikan, pendidikan Islam menjadi lebih adaptif terhadap 

perkembangan zaman tanpa kehilangan nilai-nilai keagamaan yang mendasarinya. 

Kesimpulan 

Dari pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa konsep "Amr" (perintah) dan 

"Mashlahah" (kemaslahatan umum) dalam konteks pendidikan Islam memiliki signifikansi 

dan implikasi yang dalam. Konsep Amr, seperti yang dijelaskan dalam "Kitab al-Waraqat" 

oleh Imam Haramain, mengacu pada perintah dan pedoman Allah yang mengatur 

tindakan individu dan masyarakat. Konsep ini menunjukkan bahwa manusia adalah 

hamba yang harus tunduk dan patuh terhadap perintah Allah, serta menjalankan ajaran 

agama dengan kesetiaan. Setiap perintah Allah memiliki implikasi yang berkaitan dengan 

kebaikan dan kemashlahatan bagi hamba, baik dalam dunia maupun akhirat. Tujuan hidup 

manusia dalam Islam adalah beribadah kepada Allah, yang mencakup segala aspek 

kehidupan dan tindakan yang diarahkan kepada-Nya. Oleh karena itu, tujuan pendidikan 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

 
145 

 

Islam adalah mempersiapkan manusia untuk beribadah sejalan dengan prinsip-prinsip ini. 

Pendidikan Islam memiliki tujuan yang serupa dengan tujuan hidup manusia, yakni 

beribadah dan menjadi khalifah di bumi untuk memakmurkannya dengan melaksanakan 

syariat dan tunduk kepada Allah.  

Tujuan akhir pendidikan Islam adalah menciptakan individu yang cerdas secara 

akal, emosi, dan spiritual, serta memiliki kesadaran kritis terhadap perkembangan zaman. 

Pendidikan ini juga harus mampu membangkitkan potensi manusia, membimbingnya 

menuju kemashlahatan, dan menghasilkan individu yang mencintai sesama manusia, alam, 

serta menambah ketakwaan dan keimanannya kepada Allah. Pendidikan Islam juga harus 

bersifat humanistik, mampu menyentuh amaliah, dan memberdayakan peserta didik untuk 

menerapkan amar ma'ruf nahi mungkar dalam tindakan nyata. Hal ini berarti pendidikan 

Islam harus mampu mengintegrasikan ajaran agama dengan perkembangan zaman dan 

teknologi, serta mendialogkan antara tradisi dan modernitas. Dalam keseluruhan paparan 

tersebut, perlu diingat bahwa memahami konsep Amr dan Mashlahah dari sudut pandang 

Al-Qur'an serta mengaplikasikannya dalam pendidikan Islam memungkinkan kita untuk 

hidup sesuai dengan nilai-nilai agama dan mengambil tindakan yang mengarah pada 

kemaslahatan diri, masyarakat, dan akhirat. Dengan menjalankan perintah Allah dan 

menerapkan prinsip kemaslahatan umum, pendidikan Islam dapat menciptakan generasi 

yang berakhlak baik, cerdas, serta mampu memberikan kontribusi positif bagi masyarakat 

dan dunia secara luas. 

Daftar Pustaka 

 Asafri Jaya Bakri, Maqashid Syari’ah Menurut Al-Syatibi (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 
1996). 

Asmawi, Asmawi. “Konseptualisasi Teori Maslahah.” Salam: Jurnal Sosial Dan Budaya Syar-
I 1, no. 2 (2014). 

Bakar, M. Yunus Abu. “Problematika Pendidikan Islam di Indonesia.” Dirasat: Jurnal 
Manajemen dan Pendidikan Islam 1, no. 1 (December 13, 2015): 99–123. 
https://doi.org/10.26594/dirasat.v1i1.507. 

Chamim Tohari, “Pemikiran Teori Hukum Islam Imam Al-Juwayni: Analaisis Pemikiran 
Ushul Fiqh Imam al-Juwayni, serta Posisinya dalam Ijtihad, Al-Maslahah: Jurnal Ilmu 
Syariah 12, no. 1 (2016)https://doi.org/10.24260/almaslahah.v12i1.338. 

Dahlan, Abdul Aziz dkk. Ensiklopedi Hukum Islam. Jakarta: Ichtiar Baru van hove, 1996. 
Darul Azka, Nailul Huda, dan Munawir Ridlwan, Ushul Fiqh: Terjemah Syarah al-Waraqat 

(Kediri: Lirboyo Press, 2016). 
Dîb, Abd al-’Azīm. Fiqh Imām Haramayn, Qatar: Idārat Uhyā’ al-Turāth al-Islāmî, 1985. 

https://doi.org/10.24260/almaslahah.v12i1.338


Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

146 
 

Firdaus, Robitul. “Konsep Maslahat di Tengah Budaya Hukum Indonesia”, Jurnal Al-
Manhij, Vol. 5 no. 1 (2011). 

Gunawan, Heri. Pendidikan Islam; Kajian Teoretis dan Pemikiran Tokoh, Bandung: PT Remaja 
Rosdakarya, 2014. 

H.M. Ridlwan Nashir, Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal: Pondok Pesantren di 
Tengah Arus Perubahan, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010). 

Hamidullah , Muhammad (ed.), introd. To Kitȃb al-Mu’tamad fi Uṣūl al-Fiqh by Abu al-Huṣayn 

ibn al-Tayyib al-Baṣri, (Damascus: al-Ma’had al-Ilmi al-Dirāsāt al-’Arabiyyah, 1965), 
Vol.2. 

Harbī, M. ‘Ali ‘uthman, Abu al-Ma’āli al-Juwaynī. Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1986. 
Hermanto, Agus. “Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer (Studi 

Komparatif al-Tûfi dan al-Ghazali).” Al-’Adalah 14, no. 2 (December 27, 2017): 
433–60. https://doi.org/10.24042/adalah.v14i2.2414. 

Ibn Khallikȃn, Wafayāt al-A’yān, Vol.2. (Cairo: Maktabah al-Nahd ṣah al-Misriyyah, 1948). 
Imam Haramayn Abu al-Ma’ali Al-Juwaynī , al-Durra al-Mudiyya, (Qatar: Idārāt Ihya’ al-

Turath al-Islami, 1986). 

Imam Haramayn Abu al-Ma’ali Al-Juwaynī, al-Burhān fī Uṣūl al-Fiqh, (Qatar: Amir Daulah 
Qatar, 1399 H),  

Jundi, Abd al-Halim. al-Imam al-syafi’i, Cairo: Lajnat al-Ta’rif bi al-Islam, 1969. 
Juwaini, Imam al-Haramin. l-Kafiyah fi al-Jadal. Tahkik Fauqiyah Husein Mahmud. Cairo: 

Isa al-Babiy al-Halabiy wa Syurakauhu. 1979. 
Karim, Hamdi Abdul. “Konsep Pendidikan Anak Dalam Keluarga Menurut Perspektif 

Agama Islam.” Elementary : Jurnal Iilmiah Pendidikan Dasar 4, no. 2 (December 3, 
2018): 161–72. 

Khadijah, “Maqashid Syari’ah dan Maslahah dalam Ekonomi dan Bisnis Syariah”, 
IQTISHADUNA: Jurnal Ilmiah Ekonomi Kita 3, no. 1 (30 Juni 2014). 

Khairuddin Nasution, Pengantar Studi Islam (Yogyakarta: ACAdeMIA dan TAZZAFA, 
2009). 

Lubis Nabila, Naskah Teks dan Metode Penelitian Filologi (Jakarta: Yayasan Media Alo 
Indonesia, 2001). 

Mahmood, Fawkia Hussein. “Al-Juwaini and His Doctrine of the Origination of the 
World,” 1960. https://era.ed.ac.uk/handle/1842/18398. 

Maraghi, Abdullah Musthafa. Ensiklopedia Ulama Ushul Fiqh Sepanjang Masa, 
Yogyakarta:IRCISoD, 2020. 

Maraghi, Abdullah Musthafa. t.th. Al-Fath al Mubin fi Tabaqat al-Ushuliyyin. juz 1. Cairo: 
Abd al-Hamid Hanafi.  

Nawier Yuslim, Kitab Induk Ushul Fiqh, terj.al-Burhan fi ushul al-Fiqh. Bandung: Citapustaka 
Media, 2007. 

Nurjaman, Asep Rudi. Pendidikan Agama Islam. Bumi Aksara, 2020. 

Pitriani, Pipit. “Niẓāmiyyah School in History.” TARBAWI 11, no. 2 (June 17, 2023): 
127–38. https://doi.org/10.36781/tarbawi.v11i2.390. 

S. Hall, Calvin. Gardner Lindzey, Teori-Teori Holistik (Organisme-Fenomenologis) (Yogyakarta: 
Kanisius, 2003). 

Sulaiman, Mubaidi. “Konsep Pendidikan Islam Dalam Perspektif Muhammad Fethulah 
Gulen.” Didaktika Religia 4, no. 2 (December 13, 2016): 61–86. 
https://doi.org/10.30762/didaktika.v4.i2.p61-86.2016. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

 
147 

 

Syaikh Ahmad ibn ‘Abd al-Lathif al-Khathib al-Mankabawiy Al Jawi_An-Nafahat, Al-
Haramain 

Tabrani, ZA., & Masbur. Islamic Perspectives on The Existence of Soul and Its influence 
In Human Learning (A Philosophical Analysis of the Classical and Modern 
Learning Theories). Jurnal Edukasi (Jurnal Bimbingan Konseling), 1(2): 2016 

Taj al-Dīn al-Subki, Tabaqāt al-Shāfi’iyyahh al-Kubrā (Beirut: Dār al-Ma‘rifa, t.th.), Vol.3. 
Thahir, Halil. Ijtihad Maqasidi: Rekonstruksi Hukum Islam Berbasis Interkoneksitas Maslahah 

(Yogyakarta: LKiS, 2015) 
The Ensyclopedia of Islam, ed. B.. Lewis, C.H. Pellat and J. Schacht, (London: Luzac and 

Co., 1965), Vol.11. 
Zuhayli, Muhammad. al-Imam al-Juwaynī , Damaskus: Dar al-Qalam, 1986. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 3, Issue 1, March 2023 

148 
 

 

 

 

 

 

 

 


