' "y E-ISSN: 2746-2188
Tndonogian Journal of Humanitiog and Social Sciences Volume 4 Issue 1 March 2023

https:/ /ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/IJHSS

Konsep Amrdan Mashlahah dalam Perspektif Pendidikan Islam: Kajian
Tematik dalam Kitab Waragat Karya Imam Haramain

Abdur Rouf Hasbullah,
Institut Agama Islam Negeri Kediri
roufchasbullah(@gmail.com

Abstract

This article examines the concepts of "Amt" (command) and "Mashlahah" (public
good) in the perspective of Islamic education through thematic analysis of the important
work "Kitab Waraqat" by Imam Haramain. Amr refers to the guidelines and commands
in Islamic teachings that govern the actions of individuals and society. On the other
hand, Mashlahah indicates the principle of seeking the public good in making decisions
and adapting religious teachings to social contexts. In the context of Islamic education,
the study of "Kitab Waraqat" provides deep insight into how the concept of Amr is
applied in the process of student character building and teaching ethical values. This
concept plays a central role in shaping the personality of students, who are noble and
responsible. The study also reveals how the concept of mashlahah is implemented in
the formation of educational policies, curriculum development, and the management of
educational institutions. This principle of general benefit allows for the adjustment of
religious teachings to contemporary needs, thus creating an educational environment
that supports the holistic development of students. This article uses thematic analysis
to explore the meaning and application of the concepts of Amr and Mashlahah in
Islamic education based on the contents of "Kitab Waraqat.” The findings highlight the
relevance of these concepts in forming the ethical and pedagogical foundations of
Islamic education. By linking religious teachings with educational practices, this article
illustrates the important contribution of Amr and Mashlahah’s concepts in shaping
Islamic education in accordance with Islamic values and meeting the demands of the
times.

Keywords: a/-Waragat, Amr and Mashlahah, 1slamic Education

Abstrak
Artikel ini mengkaji konsep "Amr" (perintah) dan "Mashlahah" (kemaslahatan
umum) dalam perspektif pendidikan Islam melalui analisis tematik pada karya
penting "Kitab Waraqat" karya Imam Haramain. Konsep Amr merujuk pada
panduan dan perintah dalam ajaran Islam yang mengatur tindakan individu dan
masyarakat. D1 sisi lain, Mashlahah menunjukkan prinsip mencari kemaslahatan
umum dalam mengambil keputusan, mengadaptasi ajaran agama dengan konteks
sosial. Dalam konteks pendidikan Islam, kajian terhadap "Kitab Waraqat"
memberikan pandangan yang dalam tentang bagaimana konsep Amr diterapkan
dalam proses pembentukan karakter siswa dan pengajaran nilai-nilai etika.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4, Issue 1, March 2023
125



Konsep ini memainkan peran sentral dalam membentuk kepribadian siswa yang
berakhlak mulia dan bertanggung jawab. Kajian juga mengungkapkan bagaimana
konsep Mashlahah diimplementasikan dalam pembentukan kebijakan
pendidikan, pengembangan kurikulum, dan pengelolaan institusi pendidikan.
Prinsip kemaslahatan umum ini memungkinkan penyesuaian ajaran agama
dengan kebutuhan kontemporer, sehingga menciptakan lingkungan pendidikan
yang mendukung perkembangan holistik siswa. Artikel ini menggunakan metode
analisis tematik untuk menggali makna dan aplikasi konsep Amr dan Mashlahah
dalam pendidikan Islam berdasarkan isi "Kitab Waraqat". Temuan dari analisis
ini menyoroti relevansi konsep-konsep tersebut dalam membentuk landasan
etika dan pedagogis dalam pendidikan Islam. Dengan menghubungkan ajaran
agama dengan praktek pendidikan, artikel ini mengilustrasikan kontribusi
penting konsep Amr dan Mashlahah dalam membentuk pendidikan Islam yang
sesuai dengan nilai-nilai Islam dan memenuhi tuntutan zaman.

Kata Kunci: a/-Waragat, Amr dan Mashlahah, Pendidikan Islam

Pendahuluan

Pendidikan dalam Islam tidak hanya berfokus pada transfer pengetahuan, tetapi juga
pada pembentukan karakter dan moral yang kokoh, serta pengembangan individu yang
berkontribusi positif pada masyarakat. Dalam upaya mencapai tujuan tersebut, prinsip-
prinsip ajaran Islam menjadi landasan utama dalam pembentukan pendidikan Islam.' Dua
konsep sentral dalam ajaran Islam yang memiliki implikasi signifikan terhadap pendidikan
adalah "Amt" (perintah) dan "Mashlahah" (kemaslahatan umum).” Konsep Amr mengacu
pada perintah dan pedoman yang Allah berikan dalam ajaran Islam. Prinsip ini
membimbing individu dalam mengambil tindakan yang sesuai dengan ajaran agama, baik
dalam aspek individu maupun sosial.” Sementara itu, konsep Mashlahah menunjukkan
prinsip mencari kemaslahatan umum dalam pengambilan keputusan, mengadaptasi ajaran
agama dengan konteks sosial, dan menghadapi situasi yang beragam.*

Dalam konteks pendidikan Islam, konsep Amr dan Mashlahah memiliki dampak

yang mendalam dalam pembentukan karakter siswa, pengembangan kurikulum yang

! Mubaidi Sulaiman, “Konsep Pendidikan Islam Dalam Perspektif Muhammad Fethulah Gulen,”
Didaktika Religia 4, no. 2 (December 13, 2016): 61-86, https://doi.org/10.30762/didaktika.v4.i2.p61-
86.2016.

2 Asep Rudi Nurjaman, Pendidikan Agama Islam (Bumi Aksara, 2020).

3 Hamdi Abdul Karim, “Konsep Pendidikan Anak Dalam Keluarga Menurut Perspektif Agama Islam,”
Elementary : Jurnal lilmiah Pendidikan Dasar 4, no. 2 (December 3, 2018): 161-72.

4 Asmawi Asmawi, “Konseptualisasi Teori Maslahah,” SALAM: Jurnal Sosial Dan Budaya Syar-I 1,
no. 2 (2014).

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023
126



relevan, serta pengelolaan institusi pendidikan. Kitab Waragat, sebagai karya penting
dalam studi ushul figh (metodologi hukum Islam), memberikan pandangan tentang
penerapan prinsip-prinsip ini dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk pendidikan.
Kitab A/-Waragat merupakan kitab paling masyhur yang menjadi perkenalan perdana
orang-orang mengenai ilmu ushul figh. Al- Waragat merupakan kitab yang fenomenal
danbergelimang pujian, salah satu komentatornya adalah Abu Abdillah Muhammad Al-
Hathab (w 954 H) mengakui bahwa A/fWaragat adalah kitab yang kecil ukurannya,
(tetapi) besar manfaatnya, dan tampak keberkahannya. Sehingga tak heran jika kitab ini
masih digunakan hingga sekarang, &hususan di Pondok pesantren yang menjadi Lembaga
Pendidikan yang sangat menjunjung tinggi apa yang disebut berkah. Santri tentu akan
mempelajari kitab yang dulu dipelajari pula oleh Kyainya. Bila kyai mengenal ushul figh
melalui A/-Waragat maka santri secara otomatis akan menggunakan kitab yangsama.
Pengarang kitab A/-Waragat adalah al-Imam al-‘Alamah Abu al-Ma’ali Abdul Malik
bin Yusuf Muhammad al-Juwaini al-Iraqi asy-Syafi’i. beliau lahir pada tahun 419 H dan
wafat pada tahun 478 H, dengan demikian usia beliau = 59 tahun. Gelar beliau
adalah Imam al-Haramain (imam dua tanah haram). Gelar ini diberikan karena beliau
menjadi mufti dii Makkah dan Madinah.” Orang pertama yang membuat dan membukukan
ilmu wushul figh adalah imam asy-Syafr’i. Hasil pembukuannya yang pertama diberi nama
Ar-Risalah yang memuat tentang amr, nahi, bayan, kbabar, nasakh, mengenai %llat manshubhab
diantara permasalahan gzyas.” Syarah mengenai kitab A/-Waragat senditi telah banyak
dibuat oleh para ulama, namun yang masih menjadi literatur fenomenal dalam memahami
kitab ini adalah syarah karya Jalaluddin Al-Mahali. Kitab A/Waragat ini juga dibuat
nahdzamnya oleh Syarof ad-Din Yahya al-‘Imrithi menjadi 211 bait nadzam, dengan nama
Tashil at-Thurugat. Alasan al- ‘Imrithi menadzamkan A/Waragat menjadi  Tashil  at-
Thurugat disebutkan dalam satu bait yang menjadi pengantarnya, yakni karena menurutnya

kitab A/-Waragat merupakan kitab tipis mengenai wshul figh yang memiliki kualitas terbaik.

> Fawkia Hussein Mahmood, “Al-Juwaini and His Doctrine of the Origination of the World,” 1960,
https://era.ed.ac.uk/handle/1842/18398.

& Pipit Pitriani, “Nizamiyyah School in History,” TARBAWI 11, no. 2 (June 17, 2023): 127-38,
https://doi.org/10.36781/tarbawi.v11i2.390.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023

127



Dengan harapan nadzom tersebut dapat membantu para pemula dibidang #shi/ figh untuk
menghafal dan memahami materi di dalam A/~Waragat dengan mudah.

Dalam kajian kitab A/Waragat karya Imam Al-Haramain yang menarik penulis
untuk dikaji lebih mendalam mengenai konsep Amr dan Mashlabah kemudian
dikorelasikan dengan Konsep Pendidikan Islam.Sebagaimana dalam penjelasan kitab .4/
Waragat, amr merupakan suatu tuntutan yang wajib dilakukan. Apabila sebuah tuntutan
boleh ditinggalkan, maka tuntutan ini tidak bisa disebut ar secara hakikat. Hanya bisa
disebut amr secara majaz. Sedangkan mashlahah (al-maslahah) scara etimologis, berarti
kebaikan, kebermanfaatan, kepantasan, kelayakan, keselarasan, kepatuhan.” Masiabah
adalah satu 7er yang bisa jadi paling popular jika berbicara mengenai hukum Islam. Hal
ini disebabkan maslahat merupakan tujuan syara’ (maqashid syari'ah) dari ditetapkannya
hukum Islam. Maslahat disini dapat diartikan sebagai jalb al-manfa’ah wa daf’ al-mafsadab
(menarik kemanfaatan dan menolakkemudhorotan).® Untuk itu pembahasan ushul figh
dalam perspektif Pendidikan Islam merupakan udara segar bagi pengembangan keilmuan
ushul figh itu sendiri terutama dalam hal ini konsep Ar dan Mashlahah menjadi salah satu
bagian penting dalam rangka mewujudkan tujuan Pendidikan Islam.’

Dalam konteks ini, kajian tematik pada Kitab Waraqgat akan memberikan wawasan
mendalam tentang cara konsep Amr dan Mashlahah diterapkan dalam pendidikan Islam.
Melalui analisis isi dan konteks dari kedua karya tersebut, artikel ini bertujuan untuk
menggambarkan bagaimana konsep Amr dan Mashlahah mempengaruhi proses
pembentukan pendidikan Islam. Pengkajian akan merinci bagaimana konsep Amr
digunakan dalam pengajaran nilai-nilai etika dan tanggung jawab sosial, serta bagaimana
konsep Mashlahah diimplementasikan dalam pengembangan kurikulum yang relevan dan
pengelolaan institusi pendidikan. Dengan melibatkan analisis mendalam terhadap Kitab
Waraqat, artikel ini bertujuan untuk memberikan wawasan lebih jelas tentang peran dan

signifikansi konsep Amr dan Mashlahah dalam membentuk pendidikan Islam yang sesuai

7 Agus Hermanto, “Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer (Studi Komparatif al-
Tafi dan al-Ghazali),” Al-’Adalah 14, no. 2 (December 27, 2017): 433-60,
https://doi.org/10.24042/adalah.v14i2.2414.

& Robitul Firdaus, “Konsep Maslahat di Tengah Budaya Hukum Indonesia”, Jurnal Al-Manhij, Vol. 5 no.
1(2011),1.

® M. Yunus Abu Bakar, “Problematika Pendidikan Islam di Indonesia,” Dirasat: Jurnal Manajemen
dan Pendidikan Islam 1, no. 1 (December 13, 2015): 99-123,
https://doi.org/10.26594/dirasat.v1i1.507.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023
128



dengan tuntutan zaman dan menghasilkan individu yang berakhlak baik dan berkontribusi

positif pada masyarakat.

Metode

Dalam mengkaji kitab _A/Waragat karya Imam Haramain dengan fokus
pembahasan pada konsep amr dan maslahah dalam perspektif Pendidikan Islam penulis
menggunakan pendekatan filologi, normative, dan humanistik. Filologi merupakan suatu
ilmu yang berhubungan dengan karya masa lampau yang berupa tulisan, yang dilakukan
karena adanya anggapan bahwa di dalam tulisan tersebut terdapat nilai-nilai yang masih
mampu bersanding dengan kehidupan pada masa kini. Merujuk pada pengertian filologi
bahwa pendekatan ini digunakan untuk mengkaji teks (kitab A/-Waraga>7) yang masih
relevan hingga saat ini.'’Pendekatan selanjutnya adalah pendekatan normative, menurut
Khairuddin Nasution yang dimaksud dengan pendekatan normative adalah Studi Islam
yang berkaitan dengan semua ajaran yang terkandung dalam 7ash.''Hal ini selaras dengan
konsep maslabah yang dalam implementasinya harus merujuk pada nilai-nilai yang
bersumber dari wahyu Allah. Pendekatan yang terakhir adalah pendekatan humanistic.
Pendekatan humanistic ini digunakan untuk meletakkan manusia pada kodratnya dengan
kata lain bahwa manusia berhak menentukan perkembangan dirinya sesuai dengan

potensi yang dimilikinya.'

Hasil dan Pembahasan
Biografi Imam Haramain

Al-Juwayni adalah salah seorang ulama terkemuka pada jamannya yang hingga saat
ini menjadi salah satu sumber inspirasi di dunia keilmuan Islam. Buku-buku hasil

pemikirannya hampir-hampir mencakup semua disiplin keilmuan, seperti teologi dan

10 Lubis Nabila, Naskah Teks dan Metode Penelitian Filologi (Jakarta: Yayasan Media Alo Indonesia,
2001), 16.

11 Khairuddin Nasution, Pengantar Studi Islam (Yogyakarta: ACAdeMIA dan TAZZAFA, 2009), 153
12 calvin S. Hall dan Gardner Lindzey, Teori-Teori Holistik (Organisme-Fenomenologis) (Yogyakarta:
Kanisius, 2003), 108

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023

129



politik."” Nama lengkapnya Abdul al-Malik bin Abu Muhammad Abdullah bin Yusuf bin
Abdullah bin Yusuf bin Muhammad bin Hayyuyah Al-Juwayni an-Naysaburi. Beliau
Imam Al-Juwayni adalah salah satu tokoh penting dalam Ahlus Sunnah Wal Jama’ah,
khususnya di kalangan Asy’ariyah. Beliau adalah generasi ketiga dalam madzhab Asy’ari
setelah Imam Abu Hasan al-Asy’ari dan Imam Abu Bakar al-Bagilani. Selain itu, beliau
juga dikenal sebagai ulama ensiklopedis yang menguasai semua rancang bangun keilmuan.
Beliau bergelar Dhiya al-Din dan disebut Imam al-Haramen karena beliau pernah menetap
di Mekah dan Medinah selama empat tahun untuk belajar, berfatwa dan mengarang
kitab."* Beliau dilahirkan Bustanikan, Naisabur pada tanggal 18 Muharram 419 H/999 M.
Ayahnya bernama Abu Muhammad Abdullah bin Yusuf bin Abdillah bin Yusuf Al-
Juwayni, yang merupakan seorang ulama besar pada masanya, yang menguasai berbagai
bidang keilmuan seperti tafsir, fikih, dan lain sebagainya.”

Rihlah intelektual Imam Al-Juwayni dimulai di lingkungan rumahnya sendiri,
dengan belajar kepada sang ayah dalam berbagai disiplin keilmuan seperti Al-Qur’an,
hadis, bahasa Arab, fikih, ushul fikih, dan ilmu perbedaan pendapat. Dalam usia yang
relatif muda, Imam Al-Juwayni juga telah menghafal Al-Qur’an dan menguasai berbagai
disiplin keilmuan Islam.Al-Iman Al-Juwayni belajar dari sejumlah ulama, antara lain dari
ayahnya sendiri Abu Muhammad Abdullah bin Yusuf Al-Juwayni, seorang ulama al-
Syafi'iy dan belajar hadis dari ulama-ulama besar yang ada saat itu.'® Ketika Imam Al-
Juwayni ditinggal oleh ayahnya menghadap sang pencipta pada tahun 438 H, sejak saat
itulah Imam Al-Juwayni kemudian menggantikan peran ayahnya untuk mengajar di majlis
ilmi milik ayahnya, meskipun usianya belum genap 20 tahun. Walaupun sudah menjadi
pengajar, Imam Al-Juwayni tetap haus akan keilmuan yang membawanya belajar kepada
para ulama besar di Naisabur dan selalu menghadiri pengajian al-Isfarayaini (w. tahun 452

H) dan al-Khabbany (w. tahun 449 H).

13 Muhammad Al-Zuhayli, al-lmam al-Juwayni , (Damaskus: Dar al-Qalam, 1986), 5-6. Harbi, M. ‘Ali
‘uthman, Abu al-Ma’ali al-Juwayni (Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1986), 19-20

14 Taj al-Din al-Subki, Tabagat al-Shafi’iyyahh al-Kubra (Beirut: Dar al-Ma’‘rifa, t.th.), Vol.3, 249- 252

5 The Ensyclopedia of Islam, ed. B.. Lewis, C.H. Pellat and J. Schacht, (London: Luzac and Co., 1965),
Vol.11, 605.

16 Al-Juwaini, Imam al-Haramin. 1979. /-Kafiyah fi al-Jadal. Tahkik Faugiyah Husein Mahmud. Cairo: Isa
al-Babiy al-Halabiy wa Syurakauhu, 10

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023
130



Setelah berakhirnya fitnah dan naiknya raja Alp Arselan seorang Sunny di kursi
pemerintahan sekitar tahun 455 H al-Imam Al-Juwayni kembali ke Naisabur dan mengajar
di sekolah al-Nizhamiyah yang dibangun oleh Nizham al-Mulk perdana menteri Raja al-
Arselan untuk mendukung mazhab Sunniy. Beliau mengajar di Madrasah Nizamiyah
sekitar 23 tahun lamanya. Pada saat inilah beliau lebih berkosentrasi untuk mengajar dan
menyusun kitab dalam membela dan mempertahankan mazhab ahl al-Sunnah. "/

Sekembalinya dari negeri Hijaz, al-Juwayni tampak sebagai sosok yang telah
sempurna keilmuannya. Pada waktu itulah dia memuai menjadi penulis terkemuka dalam
berbagai disiplin ilmu. Dalam bidang fikih, ia menulis kitab yang sangat terkenal yakni
Nihayat al-Matlab fi Dirayat al-Madzhab dimana dalam buku tersebut ia mengumpulkan
pendapat-pendapat atau fatwa-fatwa ulama mazhab (religious creeds); dalam bidang ilmu
Usil Figh,prinsip-prinsippemikirannya diungkapkan dalam kitabnya a/-Waragat fi Uszil
al-Figh."*Tentang metodologi ijtihadnya dijelaskan dalam kitabnya a/-Burhan fi Ussilal-Figh.

Imam Al-Haramain Al-Juwaini juga salah seorang ulama ahli figih yang masyhur.
Ahmad Mahmud Subhi mencatat karangan-karangannya sebagai berikut: Dalam bidang
ushul fiqih: A/~Burban fi Ushul Al-Figh, AlI-Waraqat, Kitab Mughits Al-Khuluq fi Ikbtiyar Al-
Abag, dan Al-Irsyad fiUshul Al-Figh. Dalam bidang fiqih: Nzbayah Al-Muthlab fi Dirayah Al-
Mazhab, Risalah fi Al-Figh, dan Risalab fi Al-Taqlid wa Al-Ijtihad. Dalam bidang ilmu kalam:
Kitab Al-Irsyad ila Qawathi® Al-Adillab fi Ushul Al-I'tigad, Risalab fi Ushul Al-Din, Al-Kamil fi
Ikbtishar Al-Syamil, Ghiyats Al-Umam fi Al-Qiyat Al-Zbulm, Syifa™ Al-Ghalil fi Bayan ma waraa
fi Al-Tanratwa Al-Injil min Al-Tabdil, Al-Agidah Al-Nizhamiyah fi Al-Arkan Al-Islamiyab,
Luma’ Al-Adillah fi Qawa’id Agaid Ahl Al-Sunnabh wa Al-Jama’ab, dan AL Talkhis fi al-Ushul.
Dalam bidang teologi, yang banyak mengandung pembahasan mengenai aqidah
Asy’ariyah antara lain: ALSyamil fi Ushul Al-Din, AlIrsyad ila Qawathi® Al-Adillah fi Ushul
Al I'tigad, dan Al-Agidah AI-Nighamiyah.

Yibid, h. 11
18 |bn Khallikdn, Wafayat al-A’yén, Vol.2. (Cairo: Maktabah al-Nahd sah al-Misriyyah, 1948), 342.
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023

131



Metode dan Sistematika Penulisan Kitab Al-Waraqat

Imam Haramain mendesain kitab a/-Waragat untuk kebutuhan mubtadi (pemula).
Secara bahasa, waragat berarti lembaran-lembaran kertas. Dari judul saja
sudahmenggambarkan bahwa kitab ini bukan kitab yang besar. Nama A/-Waragat sendiri
diambil dari pernyataan Imam al-Haramain pada bagian pengantar. Imam
Haramainberkata:

o 5 (5l Lgs ity (4l ) al (30 sl e (U85 465 030)

“Kitab ini adalab lembaran-lembaran kertas (waraqat) yang tipis/ kecil yang berisi fashal- fashal

219

(topike-topik utama) mengenai ushul figh yang bisa diambil manfaatnya oleh pemula dan selainnya.

Kitab ini menggunakan gaya penulisan yang sedikit /sfady dengan banyakmakna.
Materi yang tertulis di dalamnya adalah seputar definisi-definisi penting mengenai ushu/
figh, tanpa ada penjelasan secara terperinci. Artinya, a/-Waragat merupakan kitab pengantar
ushul figh. Sehingga untuk mendalami wshu/ figh lebih jauh masih dibutuhkankitab-kitab
yang lain. Makna bahasa waraqgat adalah lembaran-lembaran, sebab waraqat adalah bentuk
jamak dari waragah yang bisa bermakna lembaran, helai daun, atau kertas. Artinya
pengarang sejak awal dalam menulisnya membutuhkan beberapa lembaran saja.

Isi kitab ini adalah pembahasan wshul/ fikih saja lebih tepatnya ushul fikih mahdzhab
Asy-Syafr’i. Kitab ini tidak membahas figh dan tidak membahas akidah. Jadi ilmu ushul figh
itu ilmu kerangka pikir. Ilmu #shul figh adalah ilmu yang membentuk metode berpikir figh
dan nalar syar’i dalam Islam. Hanya saja, oleh karena pembahasannya lebih bersifat
universal, kitab ini dipakai lintas mahdzhab. Bahkan Basyir Dhaif dalam kitabnya yang
berjudul Mashadir Al-Fighi AlLMaliki memasukkan kitab ini sebagai referensi figh
mahdzhab Maliki, Meskipun beliau mengakui bahwa sebenarnya a/-Waragatadalah kitab
ushul figh yang ditulis berdasarkan mahdzhabAsy-Syafi’i.

Kitab ini ditulis menggunakan metode atau aliran Mutakallimin atau asy-Syafi tyyah.
Ciri dari aliran ini adalah yang menjadi tujuannya adalah merumuskan kaidah-kaidah ushul
figh secara logis dan teoritis. Metode ini, selain menetapkan kaidah kaidah ushul, juga

mengadakan perbaikan dan pengembangan serta mendasarinya dengan dalil, baikag/

1% Darul Azka, Nailul Huda, dan Munawir Ridlwan, Ushul Figh: Terjemah Syarah al-Waraqat (Kediri:
Lirboyo Press, 2016), 9.
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023
132




maupun #aqli yakni al-Qur’an dan Sunnah. Di dalam merumuskannya tidak dilihat dan
dipertimbangkan apakah terdapat kesesuaian antara kaidah-kaidah tersebut dengan
masalah-masalah furu’ yang telah ditetapkan oleh para ulama sebelumnya. Pada
prinsipnya menurut aliran ini setiap teori yang didukung oleh akal dan dalil, maka itulah
yang dijadikan dasar dan kaidah, tanpa melihat apakah sejalan dengan masalah furu dari
madzhabnya atau tidak. Metode ini jarang mengkaitkan ushul figh dengan figh
sebagaimana halnya dengan metode Hanafiyah.”’

Adapun rincian pembahasannya sebagaiberikut : (1) Mugaddimah, (2) Makna
ushulfigh, (3) Al-Abkam As-Sab’ah (tujuh hukum, yakni wajib, mandub/sunnah, mubah,
mahzhur /haram, makruh, shahih dan bathil), (4) Ushul Figh dan Pembahasanya, (5)
Kalam dan Pembagiannya, (6) Alamr wa an-nabyn (perintah dan larangan), (7) A~ Am wa
AlFKhosh  (umum  dankhusus), (8) ALMujmal wa Al-Mubayyan (makna global dan
maknaspesifik), (9) Azh-Zhobir wa Al-Mu-awwal (makna eksplisit dan maknainterpretatif),
(10)  AFLAfalperbuatan-perbuatan), (11) _Alljma’konsensus), (12)  _AlAkbbar
(karakteristikinformasi), (13) A/~Qiyas(analogi), (14) A~Hazhru wa Al-lbabah (kaidah
hukum asal: apakah haram ataukahmubah), (15) Tartibu Al-Adillah (urutandalil), (16)
Shifatn Al-Mufti wa Al-Mustafti (kualifikasi mufti dan pemintafatwa), (17) Ijtihad

Sejumlah ulama memberikan perhatian terhadap kitab ini. Ada yang membuatkan
manzhumah, ada yang masih meringkasnya lagi dan ada yang membuatkan syarah untuknya.
Menariknya, yang membuatkan syarah bukan hanya ulama-ulama mahdzhab Asy-Syafii,
tetapi juga ulama-ulama Hanafi, Maliki dan Hambali. Di antara manzhumahnya adalah
Tashil Ath-Thurugat li Nazhmi AW aragat karya Al-‘Amrithi (w. 890 H), Manzhumah Abmad
Ath- Thufi) Ath-Thukhi (w. 893 H), Manzhumah Abdul Qodir Al-Muzhaffar (w. ba’da 896 H),
Ad- Durar Al-Musyrigat fi Nazhmi Al-Waragat karya Ibnu Abi Syarif (w. 906 H), dan
masih banyak lagi yang lainnya. Dari sekian manzhumah ini yang paling populer adalah
Tashil Ath- Thurugat li Nazhmi Al-Waragat karya Al-‘Amrithi (w. 890 H). Di antara yang

20pr, Nawier Yuslim, Kitab Induk Ushul Figh, terj.al-Burhan fi ushul al-Figh (Bandung: Citapustaka
Media, 2007), 54
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023

133



dikenal meringkasnya sampai seukuran separuhnya adalah Ibrahim bin Musa bin Bilal Al-
Karki (w. 853 H).”

Adapun syarahnya, ini bagian terbesarnya diantara syarahnya adalah Syarhu Ibn
Ash-Sholah (w. 643 H), Syarhu Abdurrahman bin Al-Firkah Al-Fazari (w. 690 H),
Taudhihu Al-Musykilat min Kitab Al-Waraqat karya Al-Mahalli (w. 864 H) yang sering
dikenal dengan nama Syarah Al-Mahalli, Al-Anjum Az-Zahirat ‘Ala Halli Alfazh Al-
Waraqat fi Ushul Al- Figh karya Al-Mardini (w. 871 H), Syarhu Ibnu Imam Al-Kamiliyyah
(w. 874 H), dan masih banyak lagi yang lainnya. Di zaman sekarang ada sejumlah ulama
yang mensyarahnya dalam bentuk audio kemudian ada yang mentranskripnya.
Diantaranya syarah Shalih bin Abdul Aziz Alu Asy-Syaikh, Syarah Abdullah Al-Jibrin,
Syarah ‘Athiyyah Muhammad Salim, Syarah Abdul Karim An-Namlah, danlain-lain.
Diantara sekian banyak syarah ini, yang yang paling terkenal adalah Taudhibn Al-Musykilat
min Kitab AI-Waragat karya Al-Mahalli (w. 864 H) yang sering dikenal dengan nama
Syarah Al-Mahalli dan Al-Anjum Az-Zahirat ‘Ala Halli Alfazh A-Waraqat fi Ushul Al-Figh
karya Al-Mardini (w. 871H).

Berbicara mengenai kitab-kitab #shu/ figh dalam mahdzhab Asy-Syafi’i, tentu saja 4/
Waragat bukan satu-satunya. Ada banyak karya yang menulis #shulfigh setelah masaAsy-
Syaft’i (dengan karya besarnya yang bernama Ar-Risalah) sampai masa Imam Al-Haramain.
Di antara contoh karya-karya tersebut misalnya ArTa'arudh wa At-Tarih karya
Ibnu Khuzaimah (w. 311 H), Ad-Dala-il wa A/-A’lam karya Abu Bakr Ash-Shairafi (w. 330
H), Al Fushul fi Tini Al-Ushul karya Abu Ishaq Al-Marwazi (w. 340 H), A#Tagqrib wa Al-
Irsyad karya Al-Baqillani (w. 403 H), A/LMu'tamad karya Abu Al-Husain Al-Bashri
(w. 436 H). Termasuk juga di sini karya-karya ulama yang semasa dengan Imam Al-
Haramain seperti A~ Fagih wa Al-Mutafagqib karya Al-Khathib Al-Baghdadi (w. 463 H),
At-Tabshirah fi UshulAl-Figh karya Asy-Syirazi (w. 476 H), dan A/~Luma’ fi Ushul Al-Figh
karya Asy-Syirazi (w. 476 H).

Al-Juwaini ini, selain kitab A/Waragat yang kita bahas dalam tulisan ini, beliau juga
punya karya lain dalam ushul figh yakni A/-Burhan dan At-Talkbish. Al-Burban, adalah kitab

ushul figih pertama yang beraliran ahl as-sunnah wa al-jama’ah dari kalangan mutakallimin

21 Abdullah  Musthafa al-Maraghi, Ensiklopedia Ulama Ushul Figh Sepanjang Masa
(Yogyakarta:IRCISoD, 2020), 270
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023
134




setelah kitab .4r-Rzsalah. Dapat dikatakan bahwa .A4/Burhan merupakan kitab ushul figih
pertama dalam sejarah ilmu ushul.Hanya saja, dari sekian karya kitab #shul figh semenjak
generasi sesudah Asy-Syafi’i sampai masa Imam Al-Haramain, kitab _A/~Waragat
menduduki posisi istimewa. Keistimewaan kitab ini justru karena singkatnya namun padat
dan menggambarkan bagaimana kaidah ushu/ figh dalam mahdzhab Asy-Syafi’i.””
Kualitas kitab ini dipuji sejumlah ulama. Al-‘Amrithi menyebut kitab ini sebagai di
antara karya Al-Juwaini yang terbaik (wa &bairn kutubibi ash-shighar ma yusamma bi al-
waragal). Ibnu Qawan memujinya sebagai di antara karya terindah, paling bermanfaat
untuk pemula, paling komprensif, paling teliti dan paling ringkas. Al-Hatthab memujinya
sebagai kitab yang meskipun kecil tapi besar manfaatnya, padat isinya dan tampak
berkahnya. Kitab ini disusun dalam bentuk mukhtashar. Jadi isinya memang singkat sekali.
Ia memang ditulis untuk para pemula yang ingin belajar ushul figh. Hanya saja, orang yang

sudah level lanjutpun tetap merasa mendapatkan manfaat dengan mengkaji kitabini.

Konsep Amr dan Mashlahah menurut Imam Haramain Al-Juwayni
1. Konsep Amr (Perintah)

Pengertian A»r menurut al-Juwainy dalam kitab a/waraqat adalah :
o) Jome JE %55 58 2 J;m el zaach SNl o A L s
15 5 e 0 B3N acle Ju s, 8 2 sl BN S g vwvi/

@J&}J/Z\S\JS\; ;C_MJ\&;\J&J\ : vjwwﬁw ATt
Sl Il NE g N el 22 Vs g 2l sl sl N5 58 e N )83
EECHIRER A% Z S 55 w«, 1 55,

Amr adalah tuntutan dilakukannya sebuah perbuatan dengan menggunakan ucapan
terthadap orang yang lebih rendah secara wajib, shighot yang menunjukkan amr adalah
“berbuatlah”. Shighot ini ketika dimutlakkan dan tanpa qgarinah maka diarahkan wajib,
kecuali shighot yang diarahkan oleh sebuah dalil maka harus diarahkan pada sunnah. Amr
tidak menuntut adanya pengulangan menurut pendapat shahih. Kecuali apabila ada dalil
yang menuunjukkan pengulangan. Dan Amr juga tidak menuntut untuk segera dilakukan.
Perintah untuk merealisasikan sebuah perbuatan merupakan perintah atas segala hal yang

22 Muhammad Al-Zuhayli, al-lmam al-Juwayni, (Damaskus: Dar al-Qalam, 1986), 5-6. Harbi, M. ‘Ali
tthman,Abu al-Ma’ali al-Juwaynt (Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1986), 19-20
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023

135



menjadi penyempurnanya seperti perintah untuk bersuci yang menjadi perantara. Dan
pada saat perintah itu sudah diketjakan, maka orang yang diperintah lepas dari tuntutan.”

Ada dua istilah dalam persyaratan amr yakni “ulwwun dan isti’laun. “Ulwwun adalah
lebih tingginya derajat penuntut dibandingkan orang yang dituntut. Seperti tuntutan Allah
swt pada hamba-Nya. Hal ini merupakan sifat dari mutakallim (penuntut). Sedangkan
isti’lann adalah tuntutan yang bernada tinggi, meskipun sebenarnya penuntut tidak lebih
tinggi derajatnya. Seperti tuntutan fakir miskin pada orang kaya dengan keras dan nada
tingei. Hal ini merupakan sifat dari kalam (tuntutan). Mengenai dua syarat ini, ada empat
pendapat ulama, diantaranya: (1) Mensyaratkan w/uwun saja, diungkap oleh kelompok
Mu’tazilah, Abu Ishaq as-Syairazi, Ibn as-Shabagh dan as-Sam’ani; (2) Mensyaratkan
isti’lann saja, diungkap Abu al-Husain dari Mu’tazilah, Imam ar-Razi, al-Amudi dan Ibn al-
Hajib; (3) Tidak mensyaratkan keduanya, diungkap oleh pensyarah Jam’u al-Jawami’ dan
Zakariya al-Anshari. Pendapat ini adalah yang unggul; (4) Mensyaratkan keduanya,
diungkapkan sebagian ulama. Dalam hal ini penulis mengikuti pendapat pertama
ataukeempat.**

Amradalah suatu lafadz yang menuntut untuk dilakukannya suatu permintaan yang
dibebankan. Al-Juwayni secara tegas menolak pandangan ulama Ash‘ariyah, Shafi‘iyah dan
jumhur tentang konstruk lafadz amr yang dimaksud.”Menurutnya, lafadz azr hanya bisa
dipaksakan jika didukung oleh peringatan apabila perintah tersebut ditinggalkan. Dalam
hal ini ia sepakat dengan pendapat Mu’tazilah yang menyatakan bahwa lafadz amr tidak
secara langsung mengandung larangan dari kebalikannya.Dalam hal lain yang berkaitan
dengan masalah ini, al-Juwayni menolak pendapat yang menyatakan bahwa kewajiban
melaksanakan lafadz amr cukup dilakukan sekali, juga pendapat yang menyatakan bahwa
lafadz amr wajib dilakukan berulang kali. Ia menjawab keberatan yang merespons
penolakannya atas kedua pendapat sebelumnya tentang pelaksanaan lafadz amr. ia
menegaskan bahwa lafadz perintah mengharuskan kepada ketaatan untuk memenuhinya.

Menurutnya, lafadz amr tidak bisa ditetapkan apakah mengharuskan pengulangan atau

2 Darul Azka, dkk, Ushul Figh: Terjemah.,51-54.
24 Darul Azka, dkk, Ushul Figh: Terjemah.,52.
2Imam Haramayn Abu al-Ma’ali Al-Juwayni, al-Burhan fi Usiis | al-Figh, (Qatar: Amir Daulah Qatar,

1399 H), 212.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023
136



cukup sekali dilaksanakan, tetapi harus bergantung pada dalil dari al-Qur’an yang menjadi
qgarinab-nya yakni dalil yang mendukung atau menerangkan tentang pelaksanaan amr
tersebut).**Sementara itu tentang lafadz nabi, sejauh penelitian ini belum penulis temukan
ide baru al-Juwayni menjelaskan pemikiran yang berbeda dari pendahulunya.

Menurut pendapat a/-Ashah, Imam Syafii dan Jumhur bahwa Shighat 4writu secara
Hakikat menunjukkan arti wajib saja, sedangkan secara majaz menunjukkan makna yang
lain. Shighot Amr, menurut Imam Ibn As-Subki mempunyai 26 makna yakni : %/

Al-ljab (<22Y"), Seperti perintah Allah Swt dalam surah Baqarah [2]: 43

Dkl 1,30

Artinya: Dan dirikanlabh shalat,

Perintah untuk mendirikan shalat tersebut berkonsekuensi wajibnya hukum
melaksanakan shalat. Kemudian, kalimat perintah ini tidak hanya dimaknai
secara hakikat saja. Tetapi ada juga kalimat perintah yang bermakna majaz, yaitu kalimat
yang penggunaanya membutuhkan penakwilan atau perincian

An-Nadbn (<3V) terdapat dalam Q.S. Al-A’raf [7]: 204.
3:3‘;;& ARJCI j\jﬂ PrIcSs AERS)

Artinya: Dan apabila dibacakan Al Quran, maka dengarkanlah baik-baik, dan
perhatikanlah dengan tenang agar kamu mendapat rahmat

a5 318

Al-Tbahah A=WYY,  AlIbahab berarti menunjukkan  kebolehan — atau mubab.
Contoh shighat amar yang bermakna a/-Ibahah adalah Q.S. An-Nur [24]: 33

ol 51,8

Artinya: Makanlah dari makanan yang baik-baik,

26 Chamim Tohari, “Pemikiran Teori Hukum Islam Imam Al-Juwayni: Analaisis Pemikiran Ushul Figh
Imam al-Juwayni, serta Posisinya dalam ljtihad, Al-Maslahah: Jurnal llmu Syariah 12, no. 1 (2016): 10,
https://doi.org/10.24260/almaslahah.v12i1.338.

27 Darul Azka, Lubb al-Ushul, Kajian dan intisari dua Ushul (Kediri : Agustus 2009), Cet. |, 198-200

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023

137


https://doi.org/10.24260/almaslahah.v12i1.338

Ad-Dn'a (sle)), Doa berarti permintaan dari orang yang derajatnya lebih rendah
kepada Dzat yang lebih tinggi (Sxll B8l (). Shighat amar yang bermakna doa terdapat
dalam Q.S. Al-A’raf [7]: 151

(151) Gnar 3 ) il Ay 3 sl 25 ) 5al) o5 6

Artinya: Musa berdoa: “Ya Tuhanku, ampunilah aku dan saudaraku dan masukkanlah
kami ke dalam rahmat Engkau, dan Engkau adalah Maha Penyayang di antara para

penyayang.”
AtTabhdid (3¢Y), Makna dari a#-Tahdid adalah mengancam atau ancaman.
Contoh amar yang memiliki makna a#-Tahdid terdapat dalam Q.S. Fushshilat [41]: 40

P p . P
ot k8 0 1 G e

Artinya: Perbuatlah apa yang kamu kehendaki; Sesungguhnya Dia Maha Melihat apa yang
kamu kerjakan.

AtTajiz (), ArTajiz berarti melemahkan. Maksudnya menjadikan lemah
orang diajak berbicara. Contohnya terdapat dalam Q.S. Al-Baqarah [2]: 23

- )z/
‘\k’w" PSRRI
s a55,0 | 5l

Artinya: Buatlah satu surat (saja) yang semisal Al Quran itu

Selain diatas ada beberapa ayat yang menggunakan shighot amr yang mempunyai
makna majaz seperti : A/llhanah (menghinakan), A#Taskbir (merubah wujud), A/~
Imtinan (menyebut-nyebut  kebaikan), a#-Ta'qjub (menunjukkan  kekaguman), A/
Ikram (memuliakan), ar-Ta'dib (Mendidik Adab), al-irsyad (memberi Petunjuk), al-idzn
(mengijinkan), iradah al-Imtitsal (ingin dijalankan), al-indzar (memberi peringatan), al-
Ihtiqar (meremehkan), arTakwin (menjadikan), at-Taswiyah (menyamakan), at-tamanni
(betkhayal), a/-Khabar (memberi khabar), alln'am (memberi Nikmat), ar-Tafwid
(menyerahkan), arTakdzib (mendustakan), a/-Masyurah (musyawarah) dan all%ibar

(mengambil teladan)

1. Konsep Mashlahah

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023
138



Konsep maslabah ini tidak dibahas secara terperinci dalam kitab a/- Waragat, namun
substansi dari konsep ini ada didalamnya. Sedangkanuntukperincian pembahasan ada
dalam kitab a/-Burban karya Imam al-Haramain. Maslahah adalah tujuan syari’ah Islam dan
menjadi inti utama Syariah Islam itu sendiri. Dengan kata lain bahwa tujuan syari’at Islam
adalah untuk mewujudkan kemaslahatandan sekaligus menolak terjadinya wafsadah
(kerusakan) bagi manusia, baik bersifat dunyawiyyah maupun nkhrawiyyah. Kemaslahatan
yang hendak diwujudkan tersebut tercakup dalam lima hal pokok (alusul al-kbamsab:
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta). Lima hal pokok tersebut adalah bersifat hirarkis,
yakni kemaslahatan yang berkaitan dengan agama didahulukan daripada empat
kemaslahatan yang lain, demikian juga kemaslahatan jiwa didahulukan daripada
kemaslahatan akal, keturunan, dan harta. Lima maslabab tersebut saling terkait dan saling
mendukung.”®

Al-Juwayni, dalam karyanya al-Burhan mendefiniskan mashlalah sebagai sesuatu
yang relevan yang dijadikan prinsip-prinsip yang dijadikan dasar dalam penetapan syara’
(Ushul al-Syari’ah) yakni terpenuhinya kebutuhan Dbaruri, hajji dan Tahsini”Sedangkan
Maslahah menurut Imam al-Ghazali bahwa maslabah adalah mengambil manfaat dan
menolak kemudharatan dalam rangka memelihara tujuan-tujuan syara’. la memandang
bahwa suatu kemaslahatan harus sejalan dengan tujuan syara’, sekalipun bertentangan
dengan tujuan-tujuan manusia. Tujuan syara’ yang harus dipelihara tersebut diantaranya
memelihara agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Jadi menurut al- Ghazali jika
manusia melakukan suatu perbuatan yang pada intinya bertujuan untuk memelihara
kelima aspek tujuan syara’ tersebut, maka perbuatannya dinamakan waslahah.’Dengan
demikian, dapat disimpulkan bahwa maslahah adalah manfaat yang hendak di capai oleh
manusia dalam segala aspek kehidupan.

Selanjutnya maslabah secara hirarki terbagi menjadi tiga yaitu: (1) Maslahah
Dharuriyyat adalah sesuatu yang harus ada/dilaksanakan untuk mewujudkan kemaslahatan

yang terkait dengan dimensi duniawi dan ukbraw:. Apabila hal ini tidak ada, maka akan

28 Halil Thahir, ljtihad Magqasidi: Rekonstruksi Hukum Islam Berbasis Interkoneksitas Maslahah
(Yogyakarta: LKiS, 2015), 70.

2% Dr. Nawier Yuslim, Kitab Induk Ushul Figh, terj.al-Burhan fi ushul al-Figh (Bandung: Citapustaka
Media, 2007), 157

30 Abdul Aziz Dahlan, dkk, Ensiklopedi Hukum Islam (Jakarta: Ichtiar Baru van hove, 1996), 1144

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023

139



menimbulkan kerusakan bahkan hilangnya nikmat, serta datangnya adzab di akhirat.”’ Ada
lima tujuan dalam maslahah dharuriyyat ini, yaitu untuk menjaga agama (bifdzud-din),
menjaga jiwa (bifdzun-nafs), menjaga keturunan (hifdzun-nasl), menjaga harta (hifdzul maal),
dan menjaga akal (bifdzul-‘aql); (2) Maslahah Hagjiyyat adalah sesuatu yang sebaiknya ada
sehingga dalam melaksanakannya leluasa dan terhindar dari kesulitan. Kalau sesuatu ini
tidak ada, maka ia tidak akan menimbulkan kerusakan atau kematian namun demikian
akan berimplikasi adanya masyagqah dan kesempitan; (3) Maslahah Tabsiniyyat adalah
sesuatu yang tidak mencapai taraf dua kategori di atas. Hal-hal yang masuk dalam kategori
tabsiniyyat jika dilakukan akan mendatangkan kesempurnaan dalam suatu aktivitas yang
dilakukan, dan bila ditinggalkan maka tidak akan menimbulkankesulitan.*

Al-Juwaini sebenarnya yang telah memprakarsai gagasan tentang apa yang kemudian
dianamakan a/-daruriyyat al-kbams. (menjaga agama, jiwa, keturunan, menjaga harta, dan
akal. Akan tetapi Al-Juwayni hanya mencantumkan 4 kriteria yakni Agama, Jiwa,

Kehormatan dan Harta.>

Meskipun hanya empat yang beliau cantumkan, beliau
benpendapat bahwa menjaga akal secara otomatis mengikut kepada pemeliharaan
keempat kriteria tersebut. Artinya pemeliharan keempat itu tidak akan menjadi kenyataan,
apabila fungsi dan pemeliharaan akal tidak dapat dipelihara. Dengan demikian sesuatu
yang mengantarkan kepada yang wajib, maka hukumnya wajib. Al-Juwayni juga
menegaskan bahwa terlaksananya taklif kepada sesecorang hanyalah apabila akalnya

berfungsi dengan baik. oleh karen itu, apabila seseorang terganggu akalnya maka terhalang

juga dari taklif dari dirinya.

Konsep Amr dan Mashlahah dalam Pendidikan Islam
Konsep amr sebagaimana dijelaskan dalam kitab a/-Waragat merupakan suatu
perintah. Tentu jika dikaitkan dengan Perintah Allah Swt kepada Hamba-Nya maka

sejatinya manusia adalah Abdun yang mempunyai arti orang yang menghamba dengan

31 Asafri Jaya Bakri, Magashid Syari’ah Menurut Al-Syatibi (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1996), 76.

32 Khadijah, “Magashid Syari’ah dan Maslahah dalam Ekonomi dan Bisnis Syariah”, IQTISHADUNA:
Jurnal llmiah Ekonomi Kita 3, no. 1 (30 Juni 2014): 664

33 Dr. Nawier Yuslim, Kitab Induk Ushul Figh, terj.al-Burhan fi ushul al-Figh (Bandung: Citapustaka
Media, 2007), 161

34pr. Nawier Yuslim, Kitab Induk Ushul Figh, terj.al-Burhan fi ushul al-Figh (Bandung: Citapustaka
Media, 2007), 162

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023
140



selalu menjalankan perintah-NyaDan setiap perintah Allah Swt pasti berimplikasi kepada
kebaikan atau kemashlahatan hamba itu sendiri baik di dunia maupun di akhirat. Karena
sejatinya tujuan hidup manusia adalah beribadah kepada Allah. Ibadah yang dimaksud
ialah ibadah dalam arti yang luas. Ibadah yang dimaksud mencakup semua hal; amal,
pikiran, dan perasaan yang dihadapkan (disandarkan kepada Allah). Ibadah mencakup
jalan hidup yang mencakup seluruh aspek kehidupan serta segala yang dilakukan manusia,
baik berupa perkataan, perbuatan, perasaan, dan pemikiran yang disandarkan kepada
Allah. Dalam kerangka inilah maka tujuan pendidikan Islam harus mempersiapkan
manusia agar mampu beribadah sebagaimana yang dimaksud itu.”

Sebenarnya tujuan Pendidikan Islam adalah serupa dengan tujuan hidup manusia,
yang lebih tepat disebut tujuan akhir (#/ltimate aim). Tujuan hidup manusia di dalam alam
ini adalah beribadah dan tunduk kepadaAllah, serta menjadi khalifah di muka bumi untuk
memakmurkannya dengan melaksanakan syari’at dan menaati Allah Swt. Menurut al-
Ghazali sebagaimana dikutib oleh Ridlwan Nashir tentang tujuan akhir atau al-adbaf al-
‘Ula adalah kesempurnaan manusia yang bertujuan mencapai kedekatan diri kepada
Allah, juga kesempurnaan manusia yang bertujuan untuk kebahagiaan di dunia dan di
akhirat.”

Di samping itu pendidikan Islam sebagai pendidikan yang berlandaskan moralitas
baik antara sesama manusia maupun kepada sang pencipta dengan keadaran kritisnya juga
harus mampu menjaga hubungan horizontal (bablun min an-nas) yang baik dan
menanamkannya ke dalam akhlak anak, sehingga pendidikan yang diajarkan tidak lagi
diterima sebagai materi verbal yang terproyeksi melalui nilai nominal saja, lebih dari itu,
pendidikan Islam harus lebih mampu menyentuh amaliah, sehingga generasi muslim
mampu mengimplementasikan awar ma’ruf nabi mungkar dalam tindakan nyata yang utuh

dan komprehensif.”’

35 Heri Gunawan, Pendidikan Islam; Kajian Teoretis dan Pemikiran Tokoh, (Bandung: PT Remaja
Rosdakarya, 2014), 12

36 H.M. Ridlwan Nashir, Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal: Pondok Pesantren di Tengah Arus
Perubahan, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), him. 67-68

37 Tabrani, ZA., & Masbur. Islamic Perspectives on The Existence of Soul and Its influence In Human
Learning (A Philosophical Analysis of the Classical and Modern Learning Theories). Jurnal Edukasi
(Jurnal Bimbingan Konseling), 1(2): 2016, 99-112

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023

141



Dalam pandangan Islam, pendidikan humanistik disebut juga pendidikan
humanistik islami, yaitu pendidikan yang mengupayakan kepada penyadaran peserta didik
akan potensi/ fitrah yang dimilikinya, serta membantu membangkitkan dan membimbing
potensi tersebut agar terbentuk dan dapat dioptimalkan secara baik oleh peserta didik agar
peserta mampu dapat mengenali siapa dirinya, lingkungannya dan tuhannya, sehingga ia
menjadi pribadi yang cerdas secara akal, cerdas secara emosi, dan cerdas secara spiritual.
Dengan demikian peserta didik akan tumbuh menjadi seseorang yang mencintai sesama
manusia, mencintai alam dan akan menambah ketakwaan dan keimanannya kepada Allah
Swt.

Menciptakan pendidikan Islam yang humanis berarti memformat pendidikan yang
mampu menyadarkan nalar kritis peserta didik masyarakat muslim agar tidak jumud
dengan hanya berpasrah menerima apa yang sudah ada dan terlaku sebagai budaya yang
lestari di lingkungannya. Tapi juga mampu mendialogkan dengan perkembangan zaman
yang ditengarai dengan maraknya teknologi serta pesatnya laju perkembangan ilmu
pengetahuan di segala penjuru yang kian hari kian mengasingkan. Kenyataan ini harus bisa
dimengerti oleh setiap peserta didik yang hidup di era global. Prinsip belajar pun harus
bisa diselaraskan dengan perkembangan. Sebab jika tidak pada nantinya manusia akan jauh
tertinggal dan terasingkan.

Oleh karenanya, pentingnya kajian pada Kitab Waraqat dalam membuka wawasan
mendalam tentang penerapan konsep "Amrt" (perintah) dan "Mashlahah" (kemaslahatan
umum) dalam konteks pendidikan Islam. Pendidikan Islam yang bersifat humanistik
mengarah pada pendekatan yang holistik, di mana individu dipandang sebagai entitas yang
memiliki dimensi fisik, intelektual, emosional, dan spiritual. Dalam konteks ini, kajian pada
Kitab Waragat memungkinkan eksplorasi mendalam tentang penerapan konsep "Amr"
dan "Mashlahah" dalam pendidikan Islam. Pendidikan yang bersifat humanistik akan
mengakui nilai-nilai yang diusung oleh konsep-konsep tersebut sebagai bagian integral dari
pembentukan individu yang seimbang.

Dalam pengajaran konsep "Amr," pendidikan Islam yang bersifat humanistik akan
mendorong pengembangan etika dan norma sosial yang kuat. Konsep ini bukan hanya

sekadar perintah, tetapi juga merupakan panggilan untuk membentuk karakter siswa yang

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023
142



berakhlak baik, memiliki rasa tanggung jawab sosial, serta dapat menjalankan tindakan
positif dalam berbagai aspek kehidupan.

Sementara itu, dalam pengembangan konsep "Mashlahah," pendidikan Islam yang
bersifat humanistik akan mendorong keterlibatan peserta didik dalam proses belajar yang
melibatkan pemahaman kritis dan pengembangan potensi pribadi. Konsep kemaslahatan
umum ini menciptakan landasan bagi pengembangan kurikulum yang relevan dengan
kebutuhan dan konteks zaman, serta mengajarkan nilai-nilai inklusivitas dan kesejahteraan
bersama. Pentingnya pendekatan humanistik dalam kajian ini mengarah pada pemahaman
yang lebih mendalam tentang bagaimana konsep "Amr" dan "Mashlahah" dapat
diterapkan dalam konteks pendidikan Islam yang lebih luas. Pendekatan ini tidak hanya
mengejar penerapan konsep-konsep secara mekanis, tetapi juga mendorong refleksi,
penalaran, dan aksi yang menyeluruh. Dalam mengkaji Kitab Waraqat, pendidikan Islam
yang bersifat humanistik memberikan peluang untuk mengintegrasikan ajaran agama
dengan pengembangan pribadi yang holistik, menghasilkan individu yang berakhlak mulia,
cerdas, dan berkontribusi positif pada masyarakat.

Konsep Amr yang diaplikasikan dalam pengajaran nilai-nilai etika dan tanggung
jawab sosial. Hal ini merujuk pada bagaimana perintah dan pedoman dalam ajaran Islam,
seperti yang tercantum dalam Kitab Waraqat, menjadi landasan dalam membentuk
karakter siswa dengan mengajarkan nilai-nilai kebaikan, integritas, dan tanggung jawab.
Dengan memerinci bagaimana konsep Amr digunakan untuk mengajarkan etika dan
tanggung jawab ini, artikel ini berusaha untuk menerangi cara di mana ajaran agama
digunakan untuk membentuk individu yang berakhlak mulia dan peduli terhadap
lingkungan sosialnya.

Di sisi yang lain, konsep Mashlahah dalam konteks pendidikan Islam memberikan
dasar yang kuat untuk pengembangan kurikulum yang relevan dan pengelolaan institusi
pendidikan yang efektif. Konsep ini menyoroti prinsip pencarian kemaslahatan umum
dalam mengambil keputusan pendidikan, dengan tujuan akhir menciptakan manfaat yang
optimal bagi individu, masyarakat, dan lingkungan. Dalam konteks ini, analisis lebih lanjut
dapat memberikan gambaran tentang bagaimana konsep kemaslahatan umum secara
konkret diaplikasikan dalam konteks pendidikan. Salah satu cara implementasi konsep

Mashlahah adalah melalui pengembangan kurikulum yang relevan dan komprehensif.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023

143



Analisis akan menggambarkan bagaimana prinsip kemaslahatan umum menjadi pijakan
dalam menentukan konten kurikulum yang mencakup berbagai aspek, termasuk
akademik, moral, dan sosial. Kurikulum yang disusun dengan berlandaskan konsep
Mashlahah memastikan bahwa materi yang diajarkan memiliki nilai-nilai Islam yang sesuai
dengan tuntutan zaman, serta relevan dalam membentuk karakter dan pengetahuan siswa.

Selain itu, konsep Mashlahah juga mempengaruhi pengelolaan institusi pendidikan.
Analisis akan menelusuri bagaimana institusi pendidikan didasarkan pada prinsip
kemaslahatan umum dalam merancang kebijakan, aturan, dan lingkungan yang
mendukung perkembangan holistik siswa. Dengan mempertimbangkan kemaslahatan
umum, institusi pendidikan dapat menciptakan atmosfer yang memungkinkan siswa
berkembang secara akademik, moral, dan sosial. Pengelolaan yang berorientasi pada
kemaslahatan umum juga menghindarkan potensi konflik dengan prinsip-prinsip ajaran
agama. Pendekatan Pendidikan Islam yang diilustrasikan melalui kajian Kitab Waraqat
memiliki dampak yang luas dalam membuka pandangan tentang peran dan signifikansi
konsep Amr dan Mashlahah dalam pendidikan Islam yang sesuai dengan zaman. Dengan
mengaplikasikan prinsip-prinsip ini, pendidikan Islam dapat menjadi landasan untuk
mencetak generasi yang berakhlak baik, cerdas, dan mampu berkontribusi positif dalam
masyarakat. Melalui penerapan konsep Mashlahah dalam pengembangan kurikulum dan
pengelolaan institusi pendidikan, pendidikan Islam menjadi lebih adaptif terhadap

perkembangan zaman tanpa kehilangan nilai-nilai keagamaan yang mendasarinya.

Kesimpulan

Dari pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa konsep "Amrt" (perintah) dan
"Mashlahah" (kemaslahatan umum) dalam konteks pendidikan Islam memiliki signifikansi
dan implikasi yang dalam. Konsep Amr, seperti yang dijelaskan dalam "Kitab al-Waraqat"
oleh Imam Haramain, mengacu pada perintah dan pedoman Allah yang mengatur
tindakan individu dan masyarakat. Konsep ini menunjukkan bahwa manusia adalah
hamba yang harus tunduk dan patuh terhadap perintah Allah, serta menjalankan ajaran
agama dengan kesetiaan. Setiap perintah Allah memiliki implikasi yang berkaitan dengan
kebaikan dan kemashlahatan bagi hamba, baik dalam dunia maupun akhirat. Tujuan hidup
manusia dalam Islam adalah beribadah kepada Allah, yang mencakup segala aspek
kehidupan dan tindakan yang diarahkan kepada-Nya. Oleh karena itu, tujuan pendidikan

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023
144



Islam adalah mempersiapkan manusia untuk beribadah sejalan dengan prinsip-prinsip ini.
Pendidikan Islam memiliki tujuan yang serupa dengan tujuan hidup manusia, yakni
beribadah dan menjadi khalifah di bumi untuk memakmurkannya dengan melaksanakan
syariat dan tunduk kepada Allah.

Tujuan akhir pendidikan Islam adalah menciptakan individu yang cerdas secara
akal, emosi, dan spiritual, serta memiliki kesadaran kritis terhadap perkembangan zaman.
Pendidikan ini juga harus mampu membangkitkan potensi manusia, membimbingnya
menuju kemashlahatan, dan menghasilkan individu yang mencintai sesama manusia, alam,
serta menambah ketakwaan dan keimanannya kepada Allah. Pendidikan Islam juga harus
bersifat humanistik, mampu menyentuh amaliah, dan memberdayakan peserta didik untuk
menerapkan amar ma'ruf nahi mungkar dalam tindakan nyata. Hal ini berarti pendidikan
Islam harus mampu mengintegrasikan ajaran agama dengan perkembangan zaman dan
teknologi, serta mendialogkan antara tradisi dan modernitas. Dalam keseluruhan paparan
tersebut, perlu diingat bahwa memahami konsep Amr dan Mashlahah dari sudut pandang
Al-Qur'an serta mengaplikasikannya dalam pendidikan Islam memungkinkan kita untuk
hidup sesuai dengan nilai-nilai agama dan mengambil tindakan yang mengarah pada
kemaslahatan diri, masyarakat, dan akhirat. Dengan menjalankan perintah Allah dan
menerapkan prinsip kemaslahatan umum, pendidikan Islam dapat menciptakan generasi
yang berakhlak baik, cerdas, serta mampu memberikan kontribusi positif bagi masyarakat

dan dunia secara luas.

Daftar Pustaka

Asafri Jaya Bakri, Magashid Syari'ah Menurut Al-Syatibi (Jakarta: Raja Grafindo Persada,
1996).

Asmawi, Asmawi. “Konseptualisasi Teori Maslahah.” Salam: Jurnal Sosial Dan Budaya Syar-
11, no. 2 (2014).

Bakar, M. Yunus Abu. “Problematika Pendidikan Islam di Indonesia.” Dirasat: Jurnal
Manajemen  dan  Pendidikan Islam 1, no. 1 (December 13, 2015): 99-123.
https://doi.org/10.26594/dirasat.v1i1.507.

Chamim Tohari, “Pemikiran Teori Hukum Islam Imam Al-Juwayni: Analaisis Pemikiran
Ushul Figh Imam al-Juwayni, serta Posisinya dalam [j#ibad, Al-Maslabab: Jurnal Lmu
Syariah 12, no. 1 (2016)https://doi.org/10.24260/almaslahah.v12i1.338.

Dabhlan, Abdul Aziz dkk. Ensiklopedi Hukum Islam. Jakarta: Ichtiar Baru van hove, 1996.

Darul Azka, Nailul Huda, dan Munawir Ridlwan, Ushu/ Figh: Terjemah Syarah al-Waraqat
(Kediri: Lirboyo Press, 2010).

Dib, Abd al-’Azim. Figh Imam Haramayn, Qatar: Idarat Uhya’ al-Turath al-Islami, 1985.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023

145


https://doi.org/10.24260/almaslahah.v12i1.338

Firdaus, Robitul. “Konsep Maslahat di Tengah Budaya Hukum Indonesia”, Jurmal Al-
Manhij, Vol. 5 no. 1 (2011).

Gunawan, Heri. Pendidikan Islam; Kajian Teoretis dan Pemikiran Tokoh, Bandung: PT Remaja
Rosdakarya, 2014.

H.M. Ridlwan Nashir, Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal: Pondok Pesantren di
Tengah Arus Perubahan, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010).

Hamidullah , Muhammad (ed.), introd. To Kitdb al-Mu'tamad fi Usul al-Figh by Abu al-Husayn
ibn al-Tayyib al-Basri, (Damascus: al-Ma’had al-Ilmi al-Dirasat al-’Arabiyyah, 1965),
Vol.2.

Harbi, M. ‘Ali ‘uthman, Abu al-Ma’ali al-Juwayni. Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1986.

Hermanto, Agus. “Konsep Maslahat dalam Menyikapi Masalah Kontemporer (Studi
Komparatif al-TGfi dan al-Ghazali).” A% Adalah 14, no. 2 (December 27, 2017):
433-60. https://doi.org/10.24042/adalah.v14i2.2414.

Ibn Khallikdn, Wafayat al-A’yan, Vol.2. (Cairo: Maktabah al-Nahd sah al-Mistiyyah, 1948).

Imam Haramayn Abu al-Ma’ali Al-Juwayni , a/-Durra al-Mudiyya, (Qatar: Idarat Thya’ al-
Turath al-Islami, 1980).

Imam Haramayn Abu al-Ma’ali Al-Juwayni, a/-Burhan fi Usnl al-Figh, (Qatar: Amir Daulah
Qatar, 1399 H),

Jundi, Abd al-Halim. a/’-Imam al-syafi’i, Cairo: Lajnat al-Ta’rif bi al-Islam, 1969.

Juwaini, Imam al-Haramin. /Kafiyab fi al-Jadal. Tahkik Faugiyah Husein Mahmud. Cairo:
Isa al-Babiy al-Halabiy wa Syurakauhu. 1979.

Karim, Hamdi Abdul. “Konsep Pendidikan Anak Dalam Keluarga Menurut Perspektif
Agama Islam.” Elementary : Jurnal lilmiah Pendidikan Dasar 4, no. 2 (December 3,
2018): 161-72.

Khadijah, “Maqashid Syari’ah dan Maslahah dalam Ekonomi dan Bisnis Syariah”,
IQTISHADUNA: Jurnal 1lmiah Ekonomi Kita 3, no. 1 (30 Juni 2014).

Khairuddin Nasution, Pengantar Studi Islam (Yogyakarta: ACAdeMIA dan TAZZAFA,
2009).

Lubis Nabila, Naskah Teks dan Metode Penelitian Filologi (Jakarta: Yayasan Media Alo
Indonesia, 2001).

Mahmood, Fawkia Hussein. “Al-Juwaini and His Doctrine of the Origination of the
World,” 1960. https://era.ed.ac.uk/handle/1842/18398.

Maraghi, Abdullah Musthafa. Eunsiklopedia Ulama Ushul  Figh ~ Sepanjang Masa,
Yogyakarta:IRCISoD, 2020.

Maraghi, Abdullah Musthafa. t.th. A~Fath al Mubin fi Tabagat al-Ushuliyyin. juz 1. Cairo:
Abd al-Hamid Hanafi.

Nawier Yuslim, Kitab Induk Ushul Figh, tetj.al-Burban fi ushul al-Figh. Bandung: Citapustaka
Media, 2007.

Nurjaman, Asep Rudi. Pendidikan Agama Islam. Bumi Aksara, 2020.

Pitriani, Pipit. “Nizamiyyah School in History.” T'ARBAWT 11, no. 2 (June 17, 2023):
127-38. https://doi.org/10.36781/tarbawi.v11i2.390.

S. Hall, Calvin. Gardner Lindzey, Teor:-Teor: Holistik (Organisme-Fenomenologis) (Y ogyakarta:
Kanisius, 2003).

Sulaiman, Mubaidi. “Konsep Pendidikan Islam Dalam Perspektif Muhammad Fethulah
Gulen.”  Didaktika Religia 4, no. 2 (December 13, 2016): 61-86.
https://doi.org/10.30762/didaktika.v4.i2.p61-86.2016.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023
146



Syaikh Ahmad ibn ‘Abd al-Lathif al-Khathib al-Mankabawiy Al Jawi_An-Nafabat, Al-
Haramain

Tabrani, ZA., & Masbur. Islamic Perspectives on The Existence of Soul and Its influence
In Human Learning (A Philosophical Analysis of the Classical and Modern
Learning Theories). Jurnal Edukasi (Jurnal Bimbingan Konseling), 1(2): 2016

Taj al-Din al-Subki, Tabagat al-Shafi'iyyahh al-Kubra (Beirut: Dar al-Ma‘rifa, t.th.), Vol.3.

Thabhir, Halil. Ijtibad Magasidi: Rekonstruksi Hukum Islam Berbasis Interkoneksitas Maslahah
(Yogyakarta: LKiS, 2015)

The Ensyclopedia of Islam, ed. B.. Lewis, C.H. Pellat and J. Schacht, (London: Luzac and
Co., 1965), Vol.11.

Zuhayli, Muhammad. a/-Imam al-Juwayni , Damaskus: Dar al-Qalam, 1986.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023

147



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 1, March 2023
148



