
 
 

https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/IJHSS 
 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 3, Issue 3, November 2022 

255 

E-ISSN: 2746-2188 
Volume 1 Issue 3 November 2020 

 

Intercultural Theology KH. Hashim Asy'ari:  
Memadukan Kebudayaan, Keislaman, dan Nasionalisme di Indonesia  

 
Achmad Muhibin Zuhri 
UIN Sunan Ampel Surabaya 
amizuhri@uinsby.ac.id  
 
Abstract 

Religion has two inherent characteristics. It will be transcendent if it is expressed 
as servitude to God. However, it becomes profane when articulated into fellow 
human beings' lives. Thus, religion cannot be separated from the influence of the 
culture in which humans exist. Through an intercultural theological approach, this 
study intends to show the thoughts of Kiai Hashim Asyari, who can integrate 
Sunni theological discourses relevant to Indonesian society's culture without 
reducing the fundamental values of faith. This study argues that Kiai Hashim's 
view of theological discourse can be introduced as the idea of "local theology." 
Adopting the historical research method of critical thinking and the approach of 
intercultural studies revealed that the concept of intercultural theology in Kiai 
Hashim's thought is a strategy to contextualize Islam. Its relevance in Indonesia, 
Islamic theology has been successfully articulated not only limited to ritual 
sacraments but also appreciative of local elements, as well as contributing to 
developing a spirit of nationalism. The style of theology shown by Kiai Hashim 
can be seen as genuine, bearing in mind that theological discourse tends to be 
exclusive, which must follow its origins complete with cultural and social settings 
without considering the existing local character. With this religious style, its 
adherents can be contextual and relevant. 

Keywords: Intercultural Theology, Islam and Nationalism, Islamic Culture 

Abstract 
Agama memiliki dua sifat yang saling melekat. Ia menjadi akan bersifat transenden 
jika diekspresikan sebagai penghambaan kepada Tuhan. Namun menjadi profan 
saat diartikulasikan ke dalam kehidupan antar sesama manusia. Dengan demikian, 
agama tidak bisa lepas dari pengaruh budaya, di mana manusia itu berada. Melalui 
pendekatan teologi antar budaya, kajian ini bermaksud menunjukkan pemikiran 
Kiai Hashim Asyari yang mampu memadukan diskursus teologi sunni yang relevan 
dengan kultur masyarakat Indonesia tanpa mereduksi nilai-nilai dasar keimanan. 
Kajian ini memberikan argumen bahwa pandangan Kiai Hashim terhadap 
diskursus teologi dapat diintrodusir sebagai gagasan “teologi lokal”. Dengan 
mengadopsi metode penelitian sejarah pemikiran kritis dan penndekatan 
intercultural studies, penelitian ini berhasil mengungkapkan bahwa konsep teologi 
antar budaya dalam pemikiran Kiai Hashim merupakan strategi untuk 
mengontekstualisasikan Islam. Relevansinya di Indonesia, teologi Islam berhasil 
diartikulasikan tidak hanya sebatas sakramen ritual, namun juga apresiatif terhadap 
unsur-unsur lokalitas, serta berkontribusi dalam pembangunan spirit nasionalisme. 
Corak teologi yang ditunjukkan oleh Kiai Hashim dapat dipandang sebagai 
sesuatu yang genuine, mengingat diskursus teologi cenderung bersifat ekslusif yang 
harus sesuai sebagaimana asalnya lengkap dengan setting kultural dan sosial tanpa 

mailto:amizuhri@uinsby.ac.id


Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

256 

mempertimbangan karakter lokalitas yang ada. Dengan langgam beragama 
semacam ini, maka keislaman dapat dijalankan oleh pemeluknya dengan lebih 
kontekstual dan relevan. 

Kata Kunci: Islam dan Nasionalisme, Kebudayaan Islam, Teologi Antar Budaya 

 

Pendahuluan 

Di dalam sejarah sosial umat Islam modern, telah terjadi stigmatisasi peyoratif 

terhadap Islam. Salah satu agama samawi terbesar di dunia ini, dianggap memiliki 

seperangkat ajaran yang tidak kompatibel dengan nilai-nilai kemanusiaan 

kontemporer. Islam dianggap sebagai ajaran yang mendegradasi nilai-nilai 

kemanusiaan karena ulah sekelompok orang yang membajak teks-teks suci Islam 

untuk melegitimasi gerakan dehumanisasi, seperti teror, pemberontakan, 

pembantaian, dan tindakan separatis.  

Fenomena di atas telah banyak terkonfirmasi di kawasan Timur Tengah yang 

justru lazim dijadikan sebagai kiblat rohani masyarakat Muslim. Daerah ini, pada 

beberapa dekade belakangan menunjukkan situasi yang kontra produktif dengan 

ajaran Islam. Revolusi politik yang dikenal dengan istilah Arab Spring serta konflik 

antar mazhab keagamaan: Sunni-Syiah, sekaligus gerakan pemberontak melawan 

status quo pemerintah setempat, berimplikasi pada terbentuknya citra buruk terhadap 

Islam.1 

Kegagalan sebagian kelompok keagamaan dalam mengartikulasikan Islam ke 

dalam ruang sosial, politik, dan budaya berakibat pada tereduksinya ajaran Islam. 

Benturan antar masyarakat baik di tingkat mikro yang dapat dilihat dari meningkatnya 

sensitifitas rasial dan sektarianisme dalam interaksi sosial, sampai pada tingkatan 

makro-idologi pemerintahan. Efek yang terakhir ini, tak jarang menimbulkan konflik 

kawasan antara pemerintah dengan mereka yang ingin menegakkan supremasi hukum 

Tuhan melalui formalisasi syariat Islam. 

Melihat fenomena ini, maka penting untuk mengartikulasikan ajaran Islam 

lebih kontekstual, tidak kaku dan mampu berkompromi dengan situasi yang ada. 

Dalam pengertian lain, terdapat “jalan lain” yang lebih menyelamatkan Islam agar 

tidak menjadi sasaran prasangka negatif, namun juga memberikan solusi terbaik bagi 

                                                 
1 Ismah Tita Ruslin, “Memetakan Konflik Di Timur Tengah (Tinjauan Geografi Politik),” Jurnal Politik 
Profetik 1 (2013): 1–23. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

257 

peradaban lokal masyarakat Islam. Islam yang kontekstual dapat dipahami sebagai 

ekspresi keagamaan yang adaptif, fleksibel, dan akomodatif terhadap berbagai 

kebudayaan yang telah mapan. Tidak berarti mereduksi prinsip dasarnya, sehingga 

melahirkan sinkretisme. Justru melaui dialektika antar budaya, substansi ajaran Islam 

bisa lebih diterima oleh masyarakat.  

Di Indonesia, mayoritas umat Islam mengategorikan dirinya sebagai pengikut 

Sunni. Sebagian dari mereka secara tegas mengidentifikasi diri atau kelompoknya 

sebagai bagian dari  Ahl al-Sunnah wa al-jama’ah. Akan tetapi, sebagian lainnya 

walaupun tidak secara eksplisit menyatakan sebagai pengikut paham  Ahl al-Sunnah wa 

al-jama’ah,  mereka tetap keberatan  bila diidentifikasi sebagai kelompok Non-Sunni.2  

Kelompok pertama diwakili oleh kalangan pesantren atau yang dalam kajian 

sosiologis sering disebut kelompok Islam Tradisionalis. Kelompok ini antara lain 

dipresentasikan oleh Nahdlatul Ulama (NU), Persatuan Tarbiyah Islamiyah (PERTI), 

Jam’iyah al-Washliyah, dan lain-lain. Sedangkan yang kedua dipresentasikan oleh 

kelompok pendukung gerakan pembaruan Islam, atau yang dalam kajian sosiologis 

sering disebut Islam modernis. Kelompok ini mengonsolidasikan kegiatan  mereka 

melalui  organisasi-organisasi  Jam`iyat al-Khayr, al-Irsyad, Muhammadiyah,  Persis 

(Persatuan Islam), dan lain-lain.3 

Representasi kalangan Islam Tradisionalis di Indonesia antara lain bisa dilihat 

dari eksistensi NU, sebuah organisasi sosial-keagamaan yang  didirikan pada tahun 

1926 oleh KH. Muhammad Hashim Asy’ari (selanjutnya disebut Hashim Asy’ari). 

Sejak awal organisasi ini secara manifes menegaskan diri sebagai pendukung paham 

Ahl al-Sunnah wa al-Jama`ah. Ekspresi Ahl al-Sunnah wa al-jama’ah  oleh NU 

menampilkan coraknya yang khas, berbeda dengan ekspresi paham ini di negara 

Muslim lainnya, bahkan dengan komunitas lain di Indonesia. 

Fenemona teologis yang menunjukkan ciri khas antar kawasan ini, relevan 

untuk dicermati dengan menggunakan perspektif teologi antar budaya. Sebagai cara 

pandang, perspektif ini memiliki asumsi dasar bahwa identitas keislaman muncul 

akibat proses interaksi dialektik antara partikularitas kedaerahan dengan universalitas 

                                                 
2 James L Peacock, Muslim Puritans : Reformist Psychology in Southeast Asia Islam (London: University of 
California Press, 1978). 
3 Lothrop Stoddard, Dunia Baru Islam (Jakarta: Panitia Penerbit Buku The New World of Islam, 1966). 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

258 

keagamaan. Proses budaya “interkultural” dalam ranah teologi merupakan gagasan 

dinamis untuk mengontekstualisasikan agama agar terpelihara eksistensinya.4 Dengan 

demikian, dalam teologi antar budaya terdapat universalitas dalam partikularitasnya. 

Selajutnya yang penting untuk diketengahkan dalam konsep teologi antar 

budaya adalah bahwa pandangan teologis bisa dibentuk dari konteks kultural dan 

sosial yang ada.5 Memang bisa diterima bahwa kelompok tertentu mengklaim bahwa 

mereka Islam yang sama dengan kita, namun bisa jadi ekpresi dan artikulasi keislaman 

yang ditampilkan berbeda.  

Toren mengajukan pendapat bahwa diskursus teologi antar budaya muncul 

akibat dari respon terhadap dominasi teologi Barat bagi pemeluk agama Kristen.6 

Pada sisi yang lain, teologi ini berusaha untuk mendialogkan antara teks-teks 

keagamaan dengan tradisi lokal yang ada. Apa yang dikemukakan oleh Toren di atas, 

sebenarnya identik dengan justifikasi yang diatribusikan kepada kalangan Islam 

tradisional.  Geertz bahkan menuduh bahwa Islam di Jawa sebagai sinkretis, karena 

telah terkooptasi dengan tradisi animisme. Islam di Indonesia, khususnya Jawa yang 

menjadi objek penelitiannya dianggap sudah tidak murni lagi. Implikasi dari anggapan 

ini bahwa Islam di Indonesia adalah Islam periferal, pinggiran.7 

Di lain sisi, Muslim di Indonesia masih belum sepenuh hati menerapkan 

hukum Islam. Di banyak kasus, baik pernikahan, kematian, kegiatan ekonomi, dan 

lain sebagainya masih menjadikan instrumen adat sebagai pertimbangan “baik-

buruk”, “benar-salah”. Konsekuensinya seringkali terjadi kasus persaingan antara 

norma adat dengan aturan syariat.8 Dialektika antara tradisi dan keagamaan ini, telah 

banyak dikaji oleh para peneliti terkait sejauh mana Islam bisa mengakomodir tradisi, 

dan sebaliknya,  adat-istiadat bisa dilegitimasi oleh aturan Islam. 

Kajian sangat baik terkait perlunya penelitian tentang “Islam Kawasan”, 

dilakukan oleh Harisudin dengan memperkenalkan istilah “Fiqh Nusantara”. Dalam 

risetnya, ia menegaskan pentingnya membangun suatu harmoni hukum Islam yang 

                                                 
4 Justine George, “Intercultural Theology : An Approach to Theologizing in the Context of Pluralism 
and Globalization By” (University of Toronto, 2012). 
5 Benno van Der Toren, “Intercultural Theology as a Three-Way Conversation: Beyond the Western 
Dominance of Intercultural Theology,” Exchange 44 (2015): 123–43. 
6 Toren. 
7 Clifford Geertz, Abangan, Santri, Priyayi Dalam Masyarakat Jawa (Jakarta: Pustaka Jaya, 1983), 175. 
8 Martin Van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren Dan Tarekat (Yogjakarta: Gading Publishing, 2012), 67. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

259 

mendialogkan antara teks-teks keagamaan dengan kebutuhan serta realitas sosial yang 

ada.9 Dengan cara pandang keislaman seperti ini, Muslim di Indonesia mampu 

menjadi pemeluk agama yang baik sekaligus patuh terhadap aturan-aturan negara. 

Dengan istilah lain, kepentingan nasional harus menjadi bagian yang tak terpisahkan 

dalam keberagamaan masyarakat Islam. 

Dengan mengacu pada fenomena dan perdebatan akademik di atas, dapat 

dipahami bahwa agama tidak kedap terhadap dialektika antar budaya. Universalitas 

agama mau tidak mau harus “tunduk” pada lokalitas jika ingin mengukuhkan 

eksistensinya agar tidak tereduksi oleh gelombang zaman serta konteks waktu dan 

tempat. Di sisi lain, kemurnian teologis Islam dalam berdialektika dengan budaya dan 

realitas sosial yang ada, tidak sampai mendekonstruksi asas-asas teologis sepanjang 

memiliki basis yang kokoh yang diderivasi dari teks-teks agama. 

 

Metode 

Artikel ini menggunakan metode kualitatif nonpartisipan,10 dengan mengadopsi 

pendekatan library research. Pendekatan ini digunakan untuk mengungkap, 

mengategorikan dan menginventarisasi pemikiran Kiai Hashim Asy’ari terutama 

berkaitan dengan diskursus teologi.11 Basis data diperoleh dari karya Kiai Hashim 

yang terkodifikasi dalam satu kitab utuh berjudul “Irshadu al-Sāri” serta beberapa 

kumpulan atau kutipan pidatonya tentang tema-tema yang relevan dengan kajian ini. 

Data yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan metode analisis konten12 dan 

studi sejarah kritis13 serta dikategorisasi dengan pendekatan intercultural studies.14  

 

 

                                                 
9 Muhammad Noor Harisudin, “Islām Wa Fiqh Nusantara: Al-Tanāfus ‘alá Al-Huwīyah Wa ‘alāqat Al-

Sulṭah Wa Al-Ramz Al-Dīnī Li Jam‘īyah Nahdlatul Ulama,” Studia Islamika 24, no. 3 (December 29, 
2017): 503–54, https://doi.org/10.15408/sdi.v24i3.4324. 
10 Uwe Flick, “An Introduction To Qualitative Fourth Edition,” SAGE Publications, 2009, 506. 
11 Peter Woods, Successful Writing for Qualitative Research (London: Routledge, 2006), 211. 
12 Mami Hajaroh, “Paradigma, Pendekatan Dan Metode Penelitian Fenomenologi,” 2007, 1–21. 
13 Fatchor Rahman, “Menimbang Sejarah Sebagai Landasan Kajian Ilmiah; Sebuah Wacana Pemikiran 
Dalam Metode Ilmiah,” El-Banat: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam 7, no. 1 (2017): 128--150, 
http://ejournal.kopertais4.or.id/susi/index.php/elbanat/article/view/2924. 
14 Sinta Paramita and Wulan Purnama Sari, “Intercultural Communication to Preserve Harmony 
Between Religious Group in Jaton Village Minahasa (Komunikasi Lintas Budaya Dalam Menjaga 
Kerukunan Antara Umat Beragama Di Kampung Jaton Minahasa),” Journal Pekommas 1, no. 2 (2016): 
153, https://doi.org/10.30818/jpkm.2016.2010205. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

260 

Hasil dan Pembahasan 

Hashim Asya’ri: dari Pemimpin Agama sampai Pemimpin Bangsa 

Reputasi Kiai Hashim setidaknya bisa dikategorikan ke dalam dua kutub besar 

yang saling bertemu, yakni reputasi keulamaan dan keumatan. Jika yang pertama 

meniscayakan adanya otoritas keilmuan, maka yang kedua menunjukkan 

kemampuannya untuk mempengaruhi, memobilisasi dan menggerakkan massa. Pada 

bagian ini, akan dipaparkan bagaimana artikulasi Kiai Hashim dalam memperoleh 

serta mengartikulasikan kedua reputasi tersebut secara sekaligus dalam konteks 

keislaman, keindonesiaan, dan kebudayaan. 

Di Indonesia pada umumnya, dan di Jawa pada khususnya, figur Kiai Hashim 

memainkan pengaruhnya yang sangat tinggi dari dulu hingga kini. Khuluq 

menggarisbawahi bahwa terdapat dua hal yang menjadikan Kiai Hashim memiliki 

pengaruh, yaitu karena reputasi intelektualnya yang mumpuni melalui karya 

akademiknya yang lintas disipliner: teologi, tasawuf, pedagogi, dan fiqh, maupun isi 

pidato-pidatonya yang banyak dimuat di surat kabar pada waktu itu.15 

Kredibilitas intelektual Kiai Hashim memiliki pengaruh sangat kuat terutama di 

kalangan pesantren atau Islam tradisional dalam diskursus teologi Islam, ahlusunnah 

wal al-jama’ah. Kredibilitas inilah yang membawanya kepada puncak otoritas akademik 

yang sampai hari ini belum ada yang menandingi, atau setidaknya menyamai. 

Kesimpulan ini bisa dikonfirmasi bahwa dalam khazanah Islam tradisional belum ada 

yang mendapatkan gelar kultural hadrat al-syaikh kecuali Kiai Hashim.16  

Selain itu, karena ketokohannya –diakui atau tidak- paham Sunni yang menjadi 

mainstream di kalangan pesantren mengalami pelembagaan di Nusantara sejak 

kehadiran Kiai Hashim  dan cendekiawan Islam tradisional pada zamannya. Bersama 

kolega-koleganya, Kiai Hashim berhasil memelopori berdirinya organisasi Islam 

terbesar di Indonesia bahkan dunia, Nahdlatul Ulama (NU), yang secara legal 

mengklaim berbasis pada teologi Sunni.  

Dalam Anggaran Dasar hasil Muktamarnya yang ketiga pada tahun 1928 M, 

secara tegas dinyatakan bahwa kehadiran NU bertujuan membentengi artikulasi fikih 

                                                 
15 Latiful Khuluq, Fajar Kebangunan Ulama: Biografi K.H. Hasyim Asy’ari (Yogjakarta: Lkis, 2000), 67. 
16 Achmad Muhibin Zuhri, Pemikiran KH Hasyim Asy’ari Tentang Ahl Al-Sunnah Wa Al-Jama’ah 
(Surabaya: Khalista, 2010), 57. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

261 

empat mazhab di tanah air. Sebagaimana tercantum pada pasal 2 Qanun Asasi li 

Jam`iyat Nahdlatul `Ulama’ (Anggaran Dasar NU), yaitu : 

a. Memegang teguh pada salah satu dari mazhab empat (yaitu mazhabnya 

Imam Muhammad bin Idris al-Shafi`i, Imam Malik bin Anas, Imam Abu 

Hanifah an-Nu’man, dan Imam Ahmad bin Hanbal) ; 

b. Menyelenggarakan apa saja yang menjadikan kemaslahatan agama Islam. 

Dari Anggaran Dasar ini, tampak bahwa Ahl al-Sunnah wa al-jama’ah lebih 

merupakan perseorangan maupun organisasi yang mengharuskan para pengikutnya 

menjalankan fikih dengan memilih salah satu mazhab. Secara implisit, keteguhan 

memegang salah satu mazhab itulah yang dimaksud dengan Ahl al-Sunnah wa al-

jama’ah.  

Dari gambaran di atas dapat ditarik kesimpulan awal bahwa penyebaran 

Sunnism secara kelembagaan mulai menemukan bentuknya setelah kelahiran 

organisasi NU yang dipimpin oleh Kiai Hashim. Peran sentral yang dimainkan 

olehnya kemudian diperkuat dengan memperkenalkan konseptualisasi Sunni yang 

didefiniskan sebagai mereka para ulama ahli tafsir Al-Quran, hadis, dan fikih yang 

mengikuti tradisi Nabi Muhammad Saw. dan Khulafa’ al-Rasyidin (Abu Bakar, Umar, 

Utsman dan Ali). Lebih spesifik, terminologi Sunni menurutnya adalah pengikut 

empat mazhab fikih: Hanafi, Maliki, Syafi’i dan Hanbali.17 

Selain itu, penegasan doktrin Sunni ini mendesak untuk segera dilembagakan 

sebagai respon dari “benturan budaya” dengan Islam modernis. Melalui semangat 

puritanisme, gerakan pembaruan mereka yang ingin memberangus tradisi keislaman 

yang lazim berlaku di kalangan pesantren.18 Untuk itu, Kiai Hashim, walaupun harus 

menunggu afirmasi spiritual dari gurunya, Kiai Khalil Bangkalan, merasa perlu 

melakukan konsolidasi teologis dengan merangkul seluruh elemen pesantren untuk 

mendirikan organisasi untuk melindungi tradisi Sunnisme dari “serangan” kelompok 

modernis. Dari sinilah kemudian muncul istilah: pesantren adalah NU kecil, dan NU 

adalah pesantren besar.  

                                                 
17 Hashim Ash’ari, Risalah Ahl Al-Sunnah Wa Al-Jama’ah (Jombang: Maktabah al-Turats al-Islamy, 
1995), 6. 
18 Khuluq, Fajar Kebangunan Ulama: Biografi K.H. Hasyim Asy’ari, 49. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

262 

Diakui atau tidak, pelembagaan teologi Sunni melalui organisasi NU 

merupakan upaya Kiai Hashim bersama rekan-rekannya untuk melindungi tradisi dan 

kebudayaan Islam yang selama ini berlaku di kalangan Islam tradisional. Maka, tak 

heran jika melalui karyanya Risalah Ahlu Sunnah, Kiai Hashim mengurai polarisasi 

Islam di Indonesia. 

Menurutnya Kiai Hashim, Islam di Indonesia adalah kelompok yang tetap 

mempertahankan tradisi keagamaan lama dan tetap berada dalam koridor salafiyun. 

Kelompok ini, menunjuk pada komunitas Muslim Jawa yang konsisten 

mempertahankan tradisi keagamaan yang diwarisi dari ulama salaf, seperti: tradisi 

bermazhab, mendasarkan pada literatur keagamaan otoritatif (kutub al-mu’tabar), 

memiliki kecintaan tinggi pada keluarga nabi (ahlu bait), para sahabat, wali dan ulama, 

serta ber-tabaruk kepada mereka.19 

Kiai Hashim juga memperingatkan bahwa di Jawa telah banyak terjangkiti 

sebuah paham yang cenderung membolehkan melakukan apa saja (liberlisme, ibahiyun). 

Kelompok ini, menurut Kiai Hashim ditandai dengan perilaku melampaui batas 

dalam mencintai sesuatu sehingga bisa menggelapkan hati, lebih memilih “doktrin 

ideologi” non Muslim daripada  tetap memegang teguh prinsip kebenaran dan 

berpotensi menggugurkan kewajiban pelaksanaan amar ma’ruf nahy munkar. Walaupun 

tidak secara khusus dalam pembahasan karyanya menerangkan kelompok ini, namun 

Kiai Hashim menyinggungnya dalam menerangkan soal penyimpangan teologi Islam 

sebagai bentuk integritasnya memegang prinsip teologi Sunni.20 

Menarik untuk diketengahkan juga di sini bahwa, dalam karya akademiknya 

Risalah Ahl al-Sunnah wa al-jama’ah, ia tak hanya menyajikan tema-tema klasik yang 

membahas struktur keilmuan kalam yang biasa dipakai oleh para teolog Islam klasik, 

tetapi juga mulai memasukkan tema-tema historis-antropologis dengan mengangkat 

masyarakat Islam Jawa yang bersifat lokal-partikular. Dalam konteks ini, Kiai Hashim 

menghadirkan citra dirinya sebagai ulama Jawa yang berupaya melakukan sintesis 

antara tradisi lokal dengan struktur nalar teologis. 

Mengomentari cara pandang teologis Kiai Hashim seperti di atas, Mas’ud  

menyatakan bahwa hal itu justru menjadi satu kebutuhan keberislaman mengingat 

                                                 
19 Hashim Ash’ari, Risalah Ahl Al-Sunnah Wa Al-Jama’ah, 6. 
20 Zuhri, Pemikiran KH Hasyim Asy’ari Tentang Ahl Al-Sunnah Wa Al-Jama’ah, 53. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

263 

satu prinsip Islam bahwa tradisi lokal tidak serta merta harus ditolak sepanjang tidak 

bertentangan dengan asas-asas Islam dan sesuai dengan tujuan syariat.21 Usaha Kiai 

Hashim dengan mengangkat simbol dan ritual lokal masyarakat Muslim Jawa dalam 

pembahasan teologis, harus diakui, merupakan hal baru dalam diskursus keilmuan 

kalam. Penggunaan tasbih, ritual tahlilan, tawasul, istigathah dan peringatan maulid Nabi, 

serta kirim doa, sedekah untuk mayit, ziarah kubur dan ritus keagamaan tipikal 

masyarakat Islam tradisional berhasil dikukuhkan secara teologis oleh Kiai Hashim 

dalam kerangka defensif menghadapi benturan “kebudayaan baru” yang 

dikampanyekan oleh Wahhabi dan modernis Islam. 

Implikasi dari pandangan Kiai Hashim dalam menarasikan konsep teologi 

Sunni di atas, menggmbarkan konstruksi pemikirannya yang distingtif, indigenous, dan 

natural yang merepresentasikan Islam Nusantara dan pada posisi tertentu menjadi 

oposisi biner terhadap kelompok pembaru. Letak perbedaan yang dimaksud berada 

pada logika pengambilan hukum (istinbat al-ahkam) dalam menyikapi dinamika sosial 

dan realitas masyarakat Muslim di Jawa. Dalam konteks ini, Kiai Hashim berhasil 

meletakan unsur lokalitas sebagai entitas penting dalam rangka memperoleh 

pemahaman teologis. Persentuhan struktur nalar teologi Islam dengan historisitas, 

lokalitas, dan realitas sosial masyarakat, berimplikasi pada lahirnya hukum Islam 

sebagai khazanah yang merupakan bagian dari Islam itu sendiri. Dengan istilah lain, 

pemahaman tentang keyakinan dan kepercayaan terhadap teologi, tidak bisa 

melepaskan begitu saja terhadap keniscayaan budaya masyarakat. 

Di samping sebagai pemimpin keagamaan, Kiai Hashim juga secara aktif 

memainkan perannya sebagai pemimpin nasional. Kiai Hashim inilah yang menjadi 

tokoh ulama sentral dalam memobilisasi terhadap gerakan anti kolonialisme di 

Indonesia. Karena itu, beberapa sejarawan menganggap gerakan nasionalis yang 

dipeloporinya bersumber dari sensitivitas keagamaan. Kebencian terhadap 

pemerintahaan kolonialis ini, dimotivasi oleh keyakinan ideologis bahwa Belanda, 

Inggris, dan Jepang kala itu adalah musuh bersama yang harus diperangi dengan dalil 

mempertahankan jiwa, agama, dan bangsa. 

                                                 
21 Abdurrahman Mas’ud, Dari Haramain Ke Nusantara, Jejak Intelektual Arsitek Pesantren (Jakarta: 
Kencana Prenada Media, 2006), 250. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

264 

Kiai Hashim juga membuat larangan agar tidak menyerupai (tasyabbuh) 

dengan meniru kaum kolonial. Fatwa ini ditegaskan oleh Kiai Hashim dalam kitabnya 

Ziayadatu a-Ta’liqat. Kitab ini merupakan rangkaian jawaban dari sebuah pertanyaan 

apakah memakai topi, dasi, jas, celana, sepatu diperbolehkan atau tidak. Dengan tegas 

Kiai Hashim menyatakan larangannya kalau diniatkan untuk meniru penjajah.22  

Perlawanan budaya ini terus dilancarkan oleh Kiai Hashim, untuk menjaga 

independensi terhadap tradisi penindasan bangsa Barat. Sayangnya, sentimen Kiai 

Hashim direspon secara tidak manusiawi oleh Belanda dengan cara membakar 

pesantren Tebuireng yang didirikannya.23 Namun, pembakaran itu tidak berhasil 

memantik perlawanan secara terbuka Kiai Hashim dan para santrinya. Hal ini 

merupakan strategi Kiai Hashim untuk tetap konsisten mengonsolidasi kekuatan 

ulama dan santri yang pada akhir menjelang penjajahan, ia ledakkan dengan spirit 

resolusi Jihad. 

Perjuangan Kiai Hashim banyak mendapat dukungan dari kalangan ulama 

lainnya. Sebagai seorang ulama rujukan di kawasan Jawa-Madura dan Nusantara pada 

umumnya, Kiai Hashim Asy’ari secara cerdas menunjukkan bagaimana cara 

merespon kebijakan-kebijakan Belanda yang tidak seirama dengan Islam dan karakter 

bangsa Indonesia. Misalnya, ia menolak sumbangan finansial dari pemerintah kolonial 

untuk perkembangan pesantren Tebuireng.24 Pada tahun 1939, Kiai Hashim beserta 

organisasi Islam lain juga menginisiasi penolakan terhadap pelaksanaan pendidikan 

(ordonansi Guru), menolak pelimpahan wewenang urusan harta warisan dari 

peradilan agama ke pengadilan umum (Landraad) dan menolak berpartisipasi dalam 

milisi buatan Belanda yang dipersiapkan untuk menghadapi serangan Jepang.25 

Tak sampai disitu, penolakan Kiai Hashim berlanjut saat ia tidak berkenan 

menerima penghargaan dari Gubernur Jenderal Belanda, Van Der Plas pada tahun 

1937 saat mengunjungi pesantren untuk menarik simpati dan melunakkan  hati para 

kiai agar tidak bersikap konfrontatif terhadap Belanda. 

                                                 
22 Sikap tegas Kiai Hasyim ini dimuat juga dalam surat Kabar Swara Nahdlatul Oelama, no. 4 (1346 H), 
lebih lengkapnya, lihat selengkapnya, Hashim Ash’ari, Ziayadatu Al-Ta’liqat Ala Mandzumati Syekh 
Abdullah Ibnu Yasin Al-Fasuruani (Jombang: Maktabah al-Turats al-Islamy, 1996). 
23 Muhammad Assad Shihab, Hadratussyaikh Muhammad Hasyim Asy’ari: Peletak Dasar Kemerdekaan 
Indonesia (Yogjakarta: Titian Ilahi Press, 2019), 36. 
24 Akarhanaf, Kiai Hasjim Asj’ari Bapak Umat Islam Indonesia (Jombang: PP Tebuireng, 1950), 66. 
25 Hasjim Latief, Nahdlatul Ulama: Penegak Panji Ahlusunnah Wal Jamaah (Surabaya: PWNU Jawa Timur, 
1992), 26. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

265 

Namun, strategi berbeda dilakukan oleh Kiai Hashim saat Jepang menggeser 

kekuasaan Belanda menduduki Indonesia. Walaupun tetap pada jalan resistensi, Kiai 

Hashim dan ulama-ulama mengambil jalan yang cenderung lebih kooperatif. Strategi 

ini dilakukan karena model penjajahan Jepang terbilang lebih sadis dan tak kenal 

kompromi. Hal ini dapat terlihat saat Kiai Hashim menolak budaya yang 

diberlakukan di seluruh tanah jajahan Jepang, yakni Saikeirei atau kewajiban 

menghormati kaisar Jepang, Tenno Heika, dengan cara membungkukkan badan ke 

arah Timur karena dianggap sebagai titisan Dewa Matahari.26 

Kebijakan ini ditolak oleh Kiai Hashim dengan tegas karena dianggap sebagai 

perilaku menyekutukan Tuhan yang secara teologis tidak bisa dilegitimasi. Karena 

fatwa penolakan saikeirei ini, Kiai Hashim dijemput paksa oleh para serdadu Jepang 

dan dijebloskan ke penjara selama beberapa bulan. Dalam kurun waktu itu, Kiai 

Hashim tidak hanya dikurung, namun juga disiksa hingga jari-jarinya hampir patah. 

Sikapnya yang tegas dan tak mengenal kompromi pada imperialisme dan 

kolonialisme, pada puncaknya dibuktikan dengan dikeluarkannya “seruan perang” 

melawan penjajah yang dikenal dengan Resolusi Jihad. Seruan terhadap perlawanan 

fisik melawan kolonial ini, diterbitkan melalui fatwa pada tanggal 21-22 Oktober 1945 

di Surabaya sebagai Resolusi Jihad I, dan pada Muktamar NU di Purwokerto Jawa 

Tengah pada 26-29 Maret 1946 sebagai Resolusi Jihad II. 

Apa yang dilakukan oleh Kiai Hashim membuktikan bahwa ia tak hanya tampil 

sebagai pemimpin keagamaan (religious leader) namun pada saat bersamaan juga 

menjadi pemimpin nasional (national leader), karena berhasil menggelorakan semangat 

perlawanan masyarakat melawan imperialisme-kolonialisme yang menjadi cikal bakal 

lahirnya Hari Pahlawan Nasional di Indonesia di setiap tanggal 10 November. 

 

Nalar Kebudayaan dalam Teologi Islam 

Konsep teologi antar budaya pada dasarnya adalah metode untuk membuat 

teologi lebih kontekstual. Sifat universalitas agama meniscayakan sebuah strategi yang 

membuatnya relevan di manapun ia dipraktikkan. Dengan pengertian lain, teologi 

bukan suatu entitas yang kaku dan tidak menerima unsur-unsur lokalitas. Teologi 

                                                 
26 Nouruzzaman Shiddiqi, “The Role of the Ulama During the Japanese Occupation of Indonesia 
(1942-1945)” (McGill University, 1975), 197. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

266 

Islam walapun memiliki satu prinsip dasar yang tidak boleh dikompromikan, misalnya 

mengesakan Tuhan, namun demikian untuk memperkenalkan konsep ketuhanan 

Islam membutuhkan satu instrumen yang bisa diambil dari khazanah kebudayaan 

manapun. 

Teologi antar budaya sebagaimana ditunjukkan oleh Kiai Hashim, baik dalam 

pengalaman akademik-intelektualnya, maupun pengalaman empirisnya dalam 

mengawal kebangsaan dan kebudayaan, mengindikasikan bahwa corak keislamannya 

sangat fleksibel. Bisa membedakan mana yang bersifat partikular dalam teologi, dan 

pada posisi seperti apa yang bersifat universal, sehingga teologi Islam bisa 

dipraktikkan secara relevan baik pada waktu maupun tempat. 

Kepiawaian kiai Hashim dalam melakukan pendekatan antar budaya dalam 

berteologi sebenarnya sebagai jalan tengah dalam menangani ketegangan 

partikularitas dan universalitas Islam yang masih banyak salah paham. Klaim 

sinkretisme Geertz terhadap keislaman masyarakat Jawa dan pandangan kaum Islam 

modernis bahwa kelompok Muslim tradisional menjalankan satu bentuk keagamaan 

yang heterodoks (bid’ah) mengindikasikan bahwa sikap partikular-universal tidak 

dipahami secara tuntas. Sebagaimana diketahui bahwa Islam memiliki dua sifat yang 

melekat, yakni sifat konstan (at-tsawabit) dan dinamis (al-mutaghayirat). 

Bagi Kiai Hashim, sifat Islam yang partikular-universal dalam teologi berjalan 

dengan sangat konstruktif. Dalam proses “partikularisasi universal dan universalisasi 

partikular” partikularitas tidak dikorbankan demi universalitas, sebaliknya 

universalitas juga tidak dikekang demi mempertahankan identitas lokal.27 Ia 

dipertahankan melalui interaksi konstruktif yang berakar dalam diri Kiai Hashim, baik 

melalui nalar akademiknya maupun pengalaman sosio-kulturalnya. Budaya sendiri 

ditegaskan: melalui spirit nasionalisme dan identitas keindonesiaan, kesamaan 

diidentifikasi dan batasan diakui: misalnya penolakannya dalam tradisi Saikeire 

kolonial Jepang yang bisa meruntuhkan sendi-sendi teologi Islam. 

                                                 
27 Suatu proses antarbudaya tidak menerima bahwa ada sesuatu yang universal yang tidak dikondisikan 
secara kontekstual. Konsep universalitas dalam teologi antar budaya adalah faktor yang pada dasarnya 
melekat dalam setiap budaya tertentu, sehingga tidak di luar partikularitas Chibueze C. Udeani, 
“Cultural Diversity and Globalisation: An Intercultural Hermeneutical (African) Perspective,” 
International Review of Information Ethics 7, no. 0 (2007): 1–4. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

267 

Pendekatan teologi antar budaya yang diperankan oleh Kiai Hashim dalam 

mendakwahkan ajaran Islam di Indonesia, dapat dikategorikan ke dalam tiga segmen. 

Pertama, dalam pendekatan antar budaya fokus pada partikularitas keindonesiaan 

sebagai langkah pertama menuju universalitas Islam. Persepsi ini meniscayakan satu 

budaya tertentu sebagai bagian dari keseluruhan, mengungkapkan tidak hanya 

identitas uniknya, tetapi juga peran identitas itu dalam keseluruhan yang lebih besar. 

Eksistensi NU sebagai organisasi Islam yang dibidaninya, berusaha menjaga keaslian 

universal ajaran Islam dan mengakomodir kebudayaan Nusantara sebagai perangkat 

memahami nilai-nilai ketuhanan. 

Dialektika integratif-kolaboratif antara kebudayaan dan teologi 

memungkinkan pemahaman untuk mencapai universalitas agama yang lebih tinggi, di 

mana lokalitas bisa diakomodir tanpa mereduksi nilai-nilai universal agama.28 Dengan 

cara pandang seperti ini, pandangan teologis Kiai Hashim sebagai ideolog kalangan 

Muslim tradisional menegaskan bahwa partikularitas Islam “ala Indonesia” tidak 

berposisi biner dengan universalitas Islam. 

Kedua, pendekatan antar budaya melibatkan tindakan penyeimbangan yang 

harmonis untuk menjaga keseimbangan diri dan yang lain, yang akan menjadi dasar 

untuk dialog lintas kultur dengan tetap mempertahankan perbedaan sekaligus 

mempertahankan batas antara diri dan yang lain.29 Sikap ini bisa dilihat dari seruan 

Kiai Hashim yang bertajuk “al-mawaidz”. Satu nasihat perdamaian yang ditujukan 

pada dua kelompok besar Islam di Indonesia (modernis dan tradisionalis) untuk tetap 

menjaga persatuan dan kesatuan. Himbauan yang memuat integrasi sosial ini, 

disampaikan pada tahun 1936 saat Muktamar NU ke-11 di Banjarmasin.30 

Usaha Kiai Hashim dalam mendamaikan perselisihan antar kedua kubu ini 

dikomentari oleh Hamka, salah seorang tokoh Muslim modernis dengan mengatakan 

bahwa wasiat keagamaan tersebut sangat penting tidak hanya untuk kalangan NU 

tetapi juga seluruh umat Islam di Indonesia. Bahkan menurutnya, wasiat ini tidak 

                                                 
28 Dalam konteks ini saya meminjam pernyataan George Gadamer bahwa "pendekatan antarbudaya 
memungkinkan seseorang belajar untuk melihat melampaui apa yang dekat - bukan untuk berpaling 
darinya, tetapi untuk melihatnya lebih baik di dalam keseluruhan yang lebih besar dan dalam proporsi 
yang lebih benar." Lihat dalam Hans-George Gadamer, Truth and Method (Yogjakarta: Pustaka Pelajar, 
2005), 17. 
29 S. Wesley Ariarajah, “Intercultural Hermeneutics — a Promise for the Future?,” Exchange 34, no. 2 
(2005): 89–101, https://doi.org/10.1163/1572543054068523. 
30 Hashim Ash’ari, Al-Mawaiz (Jombang: Maktabah al-Turats al-Islamy, 1997), 5. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

268 

hanya penting selama Kiai Hashim masih hidup, namun juga menjadi pedoman 

penting sepeninggalannya.31 

Ketiga, teologi antar budaya mengungkapkan bahwa budaya selalu dalam 

proses menjadi. Budaya, seperti individu, selalu terlibat dengan orang lain dan 

sifatnya yang selalu dinamis. Di manapun, budaya tidak memiliki agama, namun 

tradisi keagamaan pada posisi tertentu bisa menjadi tradisi kebudayaan. Hal ini 

menegaskan bahwa pengadopsian budaya dalam ranah teologi merupakan sesuatu 

yang sah. Karena budaya bukan teologi itu sendiri, namun sekadar ornamen 

antropologis yang efektif dalam mengaktualisasikan teologi.  

Mengadopsi metode antar budaya berarti mengakui bahwa budaya yang lain 

bukanlah tujuan, tetapi sarana yang dengannya kita dapat memperbesar pemahaman 

dan pengetahuan tentang diri kita sendiri dan orang lain. Mode pemahaman antar 

budaya juga akan menghargai bahwa pemahaman tidak pernah lengkap dan final.32  

Melalui teologi antar budaya justru terhindar dari jebakan absolutisme paham 

keagamaan, yang tak jarang hanya melahirkan monopoli kebenaran. Dalam konteks 

superioritas intelektual yang menutup kemungkinan ruang dialog, Kiai Hashim 

berpandangan bahwa hal itu justru bisa melahirkan fanatisme keagamaan. Ia 

menyatakan: 

“Oh! Ulama yang secara fanatik mendukung suatu pendapat! Tinggalkan 

sikap fanatikmu mengenai masalah-masalah yang masih diperdebatkan 

(mas’alah furu’iyah) mengingat para ulama besar sendiri mempunyai lebih dari 

satu pendapat mengenai hal tersebut” 

Pandangan keagamaan yang ditampilkan oleh Kiai Hashim di atas, 

mengindikasikan bahwa pendekatan antar budaya memiliki ruang dialog. Identitas 

keagamaan yang melekat secara budaya, tidak serta merta dipahami sebagai doktrin 

yang menampilkan kebenarannya masing-masing. Baik kalangan modernis, tradisional 

atau yang tak berafiliasi pada kelompok keagamaan tertentu, masing-masing memiliki 

klaim eksklusif keagamaan yang pada posisi tertentu, tidak bisa ditampilkan dalam 

                                                 
31 Khuluq, Fajar Kebangunan Ulama: Biografi K.H. Hasyim Asy’ari, 62. 
32 George Newlands, The Transformative Imagination: Rethinking Intercultural Theology (Burlington: VT: 
Ashgate, 1988), 44. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

269 

interaksi publik. Dalam relasi sosio-kultural yang ditampakkan adalah apa 

kesamaannya, bukan di mana letak perbedaannya.  

Fenomena interaksi keagamaan ini, pernah dikomentari oleh Catherin 

Cornille yang menyatakan bahwa semakin seseorang melakukan klaim religius atas 

kebenarannya masing-masing, maka semakin besar pula kemungkinan keragaman 

kebenaran agama. Sebaliknya, jika seseorang saling melengkapi atas kebenarannya 

masing-masing maka sikap toleran bisa terlahir dari penerimaan atas kebenaran yang 

muncul dari orang lain.33 

Apa yang diserukan oleh Kiai Hashim melalui Al-Mawaiz merupakan 

kelanjutan dari tradisi bermazhab ulama-ulama terdahulu yang sangat terbuka dari 

perbedaan pandangan keagamaan. Menjauhi fanatisme serta membangun 

persaudaraan atas dasar keislaman yang dipelopori oleh Kiai Hashim sebagagi ideolog 

kelompok Islam tradisional, adalah upayanya dalam rangka memprakarsai apa yang 

saya sebut sebagai dialog intra-mazhab. Yakni, satu strategi interkultural teologi untuk 

meruntuhkan egoisme teologis dan lebih memilih persatuan untuk membangun suatu 

bangsa yang tengah mengalami masalah bersama: kolonialisme-imperialisme. 

Teologi Islam ia gunakan secara kontekstual untuk membangun semangat 

nasionalisme-patriotisme bersama dalam melawan penjajahan. Segala perbedaan yang 

berpotensi memecah belah kekuatan Islam ia kesampingkan dan terima, karena ada 

satu hal yang perlu dilakukan bersama-sama, yakni kemerdekaan bangsa dan negara. 

Collins dalam hal ini berpendapat, bahwa teologi harus menampilan dua sifat yang 

melekat, yaitu identitas dan relevansi.34 Pola keberislaman Kiai Hashim yang 

menganut tradisi bermazhab, dan kelompok modernis yang anti-mazhab tidak 

dipermasalahkan oleh Kiai Hashim karena secara faktual, musuh terbesar umat Islam 

saat itu adalah penjajahan. Walaupun Kiai Hashim pernah mengkritik kalangan anti 

mazhab, namun pada tataran praktis, ia tetap terbuka dan mau menerima kerja sama 

dengan mereka. Di sinilah fungsi teologis yang relevan, yaitu fungsinya pada konteks 

kekinian.  

                                                 
33 Catherin Cornille, “Introduction: The Dynamics of Multiple Belonging,” in Many Mansions? Multiple 
Religious Belonging and Christian Identity, ed. Catherin Cornille (Maryknoll, New York: Orbis Books, 
2002), 2. 
34 Gerald O’ Collins, Retrieving Fundamental Theology (Mahawa: Paulist Press, 1993), 17-23. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

270 

Interkultural Teologi: Membangun Nasionalisme dan Kebudayaan berbasis 

Agama  

Teologi antar budaya sebagaimana konsep dasarnya memiliki tiga bagian yang 

bersifat dialektik-integral: ketuhanan, teks keagamaan, dan tradisi.35 Asumsi dasar dari 

konsep teologi antar budaya bahwa sifat universalitas agama meniscayakan tradisi 

sebagai infrastruktur paham keagamaan, dalam konteks ini tentu saja Islam. 

Kesadaran inilah yang dimiliki oleh Kiai Hashim sebagai pemimpin keagamaan dalam 

membawakan Islam sesuai dengan konteks lokalitas keindonesiaan. 

Indonesia sebagai negara yang menganut sistem pemerintahan demokrasi, 

bahkan mendapat pembelaan dari Kiai Hashim, karena yang terpenting menurutnya 

bukanlah pemerintahan teokrasi, dalam arti khusus negara Islam. Baginya bentuk 

negara apapun absah selagi umat Islam bisa melaksanakan aktivitas ibadah dengan 

aman dan tenang. Ia bahkan menegaskan bahwa bentuk pemerintahan Islam tidak 

memiliki landasan normatifnya, untuk itu umat Islam tidak terikat pada sistem politik 

tertentu, baik dalam pemilihan kepala negara maupun sistem kenegaraan. 36 

Eksistensi bangsa Indonesia yang memiliki diversitas kultural yang sangat 

kaya juga turut menjadi perhatian Kiai Hashim. Dalam pandangannya, keadilan dan 

persaudaraan yang menjadi basis penting dalam negara demokrasi seperti Indonesia, 

tidak boleh direduksi hanya karena perbedaan keturunan: etnis dan strata sosial.37 

Logika teologis seperti ini, sangat masuk akal mengingat Kiai Hashim menganut alur 

berpikir Sunni yang mengadopsi pemikiran al-Asy’ari dan al-Maturidi yang cenderung 

moderat dan terbuka.  

Ide teologi ini memiliki distingsi yang unik, karena berusaha mengakomodir 

perangkat kebudayaan yang ada, namun tidak menjustifikasi sebagai bagian dari 

agama. Corak teologi seperti ini, dalam tradisi keislaman sering disebut sebagai sikap 

pertengahan (moderat/tawasuth). Karakter ini, berhasil mengharmoniskan antara teks-

teks keagamaan yang bersifat transeden agar relevan dan kontekstual dengan tradisi 

                                                 
35 Mark J. Mark J. Cartledge and David Cheetham, “Review of Intercultural Theology : Approaches 
and Themes,” International Bulletin of Missionary Reseacrh, 2016, 
https://doi.org/10.1177/239693931103500423. 
36 Hashim Ash’ari, Ideologi Politik Islam: Amanat Kjai Hasjim Asj'ari dalam Moektamar Poloitik 

Islam Masjoemi, 13 Februari 1946, Yogjakarta: Harian Islam al-Djihad, 1946. 
37 Ash’ari, Ideologi Politik Islam. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

271 

kebudayaan yang lebih bersifat profan. Dengan demikian, intercultural theology Kiai 

Hashim dapat dipahami sebagai corak berpikir wasathiyah yang memiliki orientasi 

pada kontekstualisasi paham keagamaan.38 

Sehingga dapat dipahami bahwa istilah antar budaya (interkultural) dalam 

teologi yang dipraktikkan oleh Kiai Hashim bukanlah teologi baru, dalam istilah yang 

lebih tegas bukan sebagai “agama baru” yang diklaim oleh Greetz sebagai satu bentuk 

sinkretisme. Interkultural teologi dengan demikian adalah seperangkat metode atau 

pendekatan dalam berteologi. Istilah “interkultural” dalam konsep ini sangat jelas 

mengidentifikasikan sebagai strategi berteologi, dalam pengertian yang lebih luas 

strategi beragama dan bukan teologi itu sendiri.39 

Rumusan metodologis interkultural sebagai satu metode berteologi 

melahirkan implikasi sebagaimana berikut. Pertama, bahwa Islam sebagai ajaran agama 

yang memiliki perangkat teologi mampu mengalami persenyawaan dengan entitas 

lokal di Indonesia. Fakta ini merupakan bentuk dari fenomena kebudayaan yang bisa 

ditelusuri dan dilihat dari berbagai macam produk peradaban komunitas Muslim 

mulai dari serapan bahasa, tradisi dan ritual keagamaan, sastra, arsitektur, dan lain 

sebagainya.  

Kedua, Islam memiliki dasar teologis bahwa sebagai agama yang menjunjung 

tinggi nilai-nilai kemanusiaan. Dengan demikian tidak melegitimasi segala bentuk 

kolonialisme dan imperialisme.40 Indonesia pernah mengalami suatu masa di mana 

umat Islam secara mayoritas berhadapan langsung dengan kekuatan-kekuatan 

kolonialis. Pada konteks semacam ini, para pemimpin keagamaan, termasuk juga Kiai 

Hashim melakukan resistensi terhadap kejahatan kemanusiaan tersebut, melalui 

panggilan perang suci (jihad). Jejak-jejak perlawanan masyarakat Islam di Nusantara 

terhadap imperialisme banyak diilhami oleh fatwa-fatwa para ulama yang selanjutnya 

memantik pertempuran.41 

                                                 
38 Donna Y. Ford, “Recruiting and Retaining Gifted Students From Diverse Ethnic, Cultural, and 
Language Groups,” in Multicultural Education: Issues and Perspectives, ed. Cherry A. McGee Banks James 
A. Bank (United State: Wiley, 2010), https://doi.org/10.1192/bjp.112.483.211-a. 
39 B Y Walter J Hollenweger, “Intercultural Theology,” in Theology Today, 2015, 28–35. 
40 Kutipan original: “Walaqad karramnaa banii aadama” [Sungguh benar-benar telah kami muliakan anak 
adam: manusia] QS Al-Isra’: 70. 
41 Untuk melacak riwayat pemberontakan yang dipelopori oleh para ulama dalam melawan 
kolonialisme dan imperialisme, lihat dalam Peter Carey, Kuasa Ramalan: Pangeran Diponegoro Dan Akhir 
Tatanan Lama Di Jawa (Jakarta: KPG, 2016).; Peter Carey, Takdir: Riwayat Pengeran Diponegoro (Jakarta: 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

272 

Ketiga, entitas pesantren sebagai institusi pendidikan Islam bagi kelompok 

Muslim tradisional turut menjadi bagian dari interkulturasi teologis melalui 

persemaian ideologi-ideologi keislaman yang kontekstual. Abdurrahman Wahid 

mengomentari fenomena ini dengan mengatakan bahwa pesantren telah menjadi 

subkultur bangsa Indonesia dalam merawat dan meramu cara keberislaman yang 

sesuai dengan karakter sosio-kultural masyarakat Indonesia. 

Dengan demikian teologi antar budaya lebih bersifat dinamis42 dengan 

pengertian ia mampu menjadi solusi atas problem keumatan. Dinamisasi ini, 

merupakan strategi cerdas dari Kiai Hashim dalam menghadapi tantangan fenomena 

sosial yang terus berubah (al-waqi’i ghair al-mutanahiyah) yang dibenturkan dengan teks-

teks yang pada faktanya bersifat terbatas (al-Nusus al-Mutanahiyah) sebagaimana 

menjadi adagium Ibn Rusyd dalam preambule kitab Bidayat al-Mujtahid wa Nihaya al-

Mustafid-nya.43 

 

Kesimpulan 

Teologi antar budaya secara meyakinkan ditunjukan oleh Kiai Hashim Asy’ari 

sebagai suatu “fides quaerens intellectum”, atau pemahaman mencari iman. Dikatakan 

demikian karena pemahaman atas teologi Islam pada dasarnya adalah aktivitas 

interpretasi manusia. Teologisasi selalu melibatkan penafsiran, dan setiap interpretasi 

manusia dilakukan dalam konteks penerjemah. Oleh karena itu, teologi interkultural 

Kiai Hashim sangat nampak pada artikulasinya dalam mengakomodir kebudayaan 

Indonesia di satu sisi, dan menanamkan spirit nasionalisme pada pihak yang lain. Hal 

ini disebabkan karena relevan dengan lokus Indonesia yang secara faktual demikian. 

Oleh karena itu, intercultural theology Kiai Hashim berkontribusi pada penafsiran 

tentang keimanan Islam yang bisa dilihat dari perspektif konteks tertentu, menjadikan 

iman bersifat rasional terhadap realitas-realitas lokal yang ada. Apa yang membuat 

teologi Islam yang ditampakkan oleh Kiai Hashim begitu tepat dan kontekstual 

adalah pengakuannya akan validitas pengalaman manusia Indonesia yang 

                                                                                                                                      
Kompas, 2014).; Zainul Milal Bizawie, Masterpipece Islam Nusantara (Ciputat: Pustaka Compass, 2016).; 
Sartono Kartodirjo, Pemberontakan Petani Banten 1888 (Jakarta: Pustaka, 1984). 
42 George, “Intercultural Theology : An Approach to Theologizing in the Context of Pluralism and 
Globalization By.” 
43 Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopilitan, ed. Agus Maftuh Abegebriel and Ahmad Suaedy (Jakarta: 
Wahid Institute, 2007), v. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

273 

multikultural dan multi agama, serta dalam keadaaan membutuhkan sandaran 

spiritual dalam memompa semangat kebangsaan. 

 

Daftar Rujukan 

Akarhanaf. Kiai Hasjim Asj’ari Bapak Umat Islam Indonesia. Jombang: PP 

Tebuireng, 1950. 

Ariarajah, S. Wesley. “Intercultural Hermeneutics — a Promise for the Future?” 

Exchange 34, no. 2 (2005): 89–101. 

https://doi.org/10.1163/1572543054068523. 

Ash’ari, Hashim. Al-Mawaiz. Jombang: Maktabah al-Turats al-Islamy, 1997. 

———. Ideologi Politik Islam: Amanat Kjai Hasjim Asj'ari dalam Moektamar 

Poloitik Islam Masjoemi, 13 Februari 1946, Yogjakarta: Harian Islam al-

Djihad, 1946. 

———. Risalah Ahl Al-Sunnah Wa Al-Jama’ah. Jombang: Maktabah al-Turats al-

Islamy, 1995. 

———. Ziayadatu Al-Ta’liqat Ala Mandzumati Syekh Abdullah Ibnu Yasin Al-

Fasuruani. Jombang: Maktabah al-Turats al-Islamy, 1996. 

Bizawie, Zainul Milal. Masterpipece Islam Nusantara. Ciputat: Pustaka Compass, 

2016. 

Bruinessen, Martin Van. Kitab Kuning, Pesantren Dan Tarekat. Yogjakarta: 

Gading Publishing, 2012. 

Carey, Peter. Kuasa Ramalan: Pangeran Diponegoro Dan Akhir Tatanan Lama 

Di Jawa. Jakarta: KPG, 2016. 

———. Takdir: Riwayat Pengeran Diponegoro. Jakarta: Kompas, 2014. 

Cartledge, Mark J., and David Cheetham. “Review of Intercultural Theology : 

Approaches and Themes.” International Bulletin of Missionary Reseacrh, 

2016. https://doi.org/10.1177/239693931103500423. 

Clifford Geertz. Abangan, Santri, Priyayi Dalam Masyarakat Jawa. Jakarta: 

Pustaka Jaya, 1983. 

Collins, Gerald O’. Retrieving Fundamental Theology. Mahawa: Paulist Press, 

1993. 

Cornille, Catherin. “Introduction: The Dynamics of Multiple Belonging.” In Many 

Mansions? Multiple Religious Belonging and Christian Identity, edited by 

Catherin Cornille. Maryknoll, New York: Orbis Books, 2002. 

Flick, Uwe. “An Introduction To Qualitative Fourth Edition.” SAGE Publications, 

2009, 506. 

Ford, Donna Y. “Recruiting and Retaining Gifted Students From Diverse Ethnic, 

Cultural, and Language Groups.” In Multicultural Education: Issues and 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

274 

Perspectives, edited by Cherry A. McGee Banks James A. Bank. United 

State: Wiley, 2010. https://doi.org/10.1192/bjp.112.483.211-a. 

George, Justine. “Intercultural Theology : An Approach to Theologizing in the 

Context of Pluralism and Globalization By.” University of Toronto, 2012. 

Hajaroh, Mami. “Paradigma, Pendekatan Dan Metode Penelitian Fenomenologi,” 

2007, 1–21. 

Hans-George Gadamer. Truth and Method. Yogjakarta: Pustaka Pelajar, 2005. 

Harisudin, Muhammad Noor. “Islām Wa Fiqh Nusantara: Al-Tanāfus ‘alá Al-

Huwīyah Wa ‘alāqat Al-Sulṭah Wa Al-Ramz Al-Dīnī Li Jam‘īyah Nahdlatul 

Ulama.” Studia Islamika 24, no. 3 (December 29, 2017): 503–54. 

https://doi.org/10.15408/sdi.v24i3.4324. 

Hollenweger, B Y Walter J. “Intercultural Theology.” In Theology Today, 28–35, 

2015. 

Kartodirjo, Sartono. Pemberontakan Petani Banten 1888. Jakarta: Pustaka, 1984. 

Khuluq, Latiful. Fajar Kebangunan Ulama: Biografi K.H. Hasyim Asy’ari. 

Yogjakarta: Lkis, 2000. 

Latief, Hasjim. Nahdlatul Ulama: Penegak Panji Ahlusunnah Wal Jamaah. 

Surabaya: PWNU Jawa Timur, 1992. 

Mas’ud, Abdurrahman. Dari Haramain Ke Nusantara, Jejak Intelektual Arsitek 

Pesantren. Jakarta: Kencana Prenada Media, 2006. 

Newlands, George. The Transformative Imagination: Rethinking Intercultural 

Theology. Burlington: VT: Ashgate, 1988. 

Nouruzzaman Shiddiqi. “The Role of the Ulama During the Japanese Occupation 

of Indonesia (1942-1945).” McGill University, 1975. 

Paramita, Sinta, and Wulan Purnama Sari. “Intercultural Communication to 

Preserve Harmony Between Religious Group in Jaton Village Minahasa 

(Komunikasi Lintas Budaya Dalam Menjaga Kerukunan Antara Umat 

Beragama Di Kampung Jaton Minahasa).” Journal Pekommas 1, no. 2 

(2016): 153. https://doi.org/10.30818/jpkm.2016.2010205. 

Peacock, James L. Muslim Puritans : Reformist Psychology in Southeast Asia 

Islam. London: University of California Press, 1978. 

Rahman, Fatchor. “Menimbang Sejarah Sebagai Landasan Kajian Ilmiah; Sebuah 

Wacana Pemikiran Dalam Metode Ilmiah.” El-Banat: Jurnal Pemikiran Dan 

Pendidikan Islam 7, no. 1 (2017): 128--150. 

http://ejournal.kopertais4.or.id/susi/index.php/elbanat/article/view/2924. 

Ruslin, Ismah Tita. “Memetakan Konflik Di Timur Tengah (Tinjauan Geografi 

Politik).” Jurnal Politik Profetik 1 (2013): 1–23. 

Shihab, Muhammad Assad. Hadratussyaikh Muhammad Hasyim Asy’ari: Peletak 

Dasar Kemerdekaan Indonesia. Yogjakarta: Titian Ilahi Press, 2019. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 1, Issue 3, November 2020 

275 

Stoddard, Lothrop. Dunia Baru Islam. Jakarta: Panitia Penerbit Buku The New 

World of Islam, 1966. 

Toren, Benno van Der. “Intercultural Theology as a Three-Way Conversation: 

Beyond the Western Dominance of Intercultural Theology.” Exchange 44 

(2015): 123–43. 

Udeani, Chibueze C. “Cultural Diversity and Globalisation: An Intercultural 

Hermeneutical (African) Perspective.” International Review of Information 

Ethics 7, no. 0 (2007): 1–4. 

Wahid, Abdurrahman. Islam Kosmopilitan. Edited by Agus Maftuh Abegebriel 

and Ahmad Suaedy. Jakarta: Wahid Institute, 2007. 

Woods, Peter. Successful Writing for Qualitative Research. London: Routledge, 

2006. 

Zuhri, Achmad Muhibin. Pemikiran KH Hasyim Asy’ari Tentang Ahl Al-Sunnah 

Wa Al-Jama’ah. Surabaya: Khalista, 2010. 

 


