E-ISSN: 2746-2188
Volume 1 Issue 3 November 2020

Tndonogian Journal of Humanitiog and Social Sciences
https:/ /ejournal.iai-tribakti.ac.id /index.php/IJHSS

Intercultural Theology KH. Hashim Asy'ari:
Memadukan Kebudayaan, Keislaman, dan Nasionalisme di Indonesia

Achmad Muhibin Zuhri
UIN Sunan Ampel Surabaya

amizubri@uinsby.ac.id

Abstract
Religion has two inherent characteristics. It will be transcendent if it is expressed
as servitude to God. However, it becomes profane when articulated into fellow
human beings' lives. Thus, religion cannot be separated from the influence of the
culture in which humans exist. Through an intercultural theological approach, this
study intends to show the thoughts of Kiai Hashim Asyari, who can integrate
Sunni theological discourses relevant to Indonesian society's culture without
reducing the fundamental values of faith. This study argues that Kiai Hashim's
view of theological discourse can be introduced as the idea of "local theology."
Adopting the historical research method of critical thinking and the approach of
intercultural studies revealed that the concept of intercultural theology in Kiai
Hashim's thought is a strategy to contextualize Islam. Its relevance in Indonesia,
Islamic theology has been successfully articulated not only limited to ritual
sacraments but also appreciative of local elements, as well as contributing to
developing a spirit of nationalism. The style of theology shown by Kiai Hashim
can be seen as genuine, bearing in mind that theological discourse tends to be
exclusive, which must follow its origins complete with cultural and social settings
without considering the existing local character. With this religious style, its
adherents can be contextual and relevant.
Keywords: Intercultural Theology, Islam and Nationalism, Islanic Culture

Abstract
Agama memiliki dua sifat yang saling melekat. Ia menjadi akan bersifat transenden
jika diekspresikan sebagai penghambaan kepada Tuhan. Namun menjadi profan
saat diartikulasikan ke dalam kehidupan antar sesama manusia. Dengan demikian,
agama tidak bisa lepas dari pengaruh budaya, di mana manusia itu berada. Melalui
pendekatan teologi antar budaya, kajian ini bermaksud menunjukkan pemikiran
Kiai Hashim Asyari yang mampu memadukan diskursus teologi suuni yang relevan
dengan kultur masyarakat Indonesia tanpa mereduksi nilai-nilai dasar keimanan.
Kajian ini memberikan argumen bahwa pandangan Kiai Hashim terhadap
diskursus teologi dapat diintrodusir sebagai gagasan “teologi lokal”. Dengan
mengadopsi metode penelitian sejarah pemikiran kritis dan penndekatan
intercultural studies, penelitian ini berhasil mengungkapkan bahwa konsep teologi
antar budaya dalam pemikiran Kiai Hashim merupakan strategi untuk
mengontekstualisasikan Islam. Relevansinya di Indonesia, teologi Islam berhasil
diartikulasikan tidak hanya sebatas sakramen ritual, namun juga apresiatif terhadap
unsur-unsur lokalitas, serta berkontribusi dalam pembangunan spirit nasionalisme.
Corak teologi yang ditunjukkan oleh Kiai Hashim dapat dipandang sebagai
sesuatu yang genuine, mengingat diskursus teologi cenderung bersifat ekslusif yang
harus sesuai sebagaimana asalnya lengkap dengan ses#ing kultural dan sosial tanpa

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 3, Issue 3, November 2022
255


mailto:amizuhri@uinsby.ac.id

mempertimbangan karakter lokalitas yang ada. Dengan langgam beragama
semacam ini, maka keislaman dapat dijalankan oleh pemeluknya dengan lebih
kontekstual dan relevan.

Kata Kunci: Islam dan Nasionalisme, Kebudayaan Islam, Teologi Antar Budaya

Pendahuluan

Di dalam sejarah sosial umat Islam modern, telah terjadi stigmatisasi peyoratif
terthadap Islam. Salah satu agama samawi terbesar di dunia ini, dianggap memiliki
seperangkat ajaran yang tidak kompatibel dengan nilai-nilai  kemanusiaan
kontemporer. Islam dianggap sebagai ajaran yang mendegradasi nilai-nilai
kemanusiaan karena ulah sekelompok orang yang membajak teks-teks suci Islam
untuk  melegitimasi gerakan dehumanisasi, seperti teror, pemberontakan,
pembantaian, dan tindakan separatis.

Fenomena di atas telah banyak terkonfirmasi di kawasan Timur Tengah yang
justru lazim dijadikan sebagai kiblat rohani masyarakat Muslim. Daerah ini, pada
beberapa dekade belakangan menunjukkan situasi yang kontra produktif dengan
ajaran Islam. Revolusi politik yang dikenal dengan istilah Arab Spring serta konflik
antar mazhab keagamaan: Sunni-Syiah, sekaligus gerakan pemberontak melawan
status guo pemerintah setempat, berimplikasi pada terbentuknya citra buruk terhadap
Islam.'

Kegagalan sebagian kelompok keagamaan dalam mengartikulasikan Islam ke
dalam ruang sosial, politik, dan budaya berakibat pada tereduksinya ajaran Islam.
Benturan antar masyarakat baik di tingkat mikro yang dapat dilihat dari meningkatnya
sensitifitas rasial dan sektarianisme dalam interaksi sosial, sampai pada tingkatan
makro-idologi pemerintahan. Efek yang terakhir ini, tak jarang menimbulkan konflik
kawasan antara pemerintah dengan mereka yang ingin menegakkan supremasi hukum
Tuhan melalui formalisasi syariat Islam.

Melihat fenomena ini, maka penting untuk mengartikulasikan ajaran Islam
lebih kontekstual, tidak kaku dan mampu berkompromi dengan situasi yang ada.
Dalam pengertian lain, terdapat “jalan lain” yang lebih menyelamatkan Islam agar

tidak menjadi sasaran prasangka negatif, namun juga memberikan solusi terbaik bagi

! Ismah Tita Ruslin, “Memetakan Konflik Di Timur Tengah (Tinjavan Geogtafi Politik),” Jurnal Politik
Profetik 1 (2013): 1-23.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
256



peradaban lokal masyarakat Islam. Islam yang kontekstual dapat dipahami sebagai
ckspresi keagamaan yang adaptif, fleksibel, dan akomodatif terhadap berbagai
kebudayaan yang telah mapan. Tidak berarti mereduksi prinsip dasarnya, sehingga
melahirkan sinkretisme. Justru melaui dialektika antar budaya, substansi ajaran Islam
bisa lebih diterima oleh masyarakat.

Di Indonesia, mayoritas umat Islam mengategorikan dirinya sebagai pengikut
Sunni. Sebagian dari mereka secara tegas mengidentifikasi diri atau kelompoknya
sebagai bagian dari Ab/ al-Sunnab wa al-jama’ah. Akan tetapi, sebagian lainnya
walaupun tidak secara eksplisit menyatakan sebagai pengikut paham _Ab/ al-Sunnab wa
al-jama’ah, mereka tetap keberatan bila diidentifikasi sebagai kelompok Non-Sunni’

Kelompok pertama diwakili oleh kalangan pesantren atau yang dalam kajian
sosiologis sering disebut kelompok Islam Tradisionalis. Kelompok ini antara lain
dipresentasikan oleh Nahdlatul Ulama (NU), Persatuan Tarbiyah Islamiyah (PERTI),
Jam’iyah al-Washliyah, dan lain-lain. Sedangkan yang kedua dipresentasikan oleh
kelompok pendukung gerakan pembaruan Islam, atau yang dalam kajian sosiologis
sering disebut Islam modernis. Kelompok ini mengonsolidasikan kegiatan mereka
melalui organisasi-organisasi  Jam iyat al-Khayr, al-Irsyad, Muhammadiyah, Persis
(Persatuan Islam), dan lain-lain.’

Representasi kalangan Islam Tradisionalis di Indonesia antara lain bisa dilihat
dari eksistensi NU, sebuah organisasi sosial-keagamaan yang didirikan pada tahun
1926 oleh KH. Muhammad Hashim Asy’ari (selanjutnya disebut Hashim Asy’ari).
Sejak awal organisasi ini secara manifes menegaskan diri sebagai pendukung paham
Abl - al-Sunnabh  wa al-Jama’ah. Ekspresi Abl al-Sunnah wa al-jama’ah  oleh NU
menampilkan coraknya yang khas, berbeda dengan ckspresi paham ini di negara
Muslim lainnya, bahkan dengan komunitas lain di Indonesia.

Fenemona teologis yang menunjukkan ciri khas antar kawasan ini, relevan
untuk dicermati dengan menggunakan perspektif teologi antar budaya. Sebagai cara
pandang, perspektif ini memiliki asumsi dasar bahwa identitas keislaman muncul

akibat proses interaksi dialektik antara partikularitas kedaerahan dengan universalitas

2 James L Peacock, Muslim Puritans : Reformist Psychology in Southeast Asia Islam (London: University of
California Press, 1978).
3 Lothrop Stoddatrd, Dunia Baru Isiam (Jakarta: Panitia Penerbit Buku The New World of Islam, 1966).

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
257



keagamaan. Proses budaya “interkultural” dalam ranah teologi merupakan gagasan
dinamis untuk mengontekstualisasikan agama agar terpelihara eksistensinya. Dengan
demikian, dalam teologi antar budaya terdapat universalitas dalam partikularitasnya.

Selajutnya yang penting untuk diketengahkan dalam konsep teologi antar
budaya adalah bahwa pandangan teologis bisa dibentuk dari konteks kultural dan
sosial yang ada.” Memang bisa diterima bahwa kelompok tertentu mengklaim bahwa
mereka Islam yang sama dengan kita, namun bisa jadi ekpresi dan artikulasi keislaman
yang ditampilkan berbeda.

Toren mengajukan pendapat bahwa diskursus teologi antar budaya muncul
akibat dari respon terhadap dominasi teologi Barat bagi pemeluk agama Kristen.’
Pada sisi yang lain, teologi ini berusaha untuk mendialogkan antara teks-teks
keagamaan dengan tradisi lokal yang ada. Apa yang dikemukakan oleh Toren di atas,
sebenarnya identik dengan justifikasi yang diatribusikan kepada kalangan Islam
tradisional. Geertz bahkan menuduh bahwa Islam di Jawa sebagai sinkretis, karena
telah terkooptasi dengan tradisi animisme. Islam di Indonesia, khususnya Jawa yang
menjadi objek penelitiannya dianggap sudah tidak murni lagi. Implikasi dari anggapan
ini bahwa Islam di Indonesia adalah Islam periferal, pinggiran.’

Di lain sisi, Muslim di Indonesia masih belum sepenuh hati menerapkan
hukum Islam. Di banyak kasus, baik pernikahan, kematian, kegiatan ekonomi, dan
lain sebagainya masih menjadikan instrumen adat sebagai pertimbangan “baik-
buruk”, “benar-salah”. Konsekuensinya seringkali terjadi kasus persaingan antara
norma adat dengan aturan syariat.” Dialektika antara tradisi dan keagamaan ini, telah
banyak dikaji oleh para peneliti terkait sejauh mana Islam bisa mengakomodir tradisi,
dan sebaliknya, adat-istiadat bisa dilegitimasi oleh aturan Islam.

Kajian sangat baik terkait perlunya penelitian tentang “Islam Kawasan”,
dilakukan oleh Harisudin dengan memperkenalkan istilah “Figh Nusantara”. Dalam

risetnya, ia menegaskan pentingnya membangun suatu harmoni hukum Islam yang

4 Justine George, “Intercultural Theology : An Approach to Theologizing in the Context of Pluralism
and Globalization By” (University of Toronto, 2012).

5> Benno van Der Toren, “Intercultural Theology as a Three-Way Conversation: Beyond the Western
Dominance of Intercultural Theology,” Exchange 44 (2015): 123—43.

¢ Toren.

7 Clifford Geertz, Abangan, Santri, Priyayi Dalam Masyarakat Jawa (Jakarta: Pustaka Jaya, 1983), 175.

8 Martin Van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren Dan Tarekat (Yogjakarta: Gading Publishing, 2012), 67.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
258



mendialogkan antara teks-teks keagamaan dengan kebutuhan serta realitas sosial yang
ada.” Dengan cara pandang keislaman seperti ini, Muslim di Indonesia mampu
menjadi pemeluk agama yang baik sckaligus patuh terhadap aturan-aturan negara.
Dengan istilah lain, kepentingan nasional harus menjadi bagian yang tak terpisahkan
dalam keberagamaan masyarakat Islam.

Dengan mengacu pada fenomena dan perdebatan akademik di atas, dapat
dipahami bahwa agama tidak kedap terhadap dialektika antar budaya. Universalitas
agama mau tidak mau harus “tunduk” pada lokalitas jika ingin mengukuhkan
cksistensinya agar tidak tereduksi oleh gelombang zaman serta konteks waktu dan
tempat. Di sisi lain, kemurnian teologis Islam dalam berdialektika dengan budaya dan
realitas sosial yang ada, tidak sampai mendekonstruksi asas-asas teologis sepanjang

memiliki basis yang kokoh yang diderivasi dari teks-teks agama.

Metode

Artikel ini menggunakan metode kualitatif nonpartisipan,"’ dengan mengadopsi
pendekatan  /fibrary  research. Pendekatan ini digunakan untuk mengungkap,
mengategorikan dan menginventarisasi pemikiran Kiai Hashim Asy’ari terutama
berkaitan dengan diskursus teologi."" Basis data diperoleh dari karya Kiai Hashim
yang terkodifikasi dalam satu kitab utuh berjudul “Irshadu al-Sar?” serta beberapa
kumpulan atau kutipan pidatonya tentang tema-tema yang relevan dengan kajian ini.
Data yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan metode analisis konten'” dan

studi sejarah kritis"’ serta dikategorisasi dengan pendekatan zntercultural studies."*

9 Muhammad Noor Harisudin, “Islam Wa Figh Nusantara: Al-Tanafus ‘ald Al-Huwiyah Wa ‘alagat Al-
Sultah Wa Al-Ramz Al-Dini Li Jam‘yah Nahdlatul Ulama,” Studia Islamika 24, no. 3 (December 29,
2017): 503—54, https://doi.otg/10.15408/sdi.v24i3.4324.

10 Uwe Flick, “An Introduction To Qualitative Fourth Edition,” SAGE Publications, 2009, 506.

1 Peter Woods, Successful Writing for Qualitative Research (London: Routledge, 20006), 211.

12 Mami Hajaroh, ‘“Paradigma, Pendekatan Dan Metode Penelitian Fenomenologi,” 2007, 1-21.

13 Fatchor Rahman, “Menimbang Sejarah Sebagai Landasan Kajian Ilmiah; Sebuah Wacana Pemikiran
Dalam Metode Ilmiah,” E/-Banat: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Isiam 7, no. 1 (2017): 128--150,
http://ejournal.kopertais4.or.id/susi/index.php/elbanat/article /view/2924.

14 Sinta Paramita and Wulan Purnama Sati, “Intercultural Communication to Preserve Harmony
Between Religious Group in Jaton Village Minahasa (Komunikasi Lintas Budaya Dalam Menjaga
Kerukunan Antara Umat Beragama Di Kampung Jaton Minahasa),” Journal Pefommas 1, no. 2 (20106):
153, https://doi.org/10.30818/jpkm.2016.2010205.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
259



Hasil dan Pembahasan
Hashim Asya’ri: dari Pemimpin Agama sampai Pemimpin Bangsa

Reputasi Kiai Hashim setidaknya bisa dikategorikan ke dalam dua kutub besar
yang saling bertemu, yakni reputasi keulamaan dan keumatan. Jika yang pertama
meniscayakan adanya otoritas keilmuan, maka yang kedua menunjukkan
kemampuannya untuk mempengaruhi, memobilisasi dan menggerakkan massa. Pada
bagian ini, akan dipaparkan bagaimana artikulasi Kiai Hashim dalam memperoleh
serta mengartikulasikan kedua reputasi tersebut secara sekaligus dalam konteks
keislaman, keindonesiaan, dan kebudayaan.

Di Indonesia pada umumnya, dan di Jawa pada khususnya, figur Kiai Hashim
memainkan pengaruhnya yang sangat tinggi dari dulu hingga kini. Khuluq
menggarisbawahi bahwa terdapat dua hal yang menjadikan Kiai Hashim memiliki
pengaruh, yaitu karena reputasi intelektualnya yang mumpuni melalui karya
akademiknya yang lintas disipliner: teologi, tasawuf, pedagogi, dan figh, maupun isi
pidato-pidatonya yang banyak dimuat di surat kabar pada waktu itu.”

Kredibilitas intelektual Kiai Hashim memiliki pengaruh sangat kuat terutama di
kalangan pesantren atau Islam tradisional dalam diskursus teologi Islam, ablusunnah
wal al-jama’ah. Kredibilitas inilah yang membawanya kepada puncak otoritas akademik
yang sampai hari ini belum ada yang menandingi, atau setidaknya menyamai.
Kesimpulan ini bisa dikonfirmasi bahwa dalam khazanah Islam tradisional belum ada
yang mendapatkan gelar kultural hadrat al-syaikh kecuali Kiai Hashim. '

Selain itu, karena ketokohannya —diakui atau tidak- paham Sunni yang menjadi
mainstrearr di kalangan pesantren mengalami pelembagaan di Nusantara sejak
kehadiran Kiai Hashim dan cendekiawan Islam tradisional pada zamannya. Bersama
kolega-koleganya, Kiai Hashim berhasil memelopori berdirinya organisasi Islam
terbesar di Indonesia bahkan dunia, Nahdlatul Ulama (NU), yang secara legal
mengklaim berbasis pada teologi Sunni.

Dalam Anggaran Dasar hasil Muktamarnya yang ketiga pada tahun 1928 M,

secara tegas dinyatakan bahwa kehadiran NU bertujuan membentengi artikulasi fikih

15 Latitul Khuluq, Fajar Kebangnnan Ulama: Biografi K. H. Hasyim Asy’ari (Yogjakarta: Lkis, 2000), 67.
16 Achmad Muhibin Zuhti, Pemikiran KH Hasyim Asy'ari Tentang Abl Al-Sunnah Wa Al-Jama'ab
(Surabaya: Khalista, 2010), 57.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
260



empat mazhab di tanah air. Sebagaimana tercantum pada pasal 2 Qanun Asasi i
Jam “iyat Nahdlatn! “Ulama’ (Anggaran Dasar NU), yaitu :
a. Memegang teguh pada salah satu dari mazhab empat (yaitu mazhabnya
Imam Muhammad bin Idris al-Shafi’i, Imam Malik bin Anas, Imam Abu
Hanifah an-Nu’man, dan Imam Ahmad bin Hanbal) ;

b. Menyelenggarakan apa saja yang menjadikan kemaslahatan agama Islam.

Dari Anggaran Dasar ini, tampak bahwa Ab/ al-Sunnah wa al-jama’ah lebih
merupakan perseorangan maupun organisasi yang mengharuskan para pengikutnya
menjalankan fikih dengan memilih salah satu mazhab. Secara implisit, keteguhan
memegang salah satu mazhab itulah yang dimaksud dengan Ab/ al-Sunnah wa al-
Jamaah.

Dari gambaran di atas dapat ditarik kesimpulan awal bahwa penyebaran
Sunnism secara kelembagaan mulai menemukan bentuknya setelah kelahiran
organisasi NU yang dipimpin oleh Kiai Hashim. Peran sentral yang dimainkan
olehnya kemudian diperkuat dengan memperkenalkan konseptualisasi Sunni yang
didefiniskan sebagai mereka para ulama ahli tafsir Al-Quran, hadis, dan fikih yang
mengikuti tradisi Nabi Muhammad Saw. dan Khulafa’ al-Rasyidin (Abu Bakar, Umar,
Utsman dan Ali). Lebih spesifik, terminologi Sunni menurutnya adalah pengikut
empat mazhab fikih: Hanafi, Maliki, Syafi’i dan Hanbali."”

Selain itu, penegasan doktrin Sunni ini mendesak untuk segera dilembagakan
sebagai respon dari “benturan budaya” dengan Islam modernis. Melalui semangat
puritanisme, gerakan pembaruan mereka yang ingin memberangus tradisi keislaman
yang lazim berlaku di kalangan pesantren.' Untuk itu, Kiai Hashim, walaupun harus
menunggu afirmasi spiritual dari gurunya, Kiai Khalil Bangkalan, merasa perlu
melakukan konsolidasi teologis dengan merangkul seluruh elemen pesantren untuk
mendirikan organisasi untuk melindungi tradisi Sunnisme dari “serangan” kelompok
modernis. Dari sinilah kemudian muncul istilah: pesantren adalah NU kecil, dan NU

adalah pesantren besar.

17 Hashim Ash’ari, Risalah Abl Al-Sunnah Wa Al-Jama’ah (Jombang: Maktabah al-Turats al-Islamy,
1995), 6.
18 Khuluq, Fajar Kebangunan Ulama: Biografi K.H. Hasyim Asy’ari, 49.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
261



Diakui atau tidak, pelembagaan teologi Sunni melalui organisasi NU
merupakan upaya Kiai Hashim bersama rekan-rekannya untuk melindungi tradisi dan
kebudayaan Islam yang selama ini berlaku di kalangan Islam tradisional. Maka, tak
heran jika melalut karyanya Risalah Ablu Sunnah, Kiai Hashim mengurai polarisasi
Islam di Indonesia.

Menurutnya Kiai Hashim, Islam di Indonesia adalah kelompok yang tetap
mempertahankan tradisi keagamaan lama dan tetap berada dalam koridor salafiyun.
Kelompok ini, menunjuk pada komunitas Muslim Jawa yang konsisten
mempertahankan tradisi keagamaan yang diwarisi dari ulama salaf, seperti: tradisi
bermazhab, mendasarkan pada literatur keagamaan otoritatif (kutub al-mu'tabar),
memiliki kecintaan tinggi pada keluarga nabi (@h/lu baif), para sahabat, wali dan ulama,
serta bet-fabaruk kepada mereka.”

Kiai Hashim juga memperingatkan bahwa di Jawa telah banyak terjangkiti
sebuah paham yang cenderung membolehkan melakukan apa saja (Zberlisme, ibahiyun).
Kelompok ini, menurut Kiai Hashim ditandai dengan perilaku melampaui batas
dalam mencintai sesuatu sehingga bisa menggelapkan hati, lebih memilih “doktrin
ideologi” non Muslim daripada tetap memegang teguh prinsip kebenaran dan
berpotensi menggugurkan kewajiban pelaksanaan amar ma’ruf nabhy munkar. Walaupun
tidak secara khusus dalam pembahasan karyanya menerangkan kelompok ini, namun
Kiai Hashim menyinggungnya dalam menerangkan soal penyimpangan teologi Islam
sebagai bentuk integritasnya memegang prinsip teologi Sunni.”

Menarik untuk diketengahkan juga di sini bahwa, dalam karya akademiknya
Risalah Abl al-Sunnab wa al-jama’ab, ia tak hanya menyajikan tema-tema klasik yang
membahas struktur keilmuan kalam yang biasa dipakai oleh para teolog Islam klasik,
tetapi juga mulai memasukkan tema-tema historis-antropologis dengan mengangkat
masyarakat Islam Jawa yang bersifat lokal-partikular. Dalam konteks ini, Kiai Hashim
menghadirkan citra dirinya sebagai ulama Jawa yang berupaya melakukan sintesis
antara tradisi lokal dengan struktur nalar teologis.

Mengomentari cara pandang teologis Kiai Hashim seperti di atas, Mas™ud

menyatakan bahwa hal itu justru menjadi satu kebutuhan keberislaman mengingat

19 Hashim Ash’ari, Risalah Abl Al-Sunnah Wa Al-Jama’ab, 6.
20 Zuhti, Pemikiran KH Hasyim Asy’ari Tentang Abl Al-Sunnah Wa Al-Jama’ab, 53.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
262



satu prinsip Islam bahwa tradisi lokal tidak serta merta harus ditolak sepanjang tidak
bertentangan dengan asas-asas Islam dan sesuai dengan tujuan syariat.”’ Usaha Kiai
Hashim dengan mengangkat simbol dan ritual lokal masyarakat Muslim Jawa dalam
pembahasan teologis, harus diakui, merupakan hal baru dalam diskursus keilmuan
kalam. Penggunaan zasbib, ritual tablilan, tawasnl, istigathah dan peringatan maulid Nabi,
serta kirim doa, sedekah untuk mayit, ziarah kubur dan ritus keagamaan tipikal
masyarakat Islam tradisional berhasil dikukuhkan secara teologis oleh Kiai Hashim
dalam kerangka defensif menghadapi benturan ‘“kebudayaan baru” yang
dikampanyekan oleh Wahhabi dan modernis Islam.

Implikasi dari pandangan Kiai Hashim dalam menarasikan konsep teologi
Sunni di atas, menggmbarkan konstruksi pemikirannya yang distingtif, zzdigenouns, dan
natural yang merepresentasikan Islam Nusantara dan pada posisi tertentu menjadi
oposisi biner terhadap kelompok pembaru. Letak perbedaan yang dimaksud berada
pada logika pengambilan hukum (istinbat al-ahkanz) dalam menyikapi dinamika sosial
dan realitas masyarakat Muslim di Jawa. Dalam konteks ini, Kiai Hashim berhasil
meletakan unsur lokalitas sebagai entitas penting dalam rangka memperoleh
pemahaman teologis. Persentuhan struktur nalar teologi Islam dengan historisitas,
lokalitas, dan realitas sosial masyarakat, berimplikasi pada lahirnya hukum Islam
sebagai khazanah yang merupakan bagian dari Islam itu sendiri. Dengan istilah lain,
pemahaman tentang keyakinan dan kepercayaan terhadap teologi, tidak bisa
melepaskan begitu saja terhadap keniscayaan budaya masyarakat.

Di samping sebagai pemimpin keagamaan, Kiai Hashim juga secara aktif
memainkan perannya sebagai pemimpin nasional. Kiai Hashim inilah yang menjadi
tokoh ulama sentral dalam memobilisasi terhadap gerakan anti kolonialisme di
Indonesia. Karena itu, beberapa sejarawan menganggap gerakan nasionalis yang
dipeloporinya bersumber dari sensitivitas keagamaan. Kebencian terhadap
pemerintahaan kolonialis ini, dimotivasi oleh keyakinan ideologis bahwa Belanda,
Ingeris, dan Jepang kala itu adalah musuh bersama yang harus diperangi dengan dalil

mempertahankan jiwa, agama, dan bangsa.

2l Abdurrahman Mas™ud, Dari Haramain Ke Nusantara, Jejak Intelektnal Arsitek Pesantren (Jakarta:
Kencana Prenada Media, 2000), 250.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
263



Kiai Hashim juga membuat larangan agar tidak menyerupai (fasyabbub)
dengan meniru kaum kolonial. Fatwa ini ditegaskan oleh Kiai Hashim dalam kitabnya
Ziayadatn a-Ta’ligat. Kitab ini merupakan rangkaian jawaban dari sebuah pertanyaan
apakah memakai topi, dasi, jas, celana, sepatu diperbolehkan atau tidak. Dengan tegas
Kiai Hashim menyatakan larangannya kalau diniatkan untuk meniru penjajah.”

Perlawanan budaya ini terus dilancarkan oleh Kiai Hashim, untuk menjaga
independensi terhadap tradisi penindasan bangsa Barat. Sayangnya, sentimen Kiai
Hashim direspon secara tidak manusiawi oleh Belanda dengan cara membakar
pesantren Tebuireng yang diditikannya.” Namun, pembakaran itu tidak berhasil
memantik perlawanan secara terbuka Kiai Hashim dan para santrinya. Hal ini
merupakan strategi Kiai Hashim untuk tetap konsisten mengonsolidasi kekuatan
ulama dan santri yang pada akhir menjelang penjajahan, ia ledakkan dengan spirit
resolusi Jihad.

Perjuangan Kiai Hashim banyak mendapat dukungan dari kalangan ulama
lainnya. Sebagai seorang ulama rujukan di kawasan Jawa-Madura dan Nusantara pada
umumnya, Kiai Hashim Asy’ari secara cerdas menunjukkan bagaimana cara
merespon kebijakan-kebijakan Belanda yang tidak seirama dengan Islam dan karakter
bangsa Indonesia. Misalnya, ia menolak sumbangan finansial dari pemerintah kolonial
untuk perkembangan pesantren Tebuireng.” Pada tahun 1939, Kiai Hashim beserta
organisasi Islam lain juga menginisiasi penolakan terhadap pelaksanaan pendidikan
(ordonansi Guru), menolak pelimpahan wewenang urusan harta warisan dari
peradilan agama ke pengadilan umum (Landraad) dan menolak berpartisipasi dalam
milisi buatan Belanda yang dipersiapkan untuk menghadapi serangan Jepang.”

Tak sampai disitu, penolakan Kiai Hashim berlanjut saat ia tidak berkenan
menerima penghargaan dari Gubernur Jenderal Belanda, Van Der Plas pada tahun
1937 saat mengunjungi pesantren untuk menarik simpati dan melunakkan hati para

kiai agar tidak bersikap konfrontatif terhadap Belanda.

22 Sikap tegas Kiai Hasyim ini dimuat juga dalam surat Kabar Swara Nahdlatn! Ocelama, no. 4 (1346 H),
lebih lengkapnya, lihat selengkapnya, Hashim Ash’ari, Zigyadatn Al-Ta'ligat Ala Mandzumati Syekb
Abdullah Ibnn Yasin Al-Fasurnani (Jombang: Maktabah al-Turats al-Islamy, 1996).

23 Muhammad Assad Shihab, Hadratussyaikh Mubammad Hasyim Asy'ari: Peletak Dasar Kemerdekaan
Indonesia (Yogjakarta: Titian Ilahi Press, 2019), 306.

24 Akarhanaf, Kiai Hagjim Asj'ari Bapak Umat Islam Indonesia (Jombang: PP Tebuireng, 1950), 66.

% Hasjim Latief, Nahdlatul Ulama: Penegak Panji Ablusunnah Wal Jamaah (Surabaya: PWNU Jawa Timur,
1992), 26.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
264



Namun, strategi berbeda dilakukan oleh Kiai Hashim saat Jepang menggeser
kekuasaan Belanda menduduki Indonesia. Walaupun tetap pada jalan resistensi, Kiai
Hashim dan ulama-ulama mengambil jalan yang cenderung lebih kooperatif. Strategi
ini dilakukan karena model penjajahan Jepang terbilang lebih sadis dan tak kenal
kompromi. Hal ini dapat terlihat saat Kiai Hashim menolak budaya yang
diberlakukan di seluruh tanah jajahan Jepang, yakni Saikeires atau kewajiban
menghormati kaisar Jepang, Tenno Heika, dengan cara membungkukkan badan ke
arah Timur karena dianggap sebagai titisan Dewa Matahari.™

Kebijakan ini ditolak oleh Kiai Hashim dengan tegas karena dianggap sebagai
perilaku menyekutukan Tuhan yang secara teologis tidak bisa dilegitimasi. Karena
fatwa penolakan saikeire ini, Kiai Hashim dijemput paksa oleh para serdadu Jepang
dan dijebloskan ke penjara selama beberapa bulan. Dalam kurun waktu itu, Kiai
Hashim tidak hanya dikurung, namun juga disiksa hingga jari-jarinya hampir patah.

Sikapnya yang tegas dan tak mengenal kompromi pada imperialisme dan
kolonialisme, pada puncaknya dibuktikan dengan dikeluarkannya “seruan perang”
melawan penjajah yang dikenal dengan Resolusi Jihad. Seruan terhadap perlawanan
fisik melawan kolonial ini, diterbitkan melalui fatwa pada tanggal 21-22 Oktober 1945
di Surabaya sebagai Resolusi Jihad I, dan pada Muktamar NU di Purwokerto Jawa
Tengah pada 26-29 Maret 1946 sebagai Resolusi Jihad II.

Apa yang dilakukan oleh Kiai Hashim membuktikan bahwa ia tak hanya tampil
sebagai pemimpin keagamaan (religious leader) namun pada saat bersamaan juga
menjadi pemimpin nasional (national leader), karena berhasil menggelorakan semangat
petlawanan masyarakat melawan imperialisme-kolonialisme yang menjadi cikal bakal

lahirnya Hari Pahlawan Nasional di Indonesia di setiap tanggal 10 November.

Nalar Kebudayaan dalam Teologi Islam

Konsep teologi antar budaya pada dasarnya adalah metode untuk membuat
teologi lebih kontekstual. Sifat universalitas agama meniscayakan sebuah strategi yang
membuatnya relevan di manapun ia dipraktikkan. Dengan pengertian lain, teologi

bukan suatu entitas yang kaku dan tidak menerima unsur-unsur lokalitas. Teologi

2 Nouruzzaman Shiddigi, “The Role of the Ulama During the Japanese Occupation of Indonesia
(1942-1945)” (McGill University, 1975), 197.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
265



Islam walapun memiliki satu prinsip dasar yang tidak boleh dikompromikan, misalnya
mengesakan Tuhan, namun demikian untuk memperkenalkan konsep ketuhanan
Islam membutuhkan satu instrumen yang bisa diambil dari khazanah kebudayaan
manapun.

Teologi antar budaya sebagaimana ditunjukkan oleh Kiai Hashim, baik dalam
pengalaman akademik-intelektualnya, maupun pengalaman empirisnya dalam
mengawal kebangsaan dan kebudayaan, mengindikasikan bahwa corak keislamannya
sangat fleksibel. Bisa membedakan mana yang bersifat partikular dalam teologi, dan
pada posisi seperti apa yang bersifat universal, schingga teologi Islam bisa
dipraktikkan secara relevan baik pada waktu maupun tempat.

Kepiawaian kiai Hashim dalam melakukan pendekatan antar budaya dalam
berteologi sebenarnya sebagai jalan tengah dalam menangani ketegangan
partikularitas dan universalitas Islam yang masih banyak salah paham. Klaim
sinkretisme Geertz terhadap keislaman masyarakat Jawa dan pandangan kaum Islam
modernis bahwa kelompok Muslim tradisional menjalankan satu bentuk keagamaan
yang heterodoks (bid'ah) mengindikasikan bahwa sikap partikular-universal tidak
dipahami secara tuntas. Sebagaimana diketahui bahwa Islam memiliki dua sifat yang
melekat, yakni sifat konstan (ar-fsawabit) dan dinamis (al-mutaghayirat).

Bagi Kiai Hashim, sifat Islam yang partikular-universal dalam teologi berjalan
dengan sangat konstruktif. Dalam proses “partikularisasi universal dan universalisasi
partikular”  partikularitas  tidak  dikorbankan demi universalitas, sebaliknya
universalitas juga tidak dikekang demi mempertahankan identitas lokal.”” Ia
dipertahankan melalui interaksi konstruktif yang berakar dalam diri Kiai Hashim, baik
melalui nalar akademiknya maupun pengalaman sosio-kulturalnya. Budaya sendiri
ditegaskan: melalui spirit nasionalisme dan identitas keindonesiaan, kesamaan
diidentifikasi dan batasan diakui: misalnya penolakannya dalam tradisi Sazikeire

kolonial Jepang yang bisa meruntuhkan sendi-sendi teologi Islam.

27 Suatu proses antarbudaya tidak menerima bahwa ada sesuatu yang universal yang tidak dikondisikan
secara kontekstual. Konsep universalitas dalam teologi antar budaya adalah faktor yang pada dasarnya
melekat dalam setiap budaya tertentu, schingga tidak di luar partikularitas Chibueze C. Udeani,
“Cultural Diversity and Globalisation: An Intercultural Hermeneutical (African) Perspective,”
International Review of Information Ethics 7, no. 0 (2007): 1—4.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
266



Pendekatan teologi antar budaya yang diperankan oleh Kiai Hashim dalam
mendakwahkan ajaran Islam di Indonesia, dapat dikategorikan ke dalam tiga segmen.
Pertama, dalam pendekatan antar budaya fokus pada partikularitas keindonesiaan
sebagai langkah pertama menuju universalitas Islam. Persepsi ini meniscayakan satu
budaya tertentu sebagai bagian dari keseluruhan, mengungkapkan tidak hanya
identitas uniknya, tetapi juga peran identitas itu dalam keseluruhan yang lebih besar.
Eksistensi NU sebagai organisasi Islam yang dibidaninya, berusaha menjaga keaslian
universal ajaran Islam dan mengakomodir kebudayaan Nusantara sebagai perangkat
memahami nilai-nilai ketuhanan.

Dialektika  integratif-kolaboratif ~— antara  kebudayaan  dan  teologi
memungkinkan pemahaman untuk mencapai universalitas agama yang lebih tinggi, di
mana lokalitas bisa diakomodir tanpa mereduksi nilai-nilai universal agama.*® Dengan
cara pandang seperti ini, pandangan teologis Kiai Hashim sebagai ideolog kalangan
Muslim tradisional menegaskan bahwa partikularitas Islam “ala Indonesia” tidak
berposisi biner dengan universalitas Islam.

Kedna, pendekatan antar budaya melibatkan tindakan penyeimbangan yang
harmonis untuk menjaga keseimbangan diri dan yang lain, yang akan menjadi dasar
untuk dialog lintas kultur dengan tetap mempertahankan perbedaan sekaligus
mempertahankan batas antara diri dan yang lain.”” Sikap ini bisa dilihat dati seruan
Kiai Hashim yang bertajuk “a/mawaid?’. Satu nasihat perdamaian yang ditujukan
pada dua kelompok besar Islam di Indonesia (modernis dan tradisionalis) untuk tetap
menjaga persatuan dan kesatuan. Himbauan yang memuat integrasi sosial ini,
disampaikan pada tahun 1936 saat Muktamar NU ke-11 di Banjarmasin.”

Usaha Kiai Hashim dalam mendamaikan perselisihan antar kedua kubu ini
dikomentari oleh Hamka, salah seorang tokoh Muslim modernis dengan mengatakan
bahwa wasiat keagamaan tersebut sangat penting tidak hanya untuk kalangan NU

tetapi juga seluruh umat Islam di Indonesia. Bahkan menurutnya, wasiat ini tidak

28 Dalam konteks ini saya meminjam pernyataan George Gadamer bahwa "pendekatan antarbudaya
memungkinkan seseorang belajar untuk melihat melampaui apa yang dekat - bukan untuk berpaling
darinya, tetapi untuk melihatnya lebih baik di dalam keseluruhan yang lebih besar dan dalam proporsi
yang lebih benar." Lihat dalam Hans-George Gadamer, Truth and Method (Yogjakarta: Pustaka Pelajar,
2005), 17.

2 S. Wesley Ariarajah, “Intercultural Hermeneutics — a Promise for the Future?,” Exchange 34, no. 2
(2005): 89-101, https://doi.org/10.1163/1572543054068523.

30 Hashim Ash’ari, A/-Mawaiz (Jombang: Maktabah al-Turats al-Islamy, 1997), 5.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
267



hanya penting selama Kiai Hashim masih hidup, namun juga menjadi pedoman
penting sepeninggalannya.’

Ketiga, teologi antar budaya mengungkapkan bahwa budaya selalu dalam
proses menjadi. Budaya, seperti individu, selalu terlibat dengan orang lain dan
sifatnya yang selalu dinamis. Di manapun, budaya tidak memiliki agama, namun
tradisi keagamaan pada posisi tertentu bisa menjadi tradisi kebudayaan. Hal ini
menegaskan bahwa pengadopsian budaya dalam ranah teologi merupakan sesuatu
yang sah. Karena budaya bukan teologi itu sendiri, namun sekadar ornamen
antropologis yang efektif dalam mengaktualisasikan teologi.

Mengadopsi metode antar budaya berarti mengakui bahwa budaya yang lain
bukanlah tujuan, tetapi sarana yang dengannya kita dapat memperbesar pemahaman
dan pengetahuan tentang diri kita sendiri dan orang lain. Mode pemahaman antar
budaya juga akan menghargai bahwa pemahaman tidak pernah lengkap dan final.”
Melalui teologi antar budaya justru terhindar dari jebakan absolutisme paham
keagamaan, yang tak jarang hanya melahirkan monopoli kebenaran. Dalam konteks
superioritas intelektual yang menutup kemungkinan ruang dialog, Kiai Hashim
berpandangan bahwa hal itu justru bisa melahirkan fanatisme keagamaan. Ia
menyatakan:

“Oh! Ulama yang secara fanatik mendukung suatu pendapat! Tinggalkan
sikap fanatikmu mengenai masalah-masalah yang masih diperdebatkan
(mas’alab furn’iyah) mengingat para ulama besar sendiri mempunyai lebih dari
satu pendapat mengenai hal tersebut”

Pandangan keagamaan yang ditampilkan oleh Kiai Hashim di atas,
mengindikasikan bahwa pendekatan antar budaya memiliki ruang dialog. Identitas
keagamaan yang melekat secara budaya, tidak serta merta dipahami sebagai doktrin
yang menampilkan kebenarannya masing-masing. Baik kalangan modernis, tradisional
atau yang tak berafiliasi pada kelompok keagamaan tertentu, masing-masing memiliki

klaim eksklusif keagamaan yang pada posisi tertentu, tidak bisa ditampilkan dalam

31 Khuluq, Fajar Kebangunan Ulama: Biografi K.H. Hasyim Asy’ari, 62.
32 George Newlands, The Transformative Imagination: Rethinking Intercultural Theology (Butlington: VT:
Ashgate, 1988), 44.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
268



interaksi publik. Dalam relasi sosio-kultural yang ditampakkan adalah apa
kesamaannya, bukan di mana letak perbedaannya.

Fenomena interaksi keagamaan ini, pernah dikomentari oleh Catherin
Cornille yang menyatakan bahwa semakin seseorang melakukan klaim religius atas
kebenarannya masing-masing, maka semakin besar pula kemungkinan keragaman
kebenaran agama. Sebaliknya, jika seseorang saling melengkapi atas kebenarannya
masing-masing maka sikap toleran bisa terlahir dari penerimaan atas kebenaran yang
muncul dari orang lain.”

Apa yang diserukan oleh Kiai Hashim melalui A/-Mawaiz merupakan
kelanjutan dari tradisi bermazhab ulama-ulama terdahulu yang sangat terbuka dari
perbedaan pandangan keagamaan. Menjauhi fanatisme serta membangun
persaudaraan atas dasar keislaman yang dipelopori oleh Kiai Hashim sebagagi ideolog
kelompok Islam tradisional, adalah upayanya dalam rangka memprakarsai apa yang
saya sebut sebagai dialog intra-mazhab. Yakni, satu strategi interkultural teologi untuk
meruntuhkan egoisme teologis dan lebih memilih persatuan untuk membangun suatu
bangsa yang tengah mengalami masalah bersama: kolonialisme-imperialisme.

Teologi Islam ia gunakan secara kontekstual untuk membangun semangat
nasionalisme-patriotisme bersama dalam melawan penjajahan. Segala perbedaan yang
berpotensi memecah belah kekuatan Islam ia kesampingkan dan terima, karena ada
satu hal yang perlu dilakukan bersama-sama, yakni kemerdekaan bangsa dan negara.
Collins dalam hal ini berpendapat, bahwa teologi harus menampilan dua sifat yang
melekat, yaitu identitas dan relevansi.’* Pola keberislaman Kiai Hashim yang
menganut tradisi bermazhab, dan kelompok modernis yang anti-mazhab tidak
dipermasalahkan oleh Kiai Hashim karena secara faktual, musuh terbesar umat Islam
saat itu adalah penjajahan. Walaupun Kiai Hashim pernah mengkritik kalangan anti
mazhab, namun pada tataran praktis, ia tetap terbuka dan mau menerima kerja sama
dengan mereka. Di sinilah fungsi teologis yang relevan, yaitu fungsinya pada konteks

kekinian.

3 Catherin Cornille, “Introduction: The Dynamics of Multiple Belonging,” in Many Mansions? Multiple
Religious Belonging and Christian ldentity, ed. Catherin Cornille (Maryknoll, New York: Orbis Books,
2002), 2.

3 Gerald O’ Collins, Retrieving Fundamental Theology (Mahawa: Paulist Press, 1993), 17-23.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
269



Interkultural Teologi: Membangun Nasionalisme dan Kebudayaan berbasis
Agama

Teologi antar budaya sebagaimana konsep dasarnya memiliki tiga bagian yang
bersifat dialektik-integral: ketuhanan, teks keagamaan, dan tradisi.” Asumsi dasar dari
konsep teologi antar budaya bahwa sifat universalitas agama meniscayakan tradisi
sebagai infrastruktur paham keagamaan, dalam konteks ini tentu saja Islam.
Kesadaran inilah yang dimiliki oleh Kiai Hashim sebagai pemimpin keagamaan dalam
membawakan Islam sesuai dengan konteks lokalitas keindonesiaan.

Indonesia sebagai negara yang menganut sistem pemerintahan demokrasi,
bahkan mendapat pembelaan dari Kiai Hashim, karena yang terpenting menurutnya
bukanlah pemerintahan teokrasi, dalam arti khusus negara Islam. Baginya bentuk
negara apapun absah selagi umat Islam bisa melaksanakan aktivitas ibadah dengan
aman dan tenang. Ia bahkan menegaskan bahwa bentuk pemerintahan Islam tidak
memiliki landasan normatifnya, untuk itu umat Islam tidak terikat pada sistem politik
tertentu, baik dalam pemilihan kepala negara maupun sistem kenegaraan. *

Eksistensi bangsa Indonesia yang memiliki diversitas kultural yang sangat
kaya juga turut menjadi perhatian Kiai Hashim. Dalam pandangannya, keadilan dan
persaudaraan yang menjadi basis penting dalam negara demokrasi seperti Indonesia,
tidak boleh direduksi hanya karena perbedaan keturunan: etnis dan strata sosial.”
Logika teologis seperti ini, sangat masuk akal mengingat Kiai Hashim menganut alur
berpikir Sunni yang mengadopsi pemikiran al-Asy’ari dan al-Maturidi yang cenderung
moderat dan terbuka.

Ide teologi ini memiliki distingsi yang unik, karena berusaha mengakomodir
perangkat kebudayaan yang ada, namun tidak menjustifikasi sebagai bagian dari
agama. Corak teologi seperti ini, dalam tradisi keislaman sering disebut sebagai sikap
pertengahan (moderat/ fawasuth). Karakter ini, berhasil mengharmoniskan antara teks-

teks keagamaan yang bersifat transeden agar relevan dan kontekstual dengan tradisi

% Mark J. Mark J. Cartledge and David Cheetham, “Review of Intercultural Theology : Approaches
and Themes,” International Bulletin of Missionary Reseacrh, 2016,
https://dol.org/10.1177/239693931103500423.

3% Hashim Ash’ari, Ideologi Politik Islam: Amanat Kjai Hasjim Asj'ari dalam Moektamar Poloitik
Islam Masjoemi, 13 Februari 1946, Yogjakarta: Harian Islam al-Djihad, 1946.

37 Ash’ari, Ideologi Politik Islam.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
270



kebudayaan yang lebih bersifat profan. Dengan demikian, ntercultural theology Kiai
Hashim dapat dipahami sebagai corak berpikir wasathiyah yang memiliki orientasi
pada kontekstualisasi paham keagamaan.™

Sehingga dapat dipahami bahwa istilah antar budaya (interkultural) dalam
teologi yang dipraktikkan oleh Kiai Hashim bukanlah teologi baru, dalam istilah yang
lebih tegas bukan sebagai “agama baru” yang diklaim oleh Greetz sebagai satu bentuk
sinkretisme. Interkultural teologi dengan demikian adalah seperangkat metode atau
pendekatan dalam berteologi. Istilah “interkultural” dalam konsep ini sangat jelas
mengidentifikasikan sebagai strategi berteologi, dalam pengertian yang lebih luas
strategi beragama dan bukan teologi itu sendiri.”

Rumusan metodologis interkultural sebagai satu metode berteologi
melahirkan implikasi sebagaimana berikut. Pertama, bahwa Islam sebagai ajaran agama
yang memiliki perangkat teologi mampu mengalami persenyawaan dengan entitas
lokal di Indonesia. Fakta ini merupakan bentuk dari fenomena kebudayaan yang bisa
ditelusuri dan dilihat dari berbagai macam produk peradaban komunitas Muslim
mulai dari serapan bahasa, tradisi dan ritual keagamaan, sastra, arsitektur, dan lain
sebagainya.

Kedna, 1slam memiliki dasar teologis bahwa sebagai agama yang menjunjung
tinggi nilai-nilai kemanusiaan. Dengan demikian tidak melegitimasi segala bentuk
kolonialisme dan imperialisme.” Indonesia pernah mengalami suatu masa di mana
umat Islam secara mayoritas berhadapan langsung dengan kekuatan-kekuatan
kolonialis. Pada konteks semacam ini, para pemimpin keagamaan, termasuk juga Kiai
Hashim melakukan resistensi terhadap kejahatan kemanusiaan tersebut, melalui
panggilan perang suci (jihad). Jejak-jejak perlawanan masyarakat Islam di Nusantara
terhadap imperialisme banyak diilhami oleh fatwa-fatwa para ulama yang selanjutnya

memantik pertempumn.41

3% Donna Y. Ford, “Recruiting and Retaining Gifted Students From Diverse Ethnic, Cultural, and
Language Groups,” in Multicultural Education: Issues and Perspectives, ed. Cherry A. McGee Banks James
A. Bank (United State: Wiley, 2010), https://doi.org/10.1192/bjp.112.483.211-a.

¥ BY Walter ] Hollenweger, “Intercultural Theology,” in Theology Today, 2015, 28-35.

40 Kutipan otiginal: “Walagad karramnaa banii aadama” [Sungguh benat-benat telah kami muliakan anak
adam: manusia] QS Al-Isra’: 70.

4 Untuk melacak riwayat pemberontakan yang dipelopori oleh para ulama dalam melawan
kolonialisme dan imperialisme, lihat dalam Peter Carey, Kuasa Ramalan: Pangeran Diponegoro Dan Akbir
Tatanan Lama Di Jawa (Jakarta: KPG, 20106).; Peter Carey, Takdir: Riwvayat Pengeran Diponegoro (Jakarta:

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
271



Ketiga, entitas pesantren sebagai institusi pendidikan Islam bagi kelompok
Muslim tradisional turut menjadi bagian dari interkulturasi teologis melalui
persemaian ideologi-ideologi keislaman yang kontekstual. Abdurrahman Wahid
mengomentari fenomena ini dengan mengatakan bahwa pesantren telah menjadi
subkultur bangsa Indonesia dalam merawat dan meramu cara keberislaman yang
sesuai dengan karakter sosio-kultural masyarakat Indonesia.

Dengan demikian teologi antar budaya lebih bersifat dinamis*

dengan
pengertian ia mampu menjadi solusi atas problem keumatan. Dinamisasi ini,
merupakan strategi cerdas dari Kiai Hashim dalam menghadapi tantangan fenomena
sosial yang terus berubah (alwaqi’i ghair al-mutanabiyah) yang dibenturkan dengan teks-
teks yang pada faktanya bersifat terbatas (a/Nusus al-Mutanabiyah) sebagaimana
menjadi adagium Ibn Rusyd dalam preambule kitab Bidayat al-Mujtahid wa Nibaya al-

Mustafid-nya.”

Kesimpulan

Teologi antar budaya secara meyakinkan ditunjukan oleh Kiai Hashim Asy’ari
sebagal suatu “fides quaerens intellectun?”’, atau pemahaman mencari iman. Dikatakan
demikian karena pemahaman atas teologi Islam pada dasarnya adalah aktivitas
interpretasi manusia. Teologisasi selalu melibatkan penafsiran, dan setiap interpretasi
manusia dilakukan dalam konteks penerjemah. Oleh karena itu, teologi interkultural
Kiai Hashim sangat nampak pada artikulasinya dalam mengakomodir kebudayaan
Indonesia di satu sisi, dan menanamkan spirit nasionalisme pada pihak yang lain. Hal
ini disebabkan karena relevan dengan lokus Indonesia yang secara faktual demikian.
Oleh karena itu, zntercultural theology Kiai Hashim berkontribusi pada penafsiran
tentang keimanan Islam yang bisa dilihat dari perspektif konteks tertentu, menjadikan
iman bersifat rasional terhadap realitas-realitas lokal yang ada. Apa yang membuat
teologi Islam yang ditampakkan oleh Kiai Hashim begitu tepat dan kontekstual

adalah pengakuannya akan wvaliditas pengalaman manusia Indonesia yang

Kompas, 2014).; Zainul Milal Bizawie, Masterpipece Islanz Nusantara (Ciputat: Pustaka Compass, 2016).;
Sartono Kartoditjo, Pemberontakan Petani Banten 1588 (Jakarta: Pustaka, 1984).

4 Geotrge, “Intercultural Theology: An Approach to Theologizing in the Context of Pluralism and
Globalization By.”

43 Abdutrahman Wahid, Is/am Kosmopilitan, ed. Agus Maftuh Abegebriel and Ahmad Suaedy (Jakarta:
Wahid Institute, 2007), v.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
272



multikultural dan multi agama, serta dalam keadaaan membutuhkan sandaran

spiritual dalam memompa semangat kebangsaan.

Daftar Rujukan

Akarhanaf. Kiai Hasjim Asj’ari Bapak Umat Islam Indonesia. Jombang: PP
Tebuireng, 1950.

Ariarajah, S. Wesley. “Intercultural Hermeneutics — a Promise for the Future?”
Exchange 34, no. 2 (2005): 89-101.
https://doi.org/10.1163/1572543054068523.

Ash’ari, Hashim. Al-Mawaiz. Jombang: Maktabah al-Turats al-Islamy, 1997.

. Ideologi Politik Islam: Amanat Kjai Hasjim Asj'ari dalam Moektamar
Poloitik Islam Masjoemi, 13 Februari 1946, Yogjakarta: Harian Islam al-
Djihad, 1946.

. Risalah Ahl Al-Sunnah Wa Al-Jamaah. Jombang: Maktabah al-Turats al-
Islamy, 1995.

. Ziayadatu Al-Ta’ligat Ala Mandzumati Syekh Abdullah Ibnu Yasin Al-
Fasuruani. Jombang: Maktabah al-Turats al-Islamy, 1996.

Bizawie, Zainul Milal. Masterpipece Islam Nusantara. Ciputat: Pustaka Compass,
2016.

Bruinessen, Martin Van. Kitab Kuning, Pesantren Dan Tarekat. Yogjakarta:
Gading Publishing, 2012.

Carey, Peter. Kuasa Ramalan: Pangeran Diponegoro Dan Akhir Tatanan Lama
Di Jawa. Jakarta: KPG, 2016.

. Takdir: Riwayat Pengeran Diponegoro. Jakarta: Kompas, 2014.

Cartledge, Mark J., and David Cheetham. “Review of Intercultural Theology :
Approaches and Themes.” International Bulletin of Missionary Reseacrh,
2016. https://doi.org/10.1177/239693931103500423.

Clifford Geertz. Abangan, Santri, Priyayi Dalam Masyarakat Jawa. Jakarta:
Pustaka Jaya, 1983.

Collins, Gerald O’. Retrieving Fundamental Theology. Mahawa: Paulist Press,
1993.

Cornille, Catherin. “Introduction: The Dynamics of Multiple Belonging.” In Many
Mansions? Multiple Religious Belonging and Christian Identity, edited by
Catherin Cornille. Maryknoll, New York: Orbis Books, 2002.

Flick, Uwe. “An Introduction To Qualitative Fourth Edition.” SAGE Publications,
2009, 506.

Ford, Donna Y. “Recruiting and Retaining Gifted Students From Diverse Ethnic,
Cultural, and Language Groups.” In Multicultural Education: Issues and

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
273



Perspectives, edited by Cherry A. McGee Banks James A. Bank. United
State: Wiley, 2010. https://doi.org/10.1192/bjp.112.483.211-a.

George, Justine. “Intercultural Theology: An Approach to Theologizing in the
Context of Pluralism and Globalization By.” University of Toronto, 2012.

Hajaroh, Mami. “Paradigma, Pendekatan Dan Metode Penelitian Fenomenologi,”
2007, 1-21.

Hans-George Gadamer. Truth and Method. Yogjakarta: Pustaka Pelajar, 2005.

Harisudin, Muhammad Noor. “Islam Wa Figh Nusantara: Al-Tanafus ‘ala Al-
Huwiyah Wa ‘alagat Al-Sultah Wa Al-Ramz Al-Dini Li Jam‘Tyah Nahdlatul
Ulama.” Studia Islamika 24, no. 3 (December 29, 2017): 503-54.
https://doi.org/10.15408/sdi.v24i3.4324.

Hollenweger, B 'Y Walter J. “Intercultural Theology.” In Theology Today, 28-35,
2015.

Kartodirjo, Sartono. Pemberontakan Petani Banten 1888. Jakarta: Pustaka, 1984.

Khulug, Latiful. Fajar Kebangunan Ulama: Biografi K.H. Hasyim Asy’ari.
Yogjakarta: Lkis, 2000.

Latief, Hasjim. Nahdlatul Ulama: Penegak Panji Ahlusunnah Wal Jamaah.
Surabaya: PWNU Jawa Timur, 1992.

Mas’ud, Abdurrahman. Dari Haramain Ke Nusantara, Jejak Intelektual Arsitek
Pesantren. Jakarta: Kencana Prenada Media, 2006.

Newlands, George. The Transformative Imagination: Rethinking Intercultural
Theology. Burlington: VT: Ashgate, 1988.

Nouruzzaman Shiddiqi. “The Role of the Ulama During the Japanese Occupation
of Indonesia (1942-1945).” McGill University, 1975.

Paramita, Sinta, and Wulan Purnama Sari. “Intercultural Communication to
Preserve Harmony Between Religious Group in Jaton Village Minahasa
(Komunikasi Lintas Budaya Dalam Menjaga Kerukunan Antara Umat
Beragama Di Kampung Jaton Minahasa).” Journal Pekommas 1, no. 2
(2016): 153. https://doi.org/10.30818/jpkm.2016.2010205.

Peacock, James L. Muslim Puritans : Reformist Psychology in Southeast Asia
Islam. London: University of California Press, 1978.

Rahman, Fatchor. “Menimbang Sejarah Sebagai Landasan Kajian Ilmiah; Sebuah
Wacana Pemikiran Dalam Metode Ilmiah.” El-Banat: Jurnal Pemikiran Dan
Pendidikan Islam 7, no. 1 (2017): 128--150.
http://ejournal.kopertais4.or.id/susi/index.php/elbanat/article/view/2924.

Ruslin, Ismah Tita. “Memetakan Konflik Di Timur Tengah (Tinjauan Geografi
Politik).” Jurnal Politik Profetik 1 (2013): 1-23.

Shihab, Muhammad Assad. Hadratussyaikh Muhammad Hasyim Asy ari: Peletak
Dasar Kemerdekaan Indonesia. Yogjakarta: Titian Ilahi Press, 2019.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
274



Stoddard, Lothrop. Dunia Baru Islam. Jakarta: Panitia Penerbit Buku The New
World of Islam, 1966.

Toren, Benno van Der. “Intercultural Theology as a Three-Way Conversation:
Beyond the Western Dominance of Intercultural Theology.” Exchange 44
(2015): 123-43.

Udeani, Chibueze C. “Cultural Diversity and Globalisation: An Intercultural

Hermeneutical (African) Perspective.” International Review of Information
Ethics 7, no. 0 (2007): 1-4.

Wahid, Abdurrahman. Islam Kosmopilitan. Edited by Agus Maftuh Abegebriel
and Ahmad Suaedy. Jakarta: Wahid Institute, 2007.

Woods, Peter. Successful Writing for Qualitative Research. London: Routledge,
2006.

Zuhri, Achmad Muhibin. Pemikiran KH Hasyim Asy ari Tentang Ahl Al-Sunnah
Wa Al-Jama’ah. Surabaya: Khalista, 2010.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 1, Issue 3, November 2020
275



