' "y E-ISSN: 2746-2188
Tndonogian Journal of Humanitiog and Social Sciences Volume 4 Tssue 2 July 2023

https:/ /ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/IJHSS

Evaluasi Kebijakan Penanganan Konflik Sunni-Syiah Di Sampang:
Analisis Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur No. 55 Tahun 2012

Chabib Musthofa
Unzversitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia
chabib.musthofa@uinsby.ac.id

Abstract

East Java Governor Decree No. 55/2012, which regulates the Development of
Religious Activities and the Supervision of Cults, is a response to vatious religious
events in East Java society. This regulation emerged as a result of the physical conflict
between Sunni and Shia communities in Sampang Regency, Madura, which resulted in
the loss of life and material from both parties involved. One of the implementations of
this policy is the relocation of Sampang Shia followers to Jemundo Flat in Sidoarjo, and
until now, some of them have not returned to Sampang. In the context of the Sampang
Sunni-Shiite conflict, this regulation has been more curative than preventive in its
implementation for almost a decade, and from the perspective of public policy
discipline, several issues still need to be addressed. This study uses a qualitative approach
with observation techniques, in-depth interviews, and document analysis accompanied
by triangulation. The results show that the implementation of this regulation has
contributed to the search for a resolution in the Sunni-Shiite conflict, although there are
still imbalances in some aspects. In particular, given the sensitivity of the Sunni-Shia
conflict phenomenon, especially in the local context of Sampang, this imbalance is seen
in the historical, political, bureaucratic, and sociological dimensions. Therefore, it can
be concluded that this regulation is a policy that can be evaluated and has provided
results in conflict resolution efforts, but also requires a review to address the imbalances
that still exist.

Keywords: Sunni-Shiite Conflict, East Java Governor Decree, Policy Evaluation.

Abstrak

Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012 yang mengatur
Pembinaan Kegiatan Keagamaan dan Pengawasan Aliran Sesat menjadi tanggapan
terhadap beragam peristiwa keagamaan di masyarakat Jawa Timur. Regulasi ini muncul
sebagai dampak dari konflik fisik antara komunitas Sunni dan Syiah di Kabupaten
Sampang, Madura, yang mengakibatkan kerugian jiwa dan materi dari kedua belah pihak
yang terlibat. Salah satu implementasi kebijakan ini adalah relokasi pengikut Syiah
Sampang ke Rusun Jemundo Sidoarjo, dan hingga saat ini, sebagian dari mereka belum
kembali ke Sampang. Dalam konteks konflik Sunni-Syiah Sampang, regulasi ini lebih
bersifat kuratif daripada preventif dalam pelaksanaannya selama hampir satu dasawarsa,

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
351


mailto:chabib.musthofa@uinsby.ac.id

dan dalam perspektif disiplin kebijakan publik, masih menimbulkan beberapa isu yang
harus diatasi. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan teknik observasi,
wawancara mendalam, dan analisis dokumen yang disertai dengan triangulasi. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa implementasi regulasi ini telah berkontribusi pada
pencarian  resolusi dalam konflik  Sunni-Syiah, meskipun masih terdapat
ketidakseimbangan dalam beberapa aspek. Terutama, mengingat sensitivitas fenomena
konflik Sunni-Syiah, terutama dalam konteks lokal di Sampang, ketidakseimbangan ini
terlihat dalam dimensi sejarah, politik, birokrasi, dan sosiologis. Oleh karena itu, dapat
disimpulkan bahwa regulasi ini merupakan kebijakan yang dapat dievaluasi dan telah
memberikan hasil dalam upaya penyelesaian konflik, tetapi juga memerlukan tinjauan
ulang untuk mengatasi ketidakseimbangan yang masih ada.

Kata Kunci: Konflik Sunni-Syiah, Surat Keputusan Gubernur Jatim, Evaluasi
Kebijakan.

Pendahuluan

Konflik keagamaan, terutama antara komunitas Sunni dan Syiah, telah menjadi salah
satu tantangan serius di berbagai wilayah dunia, termasuk Indonesia." Salah satu titik fokus
dari konflik tersebut adalah Kabupaten Sampang, Madura, di Jawa Timur. Konflik Sunni-
Syiah di Sampang memunculkan banyak permasalahan sosial, politik, dan keagamaan yang
mendalam, yang pada akhirnya menuntut responsi dari pihak berwenang.” Surat
Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012 adalah salah satu upaya
pemerintah dalam menangani konflik tersebut.’ Regulasi ini mengatur Pembinaan
Kegiatan Keagamaan dan Pengawasan Aliran Sesat sebagai respons terhadap ketegangan
antar komunitas. Regulasi ini juga mencakup relokasi sebagian pengikut Syiah Sampang
ke Rusun Jemundo Sidoarjo sebagai bagian dati upaya untuk menciptakan perdamaian.*
Namun, setelah hampir satu dasawarsa penerapan kebijakan ini, masih ada ketidakjelasan
dan ketidakseimbangan dalam dampak dan hasilnya. Konflik Sunni-Syiah di Sampang
masih menimbulkan banyak pertanyaan penting, terutama dalam konteks resolusi konflik.
Pertanyaan-pertanyaan ini mencakup dampak regulasi terhadap perdamaian, kesetaraan,
dan pemahaman antar kelompok keagamaan.

Kasus konflik antara kelompok Sunni dan Syiah yang terjadi tanggal 26 Agustus
2012 lalu di Dusun Nangkernang Desa Karanggayam Kecamatan Omben, Sampang,

! Novita Maulida Ikmal, “Sunni-Syiah Conflict in Sampang, Madura: The Politics of Identity,” Jurnal Studi
Sosial Dan Politik 5, no. 1 (29 Juni 2021): 1-8, https://doi.org/10.19109/jssp.v5i1.5611.

2 Hary Widyantoro, “Undemocratic Response Towards" Deviant" Judgement and Fatwa: Sunni-Shiite
Conlflict in Sampang, Madura, East Java,” Mazahib 16, no. 1 (2017): 18-32.

3 Abdul Fatah, “Konsolidasi Komunal Sebagai Mitigasi Konflik Agama di Jawa Timur,” Lentera Hukum 5
(2018): 115.

4 Dwi Putri Robiatul Adawiyah dan Moch Choirul Arif, “Strategi Komunikasi Pemerintah Kabupaten
Sampang dalam Merukunkan Penganut Sunni-Syiah,” Jurnal Komunikasi 15, no. 2 (2021): 131-44,
https://doi.org/10.21107/ilkom.v15i2.11477.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
352




merupakan tantangan tersendiri bagi keberagamaan yang ada dan untuk masa mendatang.’
Khusus untuk persoalan konflik Sunni-Syiah di Sampang, mulai awal kejadian sampai kini,
masih ada berbagai versi tentang kronologi kejadian tersebut, baik dari pihak kepolisian,
LSM, organisasi keagamaan, dan masyarakat sekitar kejadian.® Masih juga ditambah
dengan adanya pemberitaan yang berbeda-beda tentang kasus ini baik dari media lokal
maupun nasional yang masih perlu dikaji lebih lanjut validitasnya. Konflik tersebut,
walaupun bersetting doktrin keagamaan, secara pasti menimbulkan dampak pada berbagai
aspek, yaitu dimensi sosial, ekonomi, dan tentunya keamaan. Merespon itu, MUI Jatim
mengeluarkan fatwa bahwa ajaran Syiah merupakan ajaran yang sesat. Hal itu bisa dilihat
pada Keputusan No 01/SKF-MUI/JTM/1/2012 tentang larangan ajaran Syiah yang
diterbitkan pada tanggal 21 Januari 2012." Selain itu, Gubernur Jawa Timur juga
mengeluarkan Surat Keputusan (SK) nomor 55 Tahun 2012 tentang Pembinaan Kegiatan
Keagamaan dan Pengawasan Aliran sesat di Jatim.”

Sebuah keputusan disebut kebijakan publik (pwblic policy) dapat dilihat dari
pembuatnya. Public policy dirumuskan oleh pihak yang berwenang yaitu pemerintah,
diputuskan melalui proses legal-formal, dan berkaitan dengan persoalan hidup penduduk
di kawasan tertentu.” William N. Dunn menyatakan bahwa pembuatan sebuah kebijakan
terbagi dalam lima tahapan, yaitu perumusan masalah, peramalan, rekomendasi,
pemantauan, dan evaluasi.'’ Tahap evaluasi dilakukan bila sebuah kebijakan telah
diimplementasikan dan membawa dampak yang dapat dilihat secara riil dengan tujuan
mengkritisi rumusan kebijakan tersebut sesuai dengan data dan kebutuhan penerima
kebijakan di masa selanjutnya. Pada negara Dunia Ketiga, masih terjadi perdebatan
tentang evaluasi kebijakan terkait kode etik dan siapa evaluator yang terpercaya.'
Berdasarkan kerangka berpikir ini, maka kebijakan Gubernur Jawa Timur Nomor 55
Tahun 2012 dan Keputusan MUI Jatim Nomor: 01/SKF-MUI/JTM/1/2012 dalam
konteks penanganan pengungsi Syiah yang ada di rumah susun Jemundo merupakan
sebuah kebijakan publik.

Mulai Agustus tahun 2012 sampai saat ini ada 338 jiwa dengan 81 kepala keluarga
Syiah berasal dari Sampang yang bertempat di Rusun Jemundo.'” Meteka berharap dapat

5 Ferry Adhi Dharma, “Batriers of Intercultural Communication in the Sunni-Shi’a Conflict in Madura:,”
Kanal: — Jurnal — Ilmu  Komunikasi 10, no. 1 (7 September 2021): 16-21,
https://doi.otg/10.21070/kanal.v9i3.1577.

¢ Abd Aziz dan matnin, “Jurnalis Dalam Tinjauan Sosial Ekonomi Politik Pada Konflik Sunni-Syiah Di
Kabupaten Sampang,” Kabilah : Journal of Social Community 3, no. 2 (2 Desember 2018): 223—40.

7 Salinan Keputusan MUI Jatim No 01/SKF-MUI/JTM/1/2012.

8 Salinan Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012 tentang Pembinaan Kegiatan
Keagamaan dan Pengawasan Aliran sesat di Jatim.

? Solichin Abdul Wahab, Analisis Kebijakan: Dari Formulasi ke Penyusunan Model-Model Implementasi Kebijakan
Publik (Bumi Aksara, 2021).

10William N. Dunn, Public Policy Analysis Routledge, 2015).

11 Joko Widodo, Analisis Kebijakan Publik: Konsep dan Aplikasi Analisis Proses Kebijakan Publif (Media Nusa
Creative (MNC Publishing), 2021).

12 Syukron Mahbub, “Konflik Dan Kekerasan Sunni-Syiah Sampang Prespektif Kultur Kekerasan Dan Hak
Asasi Manusia,” VOICE JUSTISLA : Jurnal Hukum Dan Keadilan 2, no. 1 (3 November 2018): 92—101.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
353



kembali ke kampung halamanya, akan tetapi sampai sekarang hal itu belum terealisasi.
Pemerintah juga belum memutuskan kebijakan tindakan lebih lanjut tentang hunian
pengungsi ini. Di sisi lain, kembalinya komunitas Syiah ini ke kampung halamannya
disinyalir berpotensi kembali memicu konflik horizontal.”” Sejak tahun 2012, komunitas
Syiah di Rusun Jemundo ini melakukan aktifitas keseharian, termasuk melakukan
kepengasuhan terhadap anak-anak mereka. Pengalaman konflik, situasi pengungsian, dan
aneka setting sosial tentu mempengaruhi kehidupan komunitas ini, pada saat belum ada
garansi sosial yang baku tentang masa depan kehidupan mereka di masa berikutnya.
Penelitian yang mendasari artikel ilmiah ini adalah artikel berjudul “Konflik
Sampang: sebuah pendekatan sosiologi-komunikasi” yang ditulis oleh Hardini Ardiyant."
Penelitian ini lebih menekankan pada kajian terhadap konflik Sunni-Syiah Sampang dari
perspektif Sosiologi-Komunikasi. Hal ini tentu berbeda dengan perspektif evaluasi
kebijakan sebagaimana yang digunakan dalam pembahasan artikel yang penulis lakukan
ini. Selanjutnya “Konflik Sunni-Syiah dan Dampaknya Terhadap Komunitas Intra-
Religius pada Komunitas di Sampang Madura” dilakukan oleh Rachmah Ida dan

15

Laurentius Dyson.” Hasil penelitian ini lebih menekankan pada aspek deskripsi akibat
konflik komunitas Sunni-Syiah yang terjadi, serta dampaknya terhadap komunitas yang
ada di Sampang. Berbeda dengan artikel tulisan Rachmah Ida dan Laurentius Dyson
tersebut, penelitian dalam artikel yang penulis lakukan ini merupakan penelitian evaluasi
yang bertujuan untuk melakukan evaluasi atas kebijakan yang telah diputuskan oleh
pimpinan setempat dalam konteks resolusi konflik komunitas keagamaan;

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengevaluasi Surat Keputusan
Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012 dalam konteks penanganan konflik Sunni-
Syiah di Sampang. Penelitian ini akan mencoba memahami bagaimana regulasi ini
diimplementasikan, dampaknya terhadap masyarakat, dan apakah ada ketidakseimbangan
yang masih perlu diperbaiki. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan wawasan yang lebih mendalam tentang upaya penyelesaian konflik
keagamaan dan pengembangan kebijakan publik yang lebih efektif dalam menghadapi
tantangan serupa di masa depan.

Metode
Penelitian ini merupakan penelitian evaluasi kebijakan yang menggunakan metode
berpikir kualitatif untuk memahami situasi dan pemaknaan subyek terhadap fenomena

13 Mujtahidin Mujtahidin, Mahmud Mahmud, dan Mohammad Edy Nurtamam, “Peran Nilai Budaya dalam
Membentuk Perspektif Toleran dan Intoleran di Madura: Studi Kasus Konflik Sunni-Syiah di Desa
Karanggayam Kecamatan Omben Kabupaten Sampang — Madura,” Jurnal Pamator : Jurnal lmiah Universitas
Trungjoyo 10, no. 2 (1 Oktober 2017): 122-27, https://doi.otg/10.21107 /pamator.v10i2.4146.

14 Handrini Ardiyanti, “Konflik Sampang: Sebuah Pendekatan Sosiologi-Komunikasi,” Jurnal Politica
Dinamika Masalah Politik Dalam Negeri dan Hubungan Internasional 3, no. 2 (2016).

15 Rachmah Ida dan Laurentius Dyson, “Konflik Sunni-Syiah Dan Dampaknya Terhadap Komunikasi Intra-
Religius Pada Komunitas Di Sampang-Madura,” Masyarakat, Kebudayaan Dan Politik 28, no. 1 (1 Januari
2015): 3349, https://doi.otg/10.20473 /mkp.V28112015.33-49.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
354



konflik sosial-keagamaan.'® Subyek penelitian melibatkan komunitas pengungsi Syiah dari
desa Karanggayam Sampang yang pindah ke rumah susun Jemundo dan juga komunitas
Sunni di desa Karanggayam Sampang. Kebijakan yang menjadi fokus adalah Surat
Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012 tentang Pembinaan Kegiatan
Keagamaan dan Pengawasan Aliran sesat di Jatim. Metode penelitian ini adalah kualitatif,
dan tujuannya adalah untuk memahami pemaknaan resolutif atas kebijakan tersebut oleh
pembuat kebijakan dan penetima kebijakan dalam konteks saat ini.'” Penelitian ini juga
menggunakan perspektif teori evaluasi untuk menganalisis implementasi SK Gubernur
Jatim dan Keputusan MUI Jatim sebagai dasar untuk merumuskan kebijakan yang lebih
baik di masa depan.

Pendekatan kualitatif digunakan untuk melihat dan memahami bagaimana
kebijakan tersebut diterapkan oleh institusi formal dalam menangani konflik sosial-
keagamaan. Penelitian ini memahami bahwa konflik keagamaan tidak hanya dipengaruhi

oleh fakta-fakta empitis, tetapi juga oleh konteks sosial-budaya lokal."

Penelitian ini juga
mencoba memahami konflik keagamaan dalam konteks sosial dan budaya yang lebih luas,
mengakui bahwa konflik tersebut dipengaruhi oleh nilai-nilai dan mandat komunal dalam
masyarakat."” Agama juga dianggap sebagai bagian dari perilaku manusia yang terkait
dengan lingkungan sosial dan sistem budaya.

Penelitian ini memilih metode kualitatif karena ingin mengungkap makna yang
tersembunyi di balik konflik Sunni-Syiah dan melihat dinamika konflik yang bersifat
kompleks dan berubah-ubah. Data dikumpulkan melalui observasi, dokumentasi, dan
wawancara mendalam, serta validasi data dilakukan melalui triangulasi sumber, teknik

penggalian data, dan tim penelitian.”’

Penelitian ini dilakukan pada masa pandemi
COVID-19, yang memengaruhi proses penelitian lapangan karena pembatasan
pergerakan di wilayah yang menjadi objek penelitian. Sumber data penelitian mencakup
kebijakan SK Gubernur Jatim, komunitas Sunni dan Syiah terkait konflik di Sampang,
serta dokumen-dokumen terkait implementasi kebijakan tersebut. Teknik penggalian data
mencakup observasi, dokumentasi, dan wawancara mendalam, dengan pembuatan field
notes dan penyusunan draft wawancara semi-terstruktur.”’ Validasi data dilakukan melalui
triangulasi sumber, teknik penggalian data, dan tim penelitian untuk memastikan

keabsahan data yang diperoleh dari berbagai sumber dan metode.

16 Frank Fischer Rizal (Penyunting) Gerald J. Miller, Mara S. sidney; Imam Baihaqi (Penetjemah), Penggunaan
Surver, Evaluasi Kebijakan dan Penelitian Evaluasi: Handbook Analisis Kebijakan Publik (Nusamedia, 2021).

7 Dimas Assyakurrohim dkk., “Metode Studi Kasus Dalam Penelitian Kualitatif,” Jurnal Pendidikan Sains
Dan Komputer 3, no. 01 (2023): 1-9, https://doi.org/10.47709/jpsk.v3i01.1951.

18 Samiaji Sarosa, Analisis Data Penelitian Kualitatif (Y ogyakarta: PT Kanisius, 2021).

19 Eri Barlian, “Metodologi penelitian kualitatif & kuantitatif,” 2018.

20 Wahyudin Darmalaksana, “Metode penelitian kualitatif studi pustaka dan studi lapangan,” Pre-Print Digital
Library UIN Sunan Gunung Djati Bandung 5 (2020).

2! Abdul Majid, Awalisis Data Penelitian Kunalitatif (Makasar: Penerbit Aksara Timur, 2017).

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
355




Hasil dan Pembahasan
Mengenal Konflik Agama

Konflik umat beragama dalam Islam adalah fenomena yang dapat terjadi di dalam
komunitas Muslim maupun dalam interaksi antara komunitas Muslim dengan kelompok
agama lain.”* Konflik semacam ini bisa berasal dari berbagai sumber, seperti perbedaan
dalam pemahaman agama, perbedaan kebijakan, atau ketegangan sosial-keagamaan.
Penting untuk memahami konflik dalam konteks Islam, karena agama ini memiliki nilai-
nilai yang dapat digunakan untuk meredakan konflik, tetapi juga dapat digunakan sebagai
alasan untuk konflik.” Perbedaan dalam pemahaman agama adalah salah satu faktor
utama yang dapat memicu konflik umat beragama dalam Islam. Agama Islam, sebagai
salah satu agama terbesar di dunia, memiliki sejumlah aliran dan mazhab yang berbeda.**
Setiap aliran atau mazhab ini sering kali memiliki interpretasi unik terhadap teks-teks suci
Al-Quran dan Hadis, serta perbedaan dalam tafsiran aspek-aspek tertentu dalam agama,
seperti hukum syariah, ritual keagamaan, dan pemahaman tentang doktrin-doktrin
agama.” Ketika perbedaan-perbedaan ini menjadi substansial dan tidak dapat diterima
oleh kelompok lain, konflik dapat muncul. Misalnya, perbedaan pendapat mengenai
praktek ibadah, tata cara berpakaian, atau bahkan penafsiran terhadap konsep tauhid
(keesaan Allah) dapat menjadi pemicu ketegangan antar-kelompok yang berbeda.

Selain itu, perbedaan dalam pemahaman agama juga bisa muncul dalam konteks
pemahaman terhadap ajaran-ajaran sosial dan politik dalam Islam.** Beberapa kelompok
mungkin memiliki pandangan yang lebih radikal atau konservatif, sementara yang lain
mungkin memiliki pendekatan yang lebih moderat. Ini dapat mengarah pada persaingan
ideologi dan bahkan konflik fisik dalam beberapa kasus.” Penting untuk diingat bahwa
sebagian besar perbedaan dalam pemahaman agama ini adalah refleksi dari keragaman
pemikiran dalam Islam yang luas. Namun, pemahaman yang tidak toleran atau radikal dari
salah satu kelompok dapat mengakibatkan ketegangan antara kelompok-kelompok
tersebut.” Oleh karena itu, pendekatan yang inklusif, dialog antar-aliran, dan pemahaman

22 Jarir Jarir, “Solusi Konflik Agama Di Media Sosial,” TOLERANSI: Media liniah Komunikasi Umat Beragama
10, no. 2 (2019): 106-16.

23 Surahman Cinu, “Agama, Meliterisasi dan Konflik (Kasus Poso, Sulawesi Tenggah),” A/~Fikra: Jurnal
Lmiah Keislaman 15, no. 1 (2016): 1-49.

24 Zaenuddin Hudi Prasojo dan Mustaqim Pabbajah, “Akomodasi Kultural Dalam Resolusi Konflik
Bernuansa Agama Di Indonesia,” Aglam: Journal of Islam and Plurality 5, no. 1 (13 Juni 2020),
https://doi.otg/10.30984/ajip.v5i1.1131.

25 Robby Zidni Ilman, “Menjawab Kontroversi Tafsit Murah Labib Ke-Nusantara; Analisis Kritis Kitab
Magnumopus Syaikh Nawawi al-Bantani,” Kontemplasi: Jurnal Inu-Iimu Ushuluddin 7, no. 2 (30 Desember
2019): 299-336, https://doi.org/10.21274/kontem.2019.7.2.299-336.

26 Kikue Hamayotsu, “Conservative turn? Religion, state and conflict in Indonesia,” Pacific Affairs 87, no. 4
(2014): 815-25.

27 Sadik Kirazli, “Conflict and Conflict Resolution in the pre-Islamic Arab Society,” Islamic Studies 50, no. 1
(2011): 25-53.

28 Nuraan Davids, “Islam, Moderation, Radicalism, and Justly Balanced Communities,” Journal of Muslim
Minority Affairs 37, no. 3 (3 Juli 2017): 309-20, https://doi.org/10.1080/13602004.2017.1384672.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
356



yang lebih mendalam tentang perbedaan tersebut penting untuk mencegah dan
menyelesaikan konflik dalam konteks agama Islam.

Konflik dalam konteks politik sering kali melibatkan dimensi agama, di mana
kelompok atau individu dapat dengan sengaja memanipulasi isu-isu agama untuk
mencapal tujuan politik tertentu. Salah satu cara yang sering digunakan adalah
memanfaatkan sentimen keagamaan dalam upaya untuk memperoleh dukungan politik
yang lebih besar.”” Misalnya, seorang pemimpin politik dapat mencoba memobilisasi
pemilih dengan menggambarkan dirinya sebagai pembela agama atau pemegang nilai-nilai
agama tertentu. Selain itu, isu-isu agama juga dapat digunakan untuk menciptakan
polarisasi dalam masyarakat. Kelompok politik atau individu yang memiliki agenda
tertentu dapat memanfaatkan perbedaan dalam keyakinan keagamaan untuk memecah-
belahkan masyarakat. Mereka mungkin memprovokasi ketegangan antar-kelompok agama
atau mencoba menggambarkan kelompok lain sebagai ancaman terhadap agama mereka
sendiri.” Ini dapat menciptakan konflik sosial yang setius dan mengancam stabilitas politik
dan sosial.

Dalam beberapa kasus, konflik politik yang melibatkan isu agama dapat
berkembang menjadi konflik berskala lebih besar, bahkan mencapai tingkat konflik
bersenjata. Misalnya, konflik etnis dan agama yang terjadi di beberapa negara sering kali
memiliki akar politik yang dalam, di mana kelompok-kelompok yang bersaing berusaha
memperoleh kendali politik atau ekonomi. Penting untuk memahami bahwa penggunaan
isu agama dalam politik tidak selalu mencerminkan keyakinan sejati atau kepedulian
terhadap agama. Seringkali, itu hanyalah strategi politik untuk mencapai tujuan tertentu.
Oleh karena itu, penting bagi masyarakat untuk memahami dan memilah antara retorika
politik yang dimanipulasi dan ajaran agama yang sejati, serta untuk mempromosikan dialog
dan toleransi antar-kelompok agama dalam rangka mencegah peningkatan konflik yang
tidak diinginkan dalam masyarakat.

Pendekatan Islam terhadap Penyelesaian Konflik

Dalam Islam, penghargaan terhadap keadilan adalah salah satu nilai fundamental
yang sangat ditckankan dalam menyelesaikan konflik. Prinsip-prinsip keadilan dalam
Islam mencakup berbagai aspek yang sangat relevan dalam konteks penyelesaian konflik.
Salah satu prinsip keadilan yang sangat penting adalah kesaksian yang adil.”’ Dalam Islam,
penentuan fakta dalam perselisihan hukum sangat bergantung pada kesaksian yang jujur
dan adil. Saksi-saksi yang memberikan kesaksian palsu atau tidak adil dikenakan hukuman
yang serius, karena kesaksian yang benar dan adil adalah salah satu fondasi sistem
peradilan yang adil dalam Islam. Prinsip ini menekankan pentingnya kejujuran dan

29 Abdallah Abdallah, “Exclusivism and Radicalism in Schools: State Policy and Educational Politics
Revisited,” Studia Islamika 23, no. 3 (2016): 625-32.

3 Endang Sari, “Kebangkitan Politik Identitas Islam Pada Arena Pemilihan Gubernur Jakarta,” KRITIS :
Jurnal Iimu Sosial Dan 1lnm Politik Universitas Hasanuddin, 27 Desember 2016, 145-56.

31 Prasojo dan Pabbajah, “Akomodasi Kultural Dalam Resolusi Konflik Bernuansa Agama Di Indonesia.”

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
357



integritas dalam menyelesaikan konflik.”® Selain itu, hak asasi manusia juga merupakan
prinsip yang dijunjung tinggi dalam Islam. Semua individu, tanpa memandang agama, ras,
atau asal usul mereka, memiliki hak-hak dasar yang harus dihormati dan dilindungi. Prinsip
ini memastikan bahwa dalam penyelesaian konflik, hak-hak individu harus dihormati dan
perlakuan diskriminatif harus dihindari.”

Perlakuan yang adil terhadap semua pihak juga merupakan prinsip penting dalam
penyelesaian konflik menurut ajaran Islam.* Ini berarti bahwa dalam proses penyelesaian
konflik, semua pihak harus diberikan kesempatan yang sama untuk menyatakan
argumennya, mendapatkan keadilan, dan tidak dianiaya. Dalam konteks ini, mediator
harus memastikan bahwa proses penyelesaian konflik berjalan adil tanpa adanya tekanan
atau penindasan terhadap pihak yang lemah.” Selain itu, Islam juga mendorong untuk
mencari solusi damai dalam menyelesaikan konflik sebisa mungkin. Keadilan dalam Islam
tidak hanya mencakup penghukuman, tetapi juga mencakup upaya untuk menghindari
pertumpahan darah atau kerusakan yang tidak perlu. Oleh karena itu, perdamaian dan
penyelesaian konflik melalui dialog dan perundingan sangat diutamakan dalam Islam.
Dengan demikian, Islam menanamkan prinsip-prinsip keadilan yang kuat dalam
penyelesaian konflik, dengan harapan bahwa melalui penghargaan terhadap keadilan,
konflik dapat diselesaikan dengan cara yang adil, damai, dan bermanfaat bagi semua pihak
yang terlibat. Ini adalah pandangan yang sejalan dengan nilai-nilai universal tentang hak
asasi manusia dan perdamaian yang sangat dihormati dalam masyarakat internasional.™

Dialog dan musyawarah adalah pendekatan yang sangat dianjurkan dalam Islam
untuk menyelesaikan konflik. Prinsip-prinsip dialog dan musyawarah merujuk pada nilai-
nilai komunikasi yang efektif, saling mendengarkan, dan mencari solusi bersama, dan
mereka memiliki akar yang dalam dalam sejarah dan praktik Islam.”” Rasulullah
Muhammad adalah contoh utama dalam sejarah Islam tentang bagaimana dialog dan
musyawarah dapat digunakan untuk menyelesaikan konflik. Beliau seringkali terlibat
dalam dialog dengan berbagai kelompok dan individu, termasuk mereka yang tidak
sependapat atau memiliki perbedaan pandangan.® Rasulullah menunjukkan
kemampuannya untuk mendengarkan dengan penuh perhatian, menghormati pandangan
orang lain, dan mencari solusi yang adil melalui musyawarah.

32 Ramadhanita Mustika Sari, “Resolusi Konflik Islam—Kristen Perspektif Al-Qur’an dan Injil,” A~Adyan:
Journal of Religions Studies 3, no. 1 (2022): 9—18.

3 Muhamad Hatjuna, “Islam dan Resolusi Konflik,” Re/igi: Jurnal Studi Agama-agama 14, no. 1 (2018): 23—
43.

3 Ahwan Fanani, “Model resolusi konflik alternatif dalam hukum islam,” A~Manabij: Jurnal Kajian Hukum
Islam 7, no. 2 (2013): 271-90.

¥ Wiwik Setiyani, “Tipologi dan Tata Kelola Resolusi Konflik Ditinjau dari Perspektif Teori Sosial Konflik,”
TEOSOFI: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 6, no. 2 (2016): 275-99.

3% Marton Deutsch Marcus Peter T. Coleman, Eric C., Handbook Resolusi Konflik: Teori dan Praktek
(Nusamedia, 2016).

37 Nur Arfiyah Febriani, Nafisah Nafisah, dan Siti Mukjizatin, “Resolusi Konflik Masyarakat Melalui
Pendidikan Sosial Perspektif Al-Quran,” Alim 4, no. 1 (2022): 1-26.

38 Mohammad Takdir, Seni Mengelola Konflik (Depok: NOKTAH, 2021).

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
358




Selain itu, dalam ajaran Islam, musyawarah adalah salah satu prinsip demokrasi
yang mendorong partisipasi aktif dari semua pihak yang terlibat dalam suatu konflik.
Musyawarah memungkinkan semua pandangan dan suara didengarkan, dan keputusan
diambil berdasarkan konsensus atau mayoritas suara. Ini adalah cara yang demokratis dan
inklusif untuk menyelesaikan konflik, yang menghormati hak setiap individu untuk
bersuara. Pentingnya dialog dan musyawarah dalam Islam juga tercermin dalam Al-
Qur'an. Dalam beberapa ayat, Al-Qur'an menekankan pentingnya berbicara dengan baik,
menawarkan perdamaian, dan mencari solusi yang adil dalam menyelesaikan
perselisihan.” Ini mencerminkan keyakinan bahwa dialog adalah alat yang kuat untuk
membangun pemahaman bersama, mengatasi perbedaan, dan mencegah eskalasi konflik.

Dalam masyarakat Muslim, tradisi dialog dan musyawarah terus hidup dalam
berbagai konteks, baik dalam lingkungan keluarga, masyarakat, atau politik. Pemimpin
Muslim dan ulama sering kali mendorong dialog antarumat beragama dan antarkelompok
untuk mempromosikan pemahaman saling dan perdamaian. Dengan demikian, Islam
mendorong praktik dialog dan musyawarah sebagai cara yang paling sesuai dengan nilai-
nilai Islam untuk menyelesaikan konflik. Ini bukan hanya metode yang efektif, tetapi juga
mencerminkan prinsip-prinsip keadilan, kesetaraan, dan inklusi yang merupakan bagian
integral dari ajaran Islam.* Islam mengajarkan bahwa semua individu, tanpa memandang
agama atau keyakinan mereka, memiliki hak-hak asasi manusia yang harus dihormati dan
dilindungi. Dalam Al-Qur'an, terdapat ayat-ayat yang menekankan pentingnya
menghormati hak-hak orang lain, termasuk hak mereka untuk beragama dan berkeyakinan
sesuai dengan kepercayaan masing-masing. Ini menciptakan landasan bagi toleransi dan
hidup bersama dalam masyarakat Islam. Selain itu, Rasulullah Muhammad juga
memberikan contoh nyata tentang bagaimana hidup bersama dengan komunitas yang
berbeda. Di Madinah, beliau membentuk Piagam Madinah, sebuah perjanjian yang
mengatur hubungan antara Muslim dan non-Muslim di kota tersebut. Perjanjian ini
menjamin hak-hak semua komunitas yang tinggal di Madinah dan menciptakan kerangka
ketja bagi ketjasama dan perdamaian antarberbagai kelompok.*

Dalam sejarah Islam, dapat ditemukan contoh-contoh bagaimana Islam
mendorong toleransi dan hidup bersama. Selama masa kejayaan Islam di Andalusia,
Spanyol, ada periode keemasan di mana Muslim, Kristen, dan Yahudi hidup bersama
dalam harmoni, berkontribusi pada perkembangan ilmiah, budaya, dan filosofis. Ini adalah
contoh nyata tentang bagaimana nilai-nilai toleransi dan hidup bersama dapat

3 Maryam Kasim, Herson Anwar, dan Lian G. Otaya, “Manajemen Konflik Dalam Perspektif Al-Qur’an
Dan Hadis,” Jurnal Al Himayal 3 no. 2 (2019),
https:/ /journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ah/atticle/view/2652.

40 Kamaruddin Kamaruddin, “Model Penyelesaian Konflik Di Lembaga Adat,” Walisongo: Jurnal Penelitian
Sosial Keagamaan 21, no. 1 (15 Juni 2013): 39-70, https://doi.org/10.21580/ws.21.1.236.

4 Bukhori Abdul Shomad, “Piagam Madinah Dan Resolusi Konflik,” A/~Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama
8, no. 2 (31 Desember 2013): 53—66, https://doi.org/10.24042/ajsla.v8i2.586.

>

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
359



diimplementasikan dalam masyarakat Islam.** Secara keseluruhan, Islam mengajarkan
bahwa toleransi, penghargaan terhadap hak-hak individu, dan semangat hidup bersama
adalah nilai-nilai yang penting dalam membangun masyarakat yang adil dan damai.
Konsep Ummatan Wasatan adalah panggilan kepada umat Islam untuk menjadi teladan
dalam hal ini dan bekerja sama dengan orang-orang dari semua latar belakang untuk
menciptakan dunia yang lebih baik, yang didasarkan pada saling pengertian, perdamaian,
dan kerja sama.

Peran pemimpin agama, terutama ulama, sangat krusial dalam menyelesaikan
konflik dalam Islam. Ulama adalah para cendekiawan agama yang memiliki pemahaman
mendalam tentang ajaran Islam dan prinsip-prinsip etika yang terkait dengan perdamaian
dan keadilan. Mereka berfungsi sebagai penjaga moral dan spiritual dalam masyarakat
Muslim. Pemimpin agama memiliki pengetahuan mendalam tentang ajaran agama Islam,
termasuk hukum-hukumnya, etika, dan nilai-nilai yang terkandung dalam Al-Qur'an dan
Hadis. Mereka dapat memberikan panduan agama kepada individu atau kelompok yang
terlibat dalam konflik, menjelaskan prinsip-prinsip Islam yang relevan, dan bagaimana
menerapkannya dalam konteks konflik tersebut.” Panduan agama ini bisa menjadi
landasan bagi individu untuk mencari pemahaman yang lebih baik tentang konflik dan
bagaimana mengatasinya sesuai dengan nilai-nilai Islam.

Selain itu, pemimpin agama juga memiliki kemampuan untuk meredakan
ketegangan dalam masyarakat. Dengan menggunakan wawasan agama dan otoritas moral
mereka, mereka dapat memediasi dialog antara pihak-pihak yang bersengketa. Pemimpin
agama seringkali dapat menciptakan lingkungan yang kondusif untuk berbicara dan
mencari solusi bersama. Mereka mendorong individu untuk berbicara dengan hormat dan
empati, dengan tujuan mencapai kesepakatan yang adil dan damai.** Pemimpin agama juga
memiliki peran dalam menyebarkan pesan keadilan dan perdamaian kepada umat Muslim.
Mereka dapat menggunakan khutbah, tulisan, ceramah, atau media sosial untuk
mengingatkan umat Islam tentang pentingnya berperilaku adil, menghormati hak-hak
individu, dan menjauhi tindakan kekerasan.* Pesan-pesan ini dapat membentuk kesadaran
kolektif dan mendukung upaya menjaga perdamaian dalam masyarakat.

Dalam beberapa kasus, ulama juga dapat berperan sebagai pemantau konflik dan
pendamping bagi individu atau kelompok yang terkena dampaknya. Mereka dapat
memantau perkembangan konflik, menjalani dialog dengan pihak-pihak yang tetlibat, dan
memberikan dukungan moral kepada para korban. Pendampingan ini menciptakan rasa

42 Abdul Rahmat, “Islam Dan Bina Damai,” Islamic Review: Jurnal Riset Dan Kajian Keislaman 4, no. 1 (2015):
53-76, https://doi.org/10.35878/islamicteview.v4i1.89.

4 Ahmad Atabik, “Urgensi Komunikasi Lintas Budaya Sebagai Peredam Konflik Antar Agama,” AT-
TABSYIR: Jurnal Komunikasi Penyiaran Isiam 5, no. 1 (2018), https://doi.org/10.21043/at-tabsyir.v5i1.3283.
4 Mohammad Kosim Kosim, “Kyai danBlater (Elite Lokal Dalam Masyarakat Madura),” Karsa: Jurnal Sosial
Dan Budaya Keislaman, 2007, 149—60, https://doi.otg/10.19105 /katrsa.v12i2.139.

4 Umiarso El-Rumi, “The Young Kyai (Lora) and Transformation of the Pesantren in Madura,” Is/am
Realitas: Journal of Islamic and Social Studies 6, no. 2 (2020): 119-36.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
360



kepercayaan kepada ulama sebagai mediator yang netral dan adil.* Dalam sejarah Islam,
terdapat banyak contoh di mana pemimpin agama, termasuk ulama, telah berhasil
menengahi konflik dan menciptakan perdamaian. Peran mereka tidak hanya terbatas pada
urusan agama, tetapi juga dalam memfasilitasi dialog, mengajarkan empati, dan
mempromosikan keadilan. Oleh karena itu, peran pemimpin agama dalam menyelesaikan
konflik dalam Islam sangat penting untuk menciptakan masyarakat yang damai, harmonis,

dan sesuai dengan prinsip-prinsip agama yang dijunjung tinggi.

Dinamika Penanganan Pengungsi Korban Konflik Sunni-Syiah Sampang

Konflik antara Sunni-Syiah di sampang terjadi diperbatasan antara dua kecamatan
yaitu, Kec. Karang Penang, Desa Blu'uran, Dusun Gedding Laok dan Keacamatan
Omben, Desa Karang Gayam, Dusun Nangkernang. Konflik terjadi hingga dua
kecamatan karena rumah para pengikut Syiah tepat berada di perbatasan dua kecamatan
tersebut. Kondisi sosial budaya Masyarakat Madura khususnya di Kabupaten Sampang
secara umum mempunyai kultur sosial dan budaya yang £has dan unik, yang sampai saat
ini masih di pegang teguh oleh masyarakat Kabupaten Sampang yaitu Patuh terhadap
agama dan ulama/kyai. Ikatan silahturahmi kuat yang ditunjang dengan karakteristik yang
keras/ temperamental, serta kerap membawa senjata tajam dalam melakukan interaksi
dengan orang lain dalam berbagai momen kehidupan sosial.

Peta Lokasi Konflik Sosial Sunni-Syiah di Sampang

PETA LOKASI KONFLIK SOSIAL

Desatfasany e, e M&Ml&ﬂm’ﬂbﬂﬂﬂlﬂﬂﬂjﬂ!

Awal mula masuknya Syiah di Sampang yaitu berawal dari satu keluarga di desa
Blu’uran, Karang Penang Sampang. Tajul Muluk sebagai pimpinan komunitas Syiah di
Sampang menyatakan bahwa orang yang mengenalkan Syiah di Sampang kali pertama
adalah ayahnya sendiri, yaitu Kiai Makmun yang berasal dari keluarga Sunni. Mulanya,
Kiai Makmun mulai mempelajari ajaran Syiah sejak akhir tahun 1970-an melalui kiriman
buku-buku tentang Syiah yang selalu diterimanya dari santrinya yang berada di Surabaya.

4 Azhari Andi, “Kepemimpinan Perspektif Al Quran; Interpretasi Semiotik QS. Al-Baqarah (2): 30-34,”
Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ipn Algur'an Dan Tafsir 4, no. 1 (27 Juli 2019): 45-60, https://doi.org/10.32505/at-
tibyan.v4i1.883.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
361



Sejak tahun 1981 Kiai Makmun sudah banyak memiliki koleksi buku-buku Syiah. Beliau
juga dianggap oleh keluarganya tidak sepaham dengan mereka, lalu hal itu diketahui oleh
para kiai lain. Jadi sejak tahun 1981 Kiai Makmum sudah dianggap menganut faham
Syiah.*” Kyai Makmun beristrikan Hj Ummah binti Maruki dan dikaruniai delapan putra-
putri. Secara berurutan, mereka adalah: 1] Kiai Iklil, 2] Kiai Tajul Muluk, 3] Kiai Roisul
Hukama, 4] Fatimah, 5] Umi Hani, 6] Budur, 7] Ummu Kalsum, dan 8] Achmad.

Periode berikutnya, Kiai Makmun menyekolahkan kedua anaknya yaitu Tajul
Muluk alias Ali Murtadho dan Roisul Hukama ke Pondok YAPI di Bangil. Keduanya
belajar sekitar tiga tahun (1987-1991). Semasa di pondok pesantren, Kiai Karrar yang juga
keponakan Kiai Makmun meminta agar Tajul muluk dan Rois ditarik dari YAPI, karena
menurut kiai Karrar YAPI adalah pondok Syiah. Pada waktu itu, Kiai Karrar meminta
kepada Kiai Makmun untuk memindahkan Tajul Muluk ke Timur Tengah, dan Kiai
Karrar siap memberikan rekomendasi kepada Tajul Muluk untuk bisa diterima di
pesantren Sayyid Muhammad al-Maliki. Namun, setelah berjalan dua tahun Tajul Muluk
tidak juga berangkat ke timur tengah sesuai arahan Kiai Karrar. Karena Tajul Muluk tidak
ingin menghabiskan masa mudanya dengan santai dan diam diri, akhirnya Tajul Muluk
yang diperintah oleh ayahnya Kiai Makmun berangkat sendiri belajar ke Arab Saudi.
Sedangkan Rois setelah pulang dari YAPI dan memilih membantu ayahnya mengajar di
madrasah.

Tapi selama di Arab Saudi, Tajul mengaku tidak belajar di pesantrennya Sayyid
Muhammad al-Maliki, tapi memilih untuk bekerja. Tajul Muluk memilih bekerja sebagai
TKI (tenaga kerja Indonesia) dan belajar Islam secara otodidak. Sambil bekerja, Tajul
bertemu dengan mahasiswa universitas King Abdul Aziz yang berpaham Syiah. Itulah
awal Tajul mulai berinteraksi dan sering diberi kita-kitab yang berkaitan dengan Syiah.
Hampir setiap minggu Tajul mengaku diberi kitab oleh temannya ini. sambil bekerja, Tajul
mempelajari kitab-kitab yang diberikan temannya itu. Kurang lebih selama enam tahun
Tajul Muluk belajar kitab-kitab Syiah beserta pengembangannya di Arab Saudi dan
kembali ke Sampang.

Tahun 2003 Tajul Muluk sudah berada kembali di Sampang dan mulai
mengajarkan Syiah kepada masyarakat umum. Semula, Tajul hanya membuka warung dan
toko sembako di rumahnya, namun perlahan banyak masyrakat sekitarnya menitipkan
anaknya belajar mengaji. Makin lama santrinya Tajul mulai semakin banyak dan menarik
simpati masyarakat, schingga aktifitas sosial-keagamaan yang diperankan Tajul makin
meluas.

Tajul Muluk memperkenalkan ajaran Syiah bersama saudaranya yaitu Roisul
Hukama di Sampang secara terang terangan terhitung sejak tahun 2004. Pada waktu itu,
santri Tajul Muluk sebanyak 55 kepala keluarga. Tahun 2011 santri Tajul Muluk
berkembang pesat menjadi 150 kepala keluarga. Sejak saat itu pula Tajul dan Rois
bergabung dengan IJABI (Ikatan Ahlul Bait Indonesia) sebuah organisasi Syiah di

47 Wawancara Tajul Muluk di Rusunawa Jemundo Sidoarjo, 17 Agustus 2021

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
362



Indonesia. Maka melihat sejarah yang dipaparkan oleh Tajul Muluk ini, awal mula
masuknya Syiah dan perkembangannya tidak lepas dari dua tokoh utama, yaitu Tajul
Muluk dan Roisul Hukama.

Seiring berjalannya waktu, di tengah perkembangan Syiah di Sampang yang cukup
pesat ini, muncul sebuah permasalahan baru. Masalah itu adalah konfliknya Tajul Muluk
dan Roisul Hukama. Penanda konflik itu saat Rois menyatakan keluar dari Syiah dan
Kembali menganut Sunni, sedangkan Tajul Muluk tetap berada dalam garis Syiah. Pada
akhirnya keluarga Kiai Makmun terpecah menjadi dua kubu hingga mengantarkan kepada
situasi konflik yang memanas.

Kubu Konflik Keluarga Kiai Makmun dan Hj Ummah
Kubu Roisul Hukama Kubu Tajul Muluk

" KELOMPOK ROIS ~ 7 ‘ KELOMPOK TAJUL,

SESAUDARA § ORANG

SESAUDARA 5 ORANG [
(DARI 8 SAUDARA)

(DARI 8 SAUDARA)

Roisul Hukama, Fatlrnah Ummi Ta]ul Muluk, H], Urnmah Iklil, dan
Kulsum, Budur, dan Achmad Ummi Hanik

Menurut hasil laporan pemerintah kabupaten Sampang dan keterangan dari
beberapa warga, sebenarnya konflik berawal pada 2004 yang dipicu dengan adanya
perbedaan pemahaman antara Tajul Muluk dengan Roisul Hukama di satu sisi dengan
masyarakat setempat di sisi lain. Tajul Muluk dan adiknya Roisul Hukama menyebarkan
paham Syiah kepada masyarakat setempat dan juga melakukan penghinaan terhadap
ulama Sampang. Hal inilah yang menimbulkan ketegangan di periode awal tahun 2004
yang merupakan tahun kedua Tajul Muluk pulang dari Arab Saudi dan menyebarkan
faham Syiah di desa kelahirannya.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
363



Seiring berjalannya waktu, babak baru konflik Sunni-Syiah terjadi pada tahun
2006. Konflik di tahun 20006 ini terjadi karena perseteruan antara Tajul Muluk dengan
Roisul Hukama yang notabene keduanya bersaudara dan secara keyakinan keduanya juga
penganut Syiah. Permasalahan antara keduanya dipicu oleh perselisihan pendapat tentang
perempuan. Ada salah satu santri bernama Halimah yang akan dinikahi oleh Roisul
Hukama, tapi tidak disetujui oleh Tajul Muluk. Alasan ketidaksetujuan Tajul Muluk karena
Rois telah mempunyai istri. Namun, oleh Tajul Muluk Halimah dijodohkan dengan anak
temannya yang juga santri Tajul Muluk sendiri. Inilah yang memicu kekecewaan Roisul
Hukama sehingga membuatnya keluar dari Syiah dan tidak lagi segaris gerakan dengan
Tajul Muluk. Mulai saat itu, baik Tajul Muluk maupun Roisul Hukama saling melakukan
aksi 7saling sindir dan serang” terkait persoalan agama saat melakukan perannya sebagai
pemuka masyarakat.

Pada tahun 2011 itu Tajul Muluk merupakan pimpinan dari pesantren Miftahul
Huda yang memiliki santri sebanyak 130 orang. Pembakaran rumah Tajul Muluk itu terjadi
pada hari Kamis tanggal 29 Desember 2011 di Desa Karang Gayam Kecamatan Omben.
Tidak hanya rumah Tajul Muluk yang dibakar massa, namun juga rumah, musholla, dan
toko keluarganya yang lain. Pembakaran pertama terjadi para rumah, toko, dan musholla
Tajul Muluk di kampung Nangkernang. Pembakaran kedua terjadi di rumah IKlil,
pembakaran ketiga di rumah Hj. Ummah, dan pembakaran keempat di rumah Ummu
Hanik.

Kronologi peristiwa pembakaran pada asset Tajul Muluk dan beberapa
keluarganya hari Kamis tanggal 29 Desember 2011 itu sebagai berikut:

Jam Peristiwa

Jam 09.00 WIB Pembakaran terjadi di rumah Tajul Muluk Dusun
Nang Kernang Desa Karang Gayam Kecamatan
Omben terdiri dari 2 (dua) rumah, 1 (satu) toko, dan 3
(tiga) lokal sarana pendidikan

Jam 12.00 Massa merasa belum puas, akhirnya pindah untuk
melakukan pembakaran ke rumah Iklil yang juga masih
kakak kandung Tajul Muluk dan tokoh pemuka Syiah
sampan. Pembakaran juga terjadi di rumah Hj.
Ummabh.

Jam 12.30 Massa kembali bergerak menuju rumah  Ummi
Hanik/Syaiful yang merupakan adik Tajul Muluk.
Massa yang sudah tidak terbendung kembali
melakukan pembakaran terhadap rumah Ummi Hanik.

Jam 17.00 Aparat mengungsikan sebanyak 253 orang pengikut
Tajul Muluk dari Desa Karang Gayam diungsikan

sementara di kantor Kecamatan Omben. Mereka

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
364



dibawa ke kantor kecamatan agar aman dari amukan

massa.

Jam 21.00 Aparat memindahkan pengungsi ke GOR Indoor JL
KH. Wahid Hasyim Kota Sampang dengan
pertimbangan agar lebih aman dan bisa tinggal dalam
kurun waktu yang cukup lama hingga situasi dan

kondisi kembali normal

Karena situasi di Sampang sudah dianggap sedikit kondusif, berdasarkan
kesepakatan pemerintah kabupaten sampang dan hasil mediasi bersama dengan
masyarakat, akhirnya pada tanggal 12 Januari 2012 pukul 16.50 WIB sebanyak 234
pengungsi telah dipulangkan kembali dari GOR Tennis Indoor Kota Sampang ke Desa
Karang Gayam Kecamatan Omben dan Desa Blu’uran Kecamatan Karang Penang
Kabupaten Sampang.*®

Setelah pengikut Tajul Muluk dikembalikan lagi ke desanya dengan beberapa
syarat dan kesepakatan, rupanya perselisihan antara warga Syiah-Sunni di Sampang belum
berakhir. Beberapa bulan kemudian setelah mereka dikembalikan ke desanya, konflik
Sunni-syiah kembali memanas. Di antara penyebab memanasnya kembali situasi dan
kondisi antara Sunni-Syiah karena pemerintah akan membangun kembali rumah Tajul
Muluk dan keluarganya yang dibakar pada peristiwa pertama yaitu 29 Desember 2011.
Masyarakat masih menyimpan rasa sakit hati terhadap Tajul, dan ingin memberikan efek
jera dengan melarang melakukan pembangunan kembali rumah Tajul Muluk.

Konflik fisik kembali terjadi pada 26 Agustus 2012. Kericuhan ini semula dipicu
oleh kedatangan anak-anak yang dipondokkan oleh Tajul Muluk di luar Kabupaten
Sampang yang bermaksud untuk menjenguk Tajul Muluk di dalam Lembaga
Pemasyarakatan Sampang. Sekitar pukul 07.00 WIB santri Tajul Muluk yang di
pondokkan ke Pesantren di Malang akan kembali ke Ponpes Miftahul Huda diantar oleh
Ummi Hanik (adik Tajul Muluk) dengan menggunakan 1 mini bus serta 1 unit mobil.

Di tengah petjalanan, rombongan tersebut dihadang oleh sekelompok masyarakat
yang mengendarai 30 sepeda motor dengan maksud dan tujuan menghadang para santri
tersebut agar tidak kembali ke Ponpes Malang. Alasannya dikhawatirkan apabila santri-
santri tersebut setelah lulus dari pondok pesantren akan menyebarkan Syiah di Kecamatan
Omben dan sekitarnya. Santri-santri yang sudah naik kendaraan umum diminta turun,
sedangkan yang mengendarai kendaraan mini bus dipaksa pulang ke rumah masing-
masing. Terjadi perlawanan dari santri yang didampingi Ummu Hani, ditambah dengan
Tindakan yang memancing emosi dan membuat massa semakin beringas sehingga bentrok
tidak terhindarkan.

Rombongan tersebut kembali ke rumahnya dan tidak jadi melanjutkan perjalanan,
namun salah seorang dari pengantar (kelompok Tajul Muluk) mengeluarkan senjata tajam
(clurit) sambil mengeluarkan kata-kata ejekan kepada massa. Ditambah dengan Ummi

48 Data catatan Badan Kesatuan Bangsa dan Politik Kabupaten Sampang, tanggal 20 Agustus 2020

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
365



Hanik membuka rok-nya yang ditunjukan kepada masyarakat. Akibat kejadian tersebut
beberapa jam kemudian sekitar 2.000 orang massa dengan bersenjata tajam dan kayu
secara spontanitas berkumpul di Dusun Gua bergerak menuju Dusun Nangkenang Desa
Karang Gayam Kecamatan Omben. Massa sudah mulai bergeser dan Kemudian sampai
di Dusun Nangkenang Desa Karang Gayam Kecamatan Omben terjadi penyerangan
terhadap pengikut Tajul Muluk. Di pihak lain pengikut Tajul Muluk telah melengkapi diri
dengan senjata tajam dan bahan peledak (berupa mercon rakitan yang berisi paku dan
kelereng) yang mengakibatkan beberapa orang dari masyarakat mengalami luka-luka
akibat terkena serpihan bahan peledak tersebut. Ledakan tersebut membuat massa
semakin beringas dan melakukan pembacokan dan pembakaran rumah pengikut Tajul
Muluk. Dalam waktu yang relatif singkat gerakan massa dari semua penjuru semakin tidak
terkendali sehingga mengibatkan korban berjatuhan. Akibat kejadian tersebut,
mengakibatkan beberapa korban meninggal yaitu: Moh Hasin alias P. Hamamah umur
50 tahun pengikut Tajul Muluk warga Desa Karang Gayam Kecamatan Omben.

Untuk menyelesaikan konflik Sunni-Syiah Sampang sebenarnya tidak mudah dan
tidak bisa cepat, karena problemnya sangatlah komplek dan trauma yang berlebihan pada
masyarakat sampang. Berbagaimacam pendekatan dan metode terus dilakukan. Salah satu
metode dan pendekatan pemerintah kabupaten sampang untuk menyelesaikan konflik ini
yaitu dengan memulai memenuhi kebutuhan hak-hak dasar mereka. Seperti perekaman
KTP, Surat Nikah, Sertifikat tanah dan kebutuhan lainnya. Oleh sebab itu, pertamakali
yang dilakukan oleh Pemerintah Kabupaten Sampang melakukan langkah langkah
pelayanan dengan melaksanakan perekaman E-KTP di Rusunawa Puspa Agro Jemundo
secara massal. Sebelumnya, banyak pengungsi yang ada di Rusunawa ini tidak punya
identitas kependudukan, sehingga sulit bagi pemerintah kabupaten maupun provinsi
untuk mengurus hak-hak mereka atau memberikan bantuan terhadap pengungsi.
Sebenarnya sampai saat ini masyarakat sampang utamanya warga karanggayam dan
blu’uran sangat sensitif sekali dengan kata “rekonsiliasi atau pengembalian”. Pemerintah
harus menyembunyikan misinya lewat pendekatan yang sangat halus, memules kata
rekonsiliasi atau pengembalian atau penyelesaian konflik ke desa ini dengan bentuk
tindakan nyata atau pendekatan kultur.

Pelaksanaan program perekaman e-KTP sebenarnya juga tidak terlalu berjalan
mulus, karena ketika masyarakat karanggayam dan blu’uran mendengar kabar itu, mereka
melakukan penolakan bahkan sempat akan menggelar aksi. Mereka tidak mau pengikut
syl’ahtercatat sebagai warga sampang, schingga KTP tidak boleh beralamat sampang.
Namun dengan pendekatan yang dilakukan oleh pemerintah melalui tokoh agama, tokoh
masyrakat akhirnya berhasil dapat izin dan pengungsi yang tidak memiliki K'TP bisa punya.

Setelah program hak administrasi kependudukan warga syiah terpenuhi,
pemerintah Sampang tidak berhenti disitu, misi penyelesaian konflik harus terus berlanjut.
Dan yang kedua yaitu dengan program lainnya yang berkaitan dengann hak warga lagi.
pada hari Kamis, 14 September 2017 pukul 08.35 WIB, bertempat di Ruang Desk Pilkada
Pendopo Bupati Sampang (J. Wijaya Kusuma Sampang) pemerintah melakukan Rapat

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
366



Koordinasi Intelijen kembali dalam rangka Pelaksanaan Sidang Istbat dan program Prona
terhadap masyarakat Desa Karang Gayam Kec.Omben dan Desa Blu'uran Kec. Karang
Penang yang dipimpin oleh Sekretaris Daerah Kab. Sampang (H. Puthut Budi Santoso
SH, M.Si) dan dihadiri sekitar 22 orang. Karena ternyata pengungsi syiah masih banyak
yang tidak memiliki buku nikah dan ini menjadi problem terhadap nasib anak-anak
mereka, selain itu karena asset warga syiah yang ada di desa sampang kurang aman, banyak
kayu-kayu dan aset lainnya yang ada di tanah warga syiah yang dicuri dan dirusak oleh
warga setempat. Maka dalam rangka melindungi mereka dari hal tersebut, pemerintah
sampang bersama perwakilan Kantor Staf Kpresidenan yang dihadiri oleh Bapak Munajat,
merumuskan kebijakan terkait dengan kebutuhan administrasi pernikahan mereka dan
cara melindungi asset mereka di sampang. Dari hasil kordinasi tersebut, akhirnya
menghasilkan kesepakatan untuk isbat nikah biaya mereka hanya dikenaka Rp.100.00
sesuai Perma No 1 Tahun 2016 tentanng sidang Isbat. Sedangkan untuk menyelamatkan
aset aset mereka, pemerintah memberikan program yang namanya Prona, pengukuran
tanah dan membuat sertifikat tanah secara gratis.

Untuk pelaksanaan program yang kedua ini, sebenarnya juga tidak berjalan
mulus.masyarakat karanggayam dan blu’uran masih menolaknya. Dan pemerintah tidak
boleh ikut campur urusan di desanya. Karena sudah ada penolakan, pemerintah sampang
merumuskan strategi dan perencanaan yang matang Agar tidak memetik masalah. Ada
dua opsi yang akan digunakan yakni ; sidang Isbath Nikah di Rusun Jemundo atau di
wilayah Kab. Sampang dengan faktor keamanan sebagai pertimbangan utama. pemerintah
yakni Forpimda beserta instansi it terlebih dahulu menyamakan visi dan persepsi dalam
upaya pendekatan terhadap para Ulama dan tokoh masyarakat sehingga giat Isbath Nikah
dan Prona dapat berjalan lancar serta menjadi momentum untuk merekatkan warga
pengungsi dengan warga Sampang dan para Ulama dengan pemerintah sebagai jembatan
penghubungnya. Sehingga terlaksanalah Isbath nikah dengan jumlah total 368 pasang
pemohon.

Evaluasi Implementasi Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun
2012
1. Regulation 1 alues Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012
Public policy merupakan keputusan sah terkait problematika sosial dalam domain
wewenang dan kekuasaan lembaga atau otoritas yang sah dalam ruang dan waktu tertentu.
Michael Scriven sebagai orang generasi awal yang meletakkan dasar konsep public policy
sebagai kajian ilmiah menyatakan bahwa program atau kebijakan yang baik adalah
kebijakan yang layak dievaluasi. Sedangkan kebijakan yang layak dievaluasi adalah program
yang memiliki nilai dan berdampak positif bagi masyarakat yang terkena kebijakan
tersebut. Artinya, ada kebijakan yang tidak layak dievaluasi sebab kebijakan tersebut tidak
memiliki nilai dan dampak positif bagi elemen masyarakat yang menjadi sasarannya. Kata
kunci dari pendapat Scriven ini adalah nilai. Lebih lanjut, Scriven menyatakan bahwa

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
367



keberhasilan utama dari sebuah program atau kebijakan adalah pada nilai yang berhasil
diwujudkan oleh kebijakan atau program tersebut.”

Menurut nilai kebijakan publik perspektif Scriven, Surat Keputusan Gubernur
Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012 Tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan dan
Pengawasan Aliran Sesat di Jawa Timur mengandung beberapa hal. Pertama, bersifat
valnable regulation. Semenjak disahkan dan diberlakukan, Surat Keputusan Gubernur Jawa
Timur Nomor 55 Tahun 2012 Tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan dan Pengawasan
Aliran Sesat di Jawa Timur tersebut telah menjadi salah satu dasar atau payung
penyelesaian berbagai konflik atau persengketaan dalam hal keberagamaan di Jawa Timur.
Bahkan, kebijakan Gubernur Jawa Timur tersebut dianggap sangat kuat dilatarbelakangi
oleh kasus konflik fisik antara kelompok Sunni dan kelompok Syiah di Sampang yang
waktu itu berdekatan dengan pemilihan kepada daerah Jawa Timur itu sendiri. Artinya,
posisi kebijakan Gubernur Jawa Timur dengan mengeluarkan kebijakan tersebut
berdekatan dengan meletupnya konflik fisik kedua antara kedua komunitas tersebut, serta
kaitan konflik tersebut dengan panasnya kontestasi pilkada Jatim dan potensi konflik pada
masa berikutnya, tentu memiliki nilai yang sangat besar dalam membingkai responsi
pemerintah terhadap rakyatnya.”’ Dari pandangan Scriven, regulasi ini merupakan regulasi
yang bersifat valuable, atau layak dievaluasi. Status sebagai kebijakan yang layak dievaluasi
karena melalui kebijakan tersebut muncul penanganan yang lebih massif antar dinas
terkait, unit pelaksana teknis daerah, dan antar pimpinan daerah di dalam wilayah Jawa
Timur. Regulasi ini juga yang mendasari dan menjadi payung dari adanya koneksi antara
kabutaten Sampang dan Sidoarjo dalam konteks relokasi, sehingga bupati dua daerah itu
mengeluarkan kebijakannya dalam membantu penanganan pengungsi Syiah Sampang,.

Tanda paling mendasar dari sifat valuabilitas regulasi tersebut adalah pada
keberhasilannya menjadi jembatan antara Sunni dan Syiah dalam melakukan rekonsiliasi
pada masa berikutnya dengan melibatkan organ lain seperti SKPD di Pemprov Jatim,
pemerintah kabupaten Sampang, pemerintah kabupaten Sidoarjo, ABI, IJABI, Kontras,
MUI, NU. Regulasi tersebut mampu menjadi koneksi yang bukan hanya mengaitkan
rekonsiliasi Sunni-Syiah, tapi juga menjadi arena dialog antar tiap elemen yang terkait
dengan pusaran konflik tersebut.

Keberhasilan regulasi tersebut sebagai penyedia ruang dialog kepentingan
kelompok Sunni di satu sisi dan kelompok Syiah di sisi lain pada ruang ruang publik inilah
yang menjadikan regulasi tersebut memiliki valuabilitas. Bila diandaikan tidak ada ruang
penyeimbang dan ruang dialog yang sah serta memungkinkan adanya gesekan kepentingan
dari dua kelompok ini, tentu potensi konflik dan erash sosial di tengah masyarakat luas

akan semakin terbuka dan vis @ vis antara berbagai kelompok agama yang lebih luas. Bahwa

4 Raden Ayu Halima dan Triono Ali Mustofa, “Goal Free Evaluation,” Iseedu: Journal of Islamic Educational
Thonghts and Practices 6, no. 2 (1 Oktober 2022): 13945, https://doi.otg/10.23917 /iseedu.v6i2.22116.

50 Amat Jaedun, “Metode penelitian evaluasi program,” Makalah disampaikan pada kegiatan Pelatihan Metode
Penelitian Evalnasi Kebijjakan dan Evaluasi Program Pendidikan di Lembaga Penelitian. Universitas Negeri Y ogyakarta,
2010, 23-24.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
368



dalam implementasinya masih ada persengketaan dan persesihan tentu merupakan hal
yang wajar, namun tak dapat dipungkiri bahwa itu dapat diminimalisir dengan adanya
regulasi tersebut.

Kedna, regulasi yang memiliki curative and preventive values. Surat Keputusan
Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012 Tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan
dan Pengawasan Aliran Sesat di Jawa Timur tersebut memiliki corak sebagai regulasi yang
bersifat kuratif sekaligus preventif. Pada satu kesempatan atau kasus tertentu, regulasi itu
mampu memberikan rambu-rambu tentang standar atau batas kesesatan bagi siapapun
kelompok agama, sehingga rambu-rambu itu menjadi semacam peringatan yang harus
dicermati dan dipenuhi oleh siapapun. Namun di sisi lain dapat dilihat bahwa regulasi
tersebut bersifat preventif atas potensi munculnya ekspresi penyimpangan dalam agama
tertentu, sehingga menekan munculnya benih-benih kesesatan faham keagamaan.

Jawa Timur sebagai arena budaya yang diversifikatif dan memiliki sejarah
banyaknya ornamen pemikiran spiritual yang unik, ditambah dengan kultur demografi
wilayah yang secara etnografis memiliki kekhasan, tentu menjadi lading subur yang sangat
potensial bagi muncul dan berkembangnya berbagai pemikiran dan ekspresi spiritual.
Daerah Mataraman, Pandalungan, pesisit pantai utara, dan pesisitr pantai selatan,
merupakan arena kebudayaan yang cukup memberikan panggung tumbuhnya potensi
munculnya “kreatifitas” pemikiran dan ritual keagamaan. Regulasi yang dikeluarkan
Gubernur Jawa Timur tersebut tidak dapat disangkal memiliki nilai preventif luar biasa
dalam menekan kemunculan dan perkembangan aliran sesat di Jawa Timur, walau juga
tidak dapat dikatakan bahwa di Jawa Timur sudah tidak ada aliran yang dianggap sesat.

Selain itu, Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012
Tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan dan Pengawasan Aliran Sesat di Jawa Timur itu
juga memiliki nilai kuratif. Indikator yang paling mendasar adalah dengan terjadinya
koordinasi antar lembaga pemerintah baik di tingkat kabupaten (dalam hal ini Sampang
dan Sidoarjo), organ pemerintah yang ada di provinsi, ormas, lembaga swadaya
masyarakat, aparat keamanan, pelaku usaha swasta, dan juga kalangan media massa. Ini
menandakan bahwa regulasi ini memiliki nilai kuratif sekaligus preventif pasca konflik fisik
kedua antara komunitas Sunni dan Syiah terjadi.

Ketiga, regulasi yang mewujudkan social security and harmony values. Regulasi ini
semenjak diterapkan telah mampu mendukung terjadinya social security (keamanan sosial)
dan harmony values (nilai-nilai kerukunan) khususnya dalam hubungan kehidupan sosial dan
keagamaan. Keberadaan regulasi itu sendiri sudah menjadi jaminan bahwa negara hadir
bukan hanya dalam kehidupan beragama secara pribadi, namun regulasi itu juga hadir pada
saat keberagamaan tersebut diekspresikan dalam ruang yang lebih formal dalam
kehidupan bersama dalam satu batasan wilayah tertentu. Bahkan, dengan kehadiran
regulasi ini, berbagai pihak yang terkait harus membangun relasi dan menciptakan sebuah
mekanisme kolaborasi peran antara satu dengan yang lain terkait berbagai persoalan
keberagamaan dalam ruang publik. Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55
Tahun 2012 Tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan dan Pengawasan Aliran Sesat di

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
369



Jawa Timur ini pihak kepala daerah, komunitas Sunni dan Syiah, aparat keamanan, ormas,
dan LSM harus rajin melakukan komunikasi dan antar lembaga terkait dengan berbagai

persoalan yang sedang dan berpotensi muncul.

2. Model Analisis Latency Conflict atas Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55
Tahun 2012

Menurut pandangan Robert Dahl dan David Truman, dalam sebuah sistem politik
ada yang disebut dengan zuterest group (kelompok kepentingan) yang menjadi wadah atau
pertemuan dari beberapa individu dengan kesamaan sikap dan kepentingan. Kelompok
kepentingan ini berusaha mendesakkan berbagai kepentingan tersebut pada kelompok lain
dalam sebuah sistem sosial tertentu. Lebih lanjut, Truman menegasakan bahwa sebuah
kebijakan yang dihasilkan pada dasarnya bukan hanya ditujukan untuk memenangkan
kepentingan satu kelompok atas kelompok lain, namun lebih menjadi upaya bagi
terciptanya sebuah keseimbangan dalam satu sistem sosial tertentu. Keseimbangan antar
kelompok inilah yang menjadi titik tekan dari kajian kebijakan publik versi Dahl-Truman.”
Pada sisi lain, secara langsung ada kaitan antara institusi dan aspek politik dalam tiap
kebijakan yang ada. Institusi atau lembaga pemerintahan menjadi pembuat sekaligus
pelaksana, sedang politik adalah pertimbangan yang mendasari munculnya kebijakan.”

Berangkat dengan pemikiran Truman ini Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur
Nomor 55 Tahun 2012 Tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan dan Pengawasan Aliran
Sesat di Jawa Timur dalam penerapannya pada penanganan konflik Sunni-Syiah di
Sampang, dapat ditemukan beberapa hal. Pertama, adanya pasal multifungsi dalam konflik
latensi. Seperti diketahui bahwa Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun
2012 Tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan dan Pengawasan Aliran Sesat di Jawa
Timur tersebut telah berhasil menjadi salah satu pondasi sekaligus payung praktis dalam
menyikapi kesesatan pemikiran dan ekspresi keagamaan tertentu. Dari fakta tersebut,
regulasi ini membawa dampak positif dan mampu menciptakan harmoni sosial, khususnya
dalam mengatur kepentingan berbagai pemeluk agama dalam menjalankan ibadahnya.”
Namun pada sisi lain secara dinamis kehidupan masyarakat terus berkembang sesuai
dengan gerak perkembangan manusia itu sendiri. Maka problem dan dorongan
kepentingan manusia berpotensi menjadi sedemikian kompleks, termasuk pada aspek
ekspresi keberagamaan. Pada titik inilah ke depan sangat dimungkinkan bahwa komposisi
yang ditegaskan oleh regulasi ini menjadi tidak relevan dengan situasi mutakhir dari
masyarakat yang memanfaatkannya.

Misalnya, perbedaan penafsiran antara ormas, organ pemerintah, dan faham
keagamaan mayoritas dengan kelompok faham keagamaan minoritas, pada kasus situasi
yang lebih kasuistik dan memiliki gap disparitas yang ekstrim tentu akan memicu konflik

5 ' Thomas R Dye, Understanding Public Policy, New Jersey: Englewood Cliffs, 1995) hal 23-24

52 Peter John, Analyzing Public Policy (Routledge, 2013).

53 David B. Truman, “The Social Sciences and Public Policy,” Seence 160, no. 3827 (3 Mei 1968): 508-12,
https://doi.org/10.1126/science.160.3827.508.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
370



baru yang tak kalah bombastis. Tentu regulasi tersebut tentu sudah mengalami kajian
mendalam yang berusaha menyesuaikan situasi demografis pada awal abad millennial ini.
Akan tetapi pertanyaannya, apakah kini tiap klausul atau konsideran terminologis dalam
regulasi tersebut menjadi relevan untuk menjembatani potensi kasuistik di masa
mendatang. Tentu hal itu perlu dipertimbangkan kembali.

Kedna, mensyaratkan kuatnya kelembagaan sosial-politik dalam implementasi.
Eksekutor dari regulasi tersebut adalah pemerintah dan tiap kelembagaan sosial yang
terkait dengan pemerintah. Dalam perkembanganya, situasi masyarakat yang dinamis
selalu bergerak dan terkait dengan berbagai aspek yang mengitarinya, mendorong
munculnya kompleksitas persoalan yang ada di tengah masyarakat. Maka ke depan,
implementasi regulasi ini bukan hanya menjadi tanggung jawab sepenuhnya dari kepala
daerah setempat, akan tetapi juga menjadi tanggug jawab dari lembaga lain seperti ormas,
swasta, media massa, LSM, apparat, dan juga lembaga pendidikan. Walaupun pada tiap
konflik pasti ada upaya menemukan solusi dan rekonsiliasi, akan tetapi untuk lahirnya
sebuah keputusan politik yang mampu melegakan semua pihak, diperlukan instrumen
sosial lain yaitu kuatnya kelembagaan sosial di tengah masyarakat itu sendiri.

Ketiga, tergantung aspek political will kepala daerah. Bahwa Surat Keputusan
Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012 Tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan
dan Pengawasan Aliran Sesat di Jawa Timur memegang peran vital sebagai payung
eksekusi praktis dari persoalan konflik Sunni-Syiah di Sampang. Sebagai pelaksana
kebijakan, pemerintah tidak hanya dituntut untuk mencermati tiap kasus yang terjadi
secara hitam putith, namun juga harus mempertimbangkan dampak dari keputusan yang
ditetapkan dalam tiap konflik tersebut.

Maka pada fase inilah sangat memungkinkan bagi seorang kepala daerah secara
personal mengalami dialektika dari kepentingan antara pertimbangan dirinya sebagai
bagian dari kelompok kepentingan tertentu (dalam hal ini bisa jadi sebagai bagian atau
pengikut faham keagamaan tertentu) dengan kepentingan dirinya sebagai kepala daerah
yang harus bertindak adil dan proporsional. Pada situasi inilah fakta, prosedur, dan
tahapan operasional dari regulasi tersebut se-obyektif mungkin akan angat tergantung
dengan subyektifitas pertimbangan dari kepala daerah. Inilah yang kemudian menjadikan
nomenklatur regulasi secara substantif terancam tidak dapat berjalan sesuai dengan tujuan
ditetapkannya regulasi itu sendiri.

Kesimpulan

Secara umum implementasi kebijakan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun
2012 Tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan dan Pengawasan Aliran Sesat di Jawa
Timur pada konflik Sunni-Syiah Sampang dapat disimpulkan bahwa kebijakan Gubernur
Jatim Nomor 55 tahun 2012 lahir sebagai respons terhadap berbagai konflik sosial-
keagamaan yang berbeda di Jawa Timur, termasuk konflik Sunni-Syiah di Sampang dan
konflik antara pengikut Ahmadiyah dengan pengikut Islam mayoritas di Surabaya.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
371



Kebijakan ini berfungsi sebagai regulasi untuk mengatasi berbagai aliran keagamaan non
mainstream di wilayah tersebut. Implementasi kebijakan ini sangat terkait dengan konteks
politik regional, khususnya dalam konteks pilkada gubernur dan wakil gubernur Jatim.
Kebijakan ini dijalankan setelah terpilihnya gubernur dan wakil gubernur baru, dan
pemberlakuannya sangat bergantung pada kehendak politik pimpinan Jawa Timur.
Anggaran juga menjadi kendala dalam penanganan korban konflik, dan Kabupaten
Sampang tidak siap menghadapinya.

Meskipun kebijakan ini berhasil meredam konflik fisik dengan efisien, esensi
konflik masih ada. Implementasinya terkesan top-down dan memerlukan koordinasi yang
lebih baik antara lembaga pemerintah yang terlibat. Ada kekurangan dalam infrastruktur
birokrasi dalam pelaksanaannya. Kebijakan ini memberikan solusi kuratif terhadap konflik
fisik, tetapi meninggalkan potensi konflik di masa depan. Konflik keagamaan bersifat
dinamis dan memerlukan pengakuan yang berkelanjutan terhadap pemahaman keagamaan
yang diterima oleh korban konflik. Kebijakan ini berhasil menghentikan konflik fisik,
tetapi tidak menghilangkan potensi konflik esensial. Ini menguatkan kohesi dalam masing-
masing komunitas, tetapi juga meningkatkan alienasi sosial antara Sunni dan Syiah.
Regulasi ini dapat digunakan sebagai alat politik untuk menyerang kelompok keagamaan
tertentu. Hak-hak minoritas juga belum sepenuhnya terpenuhi, dengan sebagian
pengungsi Syiah yang tidak dapat kembali ke kampung halaman mereka.

Daftar Pustaka

Abdallah, Abdallah. “Exclusivism and Radicalism in Schools: State Policy and
Educational Politics Revisited.” Studia Islamika 23, no. 3 (2016): 625-32.

Adawiyah, Dwi Putri Robiatul, dan Moch Choirul Arif. “Strategi Komunikasi Pemerintah
Kabupaten Sampang dalam Merukunkan Penganut Sunni-Syiah.” [Jurnal
Komunikasi 15, no. 2 (2021): 131-44.
https://doi.org/10.21107 /ilkom.v15i2.11477.

Andi, Azhari. “Kepemimpinan Perspektif Al Quran; Interpretasi Semiotik QS. Al-
Baqarah (2): 30-34.” Jurnal At-Tibyan: Jurnal llmu Alqur'an Dan Tafsir 4, no. 1 (27
Juli 2019): 45-60. https://doi.org/10.32505/at-tibyan.v4i1.883.

Ardiyanti, Handrini. “Konflik Sampang: Sebuah Pendekatan Sosiologi-Komunikasi.”
Jurnal Politica Dinamika Masalah Politik Dalam Negeri dan Hubungan Internasional 3,
no. 2 (2016).

Assyakurrohim, Dimas, Dewa Ikhram, Rusdy A. Sirodj, dan Muhammad Win Afgani.
“Metode Studi Kasus Dalam Penelitian Kualitatif.” Jurmal Pendidikan Sains Dan
Komputer 3, no. 01 (2023): 1-9. https://doi.org/10.47709/jpsk.v3i01.1951.

Atabik, Ahmad. “Urgensi Komunikasi Lintas Budaya Sebagai Peredam Konflik Antar
Agama.” AT-TABSYIR: Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 5, no. 1 (2018).
https://doi.org/10.21043 /at-tabsyir.v5i1.3283.

Aziz, Abd, dan matnin. “Jurnalis Dalam Tinjauan Sosial Ekonomi Politik Pada Konflik
Sunni-Syiah Di Kabupaten Sampang.” Kabilah : Journal of Social Community 3, no. 2
(2 Desember 2018): 223—40.

Barlian, Eri. “Metodologi penelitian kualitatif & kuantitatif,” 2018.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
372



Cinu, Surahman. “Agama, Meliterisasi dan Konflik (KKasus Poso, Sulawesi Tenggah).” A/
Fikra: Jurnal Iimiah Keislaman 15, no. 1 (2016): 1-49.

Darmalaksana, Wahyudin. “Metode penelitian kualitatif studi pustaka dan studi
lapangan.” Pre-Print Digital Iibrary UIN Sunan Gunung Djati Bandung 5 (2020).

Davids, Nuraan. “Islam, Moderation, Radicalism, and Justly Balanced Communities.”
Journal of  Muslimz  Minority Affairs 37, no. 3 (3 Juli 2017): 309-20.
https://doi.org/10.1080/13602004.2017.1384672.

Dharma, Ferry Adhi. “Barriers of Intercultural Communication in the Sunni-Shi’a
Conlflict in Madura:” Kanal: Jurnal Ilmu Komunikasi 10, no. 1 (7 September 2021):
16-21. https://doi.org/10.21070/kanal.v9i3.1577.

Dunn, William N. Public Policy Analysis. Routledge, 2015.

El-Rumi, Umiarso. “The Young Kyai (Lora) and Transformation of the Pesantren in
Madura.” Islam Realitas: Journal of Islamic and Social Studies 6, no. 2 (2020): 119-36.

Fanani, Ahwan. “Model resolusi konflik alternatif dalam hukum islam.” A/~Manabij: Jurnal
Rajian Hukum Islam 7, no. 2 (2013): 271-90.

Fatah, Abdul. “Konsolidasi Komunal Sebagai Mitigasi Konflik Agama di Jawa Timur.”
Lentera Hukum 5 (2018): 115.

Febriani, Nur Arfiyah, Nafisah Nafisah, dan Siti Mukjizatin. “Resolusi Konflik Masyarakat
Melalui Pendidikan Sosial Perspektif Al-Quran.” Al 4, no. 1 (2022): 1-26.

Halima, Raden Ayu, dan Triono Ali Mustofa. “Goal Free Evaluation.” Iseedu: Journal of
Islamic Edncational Thonghts and Practices 6, no. 2 (1 Oktober 2022): 139—45.
https://doi.org/10.23917 /iseedu.v6i2.22116.

Hamayotsu, Kikue. “Conservative turn? Religion, state and conflict in Indonesia.” Pacific
Alffairs 87, no. 4 (2014): 815-25.

Harjuna, Muhamad. “Islam dan Resolusi Konflik.” Re/gi: Jurnal Studi Agama-agama 14, no.
1 (2018): 23—43.

Ida, Rachmah, dan Laurentius Dyson. “Konflik Sunni-Syiah Dan Dampaknya Terhadap
Komunikasi Intra-Religius Pada Komunitas Di Sampang-Madura.” Masyarakat,
Kebudayaan ~— Dan — Politik 28, no. 1 (1  Januari 2015):  33-49.
https://doi.org/10.20473 /mkp.V28112015.33-49.

Ikmal, Novita Maulida. “Sunni-Syiah Conflict in Sampang, Madura: The Politics of
Identity.”  Jurnal Studi Sosial Dan Politik 5, no. 1 (29 Juni 2021): 1-8.
https://doi.org/10.19109/jssp.v5i1.5611.

Ilman, Robby Zidni. “Menjawab Kontroversi Tafsir Murah Labib Ke-Nusantara; Analisis
Kritis Kitab Magnumopus Syaikh Nawawi al-Bantani.” Kontemplasi: Jurnal Lmn-
Imn  Ushuluddin 7, no. 2 (30  Desember 2019):  299-336.
https://doi.org/10.21274 /kontem.2019.7.2.299-3306.

Jaedun, Amat. “Metode penelitian evaluasi program.” Makalah disampaikan pada kegiatan
Pelatihan Metode Penelitian Evaluasi Kebijakan dan Evaluasi Program Pendidikan di
Lembaga Penelitian. Universitas Negeri Y ogyakarta, 2010, 23-24.

Jarir, Jarir. “Solusi Konflik Agama Di Media Sosial.” TOLERANSI: Media Iiniab
Kommunikasi Umat Beragama 10, no. 2 (2019): 106-16.

John, Peter. Analyzing Public Policy. Routledge, 2013.

Kamaruddin, Kamaruddin. “Model Penyelesaian Konflik Di Lembaga Adat.” Walisongo:
Jurnal  Penelitian ~ Sosial ~ Keagamaan 21, no. 1 (15 Juni 2013): 39-70.
https://doi.org/10.21580/ws.21.1.236.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
373



Kasim, Maryam, Herson Anwar, dan Lian G. Otaya. “Manajemen Konflik Dalam
Perspektif Al-Quran Dan Hadis.” Jumal Al Himayah 3, no. 2 (2019).
https:/ /journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ah/article/view/2652.

Kirazli, Sadik. “Conflict and Conflict Resolution in the pre-Islamic Arab Society.” Islamic
Studies 50, no. 1 (2011): 25-53.

Kosim, Mohammad Kosim. “Kyai danBlater (Elite Lokal Dalam Masyarakat Madura).”
Karsa:  Jurnal ~ Sosial ~ Dan Budaya Keistaman, 2007, 149-60.
https://doi.org/10.19105/karsa.v12i2.139.

Mahbub, Syukron. “Konflik Dan Kekerasan Sunni-Syiah Sampang Prespektif Kultur
Kekerasan Dan Hak Asasi Manusia.” VOICE JUSTISLA : Jurnal Hukum Dan
Keadilan 2, no. 1 (3 November 2018): 92—101.

Majid, Abdul. Analisis Data Penelitian Kualitatif. Makasar: Penerbit Aksara Timur, 2017.

Marcus, Marton Deutsch, Peter T. Coleman, Eric C. Handbook Resolusi Konflik: Teori dan
Praktef. Nusamedia, 2016.

Mujtahidin, Mujtahidin, Mahmud Mahmud, dan Mohammad Edy Nurtamam. “Peran
Nilai Budaya dalam Membentuk Perspektif Toleran dan Intoleran di Madura:
Studi Kasus Konflik Sunni-Syiah di Desa Karanggayam Kecamatan Omben
Kabupaten Sampang — Madura.” Jurnal Pamator : Jurnal limiah Universitas Trunojoyo
10, no. 2 (1 Oktober 2017): 122-27.
https://doi.org/10.21107 /pamator.v10i2.4146.

Prasojo, Zaenuddin Hudi, dan Mustaqim Pabbajah. “Akomodasi Kultural Dalam Resolusi
Konflik Bernuansa Agama Di Indonesia.” Aglam: Journal of Islam and Plurality 5,
no. 1 (13 Juni 2020). https://doi.org/10.30984/ajip.v5i1.1131.

Rahmat, Abdul. “Islam Dan Bina Damai.” Is/amic Review: Jurnal Riset Dan Kajian Keislaman
4, no. 1 (2015): 53-76. https://doi.org/10.35878 /islamicreview.v4i1.89.

Rizal (Penyunting), Frank Fischer, Gerald J. Miller, Mara S. sidney; Imam Baihaqi
(Penerjemah). Penggunaan Survei, Evaluasi Kebijakan dan Penelitian Evalnasi: Handbook
Abnalisis Kebijakan Publif. Nusamedia, 2021.

Sari, Endang. “Kebangkitan Politik Identitas Islam Pada Arena Pemilihan Gubernur
Jakarta.” KRITIS : Jurnal Ilmu Sosial Dan llmn Politik Universitas Hasanuddin, 27
Desember 2016, 145-56.

Sari, Ramadhanita Mustika. “Resolusi Konflik Islam—Kristen Perspektif Al-Qur’an dan
Injil.” A~Adyan: Jonrnal of Religions Studies 3, no. 1 (2022): 9-18.

Sarosa, Samiaji. Analisis Data Penelitian Kualitatif. Y ogyakarta: PT Kanisius, 2021.

Setiyani, Wiwik. “Tipologi dan Tata Kelola Resolusi Konflik Ditinjau dari Perspektif Teori
Sosial Konflik” TEOSOFI: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 6, no. 2 (2016):
275-99.

Shomad, Bukhori Abdul. “Piagam Madinah Dan Resolusi Konflik.” .A/~Adyan: Jurnal Studi
Lintas — Agama 8, no. 2 (31 Desember  2013): 53-60.
https://doi.org/10.24042/ajsla.v8i2.586.

Takdir, Mohammad. Seni Mengelola Konflik. Depok: NOKTAH, 2021.

Truman, David B. “The Social Sciences and Public Policy.” Scence 160, no. 3827 (3 Mei
1968): 508—12. https://doi.org/10.1126/science.160.3827.508.

Wahab, Solichin Abdul. Analisis Kebijakan: Dari Formulasi ke Penyusunan Model-Model
Implementasi Kebijakan Publik. Bumi Aksara, 2021.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
374



Widodo, Joko. Analisis Kebijakan Publik: Konsep dan Aplikasi Analisis Proses Kebijakan Publik.
Media Nusa Creative (MNC Publishing), 2021.

Widyantoro, Hary. “Undemocratic Response Towards" Deviant" Judgement and Fatwa:
Sunni-Shiite Conflict in Sampang, Madura, East Java.” Mazahib 16, no. 1 (2017):
18-32.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
375



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 4 Issue 2 July 2023
376



