
 

 
 
 
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/IJHSS 

 

 

 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

351 
  

E-ISSN: 2746-2188 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

 

Evaluasi Kebijakan Penanganan Konflik Sunni-Syiah Di Sampang: 

Analisis Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur No. 55 Tahun 2012 
 
 
Chabib Musthofa 
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
chabib.musthofa@uinsby.ac.id    

 
 

Abstract 
East Java Governor Decree No. 55/2012, which regulates the Development of 
Religious Activities and the Supervision of Cults, is a response to various religious 
events in East Java society. This regulation emerged as a result of the physical conflict 
between Sunni and Shia communities in Sampang Regency, Madura, which resulted in 
the loss of life and material from both parties involved. One of the implementations of 
this policy is the relocation of Sampang Shia followers to Jemundo Flat in Sidoarjo, and 
until now, some of them have not returned to Sampang. In the context of the Sampang 
Sunni-Shiite conflict, this regulation has been more curative than preventive in its 
implementation for almost a decade, and from the perspective of public policy 
discipline, several issues still need to be addressed. This study uses a qualitative approach 
with observation techniques, in-depth interviews, and document analysis accompanied 
by triangulation. The results show that the implementation of this regulation has 
contributed to the search for a resolution in the Sunni-Shiite conflict, although there are 
still imbalances in some aspects. In particular, given the sensitivity of the Sunni-Shia 
conflict phenomenon, especially in the local context of Sampang, this imbalance is seen 
in the historical, political, bureaucratic, and sociological dimensions. Therefore, it can 
be concluded that this regulation is a policy that can be evaluated and has provided 
results in conflict resolution efforts, but also requires a review to address the imbalances 
that still exist. 

 
Keywords: Sunni-Shiite Conflict, East Java Governor Decree, Policy Evaluation. 
 

Abstrak 

Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012 yang mengatur 
Pembinaan Kegiatan Keagamaan dan Pengawasan Aliran Sesat menjadi tanggapan 
terhadap beragam peristiwa keagamaan di masyarakat Jawa Timur. Regulasi ini muncul 
sebagai dampak dari konflik fisik antara komunitas Sunni dan Syiah di Kabupaten 
Sampang, Madura, yang mengakibatkan kerugian jiwa dan materi dari kedua belah pihak 
yang terlibat. Salah satu implementasi kebijakan ini adalah relokasi pengikut Syiah 
Sampang ke Rusun Jemundo Sidoarjo, dan hingga saat ini, sebagian dari mereka belum 
kembali ke Sampang. Dalam konteks konflik Sunni-Syiah Sampang, regulasi ini lebih 
bersifat kuratif daripada preventif dalam pelaksanaannya selama hampir satu dasawarsa, 

mailto:chabib.musthofa@uinsby.ac.id


Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

352 
 

dan dalam perspektif disiplin kebijakan publik, masih menimbulkan beberapa isu yang 
harus diatasi. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan teknik observasi, 
wawancara mendalam, dan analisis dokumen yang disertai dengan triangulasi. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa implementasi regulasi ini telah berkontribusi pada 
pencarian resolusi dalam konflik Sunni-Syiah, meskipun masih terdapat 
ketidakseimbangan dalam beberapa aspek. Terutama, mengingat sensitivitas fenomena 
konflik Sunni-Syiah, terutama dalam konteks lokal di Sampang, ketidakseimbangan ini 
terlihat dalam dimensi sejarah, politik, birokrasi, dan sosiologis. Oleh karena itu, dapat 
disimpulkan bahwa regulasi ini merupakan kebijakan yang dapat dievaluasi dan telah 
memberikan hasil dalam upaya penyelesaian konflik, tetapi juga memerlukan tinjauan 
ulang untuk mengatasi ketidakseimbangan yang masih ada. 

 
Kata Kunci: Konflik Sunni-Syiah, Surat Keputusan Gubernur Jatim, Evaluasi 

Kebijakan. 
 
 

Pendahuluan 

Konflik keagamaan, terutama antara komunitas Sunni dan Syiah, telah menjadi salah 

satu tantangan serius di berbagai wilayah dunia, termasuk Indonesia.1 Salah satu titik fokus 

dari konflik tersebut adalah Kabupaten Sampang, Madura, di Jawa Timur. Konflik Sunni-

Syiah di Sampang memunculkan banyak permasalahan sosial, politik, dan keagamaan yang 

mendalam, yang pada akhirnya menuntut responsi dari pihak berwenang.2 Surat 

Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012 adalah salah satu upaya 

pemerintah dalam menangani konflik tersebut.3 Regulasi ini mengatur Pembinaan 

Kegiatan Keagamaan dan Pengawasan Aliran Sesat sebagai respons terhadap ketegangan 

antar komunitas. Regulasi ini juga mencakup relokasi sebagian pengikut Syiah Sampang 

ke Rusun Jemundo Sidoarjo sebagai bagian dari upaya untuk menciptakan perdamaian.4 

Namun, setelah hampir satu dasawarsa penerapan kebijakan ini, masih ada ketidakjelasan 

dan ketidakseimbangan dalam dampak dan hasilnya. Konflik Sunni-Syiah di Sampang 

masih menimbulkan banyak pertanyaan penting, terutama dalam konteks resolusi konflik. 

Pertanyaan-pertanyaan ini mencakup dampak regulasi terhadap perdamaian, kesetaraan, 

dan pemahaman antar kelompok keagamaan. 

Kasus konflik antara kelompok Sunni dan Syiah yang terjadi tanggal 26 Agustus 

2012 lalu di Dusun Nangkernang Desa Karanggayam Kecamatan Omben, Sampang, 

 
1 Novita Maulida Ikmal, “Sunni-Syiah Conflict in Sampang, Madura: The Politics of Identity,” Jurnal Studi 
Sosial Dan Politik 5, no. 1 (29 Juni 2021): 1–8, https://doi.org/10.19109/jssp.v5i1.5611. 
2 Hary Widyantoro, “Undemocratic Response Towards" Deviant" Judgement and Fatwa: Sunni-Shiite 
Conflict in Sampang, Madura, East Java,” Mazahib 16, no. 1 (2017): 18–32. 
3 Abdul Fatah, “Konsolidasi Komunal Sebagai Mitigasi Konflik Agama di Jawa Timur,” Lentera Hukum 5 
(2018): 115. 
4 Dwi Putri Robiatul Adawiyah dan Moch Choirul Arif, “Strategi Komunikasi Pemerintah Kabupaten 
Sampang dalam Merukunkan Penganut Sunni-Syiah,” Jurnal Komunikasi 15, no. 2 (2021): 131–44, 
https://doi.org/10.21107/ilkom.v15i2.11477. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

353 
 

merupakan tantangan tersendiri bagi keberagamaan yang ada dan untuk masa mendatang.5 

Khusus untuk persoalan konflik Sunni-Syiah di Sampang, mulai awal kejadian sampai kini, 

masih ada berbagai versi tentang kronologi kejadian tersebut, baik dari pihak kepolisian, 

LSM, organisasi keagamaan, dan masyarakat sekitar kejadian.6 Masih juga ditambah 

dengan adanya pemberitaan yang berbeda-beda tentang kasus ini baik dari media lokal 

maupun nasional yang masih perlu dikaji lebih lanjut validitasnya. Konflik tersebut, 

walaupun bersetting doktrin keagamaan, secara pasti menimbulkan dampak pada berbagai 

aspek, yaitu dimensi sosial, ekonomi, dan tentunya keamaan. Merespon itu, MUI Jatim 

mengeluarkan fatwa bahwa ajaran Syiah merupakan ajaran yang sesat. Hal itu bisa dilihat 

pada Keputusan No 01/SKF-MUI/JTM/I/2012 tentang larangan ajaran Syiah yang 

diterbitkan pada tanggal 21 Januari 2012.7 Selain itu, Gubernur Jawa Timur juga 

mengeluarkan Surat Keputusan (SK) nomor 55 Tahun 2012 tentang Pembinaan Kegiatan 

Keagamaan dan Pengawasan Aliran sesat di Jatim.8 

Sebuah keputusan disebut kebijakan publik (public policy) dapat dilihat dari 

pembuatnya. Public policy dirumuskan oleh pihak yang berwenang yaitu pemerintah, 

diputuskan melalui proses legal-formal, dan berkaitan dengan persoalan hidup penduduk 

di kawasan tertentu.9 William N. Dunn menyatakan bahwa pembuatan sebuah kebijakan 

terbagi dalam lima tahapan, yaitu perumusan masalah, peramalan, rekomendasi, 

pemantauan, dan evaluasi.10 Tahap evaluasi dilakukan bila sebuah kebijakan telah 

diimplementasikan dan membawa dampak yang dapat dilihat secara riil dengan tujuan 

mengkritisi rumusan kebijakan tersebut sesuai dengan data dan kebutuhan penerima 

kebijakan di masa selanjutnya. Pada negara Dunia Ketiga, masih terjadi perdebatan 

tentang evaluasi kebijakan terkait kode etik dan siapa evaluator yang terpercaya.11 

Berdasarkan kerangka berpikir ini, maka kebijakan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 

Tahun 2012 dan Keputusan MUI Jatim Nomor: 01/SKF-MUI/JTM/I/2012 dalam 

konteks penanganan pengungsi Syiah yang ada di rumah susun Jemundo merupakan 

sebuah kebijakan publik. 

Mulai Agustus tahun 2012 sampai saat ini ada 338 jiwa dengan 81 kepala keluarga 

Syiah berasal dari Sampang yang bertempat di Rusun Jemundo.12 Mereka berharap dapat 

 
5 Ferry Adhi Dharma, “Barriers of Intercultural Communication in the Sunni-Shi’a Conflict in Madura:,” 
Kanal: Jurnal Ilmu Komunikasi 10, no. 1 (7 September 2021): 16–21, 
https://doi.org/10.21070/kanal.v9i3.1577. 
6 Abd Aziz dan matnin, “Jurnalis Dalam Tinjauan Sosial Ekonomi Politik Pada Konflik Sunni-Syiah Di 

Kabupaten Sampang,” Kabilah : Journal of Social Community 3, no. 2 (2 Desember 2018): 223–40. 
7 Salinan Keputusan MUI Jatim No 01/SKF-MUI/JTM/I/2012. 
8 Salinan Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012 tentang Pembinaan Kegiatan 
Keagamaan dan Pengawasan Aliran sesat di Jatim. 
9 Solichin Abdul Wahab, Analisis Kebijakan: Dari Formulasi ke Penyusunan Model-Model Implementasi Kebijakan 
Publik (Bumi Aksara, 2021). 
10 William N. Dunn, Public Policy Analysis (Routledge, 2015). 
11 Joko Widodo, Analisis Kebijakan Publik: Konsep dan Aplikasi Analisis Proses Kebijakan Publik (Media Nusa 
Creative (MNC Publishing), 2021). 
12 Syukron Mahbub, “Konflik Dan Kekerasan Sunni-Syiah Sampang Prespektif Kultur Kekerasan Dan Hak 

Asasi Manusia,” VOICE JUSTISIA : Jurnal Hukum Dan Keadilan 2, no. 1 (3 November 2018): 92–101. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

354 
 

kembali ke kampung halamanya, akan tetapi sampai sekarang hal itu belum terealisasi. 

Pemerintah juga belum memutuskan kebijakan tindakan lebih lanjut tentang hunian 

pengungsi ini. Di sisi lain, kembalinya komunitas Syiah ini ke kampung halamannya 

disinyalir berpotensi kembali memicu konflik horizontal.13 Sejak tahun 2012, komunitas 

Syiah di Rusun Jemundo ini melakukan aktifitas keseharian, termasuk melakukan 

kepengasuhan terhadap anak-anak mereka. Pengalaman konflik, situasi pengungsian, dan 

aneka setting sosial tentu mempengaruhi kehidupan komunitas ini, pada saat belum ada 

garansi sosial yang baku tentang masa depan kehidupan mereka di masa berikutnya. 

Penelitian yang mendasari artikel ilmiah ini adalah artikel berjudul “Konflik 

Sampang: sebuah pendekatan sosiologi-komunikasi” yang ditulis oleh Hardini Ardiyanti.14  

Penelitian  ini lebih menekankan pada kajian terhadap konflik Sunni-Syiah Sampang dari 

perspektif Sosiologi-Komunikasi. Hal ini tentu berbeda dengan perspektif evaluasi 

kebijakan sebagaimana yang digunakan dalam pembahasan artikel yang penulis lakukan 

ini. Selanjutnya  “Konflik Sunni-Syiah dan Dampaknya Terhadap Komunitas Intra-

Religius pada Komunitas di Sampang Madura” dilakukan oleh Rachmah Ida dan 

Laurentius Dyson.15  Hasil penelitian ini lebih menekankan pada aspek deskripsi akibat 

konflik komunitas Sunni-Syiah yang terjadi, serta dampaknya terhadap komunitas yang 

ada di Sampang. Berbeda dengan artikel tulisan Rachmah Ida dan Laurentius Dyson 

tersebut, penelitian dalam artikel yang penulis lakukan ini merupakan penelitian evaluasi 

yang bertujuan untuk melakukan evaluasi atas kebijakan yang telah diputuskan oleh 

pimpinan setempat dalam konteks resolusi konflik komunitas keagamaan; 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengevaluasi Surat Keputusan 

Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012 dalam konteks penanganan konflik Sunni-

Syiah di Sampang. Penelitian ini akan mencoba memahami bagaimana regulasi ini 

diimplementasikan, dampaknya terhadap masyarakat, dan apakah ada ketidakseimbangan 

yang masih perlu diperbaiki. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan wawasan yang lebih mendalam tentang upaya penyelesaian konflik 

keagamaan dan pengembangan kebijakan publik yang lebih efektif dalam menghadapi 

tantangan serupa di masa depan. 

 

Metode 

Penelitian ini merupakan penelitian evaluasi kebijakan yang menggunakan metode 

berpikir kualitatif untuk memahami situasi dan pemaknaan subyek terhadap fenomena 

 
13 Mujtahidin Mujtahidin, Mahmud Mahmud, dan Mohammad Edy Nurtamam, “Peran Nilai Budaya dalam 
Membentuk Perspektif Toleran dan Intoleran di Madura: Studi Kasus Konflik Sunni-Syiah di Desa 

Karanggayam Kecamatan Omben Kabupaten Sampang – Madura,” Jurnal Pamator : Jurnal Ilmiah Universitas 
Trunojoyo 10, no. 2 (1 Oktober 2017): 122–27, https://doi.org/10.21107/pamator.v10i2.4146. 
14 Handrini Ardiyanti, “Konflik Sampang: Sebuah Pendekatan Sosiologi-Komunikasi,” Jurnal Politica 
Dinamika Masalah Politik Dalam Negeri dan Hubungan Internasional 3, no. 2 (2016). 
15 Rachmah Ida dan Laurentius Dyson, “Konflik Sunni-Syiah Dan Dampaknya Terhadap Komunikasi Intra-
Religius Pada Komunitas Di Sampang-Madura,” Masyarakat, Kebudayaan Dan Politik 28, no. 1 (1 Januari 
2015): 33–49, https://doi.org/10.20473/mkp.V28I12015.33-49. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

355 
 

konflik sosial-keagamaan.16 Subyek penelitian melibatkan komunitas pengungsi Syiah dari 

desa Karanggayam Sampang yang pindah ke rumah susun Jemundo dan juga komunitas 

Sunni di desa Karanggayam Sampang. Kebijakan yang menjadi fokus adalah Surat 

Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012 tentang Pembinaan Kegiatan 

Keagamaan dan Pengawasan Aliran sesat di Jatim. Metode penelitian ini adalah kualitatif, 

dan tujuannya adalah untuk memahami pemaknaan resolutif atas kebijakan tersebut oleh 

pembuat kebijakan dan penerima kebijakan dalam konteks saat ini.17 Penelitian ini juga 

menggunakan perspektif teori evaluasi untuk menganalisis implementasi SK Gubernur 

Jatim dan Keputusan MUI Jatim sebagai dasar untuk merumuskan kebijakan yang lebih 

baik di masa depan. 

Pendekatan kualitatif digunakan untuk melihat dan memahami bagaimana 

kebijakan tersebut diterapkan oleh institusi formal dalam menangani konflik sosial-

keagamaan. Penelitian ini memahami bahwa konflik keagamaan tidak hanya dipengaruhi 

oleh fakta-fakta empiris, tetapi juga oleh konteks sosial-budaya lokal.18 Penelitian ini juga 

mencoba memahami konflik keagamaan dalam konteks sosial dan budaya yang lebih luas, 

mengakui bahwa konflik tersebut dipengaruhi oleh nilai-nilai dan mandat komunal dalam 

masyarakat.19 Agama juga dianggap sebagai bagian dari perilaku manusia yang terkait 

dengan lingkungan sosial dan sistem budaya. 

Penelitian ini memilih metode kualitatif karena ingin mengungkap makna yang 

tersembunyi di balik konflik Sunni-Syiah dan melihat dinamika konflik yang bersifat 

kompleks dan berubah-ubah. Data dikumpulkan melalui observasi, dokumentasi, dan 

wawancara mendalam, serta validasi data dilakukan melalui triangulasi sumber, teknik 

penggalian data, dan tim penelitian.20 Penelitian ini dilakukan pada masa pandemi 

COVID-19, yang memengaruhi proses penelitian lapangan karena pembatasan 

pergerakan di wilayah yang menjadi objek penelitian. Sumber data penelitian mencakup 

kebijakan SK Gubernur Jatim, komunitas Sunni dan Syiah terkait konflik di Sampang, 

serta dokumen-dokumen terkait implementasi kebijakan tersebut. Teknik penggalian data 

mencakup observasi, dokumentasi, dan wawancara mendalam, dengan pembuatan field 

notes dan penyusunan draft wawancara semi-terstruktur.21 Validasi data dilakukan melalui 

triangulasi sumber, teknik penggalian data, dan tim penelitian untuk memastikan 

keabsahan data yang diperoleh dari berbagai sumber dan metode. 

 

 

 
16 Frank Fischer Rizal (Penyunting) Gerald J. Miller, Mara S. sidney; Imam Baihaqi (Penerjemah), Penggunaan 
Survei, Evaluasi Kebijakan dan Penelitian Evaluasi: Handbook Analisis Kebijakan Publik (Nusamedia, 2021). 
17 Dimas Assyakurrohim dkk., “Metode Studi Kasus Dalam Penelitian Kualitatif,” Jurnal Pendidikan Sains 
Dan Komputer 3, no. 01 (2023): 1–9, https://doi.org/10.47709/jpsk.v3i01.1951. 
18 Samiaji Sarosa, Analisis Data Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: PT Kanisius, 2021). 
19 Eri Barlian, “Metodologi penelitian kualitatif & kuantitatif,” 2018. 
20 Wahyudin Darmalaksana, “Metode penelitian kualitatif studi pustaka dan studi lapangan,” Pre-Print Digital 
Library UIN Sunan Gunung Djati Bandung 5 (2020). 
21 Abdul Majid, Analisis Data Penelitian Kualitatif (Makasar: Penerbit Aksara Timur, 2017). 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

356 
 

Hasil dan Pembahasan 

Mengenal Konflik Agama  

Konflik umat beragama dalam Islam adalah fenomena yang dapat terjadi di dalam 

komunitas Muslim maupun dalam interaksi antara komunitas Muslim dengan kelompok 

agama lain.22 Konflik semacam ini bisa berasal dari berbagai sumber, seperti perbedaan 

dalam pemahaman agama, perbedaan kebijakan, atau ketegangan sosial-keagamaan. 

Penting untuk memahami konflik dalam konteks Islam, karena agama ini memiliki nilai-

nilai yang dapat digunakan untuk meredakan konflik, tetapi juga dapat digunakan sebagai 

alasan untuk konflik.23 Perbedaan dalam pemahaman agama adalah salah satu faktor 

utama yang dapat memicu konflik umat beragama dalam Islam. Agama Islam, sebagai 

salah satu agama terbesar di dunia, memiliki sejumlah aliran dan mazhab yang berbeda.24 

Setiap aliran atau mazhab ini sering kali memiliki interpretasi unik terhadap teks-teks suci 

Al-Quran dan Hadis, serta perbedaan dalam tafsiran aspek-aspek tertentu dalam agama, 

seperti hukum syariah, ritual keagamaan, dan pemahaman tentang doktrin-doktrin 

agama.25 Ketika perbedaan-perbedaan ini menjadi substansial dan tidak dapat diterima 

oleh kelompok lain, konflik dapat muncul. Misalnya, perbedaan pendapat mengenai 

praktek ibadah, tata cara berpakaian, atau bahkan penafsiran terhadap konsep tauhid 

(keesaan Allah) dapat menjadi pemicu ketegangan antar-kelompok yang berbeda. 

Selain itu, perbedaan dalam pemahaman agama juga bisa muncul dalam konteks 

pemahaman terhadap ajaran-ajaran sosial dan politik dalam Islam.26 Beberapa kelompok 

mungkin memiliki pandangan yang lebih radikal atau konservatif, sementara yang lain 

mungkin memiliki pendekatan yang lebih moderat. Ini dapat mengarah pada persaingan 

ideologi dan bahkan konflik fisik dalam beberapa kasus.27 Penting untuk diingat bahwa 

sebagian besar perbedaan dalam pemahaman agama ini adalah refleksi dari keragaman 

pemikiran dalam Islam yang luas. Namun, pemahaman yang tidak toleran atau radikal dari 

salah satu kelompok dapat mengakibatkan ketegangan antara kelompok-kelompok 

tersebut.28 Oleh karena itu, pendekatan yang inklusif, dialog antar-aliran, dan pemahaman 

 
22 Jarir Jarir, “Solusi Konflik Agama Di Media Sosial,” TOLERANSI: Media Ilmiah Komunikasi Umat Beragama 
10, no. 2 (2019): 106–16. 
23 Surahman Cinu, “Agama, Meliterisasi dan Konflik (Kasus Poso, Sulawesi Tenggah),” Al-Fikra: Jurnal 
Ilmiah Keislaman 15, no. 1 (2016): 1–49. 
24 Zaenuddin Hudi Prasojo dan Mustaqim Pabbajah, “Akomodasi Kultural Dalam Resolusi Konflik 
Bernuansa Agama Di Indonesia,” Aqlam: Journal of Islam and Plurality 5, no. 1 (13 Juni 2020), 
https://doi.org/10.30984/ajip.v5i1.1131. 
25 Robby Zidni Ilman, “Menjawab Kontroversi Tafsir Murah Labib Ke-Nusantara; Analisis Kritis Kitab 
Magnumopus Syaikh Nawawi al-Bantani,” Kontemplasi: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 7, no. 2 (30 Desember 
2019): 299–336, https://doi.org/10.21274/kontem.2019.7.2.299-336. 
26 Kikue Hamayotsu, “Conservative turn? Religion, state and conflict in Indonesia,” Pacific Affairs 87, no. 4 
(2014): 815–25. 
27 Sadik Kirazli, “Conflict and Conflict Resolution in the pre-Islamic Arab Society,” Islamic Studies 50, no. 1 
(2011): 25–53. 
28 Nuraan Davids, “Islam, Moderation, Radicalism, and Justly Balanced Communities,” Journal of Muslim 
Minority Affairs 37, no. 3 (3 Juli 2017): 309–20, https://doi.org/10.1080/13602004.2017.1384672. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

357 
 

yang lebih mendalam tentang perbedaan tersebut penting untuk mencegah dan 

menyelesaikan konflik dalam konteks agama Islam. 

Konflik dalam konteks politik sering kali melibatkan dimensi agama, di mana 

kelompok atau individu dapat dengan sengaja memanipulasi isu-isu agama untuk 

mencapai tujuan politik tertentu. Salah satu cara yang sering digunakan adalah 

memanfaatkan sentimen keagamaan dalam upaya untuk memperoleh dukungan politik 

yang lebih besar.29 Misalnya, seorang pemimpin politik dapat mencoba memobilisasi 

pemilih dengan menggambarkan dirinya sebagai pembela agama atau pemegang nilai-nilai 

agama tertentu. Selain itu, isu-isu agama juga dapat digunakan untuk menciptakan 

polarisasi dalam masyarakat. Kelompok politik atau individu yang memiliki agenda 

tertentu dapat memanfaatkan perbedaan dalam keyakinan keagamaan untuk memecah-

belahkan masyarakat. Mereka mungkin memprovokasi ketegangan antar-kelompok agama 

atau mencoba menggambarkan kelompok lain sebagai ancaman terhadap agama mereka 

sendiri.30 Ini dapat menciptakan konflik sosial yang serius dan mengancam stabilitas politik 

dan sosial. 

Dalam beberapa kasus, konflik politik yang melibatkan isu agama dapat 

berkembang menjadi konflik berskala lebih besar, bahkan mencapai tingkat konflik 

bersenjata. Misalnya, konflik etnis dan agama yang terjadi di beberapa negara sering kali 

memiliki akar politik yang dalam, di mana kelompok-kelompok yang bersaing berusaha 

memperoleh kendali politik atau ekonomi. Penting untuk memahami bahwa penggunaan 

isu agama dalam politik tidak selalu mencerminkan keyakinan sejati atau kepedulian 

terhadap agama. Seringkali, itu hanyalah strategi politik untuk mencapai tujuan tertentu. 

Oleh karena itu, penting bagi masyarakat untuk memahami dan memilah antara retorika 

politik yang dimanipulasi dan ajaran agama yang sejati, serta untuk mempromosikan dialog 

dan toleransi antar-kelompok agama dalam rangka mencegah peningkatan konflik yang 

tidak diinginkan dalam masyarakat. 

 

Pendekatan Islam terhadap Penyelesaian Konflik 

Dalam Islam, penghargaan terhadap keadilan adalah salah satu nilai fundamental 

yang sangat ditekankan dalam menyelesaikan konflik. Prinsip-prinsip keadilan dalam 

Islam mencakup berbagai aspek yang sangat relevan dalam konteks penyelesaian konflik. 

Salah satu prinsip keadilan yang sangat penting adalah kesaksian yang adil.31 Dalam Islam, 

penentuan fakta dalam perselisihan hukum sangat bergantung pada kesaksian yang jujur 

dan adil. Saksi-saksi yang memberikan kesaksian palsu atau tidak adil dikenakan hukuman 

yang serius, karena kesaksian yang benar dan adil adalah salah satu fondasi sistem 

peradilan yang adil dalam Islam. Prinsip ini menekankan pentingnya kejujuran dan 

 
29 Abdallah Abdallah, “Exclusivism and Radicalism in Schools: State Policy and Educational Politics 
Revisited,” Studia Islamika 23, no. 3 (2016): 625–32. 
30 Endang Sari, “Kebangkitan Politik Identitas Islam Pada Arena Pemilihan Gubernur Jakarta,” KRITIS : 
Jurnal Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik Universitas Hasanuddin, 27 Desember 2016, 145–56. 
31 Prasojo dan Pabbajah, “Akomodasi Kultural Dalam Resolusi Konflik Bernuansa Agama Di Indonesia.” 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

358 
 

integritas dalam menyelesaikan konflik.32 Selain itu, hak asasi manusia juga merupakan 

prinsip yang dijunjung tinggi dalam Islam. Semua individu, tanpa memandang agama, ras, 

atau asal usul mereka, memiliki hak-hak dasar yang harus dihormati dan dilindungi. Prinsip 

ini memastikan bahwa dalam penyelesaian konflik, hak-hak individu harus dihormati dan 

perlakuan diskriminatif harus dihindari.33 

Perlakuan yang adil terhadap semua pihak juga merupakan prinsip penting dalam 

penyelesaian konflik menurut ajaran Islam.34 Ini berarti bahwa dalam proses penyelesaian 

konflik, semua pihak harus diberikan kesempatan yang sama untuk menyatakan 

argumennya, mendapatkan keadilan, dan tidak dianiaya. Dalam konteks ini, mediator 

harus memastikan bahwa proses penyelesaian konflik berjalan adil tanpa adanya tekanan 

atau penindasan terhadap pihak yang lemah.35 Selain itu, Islam juga mendorong untuk 

mencari solusi damai dalam menyelesaikan konflik sebisa mungkin. Keadilan dalam Islam 

tidak hanya mencakup penghukuman, tetapi juga mencakup upaya untuk menghindari 

pertumpahan darah atau kerusakan yang tidak perlu. Oleh karena itu, perdamaian dan 

penyelesaian konflik melalui dialog dan perundingan sangat diutamakan dalam Islam. 

Dengan demikian, Islam menanamkan prinsip-prinsip keadilan yang kuat dalam 

penyelesaian konflik, dengan harapan bahwa melalui penghargaan terhadap keadilan, 

konflik dapat diselesaikan dengan cara yang adil, damai, dan bermanfaat bagi semua pihak 

yang terlibat. Ini adalah pandangan yang sejalan dengan nilai-nilai universal tentang hak 

asasi manusia dan perdamaian yang sangat dihormati dalam masyarakat internasional.36 

Dialog dan musyawarah adalah pendekatan yang sangat dianjurkan dalam Islam 

untuk menyelesaikan konflik. Prinsip-prinsip dialog dan musyawarah merujuk pada nilai-

nilai komunikasi yang efektif, saling mendengarkan, dan mencari solusi bersama, dan 

mereka memiliki akar yang dalam dalam sejarah dan praktik Islam.37 Rasulullah 

Muhammad adalah contoh utama dalam sejarah Islam tentang bagaimana dialog dan 

musyawarah dapat digunakan untuk menyelesaikan konflik. Beliau seringkali terlibat 

dalam dialog dengan berbagai kelompok dan individu, termasuk mereka yang tidak 

sependapat atau memiliki perbedaan pandangan.38 Rasulullah menunjukkan 

kemampuannya untuk mendengarkan dengan penuh perhatian, menghormati pandangan 

orang lain, dan mencari solusi yang adil melalui musyawarah. 

 
32 Ramadhanita Mustika Sari, “Resolusi Konflik Islam–Kristen Perspektif Al-Qur’an dan Injil,” Al-Adyan: 
Journal of Religious Studies 3, no. 1 (2022): 9–18. 
33 Muhamad Harjuna, “Islam dan Resolusi Konflik,” Religi: Jurnal Studi Agama-agama 14, no. 1 (2018): 23–
43. 
34 Ahwan Fanani, “Model resolusi konflik alternatif dalam hukum islam,” Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum 
Islam 7, no. 2 (2013): 271–90. 
35 Wiwik Setiyani, “Tipologi dan Tata Kelola Resolusi Konflik Ditinjau dari Perspektif Teori Sosial Konflik,” 
TEOSOFI: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 6, no. 2 (2016): 275–99. 
36 Marton Deutsch Marcus Peter T. Coleman, Eric C., Handbook Resolusi Konflik: Teori dan Praktek 
(Nusamedia, 2016). 
37 Nur Arfiyah Febriani, Nafisah Nafisah, dan Siti Mukjizatin, “Resolusi Konflik Masyarakat Melalui 
Pendidikan Sosial Perspektif Al-Quran,” Alim 4, no. 1 (2022): 1–26. 
38 Mohammad Takdir, Seni Mengelola Konflik (Depok: NOKTAH, 2021). 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

359 
 

Selain itu, dalam ajaran Islam, musyawarah adalah salah satu prinsip demokrasi 

yang mendorong partisipasi aktif dari semua pihak yang terlibat dalam suatu konflik. 

Musyawarah memungkinkan semua pandangan dan suara didengarkan, dan keputusan 

diambil berdasarkan konsensus atau mayoritas suara. Ini adalah cara yang demokratis dan 

inklusif untuk menyelesaikan konflik, yang menghormati hak setiap individu untuk 

bersuara. Pentingnya dialog dan musyawarah dalam Islam juga tercermin dalam Al-

Qur'an. Dalam beberapa ayat, Al-Qur'an menekankan pentingnya berbicara dengan baik, 

menawarkan perdamaian, dan mencari solusi yang adil dalam menyelesaikan 

perselisihan.39 Ini mencerminkan keyakinan bahwa dialog adalah alat yang kuat untuk 

membangun pemahaman bersama, mengatasi perbedaan, dan mencegah eskalasi konflik. 

Dalam masyarakat Muslim, tradisi dialog dan musyawarah terus hidup dalam 

berbagai konteks, baik dalam lingkungan keluarga, masyarakat, atau politik. Pemimpin 

Muslim dan ulama sering kali mendorong dialog antarumat beragama dan antarkelompok 

untuk mempromosikan pemahaman saling dan perdamaian. Dengan demikian, Islam 

mendorong praktik dialog dan musyawarah sebagai cara yang paling sesuai dengan nilai-

nilai Islam untuk menyelesaikan konflik. Ini bukan hanya metode yang efektif, tetapi juga 

mencerminkan prinsip-prinsip keadilan, kesetaraan, dan inklusi yang merupakan bagian 

integral dari ajaran Islam.40 Islam mengajarkan bahwa semua individu, tanpa memandang 

agama atau keyakinan mereka, memiliki hak-hak asasi manusia yang harus dihormati dan 

dilindungi. Dalam Al-Qur'an, terdapat ayat-ayat yang menekankan pentingnya 

menghormati hak-hak orang lain, termasuk hak mereka untuk beragama dan berkeyakinan 

sesuai dengan kepercayaan masing-masing. Ini menciptakan landasan bagi toleransi dan 

hidup bersama dalam masyarakat Islam. Selain itu, Rasulullah Muhammad juga 

memberikan contoh nyata tentang bagaimana hidup bersama dengan komunitas yang 

berbeda. Di Madinah, beliau membentuk Piagam Madinah, sebuah perjanjian yang 

mengatur hubungan antara Muslim dan non-Muslim di kota tersebut. Perjanjian ini 

menjamin hak-hak semua komunitas yang tinggal di Madinah dan menciptakan kerangka 

kerja bagi kerjasama dan perdamaian antarberbagai kelompok.41 

Dalam sejarah Islam, dapat ditemukan contoh-contoh bagaimana Islam 

mendorong toleransi dan hidup bersama. Selama masa kejayaan Islam di Andalusia, 

Spanyol, ada periode keemasan di mana Muslim, Kristen, dan Yahudi hidup bersama 

dalam harmoni, berkontribusi pada perkembangan ilmiah, budaya, dan filosofis. Ini adalah 

contoh nyata tentang bagaimana nilai-nilai toleransi dan hidup bersama dapat 

 
39 Maryam Kasim, Herson Anwar, dan Lian G. Otaya, “Manajemen Konflik Dalam Perspektif Al-Qur’an 
Dan Hadis,” Jurnal Al Himayah 3, no. 2 (2019), 
https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ah/article/view/2652. 
40 Kamaruddin Kamaruddin, “Model Penyelesaian Konflik Di Lembaga Adat,” Walisongo: Jurnal Penelitian 
Sosial Keagamaan 21, no. 1 (15 Juni 2013): 39–70, https://doi.org/10.21580/ws.21.1.236. 
41 Bukhori Abdul Shomad, “Piagam Madinah Dan Resolusi Konflik,” Al-Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama 
8, no. 2 (31 Desember 2013): 53–66, https://doi.org/10.24042/ajsla.v8i2.586. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

360 
 

diimplementasikan dalam masyarakat Islam.42 Secara keseluruhan, Islam mengajarkan 

bahwa toleransi, penghargaan terhadap hak-hak individu, dan semangat hidup bersama 

adalah nilai-nilai yang penting dalam membangun masyarakat yang adil dan damai. 

Konsep Ummatan Wasatan adalah panggilan kepada umat Islam untuk menjadi teladan 

dalam hal ini dan bekerja sama dengan orang-orang dari semua latar belakang untuk 

menciptakan dunia yang lebih baik, yang didasarkan pada saling pengertian, perdamaian, 

dan kerja sama. 

Peran pemimpin agama, terutama ulama, sangat krusial dalam menyelesaikan 

konflik dalam Islam. Ulama adalah para cendekiawan agama yang memiliki pemahaman 

mendalam tentang ajaran Islam dan prinsip-prinsip etika yang terkait dengan perdamaian 

dan keadilan. Mereka berfungsi sebagai penjaga moral dan spiritual dalam masyarakat 

Muslim. Pemimpin agama memiliki pengetahuan mendalam tentang ajaran agama Islam, 

termasuk hukum-hukumnya, etika, dan nilai-nilai yang terkandung dalam Al-Qur'an dan 

Hadis. Mereka dapat memberikan panduan agama kepada individu atau kelompok yang 

terlibat dalam konflik, menjelaskan prinsip-prinsip Islam yang relevan, dan bagaimana 

menerapkannya dalam konteks konflik tersebut.43 Panduan agama ini bisa menjadi 

landasan bagi individu untuk mencari pemahaman yang lebih baik tentang konflik dan 

bagaimana mengatasinya sesuai dengan nilai-nilai Islam. 

Selain itu, pemimpin agama juga memiliki kemampuan untuk meredakan 

ketegangan dalam masyarakat. Dengan menggunakan wawasan agama dan otoritas moral 

mereka, mereka dapat memediasi dialog antara pihak-pihak yang bersengketa. Pemimpin 

agama seringkali dapat menciptakan lingkungan yang kondusif untuk berbicara dan 

mencari solusi bersama. Mereka mendorong individu untuk berbicara dengan hormat dan 

empati, dengan tujuan mencapai kesepakatan yang adil dan damai.44 Pemimpin agama juga 

memiliki peran dalam menyebarkan pesan keadilan dan perdamaian kepada umat Muslim. 

Mereka dapat menggunakan khutbah, tulisan, ceramah, atau media sosial untuk 

mengingatkan umat Islam tentang pentingnya berperilaku adil, menghormati hak-hak 

individu, dan menjauhi tindakan kekerasan.45 Pesan-pesan ini dapat membentuk kesadaran 

kolektif dan mendukung upaya menjaga perdamaian dalam masyarakat. 

Dalam beberapa kasus, ulama juga dapat berperan sebagai pemantau konflik dan 

pendamping bagi individu atau kelompok yang terkena dampaknya. Mereka dapat 

memantau perkembangan konflik, menjalani dialog dengan pihak-pihak yang terlibat, dan 

memberikan dukungan moral kepada para korban. Pendampingan ini menciptakan rasa 

 
42 Abdul Rahmat, “Islam Dan Bina Damai,” Islamic Review: Jurnal Riset Dan Kajian Keislaman 4, no. 1 (2015): 
53–76, https://doi.org/10.35878/islamicreview.v4i1.89. 
43 Ahmad Atabik, “Urgensi Komunikasi Lintas Budaya Sebagai Peredam Konflik Antar Agama,” AT-
TABSYIR: Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 5, no. 1 (2018), https://doi.org/10.21043/at-tabsyir.v5i1.3283. 
44 Mohammad Kosim Kosim, “Kyai danBlater (Elite Lokal Dalam Masyarakat Madura),” Karsa: Jurnal Sosial 
Dan Budaya Keislaman, 2007, 149–60, https://doi.org/10.19105/karsa.v12i2.139. 
45 Umiarso El-Rumi, “The Young Kyai (Lora) and Transformation of the Pesantren in Madura,” Islam 
Realitas: Journal of Islamic and Social Studies 6, no. 2 (2020): 119–36. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

361 
 

kepercayaan kepada ulama sebagai mediator yang netral dan adil.46 Dalam sejarah Islam, 

terdapat banyak contoh di mana pemimpin agama, termasuk ulama, telah berhasil 

menengahi konflik dan menciptakan perdamaian. Peran mereka tidak hanya terbatas pada 

urusan agama, tetapi juga dalam memfasilitasi dialog, mengajarkan empati, dan 

mempromosikan keadilan. Oleh karena itu, peran pemimpin agama dalam menyelesaikan 

konflik dalam Islam sangat penting untuk menciptakan masyarakat yang damai, harmonis, 

dan sesuai dengan prinsip-prinsip agama yang dijunjung tinggi. 

 

Dinamika Penanganan Pengungsi Korban Konflik Sunni-Syiah Sampang  

Konflik antara Sunni-Syiah di sampang terjadi diperbatasan antara dua kecamatan 

yaitu, Kec. Karang Penang, Desa Blu’uran, Dusun Gedding Laok dan Keacamatan 

Omben, Desa Karang Gayam, Dusun Nangkernang. Konflik terjadi hingga dua 

kecamatan karena rumah para pengikut Syiah tepat berada di perbatasan dua kecamatan 

tersebut. Kondisi sosial budaya Masyarakat Madura khususnya di Kabupaten Sampang 

secara umum mempunyai kultur sosial dan budaya yang khas dan unik, yang sampai saat 

ini masih di pegang teguh oleh masyarakat Kabupaten Sampang yaitu Patuh terhadap 

agama dan ulama/kyai. Ikatan silahturahmi kuat yang ditunjang dengan karakteristik yang 

keras/ temperamental, serta kerap membawa senjata tajam dalam melakukan interaksi 

dengan orang lain dalam berbagai momen kehidupan sosial. 

Peta Lokasi Konflik Sosial Sunni-Syiah di Sampang 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Awal mula masuknya Syiah di Sampang yaitu berawal dari satu keluarga di desa 

Blu’uran, Karang Penang Sampang. Tajul Muluk sebagai pimpinan komunitas Syiah di 

Sampang menyatakan bahwa orang yang mengenalkan Syiah di Sampang kali pertama 

adalah ayahnya sendiri, yaitu Kiai Makmun yang berasal dari keluarga Sunni. Mulanya, 

Kiai Makmun mulai mempelajari ajaran Syiah sejak akhir tahun 1970-an melalui kiriman 

buku-buku tentang Syiah yang selalu diterimanya dari santrinya yang berada di Surabaya. 

 
46 Azhari Andi, “Kepemimpinan Perspektif Al Quran; Interpretasi Semiotik QS. Al-Baqarah (2): 30-34,” 
Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an Dan Tafsir 4, no. 1 (27 Juli 2019): 45–60, https://doi.org/10.32505/at-
tibyan.v4i1.883. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

362 
 

Sejak tahun 1981 Kiai Makmun sudah banyak memiliki koleksi buku-buku Syiah. Beliau 

juga dianggap oleh keluarganya tidak sepaham dengan mereka, lalu hal itu diketahui oleh 

para kiai lain. Jadi sejak tahun 1981 Kiai Makmum sudah dianggap menganut faham 

Syiah.47 Kyai Makmun beristrikan Hj Ummah binti Maruki dan dikaruniai delapan putra-

putri. Secara berurutan, mereka adalah: 1] Kiai Iklil, 2] Kiai Tajul Muluk, 3] Kiai Roisul 

Hukama, 4] Fatimah, 5] Umi Hani, 6] Budur, 7] Ummu Kalsum, dan 8] Achmad. 

Periode berikutnya, Kiai Makmun menyekolahkan kedua anaknya yaitu Tajul 

Muluk alias Ali Murtadho dan Roisul Hukama ke Pondok YAPI di Bangil. Keduanya 

belajar sekitar tiga tahun (1987-1991). Semasa di pondok pesantren, Kiai Karrar yang juga 

keponakan Kiai Makmun meminta agar Tajul muluk dan Rois ditarik dari YAPI, karena 

menurut kiai Karrar YAPI adalah pondok Syiah. Pada waktu itu, Kiai Karrar meminta 

kepada Kiai Makmun untuk memindahkan Tajul Muluk ke Timur Tengah, dan Kiai 

Karrar siap memberikan rekomendasi kepada Tajul Muluk untuk bisa diterima di 

pesantren Sayyid Muhammad al-Maliki. Namun, setelah berjalan dua tahun Tajul Muluk 

tidak juga berangkat ke timur tengah sesuai arahan Kiai Karrar. Karena Tajul Muluk tidak 

ingin menghabiskan masa mudanya dengan santai dan diam diri, akhirnya Tajul Muluk 

yang diperintah oleh ayahnya Kiai Makmun berangkat sendiri belajar ke Arab Saudi. 

Sedangkan Rois setelah pulang dari YAPI dan memilih membantu ayahnya mengajar di 

madrasah. 

Tapi selama di Arab Saudi, Tajul mengaku tidak belajar di pesantrennya Sayyid 

Muhammad al-Maliki, tapi memilih untuk bekerja. Tajul Muluk memilih bekerja sebagai 

TKI (tenaga kerja Indonesia) dan belajar Islam secara otodidak. Sambil bekerja, Tajul 

bertemu dengan mahasiswa universitas King Abdul Aziz yang berpaham Syiah. Itulah 

awal Tajul mulai berinteraksi dan sering diberi kita-kitab yang berkaitan dengan Syiah. 

Hampir setiap minggu Tajul mengaku diberi kitab oleh temannya ini. sambil bekerja, Tajul 

mempelajari kitab-kitab yang diberikan temannya itu. Kurang lebih selama enam tahun 

Tajul Muluk belajar kitab-kitab Syiah beserta pengembangannya di Arab Saudi dan 

kembali ke Sampang.  

Tahun 2003 Tajul Muluk sudah berada kembali di Sampang dan mulai 

mengajarkan Syiah kepada masyarakat umum. Semula, Tajul hanya membuka warung dan 

toko sembako di rumahnya, namun perlahan banyak masyrakat sekitarnya menitipkan 

anaknya belajar mengaji. Makin lama santrinya Tajul mulai semakin banyak dan menarik 

simpati masyarakat, sehingga aktifitas sosial-keagamaan yang diperankan Tajul makin 

meluas.  

Tajul Muluk memperkenalkan ajaran Syiah bersama saudaranya yaitu Roisul 

Hukama di Sampang secara terang terangan terhitung sejak tahun 2004. Pada waktu itu, 

santri Tajul Muluk sebanyak 55 kepala keluarga. Tahun 2011 santri Tajul Muluk 

berkembang pesat menjadi 150 kepala keluarga. Sejak saat itu pula Tajul dan Rois 

bergabung dengan IJABI (Ikatan Ahlul Bait Indonesia) sebuah organisasi Syiah di 

 
47 Wawancara Tajul Muluk di Rusunawa Jemundo Sidoarjo, 17 Agustus 2021 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

363 
 

Indonesia. Maka melihat sejarah yang dipaparkan oleh Tajul Muluk ini, awal mula 

masuknya Syiah dan perkembangannya tidak lepas dari dua tokoh utama, yaitu Tajul 

Muluk dan Roisul Hukama. 

Seiring berjalannya waktu, di tengah perkembangan Syiah di Sampang yang cukup 

pesat ini, muncul sebuah permasalahan baru. Masalah itu adalah konfliknya Tajul Muluk 

dan Roisul Hukama. Penanda konflik itu saat Rois menyatakan keluar dari Syiah dan 

Kembali menganut Sunni, sedangkan Tajul Muluk tetap berada dalam garis Syiah.  Pada 

akhirnya keluarga Kiai Makmun terpecah menjadi dua kubu hingga mengantarkan kepada 

situasi konflik yang memanas. 

  

Kubu Konflik Keluarga Kiai Makmun dan Hj Ummah 

Kubu Roisul Hukama Kubu Tajul Muluk 

  
Roisul Hukama, Fatimah, Ummi 

Kulsum, Budur, dan Achmad 

Tajul Muluk, Hj, Ummah, Iklil, dan 

Ummi Hanik 

 

Menurut hasil laporan pemerintah kabupaten Sampang dan keterangan dari 

beberapa warga, sebenarnya konflik berawal pada 2004 yang dipicu dengan adanya 

perbedaan pemahaman antara Tajul Muluk dengan Roisul Hukama di satu sisi dengan 

masyarakat setempat di sisi lain. Tajul Muluk dan adiknya Roisul Hukama menyebarkan 

paham Syiah kepada masyarakat setempat dan juga melakukan penghinaan terhadap 

ulama Sampang. Hal inilah yang menimbulkan ketegangan di periode awal tahun 2004 

yang merupakan tahun kedua Tajul Muluk pulang dari Arab Saudi dan menyebarkan 

faham Syiah di desa kelahirannya. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

364 
 

Seiring berjalannya waktu, babak baru konflik Sunni-Syiah terjadi pada tahun 

2006. Konflik di tahun 2006 ini terjadi karena perseteruan antara Tajul Muluk dengan  

Roisul Hukama yang notabene keduanya bersaudara dan secara keyakinan keduanya juga 

penganut Syiah.  Permasalahan antara keduanya dipicu oleh perselisihan pendapat tentang 

perempuan. Ada salah satu santri  bernama Halimah yang akan dinikahi oleh Roisul 

Hukama, tapi tidak disetujui oleh Tajul Muluk. Alasan ketidaksetujuan Tajul Muluk karena 

Rois telah mempunyai istri. Namun, oleh Tajul Muluk Halimah dijodohkan dengan anak 

temannya yang juga santri Tajul Muluk sendiri. Inilah yang memicu kekecewaan Roisul 

Hukama sehingga membuatnya keluar dari Syiah dan tidak lagi segaris gerakan dengan 

Tajul Muluk. Mulai saat itu, baik Tajul Muluk maupun Roisul Hukama saling melakukan 

aksi ”saling sindir dan serang” terkait persoalan agama saat melakukan perannya sebagai 

pemuka masyarakat.  

Pada tahun 2011 itu Tajul Muluk merupakan pimpinan dari pesantren Miftahul 

Huda yang memiliki santri sebanyak 130 orang. Pembakaran rumah Tajul Muluk itu terjadi 

pada hari Kamis tanggal 29 Desember 2011 di Desa Karang Gayam Kecamatan Omben. 

Tidak hanya rumah Tajul Muluk yang dibakar massa, namun juga rumah, musholla, dan 

toko keluarganya yang lain. Pembakaran pertama terjadi para rumah, toko, dan musholla 

Tajul Muluk di kampung Nangkernang. Pembakaran kedua terjadi di rumah Iklil, 

pembakaran ketiga di rumah Hj. Ummah, dan pembakaran keempat di rumah Ummu 

Hanik.  

Kronologi peristiwa pembakaran pada asset Tajul Muluk dan beberapa 

keluarganya hari Kamis tanggal 29 Desember 2011 itu sebagai berikut: 

Jam Peristiwa 

Jam 09.00 WIB Pembakaran terjadi di rumah Tajul Muluk Dusun 

Nang Kernang Desa Karang Gayam Kecamatan 

Omben terdiri dari 2 (dua) rumah, 1 (satu) toko, dan 3 

(tiga) lokal sarana pendidikan 

Jam 12.00 Massa merasa belum puas, akhirnya  pindah untuk 

melakukan pembakaran ke rumah Iklil yang juga masih 

kakak kandung Tajul Muluk dan tokoh pemuka Syiah 

sampan. Pembakaran juga terjadi di rumah Hj. 

Ummah. 

Jam 12.30 Massa kembali bergerak menuju rumah  Ummi 

Hanik/Syaiful yang merupakan adik Tajul Muluk. 

Massa yang sudah tidak terbendung kembali 

melakukan pembakaran terhadap rumah Ummi Hanik. 

Jam 17.00 Aparat mengungsikan sebanyak 253 orang pengikut 

Tajul Muluk dari Desa Karang Gayam diungsikan 

sementara di kantor Kecamatan Omben. Mereka 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

365 
 

dibawa ke kantor kecamatan agar aman dari amukan 

massa. 

Jam 21.00 Aparat memindahkan pengungsi ke GOR Indoor Jl. 

KH. Wahid Hasyim Kota Sampang dengan 

pertimbangan agar lebih aman dan bisa tinggal dalam 

kurun waktu yang cukup lama hingga situasi dan 

kondisi kembali normal 

 Karena situasi di Sampang sudah dianggap sedikit kondusif, berdasarkan 

kesepakatan pemerintah kabupaten sampang dan hasil mediasi bersama dengan 

masyarakat, akhirnya pada tanggal 12 Januari 2012 pukul 16.50 WIB sebanyak 234 

pengungsi telah dipulangkan kembali dari GOR Tennis Indoor Kota Sampang ke Desa 

Karang Gayam Kecamatan Omben  dan Desa Blu’uran Kecamatan Karang Penang 

Kabupaten Sampang.48 

Setelah pengikut Tajul Muluk dikembalikan lagi ke desanya dengan beberapa 

syarat dan kesepakatan, rupanya perselisihan antara warga Syiah-Sunni di Sampang belum 

berakhir. Beberapa bulan kemudian setelah mereka dikembalikan ke desanya, konflik 

Sunni-syiah kembali memanas.  Di antara penyebab memanasnya kembali situasi dan 

kondisi antara Sunni-Syiah karena pemerintah akan membangun kembali rumah Tajul 

Muluk dan keluarganya yang dibakar pada peristiwa pertama yaitu 29 Desember 2011. 

Masyarakat masih menyimpan rasa sakit hati terhadap Tajul, dan ingin memberikan efek 

jera dengan  melarang melakukan pembangunan kembali rumah Tajul Muluk.  

Konflik fisik kembali terjadi pada 26 Agustus 2012. Kericuhan ini semula dipicu 

oleh kedatangan anak-anak yang dipondokkan oleh Tajul Muluk di luar Kabupaten 

Sampang yang bermaksud untuk menjenguk Tajul Muluk di dalam Lembaga 

Pemasyarakatan Sampang. Sekitar pukul 07.00 WIB santri Tajul Muluk yang di 

pondokkan ke Pesantren di Malang akan kembali ke Ponpes Miftahul Huda diantar oleh 

Ummi Hanik (adik Tajul Muluk) dengan menggunakan 1 mini bus serta 1 unit mobil.  

Di tengah perjalanan, rombongan tersebut dihadang oleh sekelompok masyarakat 

yang mengendarai 30 sepeda motor dengan maksud dan tujuan menghadang para santri 

tersebut agar tidak kembali ke Ponpes Malang. Alasannya dikhawatirkan apabila santri-

santri tersebut setelah lulus dari pondok pesantren akan menyebarkan Syiah di Kecamatan 

Omben dan sekitarnya. Santri-santri yang sudah naik kendaraan umum diminta turun, 

sedangkan yang mengendarai kendaraan mini bus dipaksa pulang ke rumah masing-

masing. Terjadi perlawanan dari santri yang didampingi Ummu Hani, ditambah dengan 

Tindakan yang memancing emosi dan membuat massa semakin beringas sehingga bentrok 

tidak terhindarkan. 

Rombongan tersebut kembali ke rumahnya dan tidak jadi melanjutkan perjalanan, 

namun salah seorang dari pengantar (kelompok Tajul Muluk) mengeluarkan senjata tajam 

(clurit) sambil mengeluarkan kata-kata ejekan kepada massa. Ditambah dengan Ummi 

 
48 Data catatan Badan Kesatuan Bangsa dan Politik Kabupaten Sampang, tanggal 20 Agustus 2020 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

366 
 

Hanik membuka rok-nya yang ditunjukan kepada masyarakat.  Akibat kejadian tersebut 

beberapa jam kemudian sekitar 2.000 orang massa dengan bersenjata tajam dan kayu 

secara spontanitas berkumpul di Dusun Gua bergerak menuju Dusun Nangkenang Desa 

Karang Gayam Kecamatan Omben. Massa sudah mulai bergeser dan Kemudian sampai 

di Dusun Nangkenang Desa Karang Gayam Kecamatan Omben terjadi penyerangan 

terhadap pengikut Tajul Muluk. Di pihak lain pengikut Tajul Muluk telah melengkapi diri 

dengan senjata tajam dan bahan peledak (berupa mercon rakitan yang berisi paku dan 

kelereng) yang mengakibatkan  beberapa orang dari masyarakat mengalami luka-luka 

akibat terkena serpihan bahan peledak tersebut. Ledakan tersebut membuat massa 

semakin beringas dan melakukan pembacokan dan pembakaran rumah pengikut Tajul 

Muluk. Dalam waktu yang relatif singkat gerakan massa dari semua penjuru semakin tidak 

terkendali sehingga mengibatkan korban berjatuhan. Akibat kejadian tersebut, 

mengakibatkan beberapa korban meninggal  yaitu: Moh Hasin alias P. Hamamah umur 

50 tahun pengikut Tajul Muluk warga Desa Karang Gayam Kecamatan Omben. 

Untuk menyelesaikan konflik Sunni-Syiah Sampang sebenarnya tidak mudah dan 

tidak bisa cepat, karena problemnya sangatlah komplek dan trauma yang berlebihan pada 

masyarakat sampang. Berbagaimacam pendekatan dan metode terus dilakukan. Salah satu 

metode dan pendekatan pemerintah kabupaten sampang untuk menyelesaikan konflik ini  

yaitu dengan memulai memenuhi kebutuhan hak-hak dasar mereka. Seperti perekaman 

KTP, Surat Nikah, Sertifikat tanah dan kebutuhan lainnya. Oleh sebab itu, pertamakali 

yang dilakukan oleh Pemerintah Kabupaten Sampang  melakukan langkah langkah 

pelayanan dengan melaksanakan perekaman E-KTP di Rusunawa Puspa Agro Jemundo 

secara massal. Sebelumnya, banyak pengungsi yang ada di Rusunawa ini tidak punya 

identitas kependudukan, sehingga sulit bagi pemerintah kabupaten maupun provinsi 

untuk mengurus hak-hak mereka atau memberikan bantuan terhadap pengungsi. 

Sebenarnya sampai saat ini masyarakat sampang utamanya warga karanggayam dan 

blu’uran sangat sensitif sekali dengan kata “rekonsiliasi atau pengembalian”.  Pemerintah 

harus menyembunyikan misinya lewat pendekatan yang sangat halus, memules kata 

rekonsiliasi atau pengembalian atau penyelesaian konflik ke desa ini dengan bentuk 

tindakan nyata atau pendekatan kultur. 

Pelaksanaan program perekaman e-KTP sebenarnya juga tidak terlalu berjalan 

mulus, karena ketika masyarakat karanggayam dan blu’uran mendengar kabar itu, mereka 

melakukan penolakan bahkan sempat akan menggelar aksi. Mereka tidak mau pengikut 

syi’ahtercatat sebagai warga sampang, sehingga KTP tidak boleh beralamat sampang. 

Namun dengan pendekatan yang dilakukan oleh pemerintah melalui tokoh agama, tokoh 

masyrakat akhirnya berhasil dapat izin dan pengungsi yang tidak memiliki KTP bisa punya.  

Setelah program hak administrasi kependudukan warga syiah terpenuhi, 

pemerintah Sampang tidak berhenti disitu, misi penyelesaian konflik harus terus berlanjut. 

Dan yang kedua yaitu dengan program lainnya yang berkaitan dengann hak warga lagi. 

pada hari Kamis, 14 September 2017 pukul 08.35 WIB, bertempat di Ruang Desk Pilkada 

Pendopo Bupati Sampang (Jl. Wijaya Kusuma Sampang) pemerintah melakukan Rapat 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

367 
 

Koordinasi Intelijen kembali dalam rangka Pelaksanaan Sidang Istbat dan program Prona 

terhadap masyarakat Desa Karang Gayam Kec.Omben dan Desa Blu'uran Kec. Karang 

Penang yang dipimpin oleh Sekretaris Daerah Kab. Sampang (H. Puthut Budi Santoso 

SH, M.Si) dan dihadiri sekitar 22 orang.  Karena ternyata pengungsi syiah masih banyak 

yang tidak memiliki buku nikah dan ini menjadi problem terhadap nasib anak-anak 

mereka, selain itu karena asset warga syiah yang ada di desa sampang kurang aman, banyak 

kayu-kayu dan aset lainnya yang ada di tanah warga syiah yang dicuri dan dirusak oleh 

warga setempat. Maka dalam rangka melindungi mereka dari hal tersebut, pemerintah 

sampang bersama perwakilan Kantor Staf Kpresidenan yang dihadiri oleh Bapak Munajat, 

merumuskan kebijakan terkait dengan kebutuhan administrasi pernikahan mereka dan 

cara melindungi asset mereka di sampang. Dari hasil kordinasi tersebut, akhirnya 

menghasilkan kesepakatan untuk isbat nikah biaya mereka hanya dikenaka Rp.100.oo 

sesuai Perma No 1 Tahun 2016 tentanng sidang Isbat. Sedangkan untuk menyelamatkan 

aset aset mereka, pemerintah memberikan program yang namanya Prona, pengukuran 

tanah dan membuat sertifikat tanah secara gratis.  

Untuk pelaksanaan program yang kedua ini, sebenarnya juga tidak berjalan 

mulus.masyarakat karanggayam dan blu’uran masih menolaknya. Dan pemerintah tidak 

boleh ikut campur urusan di desanya. Karena sudah ada penolakan, pemerintah sampang 

merumuskan strategi dan perencanaan yang matang Agar tidak memetik masalah. Ada 

dua opsi yang akan digunakan yakni ; sidang Isbath Nikah di Rusun Jemundo atau di 

wilayah Kab. Sampang dengan faktor keamanan sebagai pertimbangan utama. pemerintah 

yakni Forpimda beserta instansi it terlebih dahulu menyamakan visi dan persepsi dalam 

upaya pendekatan terhadap para Ulama dan tokoh masyarakat sehingga giat Isbath Nikah 

dan Prona dapat berjalan lancar serta menjadi momentum untuk merekatkan warga 

pengungsi dengan warga Sampang dan para Ulama dengan pemerintah sebagai jembatan 

penghubungnya. Sehingga terlaksanalah Isbath nikah dengan jumlah total 368 pasang 

pemohon. 

 

Evaluasi Implementasi Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 

2012 

1. Regulation Values Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012  

Public policy merupakan keputusan sah terkait problematika sosial dalam domain 

wewenang dan kekuasaan lembaga atau otoritas yang sah dalam ruang dan waktu tertentu. 

Michael Scriven sebagai orang generasi awal yang meletakkan dasar konsep public policy 

sebagai kajian ilmiah menyatakan bahwa program atau kebijakan yang baik adalah 

kebijakan yang layak dievaluasi. Sedangkan kebijakan yang layak dievaluasi adalah program 

yang memiliki nilai dan berdampak positif bagi masyarakat yang terkena kebijakan 

tersebut. Artinya, ada kebijakan yang tidak layak dievaluasi sebab kebijakan tersebut tidak 

memiliki nilai dan dampak positif bagi elemen masyarakat yang menjadi sasarannya. Kata 

kunci dari pendapat Scriven ini adalah nilai. Lebih lanjut, Scriven menyatakan bahwa 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

368 
 

keberhasilan utama dari sebuah program atau kebijakan adalah pada nilai yang berhasil 

diwujudkan oleh kebijakan atau program tersebut.49 

Menurut nilai kebijakan publik perspektif Scriven, Surat Keputusan Gubernur 

Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012 Tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan dan 

Pengawasan Aliran Sesat di Jawa Timur mengandung beberapa hal. Pertama, bersifat 

valuable regulation. Semenjak disahkan dan diberlakukan, Surat Keputusan Gubernur Jawa 

Timur Nomor 55 Tahun 2012 Tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan dan Pengawasan 

Aliran Sesat di Jawa Timur tersebut telah menjadi salah satu dasar atau payung 

penyelesaian berbagai konflik atau persengketaan dalam hal keberagamaan di Jawa Timur. 

Bahkan, kebijakan Gubernur Jawa Timur tersebut dianggap sangat kuat dilatarbelakangi 

oleh kasus konflik fisik antara kelompok Sunni dan kelompok Syiah di Sampang yang 

waktu itu berdekatan dengan pemilihan kepada daerah Jawa Timur itu sendiri. Artinya, 

posisi kebijakan Gubernur Jawa Timur dengan mengeluarkan kebijakan tersebut 

berdekatan dengan meletupnya konflik fisik kedua antara kedua komunitas tersebut, serta 

kaitan konflik tersebut dengan panasnya kontestasi pilkada Jatim dan potensi konflik pada 

masa berikutnya, tentu memiliki nilai yang sangat besar dalam membingkai responsi 

pemerintah terhadap rakyatnya.50 Dari pandangan Scriven, regulasi ini merupakan regulasi 

yang bersifat valuable, atau layak dievaluasi. Status sebagai kebijakan yang layak dievaluasi 

karena melalui kebijakan tersebut muncul penanganan yang lebih massif antar dinas 

terkait, unit pelaksana teknis daerah, dan antar pimpinan daerah di dalam wilayah Jawa 

Timur. Regulasi ini juga yang mendasari dan menjadi payung dari adanya koneksi antara 

kabutaten Sampang dan Sidoarjo dalam konteks relokasi, sehingga bupati dua daerah itu 

mengeluarkan kebijakannya dalam membantu penanganan pengungsi Syiah Sampang.  

Tanda paling mendasar dari sifat valuabilitas regulasi tersebut adalah pada 

keberhasilannya menjadi jembatan antara Sunni dan Syiah dalam melakukan rekonsiliasi 

pada masa berikutnya dengan melibatkan organ lain seperti SKPD di Pemprov Jatim, 

pemerintah kabupaten Sampang, pemerintah kabupaten Sidoarjo, ABI, IJABI, Kontras, 

MUI, NU. Regulasi tersebut mampu menjadi koneksi yang bukan hanya mengaitkan 

rekonsiliasi Sunni-Syiah, tapi juga menjadi arena dialog antar tiap elemen yang terkait 

dengan pusaran konflik tersebut. 

Keberhasilan regulasi tersebut sebagai penyedia ruang dialog kepentingan 

kelompok Sunni di satu sisi dan kelompok Syiah di sisi lain pada ruang ruang publik inilah 

yang menjadikan regulasi tersebut memiliki valuabilitas. Bila diandaikan tidak ada ruang 

penyeimbang dan ruang dialog yang sah serta memungkinkan adanya gesekan kepentingan 

dari dua kelompok ini, tentu potensi konflik dan crash sosial di tengah masyarakat luas 

akan semakin terbuka dan vis a vis antara berbagai kelompok agama yang lebih luas. Bahwa 

 
49 Raden Ayu Halima dan Triono Ali Mustofa, “Goal Free Evaluation,” Iseedu: Journal of Islamic Educational 
Thoughts and Practices 6, no. 2 (1 Oktober 2022): 139–45, https://doi.org/10.23917/iseedu.v6i2.22116. 
50 Amat Jaedun, “Metode penelitian evaluasi program,” Makalah disampaikan pada kegiatan Pelatihan Metode 
Penelitian Evaluasi Kebijakan dan Evaluasi Program Pendidikan di Lembaga Penelitian. Universitas Negeri Yogyakarta, 
2010, 23–24. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

369 
 

dalam implementasinya masih ada persengketaan dan persesihan tentu merupakan hal 

yang wajar, namun tak dapat dipungkiri bahwa itu dapat diminimalisir dengan adanya 

regulasi tersebut. 

Kedua, regulasi yang memiliki curative and preventive values. Surat Keputusan 

Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012 Tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan 

dan Pengawasan Aliran Sesat di Jawa Timur tersebut memiliki corak sebagai regulasi yang 

bersifat kuratif sekaligus preventif. Pada satu kesempatan atau kasus tertentu, regulasi itu 

mampu memberikan rambu-rambu tentang standar atau batas kesesatan bagi siapapun 

kelompok agama, sehingga rambu-rambu itu menjadi semacam peringatan yang harus 

dicermati dan dipenuhi oleh siapapun. Namun di sisi lain dapat dilihat bahwa regulasi 

tersebut bersifat preventif atas potensi munculnya ekspresi penyimpangan dalam agama 

tertentu, sehingga menekan munculnya benih-benih kesesatan faham keagamaan.  

Jawa Timur sebagai arena budaya yang diversifikatif dan memiliki sejarah 

banyaknya ornamen pemikiran spiritual yang unik, ditambah dengan kultur demografi 

wilayah yang secara etnografis memiliki kekhasan, tentu menjadi lading subur yang sangat 

potensial bagi muncul dan berkembangnya berbagai pemikiran dan ekspresi spiritual. 

Daerah Mataraman, Pandalungan, pesisir pantai utara, dan pesisir pantai selatan, 

merupakan arena kebudayaan yang cukup memberikan panggung tumbuhnya potensi 

munculnya “kreatifitas” pemikiran dan ritual keagamaan. Regulasi yang dikeluarkan 

Gubernur Jawa Timur tersebut tidak dapat disangkal memiliki nilai preventif luar biasa 

dalam menekan kemunculan dan perkembangan aliran sesat di Jawa Timur, walau juga 

tidak dapat dikatakan bahwa di Jawa Timur sudah tidak ada aliran yang dianggap sesat.  

Selain itu, Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012 

Tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan dan Pengawasan Aliran Sesat di Jawa Timur itu 

juga memiliki nilai kuratif. Indikator yang paling mendasar adalah dengan terjadinya 

koordinasi antar lembaga pemerintah baik di tingkat kabupaten (dalam hal ini Sampang 

dan Sidoarjo), organ pemerintah yang ada di provinsi, ormas, lembaga swadaya 

masyarakat, aparat keamanan, pelaku usaha swasta, dan juga kalangan media massa. Ini 

menandakan bahwa regulasi ini memiliki nilai kuratif sekaligus preventif pasca konflik fisik 

kedua antara komunitas Sunni dan Syiah terjadi. 

Ketiga, regulasi yang mewujudkan social security and harmony values. Regulasi ini 

semenjak diterapkan telah mampu mendukung terjadinya social security (keamanan sosial) 

dan harmony values (nilai-nilai kerukunan) khususnya dalam hubungan kehidupan sosial dan 

keagamaan. Keberadaan regulasi itu sendiri sudah menjadi jaminan bahwa negara hadir 

bukan hanya dalam kehidupan beragama secara pribadi, namun regulasi itu juga hadir pada 

saat keberagamaan tersebut diekspresikan dalam ruang yang lebih formal dalam 

kehidupan bersama dalam satu batasan wilayah tertentu. Bahkan, dengan kehadiran 

regulasi ini, berbagai pihak yang terkait harus membangun relasi dan menciptakan sebuah 

mekanisme kolaborasi peran antara satu dengan yang lain terkait berbagai persoalan 

keberagamaan dalam ruang publik. Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 

Tahun 2012 Tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan dan Pengawasan Aliran Sesat di 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

370 
 

Jawa Timur ini pihak kepala daerah, komunitas Sunni dan Syiah, aparat keamanan, ormas, 

dan LSM harus rajin melakukan komunikasi dan antar lembaga terkait dengan berbagai 

persoalan yang sedang dan berpotensi muncul.  

 

2. Model Analisis Latency Conflict atas Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 

Tahun 2012  

Menurut pandangan Robert Dahl dan David Truman, dalam sebuah sistem politik 

ada yang disebut dengan interest group (kelompok kepentingan) yang menjadi wadah atau 

pertemuan dari beberapa individu dengan kesamaan sikap dan kepentingan. Kelompok 

kepentingan ini berusaha mendesakkan berbagai kepentingan tersebut pada kelompok lain 

dalam sebuah sistem sosial tertentu. Lebih lanjut, Truman menegasakan bahwa sebuah 

kebijakan yang dihasilkan pada dasarnya bukan hanya ditujukan untuk memenangkan 

kepentingan satu kelompok atas kelompok lain, namun lebih menjadi upaya bagi 

terciptanya sebuah keseimbangan dalam satu sistem sosial tertentu. Keseimbangan antar 

kelompok inilah yang menjadi titik tekan dari kajian kebijakan publik versi Dahl-Truman.51 

Pada sisi lain, secara langsung ada kaitan antara institusi dan aspek politik dalam tiap 

kebijakan yang ada. Institusi atau lembaga pemerintahan menjadi pembuat sekaligus 

pelaksana, sedang politik adalah pertimbangan yang mendasari munculnya kebijakan.52 

Berangkat dengan pemikiran Truman ini Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur 

Nomor 55 Tahun 2012 Tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan dan Pengawasan Aliran 

Sesat di Jawa Timur dalam penerapannya pada penanganan konflik Sunni-Syiah di 

Sampang, dapat ditemukan beberapa hal. Pertama, adanya pasal multifungsi dalam konflik 

latensi. Seperti diketahui bahwa Surat Keputusan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 

2012 Tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan dan Pengawasan Aliran Sesat di Jawa 

Timur tersebut telah berhasil menjadi salah satu pondasi sekaligus payung praktis dalam 

menyikapi kesesatan pemikiran dan ekspresi keagamaan tertentu. Dari fakta tersebut, 

regulasi ini membawa dampak positif dan mampu menciptakan harmoni sosial, khususnya 

dalam mengatur kepentingan berbagai pemeluk agama dalam menjalankan ibadahnya.53 

Namun pada sisi lain secara dinamis kehidupan masyarakat terus berkembang sesuai 

dengan gerak perkembangan manusia itu sendiri. Maka problem dan dorongan 

kepentingan manusia berpotensi menjadi sedemikian kompleks, termasuk pada aspek 

ekspresi keberagamaan. Pada titik inilah ke depan sangat dimungkinkan bahwa komposisi 

yang ditegaskan oleh regulasi ini menjadi tidak relevan dengan situasi mutakhir dari 

masyarakat yang memanfaatkannya. 

Misalnya, perbedaan penafsiran antara ormas, organ pemerintah, dan faham 

keagamaan mayoritas dengan kelompok faham keagamaan minoritas, pada kasus situasi 

yang lebih kasuistik dan memiliki gap disparitas yang ekstrim tentu akan memicu konflik 

 
51 Thomas R Dye, Understanding Public Policy, (New Jersey: Englewood Cliffs, 1995) hal 23-24 
52 Peter John, Analyzing Public Policy (Routledge, 2013). 
53 David B. Truman, “The Social Sciences and Public Policy,” Science 160, no. 3827 (3 Mei 1968): 508–12, 
https://doi.org/10.1126/science.160.3827.508. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

371 
 

baru yang tak kalah bombastis. Tentu regulasi tersebut tentu sudah mengalami kajian 

mendalam yang berusaha menyesuaikan situasi demografis pada awal abad millennial ini. 

Akan tetapi pertanyaannya, apakah kini tiap klausul atau konsideran terminologis dalam 

regulasi tersebut menjadi relevan untuk menjembatani potensi kasuistik di masa 

mendatang. Tentu hal itu perlu dipertimbangkan kembali. 

Kedua, mensyaratkan kuatnya kelembagaan sosial-politik dalam implementasi. 

Eksekutor dari regulasi tersebut adalah pemerintah dan tiap kelembagaan sosial yang 

terkait dengan pemerintah. Dalam perkembanganya, situasi masyarakat yang dinamis 

selalu bergerak dan terkait dengan berbagai aspek yang mengitarinya, mendorong 

munculnya kompleksitas persoalan yang ada di tengah masyarakat. Maka ke depan, 

implementasi regulasi ini bukan hanya menjadi tanggung jawab sepenuhnya dari kepala 

daerah setempat, akan tetapi juga menjadi tanggug jawab dari lembaga lain seperti ormas, 

swasta, media massa, LSM, apparat, dan juga lembaga pendidikan. Walaupun pada tiap 

konflik pasti ada upaya menemukan solusi dan rekonsiliasi, akan tetapi untuk lahirnya 

sebuah keputusan politik yang mampu melegakan semua pihak, diperlukan instrumen 

sosial lain yaitu kuatnya kelembagaan sosial di tengah masyarakat itu sendiri. 

Ketiga, tergantung aspek political will kepala daerah. Bahwa Surat Keputusan 

Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 2012 Tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan 

dan Pengawasan Aliran Sesat di Jawa Timur memegang peran vital sebagai payung 

eksekusi praktis dari persoalan konflik Sunni-Syiah di Sampang. Sebagai pelaksana 

kebijakan, pemerintah tidak hanya dituntut untuk mencermati tiap kasus yang terjadi 

secara hitam putih, namun juga harus mempertimbangkan dampak dari keputusan yang 

ditetapkan dalam tiap konflik tersebut.  

Maka pada fase inilah sangat memungkinkan bagi seorang kepala daerah secara 

personal mengalami dialektika dari kepentingan antara pertimbangan dirinya sebagai 

bagian dari kelompok kepentingan tertentu (dalam hal ini bisa jadi sebagai bagian atau 

pengikut faham keagamaan tertentu) dengan kepentingan dirinya sebagai kepala daerah 

yang harus bertindak adil dan proporsional. Pada situasi inilah fakta, prosedur, dan 

tahapan operasional dari regulasi tersebut se-obyektif mungkin akan angat tergantung 

dengan subyektifitas pertimbangan dari kepala daerah. Inilah yang kemudian menjadikan 

nomenklatur regulasi secara substantif terancam tidak dapat berjalan sesuai dengan tujuan 

ditetapkannya regulasi itu sendiri.  

 

Kesimpulan 

Secara umum implementasi kebijakan Gubernur Jawa Timur Nomor 55 Tahun 

2012 Tentang Pembinaan Kegiatan Keagamaan dan Pengawasan Aliran Sesat di Jawa 

Timur pada konflik Sunni-Syiah Sampang dapat disimpulkan bahwa kebijakan Gubernur 

Jatim Nomor 55 tahun 2012 lahir sebagai respons terhadap berbagai konflik sosial-

keagamaan yang berbeda di Jawa Timur, termasuk konflik Sunni-Syiah di Sampang dan 

konflik antara pengikut Ahmadiyah dengan pengikut Islam mayoritas di Surabaya. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

372 
 

Kebijakan ini berfungsi sebagai regulasi untuk mengatasi berbagai aliran keagamaan non 

mainstream di wilayah tersebut. Implementasi kebijakan ini sangat terkait dengan konteks 

politik regional, khususnya dalam konteks pilkada gubernur dan wakil gubernur Jatim. 

Kebijakan ini dijalankan setelah terpilihnya gubernur dan wakil gubernur baru, dan 

pemberlakuannya sangat bergantung pada kehendak politik pimpinan Jawa Timur. 

Anggaran juga menjadi kendala dalam penanganan korban konflik, dan Kabupaten 

Sampang tidak siap menghadapinya. 

Meskipun kebijakan ini berhasil meredam konflik fisik dengan efisien, esensi 

konflik masih ada. Implementasinya terkesan top-down dan memerlukan koordinasi yang 

lebih baik antara lembaga pemerintah yang terlibat. Ada kekurangan dalam infrastruktur 

birokrasi dalam pelaksanaannya. Kebijakan ini memberikan solusi kuratif terhadap konflik 

fisik, tetapi meninggalkan potensi konflik di masa depan. Konflik keagamaan bersifat 

dinamis dan memerlukan pengakuan yang berkelanjutan terhadap pemahaman keagamaan 

yang diterima oleh korban konflik. Kebijakan ini berhasil menghentikan konflik fisik, 

tetapi tidak menghilangkan potensi konflik esensial. Ini menguatkan kohesi dalam masing-

masing komunitas, tetapi juga meningkatkan alienasi sosial antara Sunni dan Syiah. 

Regulasi ini dapat digunakan sebagai alat politik untuk menyerang kelompok keagamaan 

tertentu. Hak-hak minoritas juga belum sepenuhnya terpenuhi, dengan sebagian 

pengungsi Syiah yang tidak dapat kembali ke kampung halaman mereka. 

Daftar Pustaka 

 Abdallah, Abdallah. “Exclusivism and Radicalism in Schools: State Policy and 
Educational Politics Revisited.” Studia Islamika 23, no. 3 (2016): 625–32. 

Adawiyah, Dwi Putri Robiatul, dan Moch Choirul Arif. “Strategi Komunikasi Pemerintah 
Kabupaten Sampang dalam Merukunkan Penganut Sunni-Syiah.” Jurnal 
Komunikasi 15, no. 2 (2021): 131–44. 
https://doi.org/10.21107/ilkom.v15i2.11477. 

Andi, Azhari. “Kepemimpinan Perspektif Al Quran; Interpretasi Semiotik QS. Al-
Baqarah (2): 30-34.” Jurnal At-Tibyan: Jurnal Ilmu Alqur’an Dan Tafsir 4, no. 1 (27 
Juli 2019): 45–60. https://doi.org/10.32505/at-tibyan.v4i1.883. 

Ardiyanti, Handrini. “Konflik Sampang: Sebuah Pendekatan Sosiologi-Komunikasi.” 
Jurnal Politica Dinamika Masalah Politik Dalam Negeri dan Hubungan Internasional 3, 
no. 2 (2016). 

Assyakurrohim, Dimas, Dewa Ikhram, Rusdy A. Sirodj, dan Muhammad Win Afgani. 
“Metode Studi Kasus Dalam Penelitian Kualitatif.” Jurnal Pendidikan Sains Dan 
Komputer 3, no. 01 (2023): 1–9. https://doi.org/10.47709/jpsk.v3i01.1951. 

Atabik, Ahmad. “Urgensi Komunikasi Lintas Budaya Sebagai Peredam Konflik Antar 
Agama.” AT-TABSYIR: Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam 5, no. 1 (2018). 
https://doi.org/10.21043/at-tabsyir.v5i1.3283. 

Aziz, Abd, dan matnin. “Jurnalis Dalam Tinjauan Sosial Ekonomi Politik Pada Konflik 

Sunni-Syiah Di Kabupaten Sampang.” Kabilah : Journal of Social Community 3, no. 2 
(2 Desember 2018): 223–40. 

Barlian, Eri. “Metodologi penelitian kualitatif & kuantitatif,” 2018. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

373 
 

Cinu, Surahman. “Agama, Meliterisasi dan Konflik (Kasus Poso, Sulawesi Tenggah).” Al-
Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman 15, no. 1 (2016): 1–49. 

Darmalaksana, Wahyudin. “Metode penelitian kualitatif studi pustaka dan studi 
lapangan.” Pre-Print Digital Library UIN Sunan Gunung Djati Bandung 5 (2020). 

Davids, Nuraan. “Islam, Moderation, Radicalism, and Justly Balanced Communities.” 
Journal of Muslim Minority Affairs 37, no. 3 (3 Juli 2017): 309–20. 
https://doi.org/10.1080/13602004.2017.1384672. 

Dharma, Ferry Adhi. “Barriers of Intercultural Communication in the Sunni-Shi’a 
Conflict in Madura:” Kanal: Jurnal Ilmu Komunikasi 10, no. 1 (7 September 2021): 
16–21. https://doi.org/10.21070/kanal.v9i3.1577. 

Dunn, William N. Public Policy Analysis. Routledge, 2015. 
El-Rumi, Umiarso. “The Young Kyai (Lora) and Transformation of the Pesantren in 

Madura.” Islam Realitas: Journal of Islamic and Social Studies 6, no. 2 (2020): 119–36. 
Fanani, Ahwan. “Model resolusi konflik alternatif dalam hukum islam.” Al-Manahij: Jurnal 

Kajian Hukum Islam 7, no. 2 (2013): 271–90. 
Fatah, Abdul. “Konsolidasi Komunal Sebagai Mitigasi Konflik Agama di Jawa Timur.” 

Lentera Hukum 5 (2018): 115. 
Febriani, Nur Arfiyah, Nafisah Nafisah, dan Siti Mukjizatin. “Resolusi Konflik Masyarakat 

Melalui Pendidikan Sosial Perspektif Al-Quran.” Alim 4, no. 1 (2022): 1–26. 
Halima, Raden Ayu, dan Triono Ali Mustofa. “Goal Free Evaluation.” Iseedu: Journal of 

Islamic Educational Thoughts and Practices 6, no. 2 (1 Oktober 2022): 139–45. 
https://doi.org/10.23917/iseedu.v6i2.22116. 

Hamayotsu, Kikue. “Conservative turn? Religion, state and conflict in Indonesia.” Pacific 
Affairs 87, no. 4 (2014): 815–25. 

Harjuna, Muhamad. “Islam dan Resolusi Konflik.” Religi: Jurnal Studi Agama-agama 14, no. 
1 (2018): 23–43. 

Ida, Rachmah, dan Laurentius Dyson. “Konflik Sunni-Syiah Dan Dampaknya Terhadap 
Komunikasi Intra-Religius Pada Komunitas Di Sampang-Madura.” Masyarakat, 
Kebudayaan Dan Politik 28, no. 1 (1 Januari 2015): 33–49. 
https://doi.org/10.20473/mkp.V28I12015.33-49. 

Ikmal, Novita Maulida. “Sunni-Syiah Conflict in Sampang, Madura: The Politics of 
Identity.” Jurnal Studi Sosial Dan Politik 5, no. 1 (29 Juni 2021): 1–8. 
https://doi.org/10.19109/jssp.v5i1.5611. 

Ilman, Robby Zidni. “Menjawab Kontroversi Tafsir Murah Labib Ke-Nusantara; Analisis 
Kritis Kitab Magnumopus Syaikh Nawawi al-Bantani.” Kontemplasi: Jurnal Ilmu-
Ilmu Ushuluddin 7, no. 2 (30 Desember 2019): 299–336. 
https://doi.org/10.21274/kontem.2019.7.2.299-336. 

Jaedun, Amat. “Metode penelitian evaluasi program.” Makalah disampaikan pada kegiatan 
Pelatihan Metode Penelitian Evaluasi Kebijakan dan Evaluasi Program Pendidikan di 
Lembaga Penelitian. Universitas Negeri Yogyakarta, 2010, 23–24. 

Jarir, Jarir. “Solusi Konflik Agama Di Media Sosial.” TOLERANSI: Media Ilmiah 
Komunikasi Umat Beragama 10, no. 2 (2019): 106–16. 

John, Peter. Analyzing Public Policy. Routledge, 2013. 
Kamaruddin, Kamaruddin. “Model Penyelesaian Konflik Di Lembaga Adat.” Walisongo: 

Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 21, no. 1 (15 Juni 2013): 39–70. 
https://doi.org/10.21580/ws.21.1.236. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

374 
 

Kasim, Maryam, Herson Anwar, dan Lian G. Otaya. “Manajemen Konflik Dalam 
Perspektif Al-Qur’an Dan Hadis.” Jurnal Al Himayah 3, no. 2 (2019). 
https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/ah/article/view/2652. 

Kirazli, Sadik. “Conflict and Conflict Resolution in the pre-Islamic Arab Society.” Islamic 
Studies 50, no. 1 (2011): 25–53. 

Kosim, Mohammad Kosim. “Kyai danBlater (Elite Lokal Dalam Masyarakat Madura).” 
Karsa: Jurnal Sosial Dan Budaya Keislaman, 2007, 149–60. 
https://doi.org/10.19105/karsa.v12i2.139. 

Mahbub, Syukron. “Konflik Dan Kekerasan Sunni-Syiah Sampang Prespektif Kultur 

Kekerasan Dan Hak Asasi Manusia.” VOICE JUSTISIA : Jurnal Hukum Dan 
Keadilan 2, no. 1 (3 November 2018): 92–101. 

Majid, Abdul. Analisis Data Penelitian Kualitatif. Makasar: Penerbit Aksara Timur, 2017. 
Marcus, Marton Deutsch, Peter T. Coleman, Eric C. Handbook Resolusi Konflik: Teori dan 

Praktek. Nusamedia, 2016. 
Mujtahidin, Mujtahidin, Mahmud Mahmud, dan Mohammad Edy Nurtamam. “Peran 

Nilai Budaya dalam Membentuk Perspektif Toleran dan Intoleran di Madura: 
Studi Kasus Konflik Sunni-Syiah di Desa Karanggayam Kecamatan Omben 

Kabupaten Sampang – Madura.” Jurnal Pamator : Jurnal Ilmiah Universitas Trunojoyo 
10, no. 2 (1 Oktober 2017): 122–27. 
https://doi.org/10.21107/pamator.v10i2.4146. 

Prasojo, Zaenuddin Hudi, dan Mustaqim Pabbajah. “Akomodasi Kultural Dalam Resolusi 
Konflik Bernuansa Agama Di Indonesia.” Aqlam: Journal of Islam and Plurality 5, 
no. 1 (13 Juni 2020). https://doi.org/10.30984/ajip.v5i1.1131. 

Rahmat, Abdul. “Islam Dan Bina Damai.” Islamic Review: Jurnal Riset Dan Kajian Keislaman 
4, no. 1 (2015): 53–76. https://doi.org/10.35878/islamicreview.v4i1.89. 

Rizal (Penyunting), Frank Fischer, Gerald J. Miller, Mara S. sidney; Imam Baihaqi 
(Penerjemah). Penggunaan Survei, Evaluasi Kebijakan dan Penelitian Evaluasi: Handbook 
Analisis Kebijakan Publik. Nusamedia, 2021. 

Sari, Endang. “Kebangkitan Politik Identitas Islam Pada Arena Pemilihan Gubernur 

Jakarta.” KRITIS : Jurnal Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik Universitas Hasanuddin, 27 
Desember 2016, 145–56. 

Sari, Ramadhanita Mustika. “Resolusi Konflik Islam–Kristen Perspektif Al-Qur’an dan 
Injil.” Al-Adyan: Journal of Religious Studies 3, no. 1 (2022): 9–18. 

Sarosa, Samiaji. Analisis Data Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: PT Kanisius, 2021. 
Setiyani, Wiwik. “Tipologi dan Tata Kelola Resolusi Konflik Ditinjau dari Perspektif Teori 

Sosial Konflik.” TEOSOFI: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 6, no. 2 (2016): 
275–99. 

Shomad, Bukhori Abdul. “Piagam Madinah Dan Resolusi Konflik.” Al-Adyan: Jurnal Studi 
Lintas Agama 8, no. 2 (31 Desember 2013): 53–66. 
https://doi.org/10.24042/ajsla.v8i2.586. 

Takdir, Mohammad. Seni Mengelola Konflik. Depok: NOKTAH, 2021. 
Truman, David B. “The Social Sciences and Public Policy.” Science 160, no. 3827 (3 Mei 

1968): 508–12. https://doi.org/10.1126/science.160.3827.508. 
Wahab, Solichin Abdul. Analisis Kebijakan: Dari Formulasi ke Penyusunan Model-Model 

Implementasi Kebijakan Publik. Bumi Aksara, 2021. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

375 
 

Widodo, Joko. Analisis Kebijakan Publik: Konsep dan Aplikasi Analisis Proses Kebijakan Publik. 
Media Nusa Creative (MNC Publishing), 2021. 

Widyantoro, Hary. “Undemocratic Response Towards" Deviant" Judgement and Fatwa: 
Sunni-Shiite Conflict in Sampang, Madura, East Java.” Mazahib 16, no. 1 (2017): 
18–32. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 2 July 2023 

376 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


