
 
 
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/IJHSS 

 

 

 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

493 
 

E-ISSN: 2746-2188 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

 

Epistemologi Tafsir Karya Ahmad Hassan: Studi Komparatif Tafsir 

Al-Hidayah dan Tafsir Al-Furqan 
 
Anggun Puspita Ningrum 
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia  
anggunpuspita0814@gmail.com  
 
Masruchin 
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia 
masruchin80@radenintan.ac.id   
 
Beko Hendro 
Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, Indonesia 
beko@radenintan.ac.id  
 

Abstract 

This article investigates the interpretation of Juz 30 in Tafsir Al-Hidayah and Tafsir 
Al-Furqan by Ahmad Hassan. The two commentaries are comparatively analyzed to 
produce a clear mapping of the background of the writing of Juz 30 by Ahmad 
Hassan in two different versions. The research approach used a qualitative method 
based on literature data, with a focus on content analysis. In the analytical 
framework, this study adopts Muhammad Abid Al-Jabiri's epistemological trilogy 
theory to explore and analyze Ahmad Hassan's thoughts in the interpretation of Juz 
30. The results show that there are various factors that motivate the writing of these 
two versions of tafsir, which are influenced by internal pressures from the PERSIS 
organization and social conditions during that period. Both Ahmad Hassan's 
interpretations use the ijmali method, but with different approaches; Al-Hidayah 
emphasizes the adabi ijtima'I style, while Al-Furqan tends to focus on the lughowi 
style. The sources of interpretation used in both books are closer to history and 
hadith; therefore, they can be classified as tafsir bil ma'tsur with bayani 
epistemological reasoning. The study confirms that the variations in the 
interpretation of Juz 30 by Ahmad Hassan can be explained by the complex 
interaction between internal organizational factors and the social context at the time 
of writing. 

Keywords: Ahmad Hassan, Tafseer Al-Hidayah, Tafseer Al-Furqan, Epistemology. 

Abstrak 
Artikel ini bertujuan untuk menyelidiki penafsiran Juz 30 dalam Tafsir Al-Hidayah dan 
Tafsir Al-Furqan karya Ahmad Hassan. Kedua tafsir ini dianalisis secara komparatif 
untuk menghasilkan pemetaan yang jelas terkait latar belakang penulisan Juz 30 oleh 
Ahmad Hassan dalam dua versi yang berbeda. Pendekatan penelitian menggunakan 
metode kualitatif dengan berbasis pada data kepustakaan, dengan fokus analisis pada 
konten (content analysis). Dalam kerangka analisis, penelitian ini mengadopsi teori 
trilogi epistemologi Muhammad Abid Al-Jabiri untuk mengeksplorasi dan menganalisis 
pemikiran Ahmad Hassan dalam penafsiran Juz 30. Hasil penelitian menunjukkan 

mailto:anggunpuspita0814@gmail.com
mailto:masruchin80@radenintan.ac.id
mailto:beko@radenintan.ac.id


Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

494 
 

bahwa terdapat berbagai faktor yang memotivasi penulisan dua versi tafsir ini, yang 
dipengaruhi oleh tekanan internal dari organisasi PERSIS dan kondisi sosial pada 
periode tersebut. Kedua penafsiran Ahmad Hassan menggunakan metode ijmali, namun 
dengan pendekatan yang berbeda; Al-Hidayah menonjolkan corak adabi ijtima’I, 
sementara Al-Furqan cenderung berfokus pada corak lughowi. Sumber tafsir yang 
digunakan dalam kedua kitab tersebut lebih mendekati riwayat dan hadits, sehingga 
dapat diklasifikasikan sebagai tafsir bil ma’tsur dengan penalaran epistemologi bayani. 
Kesimpulan penelitian menegaskan bahwa variasi dalam penafsiran Juz 30 oleh Ahmad 
Hassan dapat dijelaskan oleh interaksi kompleks antara faktor internal organisasi dan 
konteks sosial pada masa penulisan. 

Kata Kunci: Ahmad Hassan, Tafsir Al-Hidayah, Tafsir Al-Furqan, Epistemologi. 

 

Pendahuluan 

Al-Qur’an disebutkan sebagai kitab yang “Shalih li Kulli Zaman Wa Makan.” Oleh 

karena itu untuk menjawab berbagai problematika yang disebabkan perkembangan 

zaman, penafsiran Al-Qur’an akan selalu berlanjut sehingga menyebabkan munculnya 

berbagai macam corak dan kaidah penafsiran yang disebut sebagai sebuah manhaj atau 

metode.1 Setidaknya seorang mufassir harus menempuh tiga langkah manhaj, pertama yakni 

metode: tahlili (analitis), ijmali (global), maudhu’i (tematik), dan muqaran (perbandingan), 

kedua adalah bentuk penafsiran: birra’yi dan bil matsur, dan ketiga yaitu corak: fiqih, lughawi, 

tasawuf, ‘ilmi, dan adabi ijtima’i.2  

Selain manhaj, ada hal yang tidak pernah terlepas dalam penafsiran Al-Qur’an, yakni 

epistemologi (pengetahuan) pada sosok mufassir. Epistemologi merupakan cabang ilmu 

filsafat yang mempelajari objek kajian tentang bagaimana sesuatu itu datang, bagaimana 

kita mengetahuinya, bagaimana kita membedakan dengan lainnya, yang mana hal ini 

berhubungan dengan situasi, kondisi, ruang, dan waktu mengenai suatu hal.3 Sejarah 

mencatat bahwa setidaknya ada tiga macam epistemologi dalam peradaban Arab-Islam 

yaitu metode berpikir bayani, irfani, dan burhani yang merupakan hasil pemetaan dari 

Muhammad Abid Al-Jabiri. Klasifikasi tiga metode tersebut sangat relavan digunakan 

dalam berbagai isu termasuk dalam pengkajian Al-Qur’an sehingga dapat memberikan 

peran untuk mempermudah proses analisis kecenderungan nalar pada sebuah tafsir. 

Melalui proses tersebut akan dihasilkan sebuah kesimpulan mengenai nalar mufassir yang 

mendominasi karya tafsirnya.4 

 
1Jani Rani, “Kelemahan-Kelemaham dalam Manahij Al-Mufassirin,” Jurnal Ushuluddin XVIII no. 2 (Juli 
2012): 167, http://dx.doi.org/10.24014/jush.v18i2.707 
2M. Fiqri Al-Parizi, Lukmanul Hakim, dan Khairunas Jamal, “Urgensitisitas Manahij Al-Mufassirin diera 
Kontemporer,” Al-Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir 5 no. 2 (Desember 20): 268, 
https://doi.org/10.58518/alfurqon.v5i2.1398 
3Bahrum, “Ontologi, Epistemologi Dan Aksiologi.” Sulesana: Jurnal Wawasan Keislaman 8 no.2 (2013): 39, 
https://doi.org/10.24252/.v8i2.1276 
4Hakam Al-Ma’mun. “Hubungan Epistemologi Keislaman Muhammad Abid Al-Jabiri dengan Tipologi 
Penafsiran Al-Qur’an.” Journal of Islamic Civilization 3 no. 2 (Februari 2021): 145, 
https://doi.org/10.33086/jic.v3i2.2252 

http://dx.doi.org/10.24014/jush.v18i2.707
https://doi.org/10.58518/alfurqon.v5i2.1398
https://doi.org/10.24252/.v8i2.1276
https://doi.org/10.33086/jic.v3i2.2252


Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

495 
 

Di Indonesia perkembangan penafsiran Al-Qur’an ditandai dengan penemuan 

naskah Tafsir Surah Al-Kahfi pada abad ke 16 yang tidak diketahui penulisnya. Satu abad 

setelah itu muncul karya tafsir yang ditulis lengkap 30 juz oleh ‘Abd al-Ra’uf al-Sinkili.5 

Kemudian mulai banyak terlahir ulama tafsir di Indonesia salah satunya adalah Ahmad 

Hassan. Beliau dikenal sebagai tokoh pembaruan dalam organisasi Persatuan Islam 

(PERSIS). Pemikiran beliau banyak dituangkan pada organisasi pergerakan ini.6 Hal inilah 

yang kemudian menjadi salah satu faktor terlahirnya karya-karya beliau termasuk kedua 

karya tafsirnya yaitu Tafsir Al-Furqan dan Tafsir Al-Hidayah.  

Tafsir Al-Hidayah ditulis khusus membahas juz 30 dan Tafsir Al-Furqan membahas 

penafsiran dari juz 1 sampai juz 30. Dari kedua karya kitab tafsirnya terlihat bahwa Ahmad 

Hassan menuliskan tafsir juz 30 sebanyak dua kali. Meskipun demikian, penafsiran yang 

Ahmad Hassan lakukan tidaklah sama persis. Tafsir Al-Hidayah diuraikan lebih panjang 

dan terperinci sedangkan pada Tafsir Al-Furqan penafsirannya lebih ringkas. Berangkat 

dari persoalan ini, maka peneliti tertarik untuk membahas kedua kitab tafsir karya Ahmad 

Hassan tersebut melalui sudut pandang epistemologi yang ditawarkan oleh Muhammad 

Abid Al-Jabiri untuk mengetahui perbedaan model berpikir Ahmad Hassan ketika 

menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an pada kedua kitabnya. 

Sebagai seorang tokoh ternama dan karyanya banyak memiliki kontribusi besar 

dalam bidang keilmuan khususnya di Indonesia, tentu sudah ada penelitian sebelumnya 

yang membahas tentang Ahmad Hassan dan karya-karyanya. Seperti tulisan Rithon 

Igitsani dengan judul “Kajian Tafsir Mufassir di Indonesia”. Pembahasannnya seputar tafsir-

tafsir yang terlahir di Indonesia termasuk didalamnya Al-Furqon namun hanya mengupas 

secara singkat dan tidak membahas karya kitab tafsir Ahmad Hassan yang lainnya.7  

Kemudian karya Akhmad Bazith yang berjudul “Metodologi Tafsir Al-Furqan Tafsir 

Quran”.8  Pembahasannya mencakup metodologi, kandungan, dan sitematika penulisan 

tafsir Al-Furqon. Karya ilmiah ini tidak meneliti tafsir lainnya sebagai karya yang pernah 

ditulis oleh Ahmad Hassan. Ada juga tulisan lain yang masih berbicara seputar Al-Furqan 

dengan judul “Orientasi Tafsir Al-Furqan Karya Ahmad Hassan” yang ditulis oleh Abdul 

Rahman, dkk. Pembahasannya berbicara mengenai kecenderungan pemikirian Ahmad 

Hassan dalam menafsirkan Al-Qur’an pada Tafsir Al-Furqan dan tidak membahas dari 

sisi epistemologi Muhammad Abid Al-Jabiri.9 

 
5Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia (Dari Hermenutika hingga Ideologi) (Yogyakarta: LKiS, 2013), 19-20. 
6Irhamul Wafa, “Kontribusi Ahmad Hassan dalam Perkembangan Organisasi Persatuan Islam Tahun 1924-
1942” (Thesis, PhD, 2014): 52. http://repository.uinbanten.ac.id 
7Rithon Igisani, “Kajian Tafsir Mufassir Di Indonesia,” Jurnal Potret: Jurnal Penelitian Dan Pemikiran Islam 11, 
no. 1 (Januari-Juni 2018): 17, http://dx.doi.org/10.30984/pp.v22i1.757 
8 Akhmad Bazith, “Metodologi Tafsir Al-Furqan Tafsir Quran’ (Membaca Karya A. Hassan 1887-1958),” 
dalam Eljour: Edication and Learning Journal 1, no. 1 (Januari 2020): 24, 
http://dx.doi.org/10.33096/eljour.v1i1.34 
9Abdul Rohman, “Orientasi Tafsir Al-Furqan Tafsir Al-Qur’an Karya Ahmad Hassan,” Manarul Qur’an: 
Jurnal Ilmiah Studi Islam 21 no. 2 (Desember 2021): 143, https://doi.org/10.32699/mq.v21i2.2160 

http://dx.doi.org/10.30984/pp.v22i1.757
http://dx.doi.org/10.33096/eljour.v1i1.34
https://doi.org/10.32699/mq.v21i2.2160


Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

496 
 

Selanjutnya Iqlima Btari Leony yang menulis karya berjudul “Faham Fundamentalisme 

Ahmad Hassan Dalam Tafsir Al-Furqan”.10 Pembahasannya seputar pemikiran 

fundamentalis Ahmad Hassan terkhusus dalam Tafsir Al-Furqan. Kemudian karya yang 

ditulis oleh Muhammad Ghufron dengan judull “Konstruksi Pemikiran Kalam A. Hassan 

Dalam Tafsir Al- Hidayah (Juz ‘Amma).”11 Tulisan ini lebih terfokus kepada pembahasan 

pemikiran kalam Ahmad Hassan dalam tafsir Al-Hidayah dan tidak mengulik lebih jauh 

mengenai hal yang menjadi faktor penulisan tafsir Al-Hidayah tersebut. 

Sejauh pengamatan penulis, mayoritas karya penelitian lebih cenderung  membahas 

Kitab Tafsir al-Furqon dibandingkan dengan Tafsir Al-Hidayah serta tidak membahas 

lebih jauh tentang epistemologi berpikir Ahmad Hassan. Sehingga hal ini tentu perlu 

untuk dikaji lebih jauh agar menjadi tambahan khazanah keilmuan karya-karya mufassir 

Indonesia. 

 

Metode 

Metode yang penulis gunakan dalam penelitian ini adalah metode kualitatif jenis 

library research atau studi kepustakaan dengan cara membaca, menulis, dan menelaah data-

data yang berkaitan dengan penelitian. Makna dari penelitian kualitatif sendiri adalah 

analisis yang dipelajari kemudian dikembangkan oleh penulis agar dapat dijadikan 

pemandu dalam memahami sebuah penelitian. Selain metode penelitian, penulis juga 

menggunakan pendekatan berupa analisis isi dengan cara menganalisa keseluruhan isi teks 

yang akan diteliti agar kandungan dan maknanya dapat diuraikan secara komprehensif. 

Pokok analisa penelitian ini adalah mengenai cara penafsiran tokoh dalam kitab tafsirnya 

yang dikonstruksikan ke dalam teori epistemologi Muhammad Al-Jabiri. Penelitian ini 

tentu membutuhkan sumber primer atau pedoman utama untuk mendapatkan informasi-

informasi penting terkait penelitian. Sumber primer yang penulis gunakan adalah Kitab 

Tafsir Al-Furqon dan Kitab Tafsir Al-Hidayah karya Ahmad Hassan, serta sumber 

skunder yang berperan sebagai pendukung seperti informasi-informasi dari berbagai 

literasi buku, jurnal, kitab, artikel, dan electronic book (e-book).  

 

Hasil dan Pembahasan 

Ahmad Hassan dan Karya Tafsirnya 

1. Biografi Ahmad Hassan 

Ahmad Hassan bertempat tanggal lahir di Singapura tepatnya di daerah yang 

bernama Tamil pada tahun 1887. Beliau memiliki nama asli Hassan bin Ahmad.12 Ayahnya 

bernama Ahmad Sinna Vappu Maricar yang berasal dari India dan ibunya bernama 

Muznah dari Palekat, Madras, India. Ahmad Hassan menempuh pendidikan masa kecilnya 

 
10Iqlima Btari Leony, “Faham Fundamentalise Ahmad Hassan Dalam Tafsir Al-Furqan” (Thesis, 
Undergraduate, 2019), 59-68, http://digilib.uinsa.ac.id/id/eprint/31592 
11Muhammad Ghufron. Konstruksi pemikiran kalam A. Hassan dalam Tafsīr Al-Hidāyah (Juz’Amma). (Thesis, 
Undergraduate, 2019), 43, http://digilib.uinsa.ac.id/id/eprint/38127 
12 Rohman, Orientasi Tafsir Al-Furqan Tafsir Al-Qur’an Karya Ahmad Hassan, 131. 

http://digilib.uinsa.ac.id/id/eprint/31592
http://digilib.uinsa.ac.id/id/eprint/38127


Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

497 
 

di Singapura dengan mempelajari beberapa bahasa asing dan pelajaran agama Islam. Beliau 

tidak pernah menyelesaikan pendidikannya di bangku sekolah dasar karena di umurnya 

yang masih 12 tahun ia sudah mulai ikut berdagang.13 Ahmad Hassan juga diarahkan untuk 

mendapatkan pendidikan dari ulama-ulama di Singapura. Beberapa guru beliau yakni Said 

Abdullah Al- Musawi, Haji Hassan, Syaikh Ibrahim India, dan Muhammad Thaib.14  

Pada tahun 1912, Ahmad Hassan berimigrasi ke Surabaya dan membantu paman 

yang sekaligus merupakan guru beliau yakni Abdul Lathif untuk mengelola toko tekstil 

miliknya.15 Pada tahun 1924, Ahmad Hassan mulai mempelajari tenun di Bandung dan 

disana beliau bertemu dengan salah satu pendiri Persatuan Islam (PERSIS) yakni Mahmud 

Yunus.16 Selama bersama Mahmud Yunus, beliau banyak mengikuti kegiatan PERSIS, 

sehingga pada akhirnya ia ikut bergabung dan menjadikan PERSIS sebagai organisasi 

pembaharuan Islam.17 

Selanjutnya Ahmad Hassan pindah ke Bangil Pasuruan, Jawa Timur tepatnya pada 

tahun 1941. Selama di Jawa Timur beliau mendirikan Pondok Pesantren PERSIS. Pada 

tahun 1956 Ahmad Hassan menunaikan ibadah haji, di sana beliau jatuh sakit dan harus 

kembali ke tanah air. Kurang lebih dua tahun setelahnya pada tanggal 10 November 1958, 

tokoh yang juga di kenal sebagai Hassan Bandung ini wafat di usianya yang ke 71 tahun 

di Bangil, Jawa Timur. Semasa hidupnya, Ahmad Hassan banyak menghasilkan karya 

ilmiah dikarenakan kegigihan dan luasnya ilmu yang beliau miliki. Tercatat bahwa ada 

sekitar 81 karya ilmiah berupa buku dan majalah-majalah.18 

 

2. Tafsir Al-Hidayah 

Kitab Tafsir Al-Hidayah merupakan tafsir yang khusus membahas juz 30 atau  juz 

‘amma. Jilid satu Tafsir Al-Hidayah terbit pertama kali pada 1 Juni 1935 yang berisi 11 

surat, dibuka oleh surat Al-Fatihah kemudian dilanjutkan dari surat An-Nas sampai Al-

Fil. Jilid kedua diterbitkan pada 4 September 1935 dengan memuat 12 surat, yaitu surah 

Al-Humazah sampai Adh-Duha. Jilid ketiga diterbitkan pada 24 Mei 1939 yang terdiri dari 

8 surat, dari Al-Lail sampai Al-Buruj. Jilid keempat diterbitkan pada 1 November 1940 

yang berisi 6 surat, yakni Al-Insyiqaq sampai An-Naba’.19 Jika dijumlahkan, keseluruhan 

surah yang terdapat pada tafsir ini adalah sebanyak 38 surah. 

 
13Mila Aulia, Imam Muhajir Dwi Putra. “Melacak Unsur Reformisme Melalui Terjemah Al-Qur’an Ahmad 
Hassan dalam Tafsir Al-Furqan.” Dirosat: Journal of Islamic Studies Vol. 7. no. 1 (Januari-Juni 2022): 5, 
10.28944/dirosat.v7i1.640 
14 Ghufron, Konstruksi pemikiran kalam A. Hassan dalam Tafsīr Al-Hidāyah (Juz’Amma), 37. 
15Akhmad Bazith, Metodologi Tafsir Al-Furqan Tafsir Qur’an, 19-20. 
16 Dadan Rusmana, Fajar Hamdani Akbar. “Dari Literasi Hingga Ideologi: Kajian Tafsir Al-Quran Para 
Aktivis Ormas Persatuan Islam.” Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur'an Dan Tafsir 6 no.2 (April 2021): 104, 
https://doi.org/10.15575/al-bayan.v6i2.16926 
17  Ghufron, Konstruksi pemikiran kalam A. Hassan dalam Tafsīr Al-Hidāyah (Juz’Amma), 41 
18 Akhmad Bazith, Metodologi Tafsir Al-Furqan Tafsir Qur’an, 19-20 
19 Muhammad Ghufron. Konstruksi pemikiran kalam A. Hassan dalam Tafsīr Al-Hidāyah (Juz’Amma). (Disertasi, 
UIN Sunan Ampel Surabaya, 2019), 8-9 

http://dx.doi.org/10.28944/dirosat.v7i1.640
https://doi.org/10.15575/al-bayan.v6i2.16926


Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

498 
 

Ahmad Hassan tidak menjelaskan secara terperinci mengenai latar belakang 

penulisan Tafsir Al-Hidayah. Namun, jika melihat dari tahun penulisan kitab ini, ketika itu 

Ahmad Hassan juga sedang mendirikan Pondok Pesantren Persatuan Islam pada bulan 

Maret 1936 di Bandung dengan para tokoh lainnya. Pada saat itu hal yang diajarkan kepada 

para santri berupa pengetahuan dasar mengenai cara membaca Al-Qur’an yang benar 

sekaligus mempelajari makna yang terkandung dalam ayat-ayat Al-Qur’an.20 Kala itu di 

Indonesia sudah dikenal metode pembelajaran Al-Qur’an yang disebut Baghdadiyyah atau 

para santri mengenalnya dengan istilah turutan, pada metode ini juz ‘amma dijadikan bahan 

ajar yang paling awal.21 Maka, penulisan Tafsir Al-Hidayah bisa jadi dikarenakan saat itu 

merupakan salah satu hal yang menjadi kebutuhan para santri di Pondok Pesantren 

PERSIS dalam mempelajari ayat-ayat pada juz ‘amma. 

Selain hal tersebut, berdasarkan periodesasi literatur tafsir Al-Qur’an di Indonesia 

yang telah dipetakan oleh Islah Gusmian, Tafsir Al-Hidayah menempati urutan periode 

pertama yaitu permulaan abad ke-20 hingga tahun 1960-an yang mana pada periodesasi 

ini ada tren berupa penulisan tafsir yang mengangkat surat-surat tertentu dan juz ‘amma 

sebagai objek penafsiran.22 Maka, boleh jadi Ahmad Hassan juga tertarik dengan tren 

penulisan tafsir tersebut sehingga beliau juga menciptakan karyanya berupa tafsir juz 

‘amma. 

Dilihat dari sistematika penulisannya, Ahmad Hassan mengurutkan dari nomor 

surat yang paling akhir yakni An-Nas hingga kepada yang paling awal yakni An-Naba’ 

dengan dibuka terlebih dahulu oleh surat Al-Fatihah. Penulisan ayatnya terletak disebelah 

kanan dengan posisi terjemahan tepat pada sebelah kiri ayat. Terkadang Ahmad Hassan 

menafsirkan 1 surah secara langsung seperti pada surah An-Nashr ayat 1-3 beliau 

menuliskan keseluruhan ayat terlebih dahulu kemudian menjabarkan penjelasannya 

diakhir pada bagian “keterangan”.23 Namun lebih banyak menafsirkan surah dengan 

menjelaskan ayat secara satu persatu. Selanjutnya, Ahmad Hassan memberikan footnote 

atau catatan kaki dibeberapa ayat dengan keseluruhan berjumlah 254 catatan kaki.24 Selain 

itu, Ahmad Hassan juga mengiringi tafsirnya dengan bagian “pelajaran yang kita dapat dari 

ayat itu” yaitu berupa penjelasan ayat yang dibawakan kepada konteks kehidupan. 

 

3. Tafsir Al-Furqan 

Ahmad Hassan tidak hanya menulis satu kitab tafsir. Beliau juga memiliki karya 

tafsir lain yaitu Tafsir Al-Furqan. Tercatat bahwa tafsir ini sudah sebanyak tujuh kali 

dicetak dan dalam kurun waktu tiga puluh tahun setelah terbitan pertamanya, tafsir ini 

masih sering digunakan.25 Salah satu kitab tafsir yang merujuk kepada Tafsir Al-Furqan 

 
20 Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia (Dari Hermenutika hingga Ideologi), 25. 
21 Gusmian, 61. 
22 Gusmian, 60-61. 
23 Ahmad Hassan, Tafsir Jus ‘Amma Al-Hidayah (Jawa Timur: Fatih Media Group, Cet. Ke-21), 26. 
24 Ghufron. Konstruksi pemikiran kalam A. Hassan dalam Tafsīr Al-Hidāyah (Juz’Amma), 44. 
25 Howard M.Federspiel, Kajian Al-Qur’an di Indonesia (Dari Mahmud Yunus hingga Quraish Shihab) (Bandung: 
Mizan, 1996), 37. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

499 
 

adalah tafsir tematik karya Syu’bah Asa yang berjudul “Dalam Cahaya Al-Qur’an Tafsir Ayat-

ayat Sosial Politik.”26  

Al-Furqan merupakan kitab tafsir karya Ahmad Hassan yang ditulis lengkap 30 juz 

meskipun dalam proses penulisannya terdapat beberapa kali jeda dikarenkan kesibukan 

beliau dalam menulis karya lain untuk keperluan para anggota PERSIS.27 Ahmad Hassan 

menerbitkan Tafsir Al-Furqan pertama kalinya pada bulan Juli tahun 1928 hanya sampai 

juz 1,28 selanjutnya beliau menerbitkan kembali pada tahun 1941 dengan penafsiran yang 

sudah mencapai surah Maryam. Pada tahun 1953 Ahmad Hassan melanjutkan penulisan 

tafsirnya dengan bantuan Sa’ad Nabhan29 untuk menerbitkan Tafsir Al-Furqan secara 

lengkap 30 juz. Pada tahun 1956 Tafsir Al-Furqan resmi diterbitkan secara lengkap 30 juz 

dalam 1 jilid.30 Kemudian tafsir ini diterbitkan kembali pada tahun 2006 oleh Pustaka 

Mantiq yang berkolaborasi dengan Universitas Al-Azhar Indonesia. Setelahnya muncul 

cetakan ke-2 yang diterbitkan pada bulan Maret 2010 oleh Universitas Al-Azhar 

Indonesia31 

Mengingat Tafsir Al-Furqan dituliskan pada tahun 1960-an, maka tidak sedikit kosa 

kata pada Tafsir Al-Furqan yang sudah bergeser maknanya sebagaimana yang dipahami 

sekarang. Berangkat dari hal tersebut, dengan keinginan dari sanak saudara Ahmad Hassan 

dan permintaan dari masyarakat serta para pemerhati tafsir, maka diadakan pembaharuan 

terhadap Tafsir Al-Furqan dengan menyesuaikan konteks bahasa Indonesia masa kini. 

Perubahan yang dilakukan tentu tidak menghilangkan substansi dari tafsir ini dan tetap 

menjaga pokok pemikiran Ahmad Hassan di dalamnya.32 Dengan diprakarsai oleh Dr. Ir. 

Zuhal Abdul Qadir, M.Sc.,E.E. selaku cucu Ahmad Hassan yang juga merupakan rektor 

Universitas Al-Azhar Indonesia kala itu, pada akhirnya Tafsir Al-Furqan “Edisi Indonesia 

Mutakhir” dapat diterbitkan dan sudah memasuki cetakan kedua pada bulan maret tahun 

2010. 

 Latar belakang penulisan tafsir ini juga tidak dipaparkan secara komprehensif oleh 

Ahmad Hassan, namun jika dilihat dari pengantar dan pendahuluan pada Tafsir Al-Furqan 

yang pertama, serta Tafsir Al-Furqan “Edisi Indonesia Mutakhir” pada bagian “Sepatah 

Kata dari Kami” yang ditulis oleh Dr. Ir. Zuhal Abdul Qadir, M.Sc.,E.E. dapat 

disimpulkan beberapa point penting tentang alasan penulisan tafsir ini. Pertama, agar 

masyarakat yang awam terhadap bahasa Arab bisa ikut berkesempatan memahami isi 

kandungan Al-Qur’an. Kedua, untuk merangsang, membangkitkan, dan menggugah 

semangat umat Islam agar selalu mengamalkan dan memahami apa-apa yang terkandung 

 
26 Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia (Dari Hermenutika hingga Ideologi), 207 
27 Ahmad Hassan, Al-Furqan (Tafsir Qur’an) (Surabaya: Al-Ikhwan, 1956), Vi. 
28 Federspiel, Kajian Al-Qur’an di Indonesia (Dari Mahmud Yunus hingga Quraish Shihab), 39. 
29 Nama lengkapnya Salim bin Sa’ad bin Nabhan yang merupakan seorang penerbit dan pedagang buku di 
Surabaya. Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia (Dari Hermenutika hingga Ideologi), 48. 
30 Federspiel, Kajian Al-Qur’an di Indonesia (Dari Mahmud Yunus hingga Quraish Shihab), 102. 
31 Akhmad Bazith, Metodologi Tafsir Al-Furqan Tafsir Qur’an, 24. 
32 Ahmad Hassan, Al-Furqan Tafsir Qur’an “Edisi Bahasa Indonesia Mutakhir.”  (Jakarta: Universitas Al-Azhar, 
2010), V. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

500 
 

dalam kitab suci Al-Qur’an. Ketiga, dengan penafsiran yang lebih menitik beratkan kepada 

keterangan arti tiap-tiap ayat maka diharapkan penafsiran ini lebih mudah untuk dipahami. 

Keempat atas permintaan dari Sa’ad Nabhan agar Ahmad Hassan melanjutkan Tafsir Al-

Furqan sampai selesai dan beliau menawarkan bantuan untuk menerbitkan tafsir ini.33 

Kelima untuk memenuhi sebagian ilmu yang dibutuhkan oleh umat Islam Indonesia. 

Keenam untuk memenuhi desakan dari para anggota Persatuan Islam.34 

 Mengenai sistematika penulisan Tafsir Al-Furqan, kitab ini diawali dengan kata 

pengantar dari penerbit dan pendahuluan dari penulis. Selanjutnya Ahmad Hassan 

memberikan “fasal-fasal” yang merupakan penjelasan dari teknik penafsiran yang akan 

dilakukan seperti bagaimana Ahmad Hassan menyalin penafsirannya, ejaan apa yang 

digunakan, dan lain sebagainya dengan keseluruhan berjumlah 35 fasal. Untuk 

memudahkan pembaca memahami beberapa istilah kata dan kalimat pada Tafsir Al-

Furqan, terdapat bagian “Qomus Bagi Beberapa Kalimah” semacam glosarium. 

Berikutnya adalah bagian “Petunjuk” yang ditulis oleh Abdul Qadir Hassan (anak beliau) 

atau saat ini lebih dikenal dengan istilah indeks yang mencantumkan nama surat dan 

nomor ayat pada 71 tema yang dianggap penting dengan merujuk kepada kitab Tafshilu 

Ayatil Qur’anil Hakim terjemahan Muhammad Fuad ‘Abdul Baqi. Hal ini ditujukan untuk 

mempermudah para pembaca mencari tema-tema tertentu yang terkandung dalam ayat 

Al-Qur’an.35 Bagian selanjutnya adalah “fihrasa”t atau daftar isi yang mencamtumkan 

nama dan halaman surat dengan berbahasa Indonesia dan Arab serta daftar isi yang 

menunjukkan halaman juz 1-30. Urutan penafsiran Kitab Al-Furqan mengikuti sistematik 

mushafi yaitu menafsirkan berdasarkan urutan surah yang ada dalam Al-Qur’an dari mulai 

Al-Fatihah hingga An-Nas.36 

 Ahmad Hassan memulai penafsirannya dengan surah Al-Fatihah. Diawali dengan 

nama surah yang berlafaz Arab dan Indonesia selanjutnya ditulis terjemahan dari nama 

surah tersebut. Pada bagian bawahnya terdapat nomor surah dan jumlah ayat serta di mana 

surah tersebut diwahyukan (Makkah atau Madinah). Lafaz ayat-ayat Al-Qur’an terletak di 

sebelah kanan, sedangkan tafsirannya berada di sebelah kiri ayat. Ahmad Hassan 

menambahkan footnote yang berjumlah sekitar 60% pada Tafsir Al-Furqan untuk 

memperluas penjelasan dari kata-kata atau kalimat tertentu dalam tafsir ini.37 

 

Perbedaan Tafsir Al-Hidayah dan Tafsir Al-Furqan 

Sebagaimana yang sudah dijelaskan sebelumnya, bahwa Ahmad Hassan 

mencantumkan penafsiran juz 30 dalam kedua kitabnya. Hal ini tentu memiliki maksud 

dan alasan tertentu, baik di karenakan faktor internal ataupun faktor eksternal ketika itu. 

Sebelum menjelaskan lebih jauh mengenai faktor tersebut, terlebih dahulu akan diuraikan 

 
33 Hassan, Al-Furqan (Tafsir Qur’an),V-Vi. 
34 Hassan, Al-Furqan Tafsir Qur’an “Edisi Bahasa Indonesia Mutakhir,” V. 
35 Hassan, Al-Furqan (Tafsir Qur’an), XL. 
36 Akhmad Bazith, Metodologi Tafsir Al-Furqan Tafsir Qur’an, 26. 
37 Federspiel, Kajian Al-Qur’an di Indonesia (Dari Mahmud Yunus hingga Quraish Shihab), 133. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

501 
 

secara singkat mengenai periodesasi munculya kedua tafsir ini yang pada akhirnya 

memiliki korelasi dengan faktor penyebab perbedaan kedua penafsiran ini. 

Sebagaimana pemetaan Islah Gusmian tentang periodesasi literatur tafsir Al-Qur’an 

di Indonesia, Tafsir Al-Hidayah dan Tafsir Al-Furqan masuk ke dalam generasi pertama 

yaitu pada abad ke-20 hingga tahun 1960-an. Tafsir Al-Hidayah (1935) terbit saat Ahmad 

Hassan juga sedang menuliskan bagian kedua Tafsir Al-Furqan (1941), lalu mengapa 

Ahmad Hassan mendahulukan penyelesaian Tafsir Al-Hidayah sedangkan Al-Furqan 

sudah ditulis terlebih dahulu sampai pada juz 1 (1928).  

Berdasarkan penjelasan di atas, maka terdapat beberapa hasil analisa yaitu yang 

pertama pada tahun ini adalah masa di mana sedang gencar-gencarnya pendirian pondok 

pesantren di berbagai wilayah Indonesia terutama Jawa dengan pembelajaran dasar Al-

Qur’an melalui juz ‘amma sehingga selain untuk kebutuhan anggota PERSIS dan 

masyarakat luas, juz ‘amma juga dijadikan bahan ajar untuk pondok pesantren. Maka wajar 

jika Ahmad Hassan harus menyelesaikan penafsiran ini lebih awal dan menguraikannya 

secara komprehensif karena sasarannya yang juga berupa akademisi. Kedua, sudah sejak 

dahulu surah Yasin dan juz ‘amma sangat populer dan banyak menjadi objek yang digemari 

umat Islam Indonesia untuk dibaca dan dihafalkan, maka tidak heran jika Ahmad Hassan 

menafsirkan juz ‘amma dalam satu kitab khusus agar tidak hanya sampai pada pembacaan 

dan penghafalan saja melainkan juga dapat dipahami makna-makna ayatnya secara luas. 

Ketiga, sebagaimana pernyataan Ahmad Hassan, bahwa penulisan tafsir Al-Furqan 

sempat terhambat karena diselingi dengan kitab lain yang dianggap lebih dibutuhkan oleh 

anggota PERSIS dan salah satu karya beliau yang terbit kala itu adalah Tafsir Al-Hidayah. 

Maka dapat diasumsikan bahwa penafsiran juz 30 menjadi sebuah hal yang lebih penting 

ketika itu sehingga Ahmad Hassan memberikan prioritasnya terhadap penyelesaian Tafsir 

Al-Hidayah. Keempat, pada tafsir Al-Furqan titik tekan Ahmad Hassan adalah 

memberikan penjelasan yang lebih mudah dimengerti sehingga tafsir ini dibuat lebih 

ringkas dan bahasanya ringan dengan penyalinan kata yang ada pada bahasa Al-Qur’an itu 

sendiri. Serta pada masa ini tafsir yang memuat 30 juz memang memiliki ciri khusus 

penjelasan yang tidak terlalu panjang dengan dibubuhi oleh footnote seperti tafsir karya 

Mahmud Yunus.38 

 

Trilogi Epistemologi Muhammad Abid Al-Jabiri 

Epistemologi adalah salah satu cabang filsafat yang berkenaan dengan teori 

pengetahuan. Secara bahasa epistemologi berasal dari kata episteme yang berarti 

pengetahuan dan logos yang berarti ilmu, pikiran, percakapan, atau kata.39 Berbeda dengan 

epistemologi barat yang tradisi pemikirannya berpijak kepada rasionalisme dan empirisme 

sedangkan epistemologi Islam selalu dikaitkan dengan sumber ilmu yang berpusat kepada 

 
38 Federspiel, 37 
39 Ahmad Syahid. “Konsep Epistemologi Keilmuan Islam Muhammad Abid Al-Jabiri.” Aqlania 12 no. 1 
(Juni 2021): 57, https://doi.org/10.32678/aqlania.v12i1.3950 

https://doi.org/10.32678/aqlania.v12i1.3950


Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

502 
 

Allah. Segala sumber pengetahuan dan kebenaran hanya berasal dari Allah dan posisi 

manusia hanyalah sebagai khalifah yang mencari ilmu dan kebenaran tersebut.40  

Sejarah mencatat bahwa dalam peradaban Islam ada kecenderungan epistemologi 

yang terbagi menjadi tiga yaitu bayani, irfani, dan burhani.41 Hal ini merupakan hasil 

klasifikasi yang dilakukan oleh Muhammad ‘Abid Al-Jabiri atas kritiknya terhadap nalar 

Arab-Islam yang dianggap sulit untuk dipahami dan kemudian dijadikan sebagai bahan 

kajian ilmiah.42 Setiap epistemologi yang telah diklasifiksikan memiliki karakteristik khas 

masing-masing yang menciptakan suatu bentuk tipologi beripikir umat Islam. Tipologi ini 

selanjutnya akan dihubungkan dengan epistemologi tafsir Al-Qur’an sehingga 

menghasilkan kesimpulan mengenai nalar yang mendominasi suatu karya tafsir.43 Untuk 

mengetahui lebih lanjut, berikut akan dipaparkan ketiga konsep epistemologi Muhammad 

Abid Al-Jabiri dalam tipologi penafsiran. 

 

1. Epistemologi Bayani 

Pengertian bayani secara lughowi tersusun dari kata ن-ي-ب  yang memiliki arti 

mengekspos atau menampakkan (al- zhuhūr dan al-izhar). Sedangkan menurut istilah bayani 

dapat diartikan sebagai logika berpikir yang bersumber terhadap teks (Al-Qur’an, dan 

hadits), ijma’, dan ijtihad.44 Menurut sejarah, epistemologi bayani merupakan sistem 

pemikiran Arab yang muncul paling awal dan sistem ini sangat dominan pada beberapa 

bidang keilmuan penting seperti tafsir, yurisprudensi, ilmu fiqih, ilmu Al-Qur’an dan 

dialektika teologis.45 Para pakar keilmuan tersebut menggunakan epistemologi bayani 

untuk menelaah teks agar mendapatkan hasil mengenai maksud yang terkandung pada 

sebuah lafadz serta untuk mengkaji hukum-hukum yang terdapat pada Al-Qur’an dan 

hadits.46 

Epistemologi bayani bertumpu kepada otoritas teks baik secara langsung yaitu 

dengan mengaplikasikan teks tanpa adanya percampuran pemikiran ataupun secara tidak 

langsung yaitu teks atau pengetahuan yang membutuhkan bantuan penalaran, analisa, dan 

tafsir. Penerapan teks secara tidak langsung bukan serta-merta membebaskan rasio atau 

akal untuk menentukan kebenaran sebuah teks melainkan harus bersandar kepada 

 
40 Hikmah, Muslimah, dan Sardimi. “Epistemologi Ilmu dalam Perspektif Islam.” Akademika 15 no. 2 
(2021): 35, https://doi.org/10.30736/adk.v15i2.546 
41 Mochamad Hasyim. “Epistemologi Islam (Bayani, Burhani, Irfani).” Jurnal Al-Murabbi 3 no.2 (Juni 2018): 
218, https://doi.org/10.35891/amb.v3i2.1094 
42 Arini Izzati Khairina. “Kritik Epistimologi Nalar Arab Muhammad Abed Al-Jabiri.” El-Wasathiya: Jurnal 
Studi Agama 4 no.1 (Oktober 2016): 106, https://doi.org/10.35888/el-wasathiya.v4i1.2353 
43 Al-Ma’mun, Hubungan Epistemologi Keislaman Muhammad Abid Al-Jabiri Dengan Tipologi Penafsiran 
Al-Qur’an, 145. 
44 Rukyah Khatamunisa, Imroatun Koniah. “Kritik Metodologi (Bayani, Irfani’dan Burhani) Muhammad 
Abed Al-Jabiri.” eL-Maslahah 10 no. 2 (Desember 2020):  47, 
https://doi.org/10.23971/maslahah.v10i2.1984 
45 Muhammad Iqbal Juliansyahzen. “Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad ‘Abed Al-
Jabiri.” Indonesian Journal of Islamic Law 1 no. 2 (Agustus 2019): 23. 
46 Hasyim, Epistemologi Islam (Bayani, Burhani, Irfani), 222 

https://doi.org/10.30736/adk.v15i2.546
https://doi.org/10.35891/amb.v3i2.1094
https://doi.org/10.35888/el-wasathiya.v4i1.2353
https://doi.org/10.23971/maslahah.v10i2.1984


Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

503 
 

sumber-sumber teks yang lainnya.47 Oleh karena itu Al-Jabiri memberikan penjelasan 

bahwa dalam epistemologi bayani kebenaran wahyu (teks) adalah hal yang lebih utama 

dibandingkan dengan suatu kebenaran yang bersumber dari akal.48 Epistemologi bayani 

dapat ditemukan pada tafsir yang bercorak fiqih dan tafsir yang berlandaskan kepada 

sumber-sumber riwayat untuk menjelaskan kandungan ayat Al-Qur’an.49 

 

2. Epistemologi Irfani 

Secara etimologi ‘irfani terdiri dari kata ف-ر-ع  yang artinya al-ma’rifah (ilmu 

pengetahuan). Menurut terminologi, irfani dapat diartikan sebagai pengetahuan tentang 

Tuhan.50 Pada tingkatan para sufi, istilah irfan dapat diartikan sebagai sebuah jenis 

pengetahuan yang paling tinggi. Pengetahuan ini lahir dalam kalbu dengan cara kasyf atau 

ilham. Arti kalbu yang dimaksud bukanlah berbentuk hati secara fisik sebagaimana yang 

terletak pada dada manusia, melainkan sebuah petunjuk rohaniah dari tuhan.51 Menurut 

Al-Jabiri sistem berpikir irfani bukanlah hal yang mudah sehingga tidak semua orang dapat 

menggunakannya terutama jika metode ini digunakan untuk mendapatkan kebenaran 

dalam menyelesaikan atau menyikapi permasalahan umat maka sebaiknya dihindari agar 

hal tersebut segera terselesaikan.52 Bahkan Al-Jabiri melanjutkan bahwa salah satu 

penyebab ketertinggalan umat Islam adalah penggunaan metode irfani dalam menjawab 

problematika kehidupan masyarakat.53 

Melalui epistemologi irfani, penafsiran yang dilahirkan akan masuk kedalam 

klasifikasi corak isyari. Pengetahuan ini bersifat subjektif sehingga orang lain tidak akan 

dapat merasakan dan menjelaskan bagaimana alur berpikir irfani dapat bekerja sehingga 

menyebabkan kesulitan bagi orang yang ingin memeriksa validitas penafsiran ini. 

Akibatnya penafsiran Al-Qur’an dengan corak isyari banyak ditolak oleh sebagian ulama. 

Al-Zarqani dalam bukunya Manahil al-’Irfan Fi Ulum al-Qur’an memberikan  persyaratan 

dan batasan terhadap penerimaan tafsir dengan tipologi irfani: pertama penafsiran yang 

dilakukan dengan makna batin tidak boleh bertolak belakang dengan makna dzahir pada 

ayat, kedua tidak dibolehkan untuk menjadikan makna batin sebagai makna satu-satunya 

 
47 Ahsanul Anam. “Trilogi Epistemologi Muhammed Abid al-Jabiri.” Progressa: Journal of Islamic Religious 
Instruction 7 no.1 (Agustus 2023): 64, https://doi.org/10.32616/pgr.v7.1.433.59-69 
48 Zaedun Na’im. “Epistimologi Islam dalam Perpsektif M. Abid Al Jabiri.” Jurnal Transformatif (Islamic 
Studies) 5 no.2 (Oktober 2021): 171, https://doi.org/10.23971/tf.v5i2.2774 
49 Al-Ma’mun, Hubungan Epistemologi Keislaman Muhammad Abid Al-Jabiri dengan Tipologi Penafsiran 
Al-Qur’an, 142. 
50 Khairina, Kritik Epistimologi Nalar Arab Muhammad Abed Al-Jabiri, 112. 
51Ahmad Hassan Ridwan. “Kritik Nalar Arab: Eksposisi Epistemologi Bayani,‘Irfani dan Burhani 
Muhammad Abed Al-Jabiri.” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 12 no.2 (Desember 
2016): 201-203, https://doi.org/10.18196/afkaruna.v12i2.2793 
52 Na'im, Epistimologi Islam dalam Perpsektif M. Abid Al Jabiri, 172. 
53 Wira Hadi Kusuma, “Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani Al-Jabiri dan Relevansinya Bagi Studi 
Agama untuk Resolusi Konflik dan Peacebuilding”, Jurnal Syi’ah 18 No. 1 (Januari-Juni 2018): 11, 
http://dx.doi.org/10.29300/syr.v18i1.1510 

https://doi.org/10.32616/pgr.v7.1.433.59-69
https://doi.org/10.23971/tf.v5i2.2774
https://doi.org/10.18196/afkaruna.v12i2.2793
http://dx.doi.org/10.29300/syr.v18i1.1510


Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

504 
 

yang dikehendaki, ketiga penafsiran harus sesuai dengan syariat dan akal, keempat tidak 

menghasilkan produk tafsir yang menyebabkan keraguan pada pemahaman manusia. 54 

 

3. Epistemologi Burhani 

Pengertian burhani dalam bahasa Arab memiliki arti bukti yang rinci dan jelas. Pada 

bahasa latin burhani disebut dengan istilah demonstration yang artinya isyarat, gambaran dan 

jelas. Sedangkan Al-Jabiri menuturkan pendapat bahwa burhani adalah pengetahuan yang 

diperoleh melalui prinsip-prinsip logika dengan berdasarkan kepada pengetahuan yang 

sudah jelas keabsahannya.55 Penekanan epistemologi burhani terletak pada nalar atau akal 

yang berperan untuk melakukan analisa dan pengujian terhadap suatu peristiwa sehingga 

menghasilkan sebuah kesimpulan sementara dan menciptakan teori melalui premis logika 

keilmuan.56  

Al-Jabiri menguraikan proses dalam mendapatkan pengetahuan melalui sistem 

burhani yaitu logika akan menyimpulkan penilaian dan memberi keputusan terhadap 

informasi yang diterima oleh indera dan hal ini dikenal dengan istilah tasawwur dan tasdiq. 

Tasawwur adalah proses penyusunan konsep melalui data-data yang dihasilkan oleh indera, 

sedangkan tasdiq adalah proses pembuktian atas kebenaran dari konsep yang telah 

tersusun tersebut.57 Proses pengetahuan ini berlandaskan kepada kekuatan natural dalam 

diri manusia yang didapatkan melalui pengalaman ataupun kemampuan daya serap 

seseorang. Biasanya tafsir melalui model nalar burhani banyak dihasilkan oleh mufassir yang 

beraliran teolog atau mutakallimin yang cenderung menjelaskan aspek akidah. 

Dibandingkan dua epistemologi sebelumnya, pada nalar burhani akal dituntut untuk lebih 

berperan aktif.58 

 

Epistemologi Tafsir Al-Hidayah dan Al-Furqan 

Sebagaimana yang telah diuraikan sebelumnya mengenai pengertian masing-masing 

epistemologi, maka pembahasan selanjutnya adalah menghubungkan dan menganalisa 

epistemologi yang telah dibangun oleh Muhammad Abid Al-Jabiri ke dalam tafsir karya 

Ahmad Hassan yaitu Tafsir Al-Hidayah dan Tafsir Al-Furqan. Untuk itu maka terlebih 

dahulu akan diuraikan sumber, metode, dan corak penafsirannya. 

 

1. Sumber Penafsiran 

Seorang mufassir biasanya memiliki sumber tertentu dalam menafsirkan ayat Al-

Qur’an agar terbangunnya sebuah pemikiran. Ahmad Hassan tidak menjelaskan secara 

 
54 Al-Ma’mun, Hubungan Epistemologi Keislaman Muhammad Abid Al-Jabiri dengan Tipologi Penafsiran 
Al-Qur’an, 144. 
55 Khairina, Kritik Epistimologi Nalar Arab Muhammad Abed Al-Jabiri, 113, 
56 Samsul Bahri. “Bayani, Burhani Dan Irfani Trilogi Epistemologi Kegelisahan Seorang Muhammad Abid 
Al Jabiri.” Jurnal Cakrawala Hukum, 11 no. 1 (2017): 8. 
57 Na'im, Epistimologi Islam dalam Perpsektif M. Abid Al Jabiri, 173. 
58 Al-Ma’mun, Hubungan Epistemologi Keislaman Muhammad Abid Al-Jabiri dengan Tipologi Penafsiran 
Al-Qur’an, 142. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

505 
 

khusus rujukan yang digunakannya baik pada Tafsir Al-Hidayah maupun Tafsir Al-

Furqan. Meskipun begitu, sesekali beliau menyebutkan sumber ketika menafsirkan ayat. 

Contohnya pada tafsir Al-Fatihah ayat 5 dalam Tafsir al-Hidayah tentang sesembahan 

selain Allah, beliau menggunakan sumber hadits sebagai berikut: “Menurut semata-mata 

perintah guru di dalam hal mengharamkan atau menghalalkan sesuatu atas nama agama, yaitu 

sebagaimana yang diriwayatkan di dalam hadits bahwa pada waktu turun ayat yang ke 23 dari surah 

At-Taubah yang artinya: “Bahwa orang-orang Yahudi dan Nashara menyembah pendeta-pendetanya, 

ada seorang sahabat nabi yang asalnya beragama Nashrani berkata: “Ya Rasulullah! Kami tak pernah 

menyembah pendeta-pendeta kami,” maka sabda Rassulullah: “Bukankah kamu turut mengharamkan 

dan menghalalkan sesuatu yang diharamkan atau dihalalkan oleh pendeta-pendeta kamu?” Jawabnya: 

“Betul begitu!,” maka sabda Rasul: “Itulah arti kamu menyembah pendeta-pendeta kamu,”59  

Contoh selanjutnya pada tafsir surah Al-Fiil yang mengambil sumber dari riwayat-

riwayat seperti berikut: “Menurut riwayat-riwayat yang shahih, bahwa pada tahun diperanakkan 

Nabi kita Saw. datang seorang pahlawan bangsa Habsyi yang jadi wali (gubernur) bagi kerajaan 

Habsyah di Yaman, beranama Abrahah, hendak merobohkan Ka’bah, supaya orang-orang Arab naik 

haji ke gereja yang ia telah sediakan di Yaman. Maka berangkatlah ia dengan tentaranya beserta gajah-

gajah peperangan. Setelah sampai di satu tempat yang berdekatan dengan Makkah, ia beri tahu kepada 

Makkah bahwa kedatangan itu bukan karena hendak berperang, tetapi karena hendak merobohkan 

ka’bah saja. Di waktu itu orang-orang Makkah lari ke gunung-gunung karena hendak menantikan 

perbuatan yang akan dilakukan Abrahah.”60 

Kemudian pada tafsir surah Al-Qadar, A. Hassan mengarahkan pembaca untuk 

melihat ayat-ayat lain sebagai penjelasan dari surah Al-Qadar mengenai permulaan 

turunnya Al-Qur’an di bulan Ramadhan sebagaimana yang beliau katakan “Ada lain-lain 

ayat lagi yang menunjukkan, bahwa permulaan turun Qur’an itu di bulan Ramadhan.”61 Hal ini 

berarti Ahmad Hassan menjelaskan satu ayat dengan ayat yang lainnya. Selanjutnya pada 

Tafsir Al-Furqan Ahmad Hassan mengutip pendapat sahabat yang ditemukan dalam 

penafsiran huruf-huruf muqataat : “Alif Lam Mim, Ibnu ‘Abbas artikan: Akulah Allah, Aku 

mengetahui,” “Alif Lam Ra, Ibnu ‘Abbas artikan: Akulah Allah, Aku melihat”62  

Sumber selanjutnya diambil melalui sumber tafsir sebagaimana penafsiran pada 

catatan kaki surah Al-Baqarah ayat 1, beliau mengatakan “Menurut sebahagian dari tafsir-tafsir, 

bahwa: a. “Alif” itu ringkasan atau potongan huruf dari kalimah “Allah” atau “Ana” (aku).“ b. 

“Lam” itu ringkasan atau potongan huruf dari “Jibril,” “Allah,” atau “Lathif” (Pemanis, Pelemah-

lembut).” c. “Mim” itu ringkasan atau potongan huruf dari “Muhammad,” “A’lam” (Yang lebih 

mengetahui), atau “Majid” (Yang amat mulia atau Yang amat dijunjung). Maka “Alif,” “Lam,” 

“Mim,” itu bisa dirangkai bermacam-macam: a. Allah, Jibril, Muhammad, b. Aku, Allah, Yang 

terlebih mengetahui, c. Allah, Pelemah-lembut, Yang amat mulia. Jadi maksudnya, bahwa: a. Qur’an 

 
59 Hassan, Tafsir Jus ‘Amma Al-Hidayah, 6. 
60 Hassan, 4. 
61 Hassan, 67. 
62 Hassan, Al-Furqan (Tafsir Qur’an), XXIV. 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

506 
 

ini dari Allah kepada Jibril, kepada Muhammad, b. Qur’an ini daripada-Ku, Allah Yang terlebih 

mengetahui, c. Qur’an ini dari Allah, Pelemah-lembut, Yang amat mulia. ”63  

Berikutnya sumber yang diambil dari riwayat dalam Tafsir Al-Furqan pada catatan 

kaki surah Al-Fiil ketika menjelaskan pasukan gajah yang binasa oleh burung dalam 

penafsiran sebagai berikut: “Menurut riwayat-riwayat bahwa tentara Habsyah itu mati dan hancur 

dengan penyakit cacar. Jadi, burung berduyun-duyun itu tak dapat tiada hama-hama penyakit cacar.”64 

Meskipun tidak dijelaskan secara rinci sumbernya, Ahmad Hassan tetap sangat 

berhati-hati memasukan sumber penafsirannya. Hal ini diperkuat oleh penjelasan beliau 

pada fasal 29 tentang israilliyat. Menurutnya riwayat ini terlalu berlebihan dalam 

menjelaskan mukjizat para nabi yang diutus kepada Bani Israil sehingga beliau 

memberikan peringatan bahwa kebanyakan riwayat israilliyat merupakan riwayat yang 

lemah dan palsu meskipun riwayatnya berlabel shahih tetap saja tidak boleh berpegang 

pada isinya, terkecuali riwayat ini diperkuat oleh hadits Nabi Muhammad Saw.65 Melalui 

penjelasan diatas, sumber bil ma’tsur tampaknya yang paling cocok dengan penafsiran yang 

dilakukan oleh Ahmad Hassan dikarenkan penafsiran beliau berpegang kepada sumber 

riwayat-riwayat, hadits, dan satu ayat dijadikan penjelas untuk ayat yang lainnya. 

 

2. Metode dan Corak Penafsiran 

Dari segi metode, Tafsir Al-Hidayah dan Al-Furqan sama-sama cenderung kepada 

metode ijmali yaitu menafsirkan Al-Qur’an secara singkat dan global serta terkadang hanya 

menjelaskan kosa kata ayatnya saja.66 Bahkan jika pembaca melihat penafsiran Kitab Al-

Furqan, mungkin sekilas terlihat mirip dengan terjemahan Al-Qur’an sebagaimana yang 

diterbitkan oleh Departemen Agama RI yang disertai dengan catatan kaki.67 Penafsiran 

yang menggunakan metode ini penjelasannya lebih mudah dipahami oleh semua kalangan 

baik mereka yang sudah memiliki ilmu yang luas ataupun bagi orang-orang yang awam 

karena isinya yang singkat dan padat. 

Sedangkan untuk corak penafsirannya, Al-Hidayah dapat diklasifikasikan dalam 

tafsir yang bercorak adabi ijtima’ yaitu corak tafsir yang berorientasi terhadap sosial-

kemasyarakatan. Corak ini cenderung kepada penafsiran secara redaksional yang tersusun 

dengan kalimat-kalimat yang mudah dipahami oleh masyarakat. Tujuan utama yang sangat 

mencolok dalam corak ini yaitu menghubungkan ayat dengan hukum-hukum alam yang 

berlaku dalam masyarakat dan pembangunan dunia.68 Hal ini dapat kita temukan pada 

setiap penafsiran Ahmad Hassan ketika menjelaskan bagian “Pelajaran yang Kita Dapat 

dari Ayat Itu.” 

 
63 Hassan, 2. 
64 Hassan, 1231. 
65 Hassan, XX. 
66 Mundzir Hitami, Pengantar Studi al-Qur’an Teori dan pendekatan, (Yogyakarta: LkiSYogyakarta, 2012), 
46. 
67 Bazith, Metodologi Tafsir Al-Furqan Tafsir Qur’an, 25. 
68 Kusroni, Mengenal Ragam Pendekatan, Metode, Dan Corak Dalam Penafsiran Al-Qur’an. Jurnal Kaca 
Jurusan Ushuluddin Stai Al Fithrah l9 no. (Januari 2019): 103, https://doi.org/10.36781/kaca.v9i1.2988 

https://doi.org/10.36781/kaca.v9i1.2988


Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

507 
 

Sedangkan pada Tafsir Al-Furqan, Ahmad Hassan banyak menafsirkan dengan 

melihat kepada aspek kebahasaan suatu ayat. Beliau menjelaskan bahwa sebisa mungkin 

ia mengartikan ayat Al-Qur’an kata demi kata yang berarti penafsirannya menggunakan 

metode harfiyah. Jika beliau tidak dapat melakukan yang demikian maka penafsiran 

dilakukan secara maknawiyah. Contohnya ketika menafsirkan kalimat “amanna billahi” 

biasanya kalimat ini diartikan “ia percaya dengan Allah” tetapi Ahmad Hassan 

mengartikannya menjadi “Ia percaya kepada Allah.” Melalui penjelasan ini, terlihat corak 

yang mendominasi Tafsir Al-Furqan karya Ahmad Hassan adalah  corak lughowi yaitu 

menafsirkan ayat dengan berpegang kepada analisis kebahasaan yang terkandung dalam 

ayat Al-Qur’an.69 

Melalui contoh-contoh penafsiran yang telah diuraikan baik pada sumber maupun 

metode dan corak, maka Tafsir al-Hidayah dan Tafsir Al-Furqan  lebih dominan kepada 

epistemologi bayani yang mana pada epistemologi ini tafsir yang dihasilkan berlandaskan 

kepada sumber-sumber riwayat untuk menjelaskan kandungan ayat Al-Qur’an (bil ma’tsur). 

Ahmad Hassan juga senantiasa mengedepankan validitas sebuah sumber yang 

digunakannya di mana hal ini juga sesuai dengan penejelasan Al-Jabiri mengenai 

epistemologi bayani yang memberikan prioritas terhadap kebenaran wahyu (teks) 

dibandingkan dengan suatu kebenaran yang bersumber dari akal. 

 

Kesimpulan 

Setelah pembahasan telah diuraikan, maka dapat disimpulkan bahwa Ahmad 

Hassan menuliskan juz 30 pada Tafsir Al-Hidayah dan Al-Furqan dikarenakan beberapa 

faktor yaitu untuk kebutuhan anggota organisasi PERSIS dan pondok pesantren kala itu 

pada khususnya dan masyarakat pada umumnya. Kedua karena juz ‘amma menjadi salah 

satu surah yang populer dikalangan umat Islam Indonesia sejak dahulu. Ketiga juz ‘amma 

dianggap penting kala itu sehingga harus menyelesaikan Tafsir Al-Hidayah terlebih 

dahulu. Keempat dengan juz 30 yang kedua pada Tafsir Al-Furqan dengan penjelasan 

yang singkat diharapkan dapat lebih mudah dipahami oleh masyarakat luas.  

Tafsir Al-Hidayah dan Tafsir Al-Furqan sama-sama menggunakan metode ijmali 

namun memiliki corak penafsiran yang berbeda yaitu Al-Hidayah memiliki corak adabi 

ijtima’ sedangkan Al-Furqan memiliki corak lughowi. Pada dasarnya Ahmad Hassan 

mengedepan orisinalitas dari Al-Qur’an itu sendiri oleh karena itu sebisa mungkin ia 

menghindari akal yang berperan dalam menafsirkan Al-Qur’an untuk menentukan 

kebenaran wahyu sehingga beliau lebih banyak merujuk kepada riwayat dan hadits dalam 

kedua penafsirannya. Berdasarkan hal tersebut, teori epistemologi Muhammad Abid Al-

Jabiri yang paling tepat untuk disandarkan kepada pola berpikir Ahmad Hassan adalah 

nalar bayani. 

 
69 Al-Parizi, Hakim, dan Jamal, Urgensitisitas Manahij Al-Mufassirin diera Kontemporer, 265 



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

508 
 

Daftar Pustaka 

Aisyah, Siti. “Pemikiran Ahmad Hasan Bandung tentang teologi Islam.” Master, Pasca Sarjana, 

2017. http://repository.uinsu.ac.id/id/eprint/1871 

Al Ma'mun, Hakam. “Hubungan Epistemologi Keislaman Muhammad Abid Al-Jabiri 

dengan Tipologi Penafsiran Al-Qur’an.” Journal of Islamic Civilization 3, no.2 

(Februari 2021): 135-148. https://doi.org/10.33086/jic.v3i2.2252 

Amirul, Mukminin. “Karakteristik Kitab Tafsir Al-Iklil Fi Ma’ani Al-Tanzil Karya Kh. 

Misbah Mustofa.” Thesis, Diploma, 2022. 

http://repository.radenintan.ac.id/id/eprint/19709 

Anam, Ahsanul. “Trilogi Epistemologi Muhammed Abid al-Jabiri.” Progressa: Journal of 

Islamic Religious Instruction 7, no.1 (Agustus 2023): 58-68. 

https://doi.org/10.32616/pgr.v7.1.433.59-69 

Aulia, Mila, dan Imam Muhajir Dwi Putra. "Melacak Unsur Reformisme Melalui Terjemah 

Al-Qur’an Ahmad Hassan dalam Tafsir Al-Furqan." Dirosat: Journal of Islamic 

Studies 7, no.1 (Januari-Juni2022): 1-16. 10.28944/dirosat.v7i1.640 

Bahri, Samsul. “Bayani, Burhani Dan Irfani Trilogi Epistemologi Kegelisahan Seorang 

Muhammad Abid Al Jabiri.” Jurnal Cakrawala Hukum 11, no.1 (2017). 

Bahrum, Bahrum. "Ontologi, Epistemologi Dan Aksiologi." Sulesana: Jurnal Wawasan 

Keislaman 8, no.2 (2013): 35-45. https://doi.org/10.24252/.v8i2.1276 

Bazith, Akhmad. “Metodologi Tafsir “Al-Furqan Tafsir Qur’an” (Membaca Karya A. 

Hassan 1887-1958).” Education and Learning Journal 1, no. 1 (Januari 2020): 19-33. 

http://dx.doi.org/10.33096/eljour.v1i1.34 

Fiqkri Alparizi, M., Lukmanul Hakim, Khairunas Jamal. “Urgensitisitas Manahij Al-

mufassirin Di Era Kontemporer.” Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran dan Tafsir 5, no. 

2 (Desember 2022): 248-270. https://doi.org/10.58518/alfurqon.v5i2.1398 

Ghufron, Muhammad. “Konstruksi Pemikiran Kalam A. Hassan dalam Tafsir Al-Hidayah 

(Juz ‘Amma).” Thesis, Undergraduate, 2019. 

http://digilib.uinsa.ac.id/id/eprint/38127 

Gusmian, Islah. Khazanah Tafsir Indonesia (Dari Hermenutika hingga Ideologi). Yogyakarta: 

LKiS, 2013. 

Hadikusuma, Wira. “Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani Al-Jabiri dan Relevansinya 

Bagi Studi Agama Untuk Resolusi Konflik dan Peacebuilding.” Jurnal Ilmiah 

Syi'ar 18, no.1 (Januari-Juni 2018). http://dx.doi.org/10.29300/syr.v18i1.1510 

Hassan, Ahmad. Al-Furqan Tafsir Qur’an “Edisi Bahasa Indonesia Mutakhir”. Jakarta: 

Universitas Al-Azhar, 2010. 

Hassan, Ahmad. Al-Furqan (Tafsir Qur’an). Surabaya: Al-Ikhwan, 1956. 

Hassan, Ahmad. Tafsir Jus ‘Amma Al-Hidayah. Jawa Timur: Fatih Media Group. Cet. Ke-

21. 

Hasyim, Mochamad. “Epistemologi Islam (Bayani, Burhani, Irfani).” Jurnal Al-Murabbi 3, 

no.2 (Juni 2018): 217-228. https://doi.org/10.35891/amb.v3i2.1094 

http://repository.uinsu.ac.id/id/eprint/1871
https://doi.org/10.33086/jic.v3i2.2252
http://repository.radenintan.ac.id/id/eprint/19709
https://doi.org/10.32616/pgr.v7.1.433.59-69
http://dx.doi.org/10.28944/dirosat.v7i1.640
https://doi.org/10.24252/.v8i2.1276
http://dx.doi.org/10.33096/eljour.v1i1.34
https://doi.org/10.58518/alfurqon.v5i2.1398
http://digilib.uinsa.ac.id/id/eprint/38127
http://dx.doi.org/10.29300/syr.v18i1.1510
https://doi.org/10.35891/amb.v3i2.1094


Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

509 
 

Hikmah, Hikmah, Muslimah Muslimah, and Sardimi Sardimi. “Epistemologi Ilmu dalam 

Perspektif Islam.” Akademika 15, no.2 (2021). 

https://doi.org/10.30736/adk.v15i2.546 

Hitami, Mundzir.  Pengantar Studi al-Qur’an Teori dan pendekatan. Yogyakarta: LkiS, 2012. 

Igisani, Rithon. “Kajian Tafsir Mufassir di Indonesia.” Potret Pemikiran 22, no.1 (Januari-

Juni 2018). http://dx.doi.org/10.30984/pp.v22i1.757 

Juliansyahzen, Muhammad Iqbal. “Rekonstruksi Nalar Arab Kontemporer Muhammad 

‘Abed Al-Jabiri.” Indonesian Journal of Islamic Law 1, no.2 (Agustus 2019): 16-38. 

Khairina, Arini Izzati. “Kritik Epistimologi Nalar Arab Muhammad Abed Al-Jabiri.” El-

Wasathiya: Jurnal Studi Agama 4, no.1 (Oktober 2016): 103-114. 

https://doi.org/10.35888/el-wasathiya.v4i1.2353 

Khatamunisa, Rukyah, and Imroatun Koniah. “Kritik Metodologi (Bayani, Irfani’dan 

Burhani) Muhammad Abed Al-Jabiri.” eL-Maslahah, 10, no.2 (Desember 2020): 43-

51. https://doi.org/10.23971/maslahah.v10i2.1984 

Kusroni, Kusroni. "Mengenal Ragam pendekatan, metode, dan corak dalam penafsiran 

al-Qur’an." Kaca (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 9, no.1 

(Januari 2019): 89-109. https://doi.org/10.36781/kaca.v9i1.2988 

Leony, Iqlima Btari. “Faham fundamentalisme Ahmad Hassan dalam Tafsir al-

Furqan.” Thesis, Undergraduate, 2019. http://digilib.uinsa.ac.id/id/eprint/31592 

M.Federspiel, Howard. Kajian Al-Qur’an di Indonesia (Dari Mahmud Yunus hingga Quraish 

Shihab). Bandung: Mizan. 1996. 

Na’im, Zaedun. “Epistimologi Islam dalam Perpsektif M. Abid Al Jabiri.” Jurnal 

Transformatif (Islamic Studies) 5, no.2 (Oktober 2021): 163-176. 

https://doi.org/10.23971/tf.v5i2.2774 

Rani, Jani. “Kelemahan-kelemahan dalam Manahij al-Mufassirin.” Jurnal Ushuluddin 18, 

no. 2 (Juli 2012): 167-178. http://dx.doi.org/10.24014/jush.v18i2.707 

Ridwan, Ahmad Hassan. "Kritik Nalar Arab: Eksposisi Epistemologi Bayani,‘." Irfani dan 

Burhani Muhammad Abed Al-Jabiri, Afkaruna 12, no.2 (Desember 2016): 187-222. 

https://doi.org/10.18196/afkaruna.v12i2.2793 

Roifa, Rifa, Rosihon Anwar, and Dadang Darmawan. “Perkembangan Tafsir Di 

Indonesia (Pra Kemerdekaan 1900-1945).” Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur'an dan 

Tafsir 2, no. 1 (Juni 2017): 21-36. https://doi.org/10.15575/al-bayan.v2i1.1806 

Rohman, Abdul. “Orientasi tafsir al-Furqan tafsir al-Qur’an karya Ahmad 

Hassan.” Manarul Qur'an: Jurnal Ilmiah Studi Islam 21, no. 2 (Desember 2021): 125-

148. https://doi.org/10.32699/mq.v21i2.2160 

Rusmana, Dadan, dan Fajar Hamdani Akbar. “Dari Literasi Hingga Ideologi: Kajian 

Tafsir Al-Quran Para Aktivis Ormas Persatuan Islam.” Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu 

Al-Qur'an dan Tafsir 6.2 (April 2021). https://doi.org/10.15575/al-

bayan.v6i2.16926 

Syahid, Ahmad. “Struktur Nalar Islam Perspektif Epistemologi.” Aqlania 12, no.1 (Juni 

2021): 53-74. https://doi.org/10.32678/aqlania.v12i1.3950 

https://doi.org/10.30736/adk.v15i2.546
http://dx.doi.org/10.30984/pp.v22i1.757
https://doi.org/10.35888/el-wasathiya.v4i1.2353
https://doi.org/10.23971/maslahah.v10i2.1984
https://doi.org/10.36781/kaca.v9i1.2988
http://digilib.uinsa.ac.id/id/eprint/31592
https://doi.org/10.23971/tf.v5i2.2774
http://dx.doi.org/10.24014/jush.v18i2.707
https://doi.org/10.18196/afkaruna.v12i2.2793
https://doi.org/10.15575/al-bayan.v2i1.1806
https://doi.org/10.32699/mq.v21i2.2160
https://doi.org/10.15575/al-bayan.v6i2.16926
https://doi.org/10.15575/al-bayan.v6i2.16926
https://doi.org/10.32678/aqlania.v12i1.3950


Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 4 Issue 3 November 2023 

510 
 

Wafa, Irhamul. Kontribusi Ahmad Hassan Dalam Perkembangan Organisasi Persatuan Islam 

Tahun 1924-1942. Thesis, PhD. IAIN SMH Banten, 2014. 

http://repository.uinbanten.ac.id 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


