' " E-ISSN: 2746-2188
Tndonogian Journal of Humanitiog and Social Sciences Volume 5 Issue 3 September 2024

https:/ / ejournal.uit-lirboyo.ac.id /index.php/IJHSS

Komunikasi Dakwah Walisongo Berlandaskan Budaya Kepada
Masyarakat Jawa Pra-Islam

Musdhalifah,
STID Al Hadid Surabaya, Indonesia
imuzz90(@gmail.com

Yuntarti Istiqomalia,
STID Al Hadid Surabaya, Indonesia
yuntarti@stidalhadid.ac.id

Abstract

This study aims to explain how Walisongo implemented a culturally grounded
communication strategy in delivering Islamic teachings to the pre-Islamic Javanese
society. Employing a literature review method, the study examines the socio-cultural
context of pre-Islamic Javanese society and the forms of da’wah communication applied
by Walisongo. The data gathered from various literature sources were analyzed through
an intercultural communication approach, focusing on the interactions between groups
with distinct cultural backgrounds. The analysis centers on how Walisongo adapted their
da’wah messages to align with local cultural practices, thereby avoiding cultural resistance.
The findings of this study reveal that Walisongo adopted a communication model that
was highly adaptive to Javanese cultural norms. In terms of the communicatot's profile,
Walisongo demonstrated an understanding of and conformity to local social norms.
Meanwhile, in the aspect of verbal messaging, they employed language and symbols
familiar to the local community. This process of assimilation facilitated the creation of a
new cultural entity that harmonized local cultural elements with Islamic values, thereby
easing the acceptance of Islam among the Javanese populace. This study highlights the
critical role of culturally based da’wah approaches in successful intercultural
communication, particularly within the context of Islamic propagation. The
communication model used by Walisongo underscores the importance of cultural
sensitivity in da’wah, which not only helps to avoid cultural conflicts but also accelerates
the acceptance of religion in communities with diverse cultural backgrounds.

Keywords: Da'wah Communication, Intercultural Communication, Walisongo

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan bagaimana Walisongo menerapkan strategi
komunikasi dakwah yang berlandaskan budaya lokal masyarakat Jawa pra-Islam. Dengan
menggunakan metode studi pustaka, penelitian ini mengkaji konteks sosial budaya
masyarakat Jawa pra-Islam serta bentuk komunikasi dakwah yang diterapkan oleh
Walisongo. Data yang diperoleh melalui kajian literatur dianalisis menggunakan
pendekatan komunikasi antarbudaya, yang menekankan pada interaksi antar kelompok
dengan latar budaya yang berbeda. Analisis ini difokuskan pada cara Walisongo
menyesuaikan pesan dakwah mereka dengan budaya lokal tanpa menimbulkan resistensi
budaya. Hasil dari penelitian ini menunjukkan bahwa Walisongo menerapkan model
komunikasi yang adaptif terhadap budaya masyarakat Jawa. Dalam aspek profil
komunikator, Walisongo mampu memahami dan mengadopsi norma-norma sosial
setempat, sementara dalam aspek pesan verbal, mereka menggunakan bahasa dan simbol-
simbol yang akrab bagi masyarakat. Proses asimilasi ini memungkinkan terciptanya entitas
budaya baru yang mengharmonisasikan unsur-unsur budaya lokal dengan nilai-nilai Islam,

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1491


mailto:imuzz90@gmail.com
mailto:yuntarti@stidalhadid.ac.id

sehingga mempermudah penerimaan ajaran Islam di tengah masyarakat Jawa. Penelitian
ini menyiratkan bahwa pendekatan dakwah berbasis budaya memiliki peran krusial dalam
keberhasilan komunikasi antarbudaya, terutama dalam konteks dakwah Islam. Model
yang digunakan oleh Walisongo memberikan pelajaran penting mengenai pentingnya
sensitivitas budaya dalam dakwah, yang tidak hanya dapat menghindari gesekan budaya,
tetapi juga mempercepat penerimaan agama dalam masyarakat yang memiliki latar budaya

berbeda.

Kata Kunci: Komunikasi Dakwah, Komunikasi Antarbudaya, W alisongo

Pendahuluan

Pada hakikatnya, dakwah merupakan aktivitas menyeru orang lain agar mau melakukan
kebaikan dan mencegah dari perbuatan munkar agar memperoleh kebahagiaan di dunia dan
di akhirat." Terdapat kesamaan antara dakwah dengan komunikasi. Namun, komunikasi
bersifat umum, isi pesannya bisa menyangkut apapun juga. Sedangkan dakwah, isi pesannya
adalah ajaran Islam. Dalam menyampaikan ajaran Islam, dz7 juga menghadapi berbagai
tantangan. Salah satunya tantangan budaya. Apalagi jika dz7 membawakan pemikiran atau
budaya baru yang berbeda bahkan bertentangan dengan madu nya. Culture conflict dan
pertentangan norma sangat mungkin akan terjadi, ketika suatu masyarakat disuruh
menerapkan nilai atau norma yang berasal dari masyarakat atau kelompok lain.” Seorang da'i
seharusnya mempertimbangkan budaya masyarakat yang menjadi sasaran dakwahnya dalam
menyampaikan materi atau membentuk norma perilaku Islami. Mengabaikan aspek ini
berpotensi menyebabkan hambatan dalam proses dakwah, bahkan dapat berujung pada
kegagalan dalam mencapai tujuan dakwah yang diinginkan.’

Berkenaan dengan persoalan di atas, dakwah sebagai kegiatan komunikasi juga
memerlukan pendekatan komunikasi antar budaya. Menurut Liliweri, cara berkomunikasi
sangat bergantung pada budaya: bahasa, aturan, dan norma masing-masing masyarakat.*
Sehingga, perlu kiranya da’7 untuk memahami lebih dalam mengenai komunikasi dakwah
yang berlandaskan pada budaya mad’u nya. Hal itu akan mempengaruhi cara berkomunikasi
yang tepat sesuai konteks ad'u nya. Tidak hanya itu, di lapangan dakwah juga kerap dijumpai
persoalan dilema da’% dalam menentukan bentuk komunikasi yang tepat ketika dihadapkan
pada tantangan perbedaan budaya dengan mad’u-nya. Komunikasi dakwah berlandaskan
budaya seringkali dipahami oleh da’% dengan hanya mengikuti saja budaya masyarakat
tersebut. Padahal kebiasaan suatu masyarakat belum tentu sesuai dengan ajaran Islam yang
dibawakan oleh dz%. Namun, ada kekawatiran jika tidak mengikuti budaya masyarakat,
nantinya akan timbul penolakan dari masyarakat. Oleh karena itu, a7 juga perlu
mempertimbangkan pilihan bentuk komunikasinya di tengah konteks perbedaan budaya
antara dirinya dengan madu.

U Arifin Zain, Dakwab Rasional (Banda Aceh: Yayasan Pena Banda Aceh Devisi Penerbitan, 2009), 2.

2 Jacobus Ranjabar, Perubaban Sosial: Teori-teori dan Proses Perubahan Sosial serta Teori Pembangunan (Bandung:
Alfabeta, 2017), 61.

3 Charolin Indah Roseta, “Dakwah Antarbudaya: Perubahan Sosial Budaya pada Proses Islamisasi Jawa Abad
XV,” Inteleksia - Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwabh 1, no. 2 (Januari 2020): 163—-86.

4 Alo Liliweri, Dasar-Dasar Komunikasi Antarbudaya (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013), 9.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1492



Salah satu prototype da’7 yang melakukan komunikasi dakwah dengan memperhatikan
budaya masyarakat dan menghasilkan cara-cara berkomunikasi ramah budaya adalah
walisongo. Selama ini, walisongo dikenal sebagai penyebar ajaran Islam di pulau Jawa dengan
cara yang damai. Dikatakan damai, salah satunya karena walisongo telah berhasil
menyampaikan ajaran Islam dengan memperhatikan bahkan menggunakan budaya
masyarakat setempat. Beberapa anggota walisongo bahkan merupakan orang asing (non
pribumi). Namun, perbedaan latar belakang budaya serta pemikiran baru yang dibawa
walisongo tidak menghalangi mereka untuk mendapat penerimaan baik di masyarakat Jawa,
serta mampu memperbaiki dan atau melengkapi budaya pribumi.’

Oleh karena itu, agar da’7 mampu menyampaikan ajaran Islam kepada masyarakat yang
berbeda budaya dengan da’7 atau memiliki keyakinan yang berbeda dengan yang dibawa da’z,
maka perlu juga mempelajari cara-cara yang dilakukan oleh walisongo dalam menyampaikan
komunikasi dakwahnya kepada masyarakat Jawa. Tidak cukup hanya memahami bentuk-
bentuknya saja. Tapi da7 juga perlu memahami analisa relevansi penggunaan bentuk
komunikasi tersebut di dalam konteks budaya masyarakat yang menjadi »ad n-nya.

Kajian-kajian terdahulu yang membahas seputar dakwah atau komunikasi dakwah
Walisongo sudah banyak. Tapi masing-masing memiliki fokus kajian tersendiri yang tidak
menghubungkan dengan budaya masyarakat. Begitu juga tulisan mengenai komunikasi
dakwah yang berhubungan dengan konteks sosial budaya masyarakat. Namun tidak
membahas Walisongo sebagai du7 dalam konteks komunikasi antar budaya. Misalnya tulisan
betjudul S#ategi Komunikasi Dakwah Walisongo oleh Yuliatun Tajuddin. Karya Tajuddin ini
lebih menitikberatkan pada aspek komunikasi yang digunakan Walisongo dalam dakwahnya
yang menggunakan pendekatan komunikasi psikosufistik.” Memang karya Tajuddin juga
membahas komunikasi dakwah Walisongo, sama dengan artikel ini. Namun, tulisan Tajuddin
menggunakan pendekatan psikosufistik, bukan komunikasi antarbudaya. Hal ini yang
membuat tulisan karya Tajuddin berbeda dengan tulisan ini. Tentu saja pokok persoalannya
akan berbeda. Masalah yang dibahas dalam tulisan Tajuddin bukan persoalan dinamika dan
tantangan berdakwah dalam konteks perbedaan budaya.

Berikutnya ada tulisan berjudul Strategi dan Metode Dakwah Walisongo yang ditulis oleh
Hatmansyah.” Meski tulisan ini juga membahas cara dakwah Walisongo, namun lebih
menckankan pada strategi dan metode dakwah. Bagaimanapun juga, fenomena dakwah
Walisongo merupakan realita yang kompleks. Sehingga bisa dilihat dari berbagai sisi. Dalam
hal ini, tulisan Hatmansyah tidak melihat fenomena tersebut dari sisi komunikasi dakwahnya.
Melainkan dari sisi strategi dan metodenya. Sedangkan di sisi lain, fenomena dakwah
Walisongo juga bisa dilihat dari sisi komunikasi serta prosesnya ketika berinteraksi dengan
budaya masyarakat yang menjadi sasaran dakwahnya. Bagian terakhir inilah yang hendak
diulas di dalam tulisan ini.

5 Yuliatun Tajuddin, “Walisongo dalam Strategi Komunikasi Dakwah,” ADDIN 8, no. 2 (2014): 388.

¢ Tajuddin.

7 Hatmansyah S.Ag., Me, “Strategi dan Metode Dakwah Walisongo,” A~-Hiwar : Jurnal linmu dan Teknik Dakwab
3, n0. 5 (20 April 2017), https://doi.org/10.18592/al-hiwar.v3i5.1193.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1493



Artikel lain yakni jurnal berjudul Dakwah Antarbudaya: Perubahan Sosial Budaya Pada
Proses Islamisasi Jawa Abad X1 yang ditulis Charolin Indah Roseta.” Sesuai judulnya, fokus
pembahasan artikel tersebut mengenai perubahan sosial budaya yang dilakukan Walisongo
pada konteks masyarakat Jawa abad XV. Sebaliknya, artikel tersebut tidak membicarakan
dakwah Walisongo dari perspektif komunikasi antar budaya. Tapi lebih menitikberatkan pada
perubahan sosial budayanya. Dalam proses perubahan sosial budaya yang dilakukan oleh
Walisongo, tentu saja terdapat realita komunikasi dakwah yang dilakukan. Namun,
komunikasi dakwah tersebut tidak banyak diulas oleh Roseta. Maka, tulisan ini hendak
melengkapi kajian di atas dengan mendalami bentuk-bentuk komunikasi dakwah yang
dilakukan Walisongo.

Kemudian ada artikel berjudul Walisanga: Asal, Wilayah dan Budaya Dakwahnya di Jawa
yang ditulis oleh Siti Maziyah dan Rabith Jihan Amaruli. Artikel ini fokus menguaraikan
sejarah hidup para anggota Walisongo, serta menguraikan metode dakwah masing-masing
wali. Metode dakwah yang diuraikan di berbagai social masyarakat. Baik melalui bidang sosial
ckonomi, pendidikan, pernikahan, kesenian, dan politik. Juga menjelaskan faktor-faktor
keberhasilan dakwah Walisongo di Jawa pada awal abad ke-15 hingga abad ke-16 yang
dipengaruhi oleh kepribadian dan kemampuan diri para wali dalam membawa diri, keluasan
ilmu, keluasan ekonomi, keluasan jaringan perdagangan dan kekuasaan.” Tulisan ini juga
menunjukkan betapa luas dan kompleksnya fenomena dakwah Walisongo. Namun karena
luasnya itulah, aspek komunikasi dakwahnya, apalagi yang dikaitkan dengan persoalan
budaya, belum tersentu. Sehingga tulisan Maziyah dan Amaruli ini juga tidak membahas
dakwah Walisongo dengan pendekatan komunikasi antar budaya.

Tulisan berjudul Strategi Dakwah Walisongo di Nusantara karya Reny Masyitoh dan Sadin
Subekti juga membahas dakwah Walisongo." Tapi fokus pembahasannya di aspek strategi
pada berbagai sector masyarakat. Jadi tidak menelaah aspek komunikasi yang dilakukan
Walisongo. Demikian pula tulisan-tulisan lain yang membahas dakwah kultural, tidak selalu
berhubungan dengan Walisongo sebagai d7-nya. Misalnya tulisan HM Kholili yang berjudul
Dakwah Kultural Dan Dakwah Yang Ramab: Rancangan Komunikasi Untuk Dakwah."" Tulisan
tersebut tidak membahas dakwah Walisongo. Melainkan membahas kemampuan-
kemampuan yang harus dimiliki 4z 7 agar bisa menjalankan dakwah yang ramah kultural, yakni
kemampuan sosial budaya, kemampuan berkomunikasi, dan kemampuan pengetahuan
pesan. Selanjutnya, ada jurnal yang ditulis Agung Teguh Prianto berjudul Komunikasi Dakwah

8 Charolin Indah Roseta, “Dakwah Antarbudaya: Perubahan Sosial Budaya Pada Proses Islamisasi Jawa Abad
XV, Inteleksia - Jurnal — Pengembangan Iimu  Dakwah 1, no. 2 (30 Januari 2020): 163-86,
https://doi.otg/10.55372 /inteleksiajpid.v1i2.45.

9 Siti Maziyah dan Rabith Jihan Amaruli, “Walisanga: Asal, Wilayah dan Budaya Dakwahnya di Jawa,” Endogami:
Jurnal Ilmialh Kajian Antropologi 3, no. 2 (Juni 2020): 232-39.

10 Reny Masyitoh dan Sadin Subekti, “Strategi Dakwah Walisongo di Nusantara,” Mukammil: Jurnal Kajian
Keislaman 5, no. 2 (2022): 111-27.

11 HM Kholili, “Dakwah Kultural Dan Dakwah Yang Ramah: Rancangan Komunikasi Untuk Dakwah,” dalam
Proceedings Ancoms (1st Annual Conference for Muslim Scholars Kopertais Wilayah IV Surabaya, Surabaya: UIN
Sunan Ampel, 2017), 469-74.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1494



Berbasis Multikultnral dalam Perspektif Al-Qur'an.”” Tulisan tersebut juga tidak membahas
dakwah Walisongo. Melainkan membahas prinsip-prinsip komunikasi dakwah di konteks
masyarakat multicultural dari tinjauan Al-Qur’an.

Berbeda dengan tulisan-tulisan sebelumnya di atas, fokus tulisan ini hendak membahas
cara-cara berdakwah walisongo dengan pendekatan komunikasi antarbudaya. Maka, tujuan
dari artikel ini hendak menjelaskan komunikasi dakwah yang dilakukan Walisongo dengan
pertimbangan budaya masyarakat Jawa pra-Islam yang menjadi 7ad n-nya. Sehingga, artikel
ini bisa berkontribusi dalam memberikan wawasan mengenai bentuk-bentuk komunikasi
yang relevan dengan budaya masyarakat dalam rangka mencapai tujuan dakwah. Bentuk-
bentuk komunikasi dakwah berlandaskan budaya amat diperlukan bagi da 7 ketika dihadapkan
dengan mad’u yang dipengaruhi budaya yang berbeda dengan dirinya. Dengan demikian,
artikel ini juga berkontribusi memberikan referensi mengenai cara berkomunikasi kepada
mad’n yang dipengaruhi budaya tertentu.

Metode

Artikel ini menggunakan tipe penelitian kualitatif deskriptif studi pustaka. Menurut
Moleong, penelitian kualitatif adalah penelitian yang memahami suatu fenomena yang dialami
oleh subjek penelitian misalnya perilaku, persepsi, motivasi, tindakan, dan lain-lain secara
menyeluruh dengan cara deskripsi dalam bentuk kata-kata dan bahasa pada suatu konteks
khusus yang alamiah.” Menurut Sedarmayanti dan Syarifudin Hidayat, penelitian kualitatif
deskriptif adalah penelitian yang obyeknya adalah fakta seputar status kelompok manusia,
suatu kondisi, sistem pemikiran atau peristiwa pada masa sekarang dengan interpretasi yang
tepat.'* Sedangkan penelitian yang dilakukan oleh penulis ini hendak menggambarkan bentuk
perilaku, dalam hal ini adalah perilaku komunikasi dakwah walisongo. Hasil akhir yang dicari
adalah bentuk-bentuk perilaku komunikasi dakwah yang mempertimbangkan budaya
masyarakat yang menjadi komunikannya.

Sumber data yang digunakan pada penelitian ini yang utama adalah buku-buku yang
menelusuri kegiatan dakwah walisongo dan konteks sosial budaya yang melingkupinya. Selain
buku, beberapa fakta terkait dakwah walisongo juga diambil penulis dari jurnal yang meneliti
hal tersebut.”” Dari sumber-sumber pustaka yang relevan tersebut, fakta-fakta mengenai
komunikasi dakwah yang dilakukan Walisongo digali, kemudian diinterpretasi dengan pisau

6

analisis strategi antarbudaya.] Hasil analisisnya berupa kesimpulan mengenai bentuk

komunikasi dakwah yang dilakukan Walisongo berlandaskan budaya.

12 Agung Teguh Prianto, “Komunikasi Dakwah Berbasis Multikultural dalam Perspektif Al-Qur’an,” Bi/
Hikmah:  Jurnal — Komunikasi — dan  Penyiaran — Islam 1, no. 1 (22 Juli 2023): 193-210,
https://doi.otg/10.55372 /bilhikmahijkpi.v1i1.15.

13 Lexy ] Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2005), 11.

14 Sedarmayanti dan Syarifudin Hidayat, Mesodologi penelitian (Bandung: Mandar Maju, 2002), 33.

15 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2008).

16 M. Afdhal Chatra P dkk., METODE PENELITIAN KUALITATIF : Panduan Praktis untuk Analisis Data
Kualitatif dan Studi Kasus (PT. Sonpedia Publishing Indonesia, 2023).

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1495



Komunikasi Antarbudaya
1. Konsep dasar komunikasi antarbudaya

Pembahasan komunikasi dengan pertimbangan budaya senantiasa merujuk pada ilmu
komunikasi antarbudaya atau komunikasi lintas budaya. Komunikasi antarbudaya adalah
komunikasi antar dua orang atau lebih yang berbeda latar belakang kebudayaan. Setiap proses
pembagian informasi, gagasan, atau perasaan di antara mercka yang berbeda latar belakang
budayanya, baik dilakukan secara lisan dan tertulis, melalui bahasa tubuh, gaya atau tampilan
pribadi, atau bantuan lain di sekitarnya yang mempetjelas pesan.'’Berlo berasumsi bahwa
kebudayaan mendorong anggota masyarakat untuk merealisasikan perbuatan tertentu.
Kebudayaan juga mempengaruhi pemaknaan terhadap suatu tindakan komunikasi yang
bersumber dari kebudayaan berbeda."

Kegiatan dakwah bisa dilihat sebagai fenomena komunikasi antar budaya. Da’
merupakan subyek yang melakukan kegiatan dakwah. Da’% dipengaruhi oleh budaya atau
kepercayaan tertentu. Hal tersebut akan mempengaruhi perilaku komunikasinya saat
berdakwah. Begitu juga dengan mad’u. Mad'n sebagai sasaran dakwah juga dipengaruhi oleh
budaya atau kepercayaan tertentu, yang berbeda dengan dz% Ketika dua budaya bertemu
dalam proses interaksi atau komunikasi, tentu akan timbul tantangan atau bahkan persoalan
tertentu. Untuk menghindari atau mengurangi masalah yang ditimbulkan dari proses
komunikasi dakwah antar budaya, maka perlu bagi dz%. untuk menggunakan landasan budaya
dalam dakwahnya.

2. Unsur komunikasi antarbudaya

Komunikasi memiliki unsur-unsur yang meliputi komunikator, komunikan, pesan,
media, konteks, dan feedback. Demikian halnya dengan unsur komunikasi antarbudaya.
Namun dalam tulisan ini, unsur komunikasi budaya yang dianalisa dibatasi hanya pada aspek
komunikator, pesan verbal, dan media saja. Sebabnya karena keterbatasan ruang dan
ketersediaan sumber data. Mengingat bahwa Walisongo sebagai komunikator dakwah di sini
merupakan fakta sejarah pada masa lampau.

Pemilihan unsur di aspek komunikator, pesan verbal, dan media juga didasarkan atas
kedudukannya di dalam kegiatan komunikasi dakwah. Komunikator merupakan subyek yang
mengawali berlangsungnya kegiatan komunikasi (dz%). Pesan verbal merupakan bentuk pesan
yang mudah diidentifikasi serta dianalisa. Dalam kegiatan dakwah, pesan verbal menjadi
materi dakwah yang disampaikan kepada komunikan (7ad’n). Sedangkan media komunikasi
merupakan sarana yang digunakan dz7 untuk menyampaikan pesan.

Komunikator merupakan pihak yang mengawali pengiriman pesan kepada pihak lain.
Komunikator memiliki latar belakang budaya yang berbeda dengan komunikan. Budaya bisa
mempengaruhi masyarakat dalam menentukan sosok atau profil komunikator seperti apa
yang dianggap baik, dipercaya, atau disukai. Sehingga akan mempengaruhi desain profil yang
digunakan oleh komunikator."

Pesan adalah apa yang ditekankan komunikator kepada komunikan. Pesan berisi 2
aspek utama, content (isi) dan freatment (petlakuan). Isi pesan berisi daya tarik pesan. Sedangkan

17 Liliweri, Dasar-Dasar Komunikasi Antarbudaya, 9.
18 Alo Liliweti, Gatra-Gatra Komunikasi Antar Budaya (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011), 2.
19 Liliwerti, Dasar-Dasar Komunikasi Antarbudaya, 25-31.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1496



perlakuan berkaitan dengan penjelasan (gagasan penjelas) atau penataan isi pesan oleh
komunikator.”

Media memang tidak selalu digunakan di dalam kegiatan komunikasi. Namun di sisi
lain bisa memiliki peran penting dalam mengantarkan pesan kepada komunikan. Dalam
komunikasi antarbudaya, penggunaan media juga perlu memperhatikan bagaimana
penerimaan komunikan atas media tersebut. Penerimaan itu dipengaruhi oleh budaya
komunikan.

3. Variasi bentuk komunikasi antarbudaya
Ada berbagai variasi bentuk komunikasi yang didasarkan budaya sebagaimana yang
dijelaskan oleh Thomas, dkk melalui bagan berikut ini.

Eva-Ulrike Kinast/Sylvia Schroll-Machl: Strategic Overall Concept 385

Innovation

A

us Dominance

\°°&\°§
9

Avoidance Adaptation

THEM

Y Dominasi/

Ilustrasi tersebut menjelaskan strategi antarbudaya sebagai berikut:”
Adaptasi. Di sini budaya seseorang mendominasi budaya individu lainnya. Standar budaya
budaya dominan menjadi standar perilaku itu mengikat keduanya. Individu yang termasuk
dalam budaya yang didominasi diminta untuk beradaptasi dengan standar-standar ini.
Pencampuran (blending). Menurut strategi ini, standar budaya dari kedua budaya terlibat berbaur,
atau mereka menyatukan budaya-budaya tersebut dalam bentuk aksi bersama, atau kelompok
budaya yang berpartisipasi menjadi bergantian kontingensi dengan mengaitkan karakteristik
perilaku yang signifikan dan menetapkan standar yang baru dibuat sebagai prinsip interaksi
simultan (integrasi). Inovasi/ Sinergi. Strategi ini mengharuskan kedua individu untuk memiliki
kesadarannya sendiri dan budaya pasangannya. Mereka mendefinisikan nilai, norma, aturan,
dll standar budaya masing-masing dan mencari persamaan dan perbedaan. Setelah
menciptakan dasar ini, kedua individu menentukan alternatif perilaku baru dan melengkapi
repertoar perilaku mereka dengan elemen inovatif ketiga yang berfungsi sebagai titik tolak
bersama dalam interaksi mereka. Penghindaran. Menurut strategi ini, orang cenderung
menghindari pembicaraan yang dianggap bertentangan dengan budaya lawan bicaranya.
Strategi ini dapat memberikan efek yang mengurangi ketegangan.

Berdasarkan uraian di atas, secara prinsip, terdapat 3 bentuk komunikasi yang
didasarkan atas budaya:

20 Liliweri, 26.
21 Alexander Thomas, Eva-Ulrike Kinast, dan Sylvia Schroll Machl, Handbook of Intercultural Communication and
Cooperation, 2 ed., vol. 1, 2010, 384—85.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1497



Mempertabankan.

Bentuk pertama adalah komunikator menerapkan perilaku komunikasi yang didasarkan atas
budayanya sendiri kepada komunikan yang berbeda budaya dengannya.

Mengiknti.

Bentuk kedua adalah komunikator menerapkan perilaku komunikasi mengikuti budaya
masyarakat yang menjadi komunikannya. Mengikuti kebiasaan berkomunikasi masyarakat
bisa dalam bentuk mengikuti perilaku yang disukai masyarakat atau sebaliknya menghindari
perilaku komunikasi yang dilarang oleh suatu masyarakat.

Menggabungkan.

Bentuk ketiga adalah komunikator menerapkan perilaku komunikasi sesuai budayanya sendiri
dan sekaligus memadukannya dengan kebiasaan komunikasi masyarakat. Hasil
menggabungkan dua budaya dalam perilaku komunikasi ini bisa memunculkan bentuk
perilaku komunikasi akulturasi maupun bentuk perilaku komunikasi baru yang disebut
asimilasi.

Konteks Sosial Budaya Masyarakat Jawa Pra-Islam
1. Agama dan kepercayaan asli Masyarakat Jawa

Dalam hal ini, konteks sosial budaya yang dimaksud, terutama yang berhubungan
dengan agama dan kepercayaan yang dianut masyarakat. Masyarakat Jawa pra Islam atau
sebelum penyebaran ajaran Islam yang massif oleh Walisongo, memiliki kepercayaan yang
disebut Kapitayan. Corak kepercayaan ini dalam istilah barat disebut animisme (kepercayaan
tethadap roh-roh dan kekuatan ghaib). Agama kuno ini tumbuh dan berkembang di
Nusantara semenjak kebudayaan era Paleolittkum, Messolittkum, Neolithikum,
Megalithikum, yang berlanjut pada masa perunggu dan besi. Jauh sebelum pengaruh
kebudayaan India (Hindu) dan Cina datang pada awal abad Masehi.”

Bagi masyarakat Jawa kuno, Kapitayan merupakan suatu ajaran yang meyakini Sang
Hyang Taya sebagai sosok tunggal nan absolut. Sang Hyang Taya dipuja dan dijadikan
sembahan utama, meski sosoknya tidak bisa dipikir dan dibayangkan. Tidak bisa diketahui
dengan panca indra.” Oleh karena sanghyang tunggal dengan sifat ghaib, untuk memujanya
dibutuhkan sarana-sarana yang bisa didekati pancaindra dan alam pikiran manusia. Benda-
benda yang familiar digunakan adalah batu, tugu, bangunan suci, bangunan bertingkat, air
tetjun, pohon beringin, pusaka, mahkota, air, dan sebagainya.*® Penganut kapitayan
menyediakan sajen untuk dipersembahkan kepada sanghyang tunggal.”

Masyarakat awam melakukan ritualnya dengan memberi persembahan sajen-sajen di
tempat-tempat keramat. Sedangkan kaum ruhaniwan beribadah menyembah Sang Hyang
Taya secara langsung. Lazimnya ritual itu dijalankan di tempat yang disebut sanggar. Sanggar
merupakan bangunan persegi empat beratap tumpang dengan lubang ceruk di dinding

sebagai lambang kehampaan sanghyang taya.” Seorang hamba pemuja sanghyang taya yang

22 Agus Sunyoto, Atlas Walisongo : Buku pertama yang mengungkap walisongo sebagai fakta sejarah (Depok: Pustaka
Iman, 2017), 13.

23 Sunyoto, 14.

24 Sunyoto, 16.

%5 Sunyoto, 16.

26 Sunyoto, 16.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1498



dianggap saleh akan dikaruniai kekuatan gaib yang merupakan daya sakti dari ilahi. Mereka
yang sudah dikaruniai daya sakti dianggap berhak untuk menjadi pemimpin masyarakat.
Mereka itu digelari sebutan 7a-#u atau dha-tn. Seorang ratu atau dhatu adalah pengejawantahan

kekuataan gaib sanghyang taya.”’

2. Agama Hindu dan Budha
Dalam perkembangan berikutnya, pengaruh agama dan kebudayaan Hindu dan Budha

mulai masuk ke wilayah Nusantara. Ajaran Hindu dan Budha dibawa oleh para pendeta
Hindu dan Bhiku-Bhiku Buddha, juga melalui migrasi keluarga penguasa India yang datang
ke Nusantara akibat kalah dalam perebutan kekuasaan. Baik dengan cara damai maupun
penaklukkan, mereka menjadi penguasa-penguasa awal kerajaan Hindu dan Budha di
Nusantara menggantikan penguasa lokal.”®

Selama abad ke 5-15 M pengaruh Hinduisme dan Buddisme menguat di di berbagai
sektor masyarakat. Mulai dari tata negara, norma hukum, nilai budaya, tatanan sosial, sistem
ckonomi dan politik, hingga ke arsitektur bangunannya. Namun sebenarnya berasimilasi
dengan kebudayaan lokal yang menganut system ke-datu-an dan ke-ratu-an seperti kerajaan
Salakanagara (Banten), Aruteun, Kutei, Sriwijaya, Tarumanegara, Kalingga, Mataram (kuno),
Langkasuka, Tambralingga, Kahuripan, Janggala, dIL.*

Sekalipun kalangan keraton menganut agama hindu, kalangan petani nyaris lebih
mengenal arwah leluhur. Para petani desa mengenal ajaran Kapitayan yang tercermin pada
terjadinya pemujaan terhadap batu, tugu, tunggul, tunda, tungkup (punden) pelindung

30

desanya daripada pemujaan terhadap dewa-dewa Hindu-Buddha.™ Dengan demikian,
konteks budaya dalam hal agama dan kepercayaan masyarakat Jawa pra Islam sebagai mad'u
Walisongo merupakan asimilasi animisme-dinamisme dan ajaran Hindu-Budha. Kurang
tepat jika dikatakan bahwa agama masyarakat pada waktu itu adalah Hindu-Budha. Melainkan
Hindu-Budha merupakan salah satu ajaran agama yang mempengaruhi cara hidup

masyarakat.

Sekilas Mengenai Walisongo

Istilah “walisongo’ sendiri, menurut Solichin Salam sebenarnya terdiri dari kata wa/s dan
songo. Kata wali merupakan kependekan dari waliyullah, yang dalam bahasa Arab berarti orang
yang mencintai dan dicintai Allah. Sedangkan kata songo berasal dari bahasa Jawa, yang artinya
sembilan. Sehingga, walisongo berarti “wali sembilan”, atau sembilan orang yang mencintai
dan dicintai Allah.” Istilah ‘walisongo’ kemudian dikenal dengan makna sembilan ulama yang
menyebarkan ajaran Islam di Jawa.

Meski istilah ‘walisongo’ berarti sembilan wali/ ulama, faktanya anggota walisongo
mencapal sekitar 20 orang. Walisongo adalah sebuah gerakan dakwah terorganisir di tanah
Jawa yang dilakukan oleh ulama-ulama pada abad ke-15 sampai 16 masehi. Secara prinsip

27 Sunyoto, 17.

28 Sunyoto, 29-30.
2 Sunyoto, 29-30.
30 Sunyoto, 113.

31 Sunyoto, 142.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1499



hampir bisa disamakan dengan organisasi dakwah atau dewan mubaligh. Sebelum era
walisongo, beberapa kalangan masyarakat Jawa memang sudah ada yang memeluk Islam.
Namun, dakwah yang dilakukan secara sistematis dan terorganisir terjadi pada masa
walisongo.” Hal ini disebabkan karena belum dilakukan secara profesional oleh subyek yang
fokus berdakwah. Melainkan subyek-subyek yang membawa ajaran Islam awal-awal sebelum
Walisongo adalah para pedagang yang kegiatan utamanya adalah berdagang. Sehingga tidak
bisa fokus mengembangkan dakwah.

Para ulama tersebut tidak hidup pada masa yang sama. Menurut Rachmad Abdullah,
ada beberapa generasi walisongo. Setiap generasi berjumlah sembilan orang. Jika ada yang
meninggal, maka diangkatlah anggota baru yang menggantikan, sehingga jumlahnya tetap
sembilan.”Nama-nama berikut ini yang sering dikenal sebagai walisongo. Maulana Malik
Ibrahim, Maulana Ishaq, Maulana Ahmad Jumadil Kubra, Maulana Muhammad Al-Maghribi,
Maulana Malik Israil, Maulana Muhammad Ali Akbar, Maulana Hasanuddin, Maulana
Aliyuddin, Syekh Subakir, Sunan Ampel, Sunan Kudus, Sunan Gunung Jati, Sunan Giri,
Sunan Bonang, Sunan Kalijaga, Sunan Drajat, Raden Fattah, Fattahillah, Sunan Muria, dan
Ki Ageng Pandanaran/ Sunan Tembayat.” Memang ada perbedaan pada komposisi di atas
jika merujuk pada sumber referensi lain. Namun secara prinsip menunjukkan bahwa anggota
Walisongo berjumlah lebih dari sembilan orang.

Menurut Prof. Dr. Simuh dalam Agus Sunyoto (2017), Ajaran Hindu yang dianut
masyarakat Jawa pada waktu, meyakini bahwa alam semesta dikuasai oleh delapan dewa
penjaga delapan arah mata angin serta satu dewa di pusatnya. Pitono menyebutkan nama
sembilan dewa penguasa mata angin di Jawa meliputi: Kuwera (utara), Isyana (timur laut),
Indra (timur), Agni (Tenggara), Kama (selatan), Surya (barat daya), Baruna (barat), Bayu
(barat laut), dan satu penjaga titik pusat, yaitu Syiwa.” Ulama-ulama anggota walisongo
‘mengubah’ konsep tersebut menjadi sembilan ulama yang dekat dengan Tuhan agar
masyarakat mau mengikuti ajaran mereka. Hal ini sekaligus menjelaskan asal mula
digunakannya angka sembilan untuk menyebut para ulama penyebar ajaran Islam di tanah

Jawa tersebut.

Komunikasi dakwah Walisongo berlandaskan budaya
1. Komunikasi budaya di aspek profil subyek

Pemilihan nama ‘walisongo’ juga memiliki pertimbangan strategis dari aspek budaya.
Bertolak dari kosmologi Nawa Dewata (Sembilan Dewata menurut konsep Hindu
Majapabhit), dapat diasumsikan bahwa sewaktu dakwah Islam dilakukan secara sistematis oleh
para penyebar Islam Islam yang dikenal dengan nama Wali songo, terjadi proses pengubahan
konsep Nawa Dewata menjadi Walisongo. Konsep kosmologi Nawa Dewata di alam semesta
yang dikuasai dan diatur oleh kekuatan adikodrati, yang disebut dewa-dewa penjaga mata
angin, diubah menjadi konsep Walisongo. Kedudukan dewa-dewa penjaga mata angin itu

32 Rachmad Abdullah, Walisongo, Gelora Dakwah dan Jibad di Tanah Jawa (1404-1482 M) (Solo: Al-Wafi, 2017),
70.

3 Abdullah, 70.

3% Abdullah, 20-21.

3 Sunyoto, Atlas Walisongo : Buku pertama yang mengungkap walisongo sebagai fakta sejarab, 145.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1500



digantikan oleh “manusia-manusia” yang dicintai Tuhan, yaitu ax/ia (bentuk jamak dari kata
tunggal wal) yang bersifat sufistik. Dengan kemunculan konsep Walisongo yang merupakan
represetasi konsep Nawa Dewata, gagasan abstrak yaitu manusia-manusia keramat yang
memiliki kemampuan adikodrati seperti tokoh-tokoh dewa yang abstrak dan tidak kasat
mata.”

Nama ‘walisongo’ yang dilekatkan kepada ulama-ulama tersebut akan menimbulkan
citra tersendiri yang positif dan kuat melekat dalam benak masyarakat Jawa. Sehingga, nama
‘walisongo’ bukanlah untuk menunjukkan jumlah orang. Tapi untuk menampilkan citra
tertentu pada ulama-ulama tersebut sesuai perspektif masyarakat Jawa.Istilah walisongo
memang baru bagi masyarakat Jawa pada waktu itu. Namun, konsep di dalam kata walisongo
sebenarnya mengikuti pandangan masyarakat Jawa terhadap sosok hebat, yakni sembilan
tokoh yang memiliki kekuatan supranatural. Jika di dalam konsep asli budaya Jawa, Sembilan
tokoh itu adalah dewa-dewa penjaga arah mata angin, maka konsep baru yang dicitrakan
walisongo adalah sembilan orang yang dekat dengan Tuhan. Pada akhirnya, kedekatan tokoh-
tokoh ini dengan Tuhan berkonsekuensi adanya daya sakti pada mereka. Sehingga, secara
prinsip kata walisongo ini menggunakan logika yang sama dengan pemikiran masyarakat
Jawa. Berarti, Walisongo sedang mengikuti kepercayaan masyarakat dalam konteks ini.

Hal ini dimaksudkan untuk mengalihkan kekaguman masyarakat Jawa, dari
kekaguman terhadap dewa-dewa, menjadi kekaguman terhadap para anggota walisongo.
Dengan begitu, komunikan masyarakat Jawa akan cenderung mempercayai dan mengikuti
ajaran baru yang dibawa walisongo. Pemilihan sosok komunikator dengan konsep
‘walisongo’ sebagaimana penjelasan di atas itu merupakan wujud penggunaan komunikasi
budaya di aspek profil komunikator yang mengikuti kepercayaan atau budaya komunikan.

2. Komunikasi budaya di aspek verbal

Komunikasi verbal yang akan dibahas disini berkenaan dengan diksi yang digunakan
Walisongo untuk menyampaikan ajaran Islam. Misalnya ketika Sunan Ampel membangun
tempat ibadah untuk sholat, beliau tidak menggunakan istilah dalam Bahasa Arab pada
tempat ibadah itu, seperti mushala, melainkan memberi nama /anggar yang mirip dengan
sanggar. Sanggar merupakan tempat peribadatan penganut kapitayan.”” Dalam hal ini, Sunan
Ampel menciptakan istilah baru tapi jika diucapkan akan mirip dengan kosa kata yang
sebelumnya sudah familiar dengan kebiasaan masyarakat Jawa. Istilah lamanya adalah kata
‘sanggar’ yang berarti tempat ibadah penganut kapitayan. Sedangkan istilah baru yang
diciptakan Sunan Ampel adalah ‘langgar’.

Kata ‘langgar’ lebih terdengar seperti Bahasa Jawa dibanding Bahasa Arab,
sebagaimana banyak istilah lainnya dalam agama Islam. Tapi sebenarnya itu istilah baru yang
belum pernah ada. Istilah tersebut diciptakan Walisongo untuk memperkenalkan tempat
beribadah ajaran baru yang dibawakannya kepada masyarakat Jawa. Tentu tidak mudah
membawakan ajaran baru pada suatu masyarakat yang telah memiliki kepercayaan yang sudah
mengakar sejak lama. Akan semakin terasa asing dan jauh dari kebiasaan masyarakat jika da’%

3 Sunyoto, 147.
37 Sunyoto, 16.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1501



menggunakan istilah baru yang sangat jauh dari bahasa mad’n. Maka, untuk menjembatani
gagasan baru tersebut atau untuk mengurangi jarak sosial budayanya, dibuatlah istilah baru
yang berbeda untuk mengenalkan ajaran baru tapi masih lebih familiar di benak 7ad’n.®

Ini merupakan contoh realitas asimilasi dalam hal penggunaan diksi di konteks
komunikasi dakwah. Da7 mengenalkan ajaran Islam yang berbeda dengan keyakinan pada
masyarakat. Untuk itu, dz’7 menggunakan istilah yang mirip dengan bahasa mad'u. Tapi
sebenarnya itu bukan bahasa mad’n.”” Sehingga ada perpaduan budaya di sini, yakni budaya
subyek yang berisi ajaran Islam dan budaya mad’u berbahasa Jawa. Tapi perpaduan itu
menghasilkan entitas budaya baru, yakni istilah ‘langgar’, yang bermakna tempat ibadah umat
Islam dengan Bahasa yang mirip bahasa Jawa. Sehingga, munculnya istilah tersebut memiliki
latar belakang budaya komunikan masyarakat Jawa sebagai salah satu pertimbangan
pemilihannya.

Pada contoh lainnya. Ketika Sunan Ampel mengajak masyarakat Jawa menyembah
Allah, beliau juga tidak menggunakan istilah shalat yang berasal dari bahasa Arab. Melainkan
menyebutnya sewbahyang yang berasal dari kata sewbah dan hyang.”’ Dimana Hyang adalah
sebutan ‘tuhan’ bagi penganut kapitayan. Dua kata itu kemudian disatukan menjadi istilah
‘sembahyang’ yang saat ini sangat familiar di kalangan umat Islam di Indonesia yang
mayoritas beragama Islam. Istilah ‘sembahyang’ sudah menjadi kelaziman saat ini bagi umat
Islam di Indonesia sebagai kata ganti ‘sholat’. Namun, karena 2 kata itu sama-sama berasal
dari Bahasa Jawa yang digunakan oleh masyarakat Jawa pra-Islam, maka pemilihan diksi
‘sembahyang’ untuk menggantikan kata ‘sholat’ merupakan bentuk komunikasi dakwah
Walisongo yang mengikuti budaya mad n-nya.

Makna dari istilah ‘sholat’ dan ‘sembahyang’ memiliki kesamaan dalam hal merujuk
pada kegiatan beribadah menyembah Tuhan atau sesuatu yang dianggap memiliki kekuatan
Maha Besar sehingga manusia harus menyembah-Nya. Titik perbedaannya di aspek obyek
atau sasaran yang disembah. Dalam ajaran Islam, manusia hanya boleh menyembah Allah.
Maka, Allah adalah obyek yang disembah di dalam kegiatan sholat. Sedangkan dalam ajaran
Kapitayan, obyek yang disembah adalah Sang Hyang. Baik Allah maupun Sang Hyang sama-
sama dipahami memiliki sifat sebagai yang Maha dan realitas imateri yang tidak bisa
diempiriskan.*

Walisongo, dalam hal ini Sunan Ampel, bisa dipahami hendak mengenalkan bentuk
kegiatan ibadah baru kepada masyarakat Jawa. Sebelumnya mereka juga sudah memiliki
bentuk tata cara beribadah tapi ditujukan pada obyek yang berbeda. Agar lebih mudah
mengajak masyarakat Jawa untuk melakukan kegiatan ibadah yang baru, Sunan Ampel
menggunakan diksi dari bahasa mad’s. Sehingga ini berupakan bentuk komunikasi dakwah

3 Fauzan Saleh, Maufur Maufur, dan Mubaidi Sulaeman, “Menarasikan Islam, Pluralisme, Dan
Keberagamaan Di Indonesia,” 2021.

39 7Zainuddin Syarif, Abd Hannan, dan Mubaidi Sulaeman, “New Media Dan Representasi Budaya Islam
Populer Di Kalangan Pendakwah Muslim Milenial Di Indonesia,” Jurnal Sosiologi Agama 17, no. 2 (9 Januari
2023): 257-256, https://doi.org/10.14421/jsa.2023.172-07.

40 Masykur Arif, Sejarab lengkap walisanga, dari masa kecil, dewasa, hingga akbir hayatnya (Yogyakarta: Dipta, 2013),
111.

41 |slah Gusmian, “TAFSIR AL-QURAN BAHASA JAWA Peneguhan Identitas, Ideologi, dan Politik
Perlawanan,” SUHUF 9, no. 1 (15 November 2016): 141-68, https://doi.org/10.22548/shf.v9i1.116.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1502



yang mengikuti budaya »ad’n. Contoh yang ketiga. Sunan Ampel menyebut orang-orang yang
menuntut ilmu agama dalam suatu lingkungan asrama yang mencetak ulama-ulama dengan
kata ‘santri’. Jika ditelusuri, sebenarnya kata ‘santri’ itu pelafalannya mirip dengan kata
‘shastri’. ‘Shastri’ adalah sebutan kepada orang yang mengerti kitab suci agama Hindu.
Orang-orang yang disebut shastri itu menghabiskan waktu mereka untuk belajar mendalami
kitab suci agama Hindu di dalam padepokan yang dibina oleh para wiku (pemuka agama).
Padepokan itu merupakan tempat pendidikan dan asrama bagi calon wiku yang nantinya juga
akan menjadi pemuka agama di masyarakat.*

Walisongo juga meniru kegiatan dakwah semacam itu. Untuk melakukan kaderisasi
ulama-ulama berikutnya yang akan menyebarkan Islam di masyarakat, Walisongo
mengambilalih padepokan lama peninggalan pendeta agama Hindu yang terbengkalai sejak
perang saudara dan kekacauan sosial politik masyarakat Jawa pada kurun waktu tersebut.
Padepokan itu kemudian digunakan Walisongo untuk mendidik calon ulama yang akan
menyebarkan ajaran Islam ke masyarakat. Para calon ulama itu juga menetap dan
menghabiskan waktunya untuk mendalami ajaran Islam.* Sebagaimana juga yang dilakukan
oleh para calon wiku sebelumnya. Lingkungan pendidikan para santri ini yang kemudian
dikenal dengan istilah pesantren, yakni tempat para santri mendalami ilmu agama.

Di konteks ini, Walisongo tidak serta merta meniru saja. Tapi juga melakukan
modifikasi sehingga memunculkan istilah baru. Modifikasi ini tetap menggunakan lafal Jawa,
namun istilah ‘santri’ tidak ditemukan sebelumnya dalam Bahasa Jawa. Sehingga merupakan
istilah baru bagi mad’n tapi nuansanya tetap Jawa. Ini juga merupakan realitas penggabungan
budaya komunikasi subyek yang ingin menyampaikan ajaran Islam dengan budaya mad’u
mengenai penggunaan istilah ‘shastri’ yang sebelumnya sudah familiar bagi masyarakat Jawa
pada waktu itu. Penggabungan tersebut sampai bisa menghasilkan istilah baru dalam Bahasa
Jawa, yakni ‘santri’. Sehingga merupakan asimilasi budaya Jawa dan ajaran Islam yang dibawa
Walisongo. Hal ini dimaksudkan agar 7ad’u tetap bisa membedakan ajaran yang dibawa oleh
walisongo dengan kepercayaan mereka sebelumnya. Karena tujuan komunikasinya adalah
menyebarkan ajaran Islam, bukan untuk melestarikan agama sebelumnya.

3. Komunikasi budaya di aspek media

Salah satu usaha yang dilakukan oleh ulama-ulama era walisongo tersebut adalah
mengembangkan sejumlah dukuh ke berbagai desa. Dukuh ini semula merupakan lembaga
pendidikan Hindu-Buddha tempat bermukimnya para siswa dan wiku serta melalui
padepokan-padepokan yang merupakan lembaga pendidikan Kapitayan tempat
bermukimnya para cantrik. Melalui lembaga-lembaga pendidikan lokal itulah ajaran Islam
yang disesuaikan dengan Kapitayan dan Hindu-Buddha dapat berkembang dengan cepat di
tengah masyarakat.* Ketika Majapahit didera perang saudara berkepanjangan, tidak hanya
rakyat saja yang ditelantarkan, tapi sector keagamaan dan Pendidikan bagi tokoh agama pun

4 Maziyah dan Amaruli, “Walisanga: Asal, Wilayah dan Budaya Dakwahnya di Jawa,” 111.

4 IJmam Amrusi Jailani, “Dakwah Dan Pemahaman Islam Di Ranah Multikultural,” Walisongo: Jurnal
Penelitian Sosial Keagamaan 22, no. 2 (15 Desember 2014): 413-32,
https://doi.org/10.21580/ws.22.2.272.

4 Sunyoto, Atlas Walisongo : Buku pertama yang mengungkap walisongo sebagai fakta sejarab, 426.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1503



juga terbengkalai. Dukuh-dukuh yang terbengkalai inilah yang kemudian diambil alih oleh
Walisongo dan dijadikan sebagai pesantren untuk mencetak generasi ulama berikutnya.
Sehingga, walisongo menggunakan sistem Pendidikan yang hampir sama dengan tokoh-
tokoh agama sebelumnya.

Itulah sebabnya, kelahiran Islam Tradisional yang khas dari lembaga pendidikan
tradisional kemudian dikenal dengan nama “pesantren” (merupakan perkembangan dari
dukuh dan padepokan) sangat akrab dengan istilah-istilah lokal keagamaan Syiwa-Buddha
dan Kapitayan yang “membumi”kan istilah Islam yang berasal dari Arab. Dengan kata lain,
sistem pendidikan yang menjadi salah satu media penyebaran Islam ini memiliki karakteristik
yang familiar karena mirip dengan sistem pendidikan sebelumnya. Para anggota walisongo
rata-rata memiliki pesantren yang mereka dirikan untuk mencetak kader ulama penerus
walisongo. Dengan adanya pesantren, ajaran Islam semakin efektif tersebar, karena orang-
orang yang belajar di pesantren menghabiskan waktunya untuk tinggal dan belajar mendalami
ilmu agama. Sistem asrama dan tinggal bersama guru membuat mereka fokus untuk belajar.
Setelah lulus dari pesantren, biasanya murid-murid itu menjadi ulama yang turut
menyebarkan Islam.

Pesantren awalnya adalah pedukuhan tempat menimba ilmu bagi orang-orang yang
mendalami ajaran kapitayan serta Hindu-Buddha. Mekanisme kegiatan pesantren secara
prinsip sama dengan pedukuhan, yakni murid-murid tinggal menetap di asrama, dibimbing
guru, dan waktu belajar yang intensif. Potensi dari pedukuhan beserta kegiatannya ini yang
ditiru oleh walisongo untuk mengembangkan dakwah Islam. Sehingga dikatakan bahwa
pesantren merupakan warisan budaya pra Islam yang digunakan oleh walisongo untuk
menyebarkan Islam. Dengan kata lain, ini merupakan bentuk komunikasi dakwah yang
memadukan budaya komunikasi subyek dan dengan budaya komunikasi masyarakat. Hasil
penggabungan ini bisa disebut dengan akulturasi, dimana budaya subyek (42 7) dan masyarakat
yang menjadi 7zad n-nya masih bisa dibedakan ciri khasnya masing-masing,.

Kesimpulan

Dari beberapa contoh bentuk komunikasi yang dilakukan Walisongo di atas,
ditemukan bentuk komunikasi dakwah dengan mengikuti budaya masyarakat dan
menggabungkan budaya subyek dengan budaya masyarakat menghasilkan akulturasi, maupun
menghasilkan entitas budaya baru (asimilasi). Hal tersebut menunjukkan bahwa ketika da’
berkomunikasi dengan mad’n yang dipengaruhi budaya yang berbeda dengan dirinya, tidak
selalu da 7 harus mengikuti atau menerapkan budaya 7ad’n. tapi da’i memiliki alternatif untuk
melakukan modifikasi pada budaya masyarakat tersebut agar tetap sejalan dengan ajaran
Islam. Sebenarnya masih banyak lagi fenomena komunikasi dakwah berlandaskan budaya
yang dilakukan Walisongo, di luar contoh di atas. Adanya fenomena komunikasi dakwah
lainnya itu membuka peluang tambahan variasi lainnya, yang tidak hanya terbatas pada
mengikuti budaya masyarakat dan menggabungkan budaya. Namun, tidak menutup
kemungkinan jika Walisongo juga mempertahankan budaya komunikasinya sendiri dan tidak
mengikuti budaya masyarakat dalam konteks tertentu. Sehingga, komunikasi berlandaskan

budaya tidak identik dengan mengikuti budaya masyarakat. Tentu saja, ini memerlukan kajian

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1504



lebih lanjut lagi mengenai bentuk-bentuk komunikasi dakwah Walisongo berlandaskan
budaya. Maka, penelitian dalam bidang ini tetap relevan dilanjutkan kembali. Sehingga, akan
semakin banyak ditemukan variasi bentuk komunikasi berlandaskan budaya yang telah
terbukti berhasil menyebarkan Islam kepada masyarakat dalam konteks perbedaan budaya.

Daftar Pustaka

Abdullah, Rachmad. Walisongo, Gelora Dakwah dan Jibad di Tanab Jawa (1404-1482 M). Solo:
Al-Wafi, 2017.

Arif, Masykur. Sejarabh lengkap walisanga, dari masa kecil, dewasa, hingga akhir hayatnya. Y ogyakarta:
Dipta, 2013.

Gusmian, Islah. “TAFSIR AL-QURAN BAHASA JAWA Peneguhan Identitas, Ideologi,
dan Politik Perlawanan.” SUHUF 9, no. 1 (15 November 2016): 141-68.
https://doi.org/10.22548 /shf.v9i1.116.

Jailani, Imam Amrusi. “Dakwah Dan Pemahaman Islam Di Ranah Multikultural.” Walisongo:
Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 22, no. 2 (15 Desember 2014): 413-32.
https://doi.org/10.21580/ws.22.2.272.

Kholili, HM. “Dakwah Kultural Dan Dakwah Yang Ramah: Rancangan Komunikasi Untuk
Dakwah.” Dalam Proceedings Ancoms, 469—74. Surabaya: UIN Sunan Ampel, 2017.

Liliweri, Alo. Dasar-Dasar Komunikasi Antarbudaya. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013.

. Gatra-Gatra Komunikasi Antar Budaya. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011.

Masyitoh, Reny, dan Sadin Subekti. “Strategi Dakwah Walisongo di Nusantara.” Mukammil:
Jurnal Kajian Keislaman 5, no. 2 (2022): 111-27.

Maziyah, Siti, dan Rabith Jihan Amaruli. “Walisanga: Asal, Wilayah dan Budaya Dakwahnya
di Jawa.” Endogami: Jurnal Ilmiah Kajian Antropolegi 3, no. 2 (Juni 2020): 232-39.

Moleong, Lexy J. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2005.

P, M. Afdhal Chatra, Komang Ayu Henny Achjar, Ningsi, Muhamad Rusliyadi, A.
Zaenurrosyid, Nini Apriani Rumata, Iin Nirwana, dan Ayuliamita Abadi. METODE
PENELITIAN KUALITATIF : Panduan Praktis untuk Analisis Data Kualitatif dan
Studi Kasus. PT. Sonpedia Publishing Indonesia, 2023.

Prianto, Agung Teguh. “Komunikasi Dakwah Berbasis Multikultural dalam Perspektif Al-
Qur’an.” Bil Hikmah: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Istam 1, no. 1 (22 Juli 2023): 193—
210. https://doi.org/10.55372 /bilhikmahjkpi.v1il.15.

Ranjabar, Jacobus. Perubaban Sosial: Teori-teori dan Proses Perubahan Sosial serta Teori Pembangunan.
Bandung: Alfabeta, 2017.

Roseta, Charolin Indah. “Dakwah Antarbudaya: Perubahan Sosial Budaya pada Proses

Islamisasi Jawa Abad XV.” Inteleksia - Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 1, no. 2

(Januari 2020): 163—86.

. “Dakwah Antarbudaya: Perubahan Sosial Budaya Pada Proses Islamisasi Jawa Abad

XV.7 Inteleksia - Jurnal Pengembangan Lmn Dakwah 1, no. 2 (30 Januari 2020): 163—-86.

https://doi.org/10.55372 /inteleksiajpid.v1i2.45.

S.Ag., Me, Hatmansyah. “Strategi dan Metode Dakwah Walisongo.” A/-Hiwar : Jurnal Iinm
dan Teknik Dakwah 3, no. 5 (20 April 2017). https://doi.org/10.18592/al-
hiwar.v315.1193.

Saleh, Fauzan, Maufur Maufur, dan Mubaidi Sulaeman. “Menarasikan Islam, Pluralisme, Dan
Keberagamaan Di Indonesia,” 2021.

Sedarmayanti, dan Syarifudin Hidayat. Mefodologi penelitian. Bandung: Mandar Maju, 2002.

Sunyoto, Agus. Atlas Walisongo : Bukn pertama yang mengungkap walisongo sebagai fakta sejarab.
Depok: Pustaka Iman, 2017.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1505



Syarif, Zainuddin, Abd Hannan, dan Mubaidi Sulaeman. “New Media Dan Representasi
Budaya Islam Populer Di Kalangan Pendakwah Muslim Milenial Di Indonesia.”
Jurnal  Sosiologi  Agama 17, no. 2 (9 Januari = 2023):  257-256.
https://doi.org/10.14421/jsa.2023.172-07.

Tajuddin, Yuliatun. “Walisongo dalam Strategi Komunikasi Dakwah.” ADDIN 8, no. 2
(2014): 388.

Thomas, Alexander, Eva-Ulrike Kinast, dan Sylvia Schroll Machl. Handbook of Intercultural
Commmunication and Cooperation. 2 ed. Vol. 1, 2010.

Zain, Arifin. Dakwah Rasional. Banda Aceh: Yayasan Pena Banda Aceh Devisi Penerbitan,
2009.

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2008.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1506



