
 
 
https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/IJHSS 
 

 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1491 

E-ISSN: 2746-2188 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

 

Komunikasi Dakwah Walisongo Berlandaskan Budaya Kepada 
Masyarakat Jawa Pra-Islam 

 
Musdhalifah,  

STID Al Hadid Surabaya, Indonesia 

imuzz90@gmail.com  

 

Yuntarti Istiqomalia, 

STID Al Hadid Surabaya, Indonesia 

yuntarti@stidalhadid.ac.id 
 
Abstract 

This study aims to explain how Walisongo implemented a culturally grounded 
communication strategy in delivering Islamic teachings to the pre-Islamic Javanese 
society. Employing a literature review method, the study examines the socio-cultural 
context of pre-Islamic Javanese society and the forms of da’wah communication applied 
by Walisongo. The data gathered from various literature sources were analyzed through 
an intercultural communication approach, focusing on the interactions between groups 
with distinct cultural backgrounds. The analysis centers on how Walisongo adapted their 
da’wah messages to align with local cultural practices, thereby avoiding cultural resistance.  
The findings of this study reveal that Walisongo adopted a communication model that 
was highly adaptive to Javanese cultural norms. In terms of the communicator's profile, 
Walisongo demonstrated an understanding of and conformity to local social norms. 
Meanwhile, in the aspect of verbal messaging, they employed language and symbols 
familiar to the local community. This process of assimilation facilitated the creation of a 
new cultural entity that harmonized local cultural elements with Islamic values, thereby 
easing the acceptance of Islam among the Javanese populace. This study highlights the 
critical role of culturally based da’wah approaches in successful intercultural 
communication, particularly within the context of Islamic propagation. The 
communication model used by Walisongo underscores the importance of cultural 
sensitivity in da’wah, which not only helps to avoid cultural conflicts but also accelerates 
the acceptance of religion in communities with diverse cultural backgrounds. 

 
Keywords: Da'wah Communication, Intercultural Communication, Walisongo 

 
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan bagaimana Walisongo menerapkan strategi 
komunikasi dakwah yang berlandaskan budaya lokal masyarakat Jawa pra-Islam. Dengan 
menggunakan metode studi pustaka, penelitian ini mengkaji konteks sosial budaya 
masyarakat Jawa pra-Islam serta bentuk komunikasi dakwah yang diterapkan oleh 
Walisongo. Data yang diperoleh melalui kajian literatur dianalisis menggunakan 
pendekatan komunikasi antarbudaya, yang menekankan pada interaksi antar kelompok 
dengan latar budaya yang berbeda. Analisis ini difokuskan pada cara Walisongo 
menyesuaikan pesan dakwah mereka dengan budaya lokal tanpa menimbulkan resistensi 
budaya. Hasil dari penelitian ini menunjukkan bahwa Walisongo menerapkan model 
komunikasi yang adaptif terhadap budaya masyarakat Jawa. Dalam aspek profil 
komunikator, Walisongo mampu memahami dan mengadopsi norma-norma sosial 
setempat, sementara dalam aspek pesan verbal, mereka menggunakan bahasa dan simbol-
simbol yang akrab bagi masyarakat. Proses asimilasi ini memungkinkan terciptanya entitas 
budaya baru yang mengharmonisasikan unsur-unsur budaya lokal dengan nilai-nilai Islam, 

mailto:imuzz90@gmail.com
mailto:yuntarti@stidalhadid.ac.id


 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1492 

sehingga mempermudah penerimaan ajaran Islam di tengah masyarakat Jawa. Penelitian 
ini menyiratkan bahwa pendekatan dakwah berbasis budaya memiliki peran krusial dalam 
keberhasilan komunikasi antarbudaya, terutama dalam konteks dakwah Islam. Model 
yang digunakan oleh Walisongo memberikan pelajaran penting mengenai pentingnya 
sensitivitas budaya dalam dakwah, yang tidak hanya dapat menghindari gesekan budaya, 
tetapi juga mempercepat penerimaan agama dalam masyarakat yang memiliki latar budaya 
berbeda.  

 
Kata Kunci: Komunikasi Dakwah, Komunikasi Antarbudaya, Walisongo 

 

Pendahuluan  

Pada hakikatnya, dakwah merupakan aktivitas menyeru orang lain agar mau melakukan 

kebaikan dan mencegah dari perbuatan munkar agar memperoleh kebahagiaan di dunia dan 

di akhirat.1 Terdapat kesamaan antara dakwah dengan komunikasi. Namun, komunikasi 

bersifat umum, isi pesannya bisa menyangkut apapun juga. Sedangkan dakwah, isi pesannya 

adalah ajaran Islam. Dalam menyampaikan ajaran Islam, da’i juga menghadapi berbagai 

tantangan. Salah satunya tantangan budaya. Apalagi jika da’i membawakan pemikiran atau 

budaya baru yang berbeda bahkan bertentangan dengan mad’u nya. Culture conflict dan 

pertentangan norma sangat mungkin akan terjadi, ketika suatu masyarakat disuruh 

menerapkan nilai atau norma yang berasal dari masyarakat atau kelompok lain.2 Seorang da'i 

seharusnya mempertimbangkan budaya masyarakat yang menjadi sasaran dakwahnya dalam 

menyampaikan materi atau membentuk norma perilaku Islami. Mengabaikan aspek ini 

berpotensi menyebabkan hambatan dalam proses dakwah, bahkan dapat berujung pada 

kegagalan dalam mencapai tujuan dakwah yang diinginkan.3  

Berkenaan dengan persoalan di atas, dakwah sebagai kegiatan komunikasi juga 

memerlukan pendekatan komunikasi antar budaya. Menurut Liliweri, cara berkomunikasi 

sangat bergantung pada budaya: bahasa, aturan, dan norma masing-masing masyarakat.4 

Sehingga, perlu  kiranya da’i untuk memahami lebih dalam mengenai komunikasi dakwah 

yang berlandaskan pada budaya mad’u nya. Hal itu akan mempengaruhi cara berkomunikasi 

yang tepat sesuai konteks mad’u nya. Tidak hanya itu, di lapangan dakwah juga kerap dijumpai 

persoalan dilema da’i dalam menentukan bentuk komunikasi yang tepat ketika dihadapkan 

pada tantangan perbedaan budaya dengan mad’u-nya. Komunikasi dakwah berlandaskan 

budaya seringkali dipahami oleh da’i dengan hanya mengikuti saja budaya masyarakat 

tersebut. Padahal kebiasaan suatu masyarakat belum tentu sesuai dengan ajaran Islam yang 

dibawakan oleh da’i. Namun, ada kekawatiran jika tidak mengikuti budaya masyarakat, 

nantinya akan timbul penolakan dari masyarakat. Oleh karena itu, da’i juga perlu 

mempertimbangkan pilihan bentuk komunikasinya di tengah konteks perbedaan budaya 

antara dirinya dengan mad’u.  

 
1 Arifin Zain, Dakwah Rasional (Banda Aceh: Yayasan Pena Banda Aceh Devisi Penerbitan, 2009), 2. 
2 Jacobus Ranjabar, Perubahan Sosial: Teori-teori dan Proses Perubahan Sosial serta Teori Pembangunan (Bandung: 
Alfabeta, 2017), 61. 
3 Charolin Indah Roseta, “Dakwah Antarbudaya: Perubahan Sosial Budaya pada Proses Islamisasi Jawa Abad 
XV,” Inteleksia - Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 1, no. 2 (Januari 2020): 163–86. 
4 Alo Liliweri, Dasar-Dasar Komunikasi Antarbudaya (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013), 9. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1493 

Salah satu prototype da’i yang melakukan komunikasi dakwah dengan memperhatikan 

budaya masyarakat dan menghasilkan cara-cara berkomunikasi ramah budaya adalah 

walisongo. Selama ini, walisongo dikenal sebagai penyebar ajaran Islam di pulau Jawa dengan 

cara yang damai. Dikatakan damai, salah satunya karena walisongo telah berhasil 

menyampaikan ajaran Islam dengan memperhatikan bahkan menggunakan budaya 

masyarakat setempat. Beberapa anggota walisongo bahkan merupakan orang asing (non 

pribumi). Namun, perbedaan latar belakang budaya serta pemikiran baru yang dibawa 

walisongo tidak menghalangi mereka untuk mendapat penerimaan baik di masyarakat Jawa, 

serta mampu memperbaiki dan atau melengkapi budaya pribumi.5 

Oleh karena itu, agar da’i mampu menyampaikan ajaran Islam kepada masyarakat yang 

berbeda budaya dengan da’i atau memiliki keyakinan yang berbeda dengan yang dibawa da’i, 

maka perlu juga mempelajari cara-cara yang dilakukan oleh walisongo dalam menyampaikan 

komunikasi dakwahnya kepada masyarakat Jawa. Tidak cukup hanya memahami bentuk-

bentuknya saja. Tapi da’i juga perlu memahami analisa relevansi penggunaan bentuk 

komunikasi tersebut di dalam konteks budaya masyarakat yang menjadi mad’u-nya. 

Kajian-kajian terdahulu yang membahas seputar dakwah atau komunikasi dakwah 

Walisongo sudah banyak. Tapi masing-masing memiliki fokus kajian tersendiri yang tidak 

menghubungkan dengan budaya masyarakat. Begitu juga tulisan mengenai komunikasi 

dakwah yang berhubungan dengan konteks sosial budaya masyarakat. Namun tidak 

membahas Walisongo sebagai da’i dalam konteks komunikasi antar budaya. Misalnya tulisan 

berjudul Strategi Komunikasi Dakwah Walisongo oleh Yuliatun Tajuddin. Karya Tajuddin ini 

lebih menitikberatkan pada aspek komunikasi yang digunakan Walisongo dalam dakwahnya 

yang menggunakan pendekatan komunikasi psikosufistik.6 Memang karya Tajuddin juga 

membahas komunikasi dakwah Walisongo, sama dengan artikel ini. Namun, tulisan Tajuddin 

menggunakan pendekatan psikosufistik, bukan komunikasi antarbudaya. Hal ini yang 

membuat tulisan karya Tajuddin berbeda dengan tulisan ini. Tentu saja pokok persoalannya 

akan berbeda. Masalah yang dibahas dalam tulisan Tajuddin bukan persoalan dinamika dan 

tantangan berdakwah dalam konteks perbedaan budaya. 

Berikutnya ada tulisan berjudul Strategi dan Metode Dakwah Walisongo yang ditulis oleh 

Hatmansyah.7 Meski tulisan ini juga membahas cara dakwah Walisongo, namun lebih 

menekankan pada strategi dan metode dakwah. Bagaimanapun juga, fenomena dakwah 

Walisongo merupakan realita yang kompleks. Sehingga bisa dilihat dari berbagai sisi. Dalam 

hal ini, tulisan Hatmansyah tidak melihat fenomena tersebut dari sisi komunikasi dakwahnya. 

Melainkan dari sisi strategi dan metodenya. Sedangkan di sisi lain, fenomena dakwah 

Walisongo juga bisa dilihat dari sisi komunikasi serta prosesnya ketika berinteraksi dengan 

budaya masyarakat yang menjadi sasaran dakwahnya. Bagian terakhir inilah yang hendak 

diulas di dalam tulisan ini. 

 
5 Yuliatun Tajuddin, “Walisongo dalam Strategi Komunikasi Dakwah,” ADDIN 8, no. 2 (2014): 388. 
6 Tajuddin. 
7 Hatmansyah S.Ag., Me, “Strategi dan Metode Dakwah Walisongo,” Al-Hiwar : Jurnal Ilmu dan Teknik Dakwah 
3, no. 5 (20 April 2017), https://doi.org/10.18592/al-hiwar.v3i5.1193. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1494 

Artikel lain yakni jurnal berjudul Dakwah Antarbudaya: Perubahan Sosial Budaya Pada 

Proses Islamisasi Jawa Abad XV yang ditulis Charolin Indah Roseta.8 Sesuai judulnya, fokus 

pembahasan artikel tersebut mengenai perubahan sosial budaya yang dilakukan Walisongo 

pada konteks masyarakat Jawa abad XV. Sebaliknya, artikel tersebut tidak membicarakan 

dakwah Walisongo dari perspektif komunikasi antar budaya. Tapi lebih menitikberatkan pada 

perubahan sosial budayanya. Dalam proses perubahan sosial budaya yang dilakukan oleh 

Walisongo, tentu saja terdapat realita komunikasi dakwah yang dilakukan. Namun, 

komunikasi dakwah tersebut tidak banyak diulas oleh Roseta. Maka, tulisan ini hendak 

melengkapi kajian di atas dengan mendalami bentuk-bentuk komunikasi dakwah yang 

dilakukan Walisongo.

Kemudian ada artikel berjudul Walisanga: Asal, Wilayah dan Budaya Dakwahnya di Jawa 

yang ditulis oleh Siti Maziyah dan Rabith Jihan Amaruli. Artikel ini fokus menguaraikan 

sejarah hidup para anggota Walisongo, serta menguraikan metode dakwah masing-masing 

wali. Metode dakwah yang diuraikan di berbagai social masyarakat. Baik melalui bidang sosial 

ekonomi, pendidikan, pernikahan, kesenian, dan politik. Juga menjelaskan faktor-faktor 

keberhasilan dakwah Walisongo di Jawa pada awal abad ke-15 hingga abad ke-16 yang 

dipengaruhi oleh kepribadian dan kemampuan diri para wali dalam membawa diri, keluasan 

ilmu, keluasan ekonomi, keluasan jaringan perdagangan dan kekuasaan.9 Tulisan ini juga 

menunjukkan betapa luas dan kompleksnya fenomena dakwah Walisongo. Namun karena 

luasnya itulah, aspek komunikasi dakwahnya, apalagi yang dikaitkan dengan persoalan 

budaya, belum tersentu. Sehingga tulisan Maziyah dan Amaruli ini juga tidak membahas 

dakwah Walisongo dengan pendekatan komunikasi antar budaya. 

Tulisan berjudul Strategi Dakwah Walisongo di Nusantara karya Reny Masyitoh dan Sadin 

Subekti juga membahas dakwah Walisongo.10 Tapi fokus pembahasannya di aspek strategi 

pada berbagai sector masyarakat. Jadi tidak menelaah aspek komunikasi yang dilakukan 

Walisongo. Demikian pula tulisan-tulisan lain yang membahas dakwah kultural, tidak selalu 

berhubungan dengan Walisongo sebagai da’i-nya. Misalnya tulisan HM Kholili yang berjudul 

Dakwah Kultural Dan Dakwah Yang Ramah:  Rancangan Komunikasi Untuk Dakwah.11 Tulisan 

tersebut tidak membahas dakwah Walisongo. Melainkan membahas kemampuan-

kemampuan yang harus dimiliki da’i agar bisa menjalankan dakwah yang ramah kultural, yakni 

kemampuan sosial budaya, kemampuan berkomunikasi, dan kemampuan pengetahuan 

pesan. Selanjutnya, ada jurnal yang ditulis Agung Teguh Prianto berjudul Komunikasi Dakwah 

 
8 Charolin Indah Roseta, “Dakwah Antarbudaya: Perubahan Sosial Budaya Pada Proses Islamisasi Jawa Abad 
XV,” Inteleksia - Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 1, no. 2 (30 Januari 2020): 163–86, 
https://doi.org/10.55372/inteleksiajpid.v1i2.45. 
9 Siti Maziyah dan Rabith Jihan Amaruli, “Walisanga: Asal, Wilayah dan Budaya Dakwahnya di Jawa,” Endogami: 
Jurnal Ilmiah Kajian Antropologi 3, no. 2 (Juni 2020): 232–39. 
10 Reny Masyitoh dan Sadin Subekti, “Strategi Dakwah Walisongo di Nusantara,” Mukammil: Jurnal Kajian 
Keislaman 5, no. 2 (2022): 111–27. 
11 HM Kholili, “Dakwah Kultural Dan Dakwah Yang Ramah:  Rancangan Komunikasi Untuk Dakwah,” dalam 
Proceedings Ancoms (1st Annual Conference for Muslim Scholars Kopertais Wilayah IV Surabaya, Surabaya: UIN 
Sunan Ampel, 2017), 469–74. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1495 

Berbasis Multikultural dalam Perspektif Al-Qur’an.12 Tulisan tersebut juga tidak membahas 

dakwah Walisongo. Melainkan membahas prinsip-prinsip komunikasi dakwah di konteks 

masyarakat multicultural dari tinjauan Al-Qur’an.

Berbeda dengan tulisan-tulisan sebelumnya di atas, fokus tulisan ini hendak membahas 

cara-cara berdakwah walisongo dengan pendekatan komunikasi antarbudaya. Maka, tujuan 

dari artikel ini hendak menjelaskan komunikasi dakwah yang dilakukan Walisongo dengan 

pertimbangan budaya masyarakat Jawa pra-Islam yang menjadi mad’u-nya. Sehingga, artikel 

ini bisa berkontribusi dalam memberikan wawasan mengenai bentuk-bentuk komunikasi 

yang relevan dengan budaya masyarakat dalam rangka mencapai tujuan dakwah. Bentuk-

bentuk komunikasi dakwah berlandaskan budaya amat diperlukan bagi da’i ketika dihadapkan 

dengan mad’u yang dipengaruhi budaya yang berbeda dengan dirinya. Dengan demikian, 

artikel ini juga berkontribusi memberikan referensi mengenai cara berkomunikasi kepada 

mad’u yang dipengaruhi budaya tertentu. 

 

Metode  

Artikel ini menggunakan tipe penelitian kualitatif deskriptif studi pustaka. Menurut 

Moleong, penelitian kualitatif adalah penelitian yang memahami suatu fenomena yang dialami 

oleh subjek penelitian misalnya perilaku, persepsi, motivasi, tindakan, dan lain-lain secara 

menyeluruh dengan cara deskripsi dalam bentuk kata-kata dan bahasa pada suatu konteks 

khusus yang alamiah.13 Menurut Sedarmayanti dan Syarifudin Hidayat, penelitian kualitatif 

deskriptif adalah penelitian yang obyeknya adalah fakta seputar status kelompok manusia, 

suatu kondisi, sistem pemikiran atau peristiwa pada masa sekarang dengan interpretasi yang 

tepat.14 Sedangkan penelitian yang dilakukan oleh penulis ini hendak menggambarkan bentuk 

perilaku, dalam hal ini adalah perilaku komunikasi dakwah walisongo. Hasil akhir yang dicari 

adalah bentuk-bentuk perilaku komunikasi dakwah yang mempertimbangkan budaya 

masyarakat yang menjadi komunikannya. 

Sumber data yang digunakan pada penelitian ini yang utama adalah buku-buku yang 

menelusuri kegiatan dakwah walisongo dan konteks sosial budaya yang melingkupinya. Selain 

buku, beberapa fakta terkait dakwah walisongo juga diambil penulis dari jurnal yang meneliti 

hal tersebut.15 Dari sumber-sumber pustaka yang relevan tersebut, fakta-fakta mengenai 

komunikasi dakwah yang dilakukan Walisongo digali, kemudian diinterpretasi dengan pisau 

analisis strategi antarbudaya.16 Hasil analisisnya berupa kesimpulan mengenai bentuk 

komunikasi dakwah yang dilakukan Walisongo berlandaskan budaya. 

 

 

 
12 Agung Teguh Prianto, “Komunikasi Dakwah Berbasis Multikultural dalam Perspektif Al-Qur’an,” Bil 
Hikmah: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 1, no. 1 (22 Juli 2023): 193–210, 
https://doi.org/10.55372/bilhikmahjkpi.v1i1.15. 
13 Lexy J Moleong, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2005), 11. 
14 Sedarmayanti dan Syarifudin Hidayat, Metodologi penelitian (Bandung: Mandar Maju, 2002), 33. 
15 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2008). 
16 M. Afdhal Chatra P dkk., METODE PENELITIAN KUALITATIF : Panduan Praktis untuk Analisis Data 
Kualitatif dan Studi Kasus (PT. Sonpedia Publishing Indonesia, 2023). 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1496 

Komunikasi Antarbudaya 

1. Konsep dasar komunikasi antarbudaya 

Pembahasan komunikasi dengan pertimbangan budaya senantiasa merujuk pada ilmu 

komunikasi antarbudaya atau komunikasi lintas budaya. Komunikasi antarbudaya adalah 

komunikasi antar dua orang atau lebih yang berbeda latar belakang kebudayaan. Setiap proses 

pembagian informasi, gagasan, atau perasaan di antara mereka yang berbeda latar belakang 

budayanya, baik dilakukan secara lisan dan tertulis, melalui bahasa tubuh, gaya atau tampilan 

pribadi, atau bantuan lain di sekitarnya yang memperjelas pesan.17Berlo berasumsi bahwa 

kebudayaan mendorong anggota masyarakat untuk merealisasikan perbuatan tertentu. 

Kebudayaan juga mempengaruhi pemaknaan terhadap suatu tindakan komunikasi yang 

bersumber dari kebudayaan berbeda.18 

Kegiatan dakwah bisa dilihat sebagai fenomena komunikasi antar budaya. Da’i 

merupakan subyek yang melakukan kegiatan dakwah. Da’i dipengaruhi oleh budaya atau 

kepercayaan tertentu. Hal tersebut akan mempengaruhi perilaku komunikasinya saat 

berdakwah. Begitu juga dengan mad’u. Mad’u sebagai sasaran dakwah juga dipengaruhi oleh 

budaya atau kepercayaan tertentu, yang berbeda dengan da’i. Ketika dua budaya bertemu 

dalam proses interaksi atau komunikasi, tentu akan timbul tantangan atau bahkan persoalan 

tertentu. Untuk menghindari atau mengurangi masalah yang ditimbulkan dari proses 

komunikasi dakwah antar budaya, maka perlu bagi da’i. untuk menggunakan landasan budaya 

dalam dakwahnya. 

2. Unsur komunikasi antarbudaya 

Komunikasi memiliki unsur-unsur yang meliputi komunikator, komunikan, pesan, 

media, konteks, dan feedback. Demikian halnya dengan unsur komunikasi antarbudaya. 

Namun dalam tulisan ini, unsur komunikasi budaya yang dianalisa dibatasi hanya pada aspek 

komunikator, pesan verbal, dan media saja. Sebabnya karena keterbatasan ruang dan 

ketersediaan sumber data. Mengingat bahwa Walisongo sebagai komunikator dakwah di sini 

merupakan fakta sejarah pada masa lampau. 

Pemilihan unsur di aspek komunikator, pesan verbal, dan media juga didasarkan atas 

kedudukannya di dalam kegiatan komunikasi dakwah. Komunikator merupakan subyek yang 

mengawali berlangsungnya kegiatan komunikasi (da’i). Pesan verbal merupakan bentuk pesan 

yang mudah diidentifikasi serta dianalisa. Dalam kegiatan dakwah, pesan verbal menjadi 

materi dakwah yang disampaikan kepada komunikan (mad’u). Sedangkan media  komunikasi 

merupakan sarana yang digunakan da’i untuk menyampaikan pesan.  

Komunikator merupakan pihak yang mengawali pengiriman pesan kepada pihak lain. 

Komunikator memiliki latar belakang budaya yang berbeda dengan komunikan. Budaya bisa 

mempengaruhi masyarakat dalam menentukan sosok atau profil komunikator seperti apa 

yang dianggap baik, dipercaya, atau disukai. Sehingga akan mempengaruhi desain profil yang 

digunakan oleh komunikator.19 

Pesan adalah apa yang ditekankan komunikator kepada komunikan. Pesan berisi 2 

aspek utama, content (isi) dan treatment (perlakuan). Isi pesan berisi daya tarik pesan. Sedangkan 

 
17 Liliweri, Dasar-Dasar Komunikasi Antarbudaya, 9. 
18 Alo Liliweri, Gatra-Gatra Komunikasi Antar Budaya (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011), 2. 
19 Liliweri, Dasar-Dasar Komunikasi Antarbudaya, 25–31. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1497 

perlakuan berkaitan dengan penjelasan (gagasan penjelas) atau penataan isi pesan oleh 

komunikator.20 

Media memang tidak selalu digunakan di dalam kegiatan komunikasi. Namun di sisi 

lain bisa memiliki peran penting dalam mengantarkan pesan kepada komunikan. Dalam 

komunikasi antarbudaya, penggunaan media juga perlu memperhatikan bagaimana 

penerimaan komunikan atas media tersebut. Penerimaan itu dipengaruhi oleh budaya 

komunikan. 

 

3. Variasi bentuk komunikasi antarbudaya 

Ada berbagai variasi bentuk komunikasi yang didasarkan budaya sebagaimana yang 

dijelaskan oleh Thomas, dkk melalui bagan berikut ini. 

 
 

Ilustrasi tersebut menjelaskan strategi antarbudaya sebagai berikut:21 Dominasi/ 

Adaptasi. Di sini budaya seseorang mendominasi budaya individu lainnya. Standar budaya 

budaya dominan menjadi standar perilaku itu mengikat keduanya. Individu yang termasuk 

dalam budaya yang didominasi diminta untuk beradaptasi dengan standar-standar ini. 

Pencampuran (blending). Menurut strategi ini, standar budaya dari kedua budaya terlibat berbaur, 

atau mereka menyatukan budaya-budaya tersebut dalam bentuk aksi bersama, atau kelompok 

budaya yang berpartisipasi menjadi bergantian kontingensi dengan mengaitkan karakteristik 

perilaku yang signifikan dan menetapkan standar yang baru dibuat sebagai prinsip interaksi 

simultan (integrasi). Inovasi/ Sinergi. Strategi ini mengharuskan kedua individu untuk memiliki 

kesadarannya sendiri dan budaya pasangannya. Mereka mendefinisikan nilai, norma, aturan, 

dll standar budaya masing-masing dan mencari persamaan dan perbedaan. Setelah 

menciptakan dasar ini, kedua individu menentukan alternatif perilaku baru dan melengkapi 

repertoar perilaku mereka dengan elemen inovatif ketiga yang berfungsi sebagai titik tolak 

bersama dalam interaksi mereka. Penghindaran. Menurut strategi ini, orang cenderung 

menghindari pembicaraan yang dianggap bertentangan dengan budaya lawan bicaranya. 

Strategi ini dapat memberikan efek yang mengurangi ketegangan. 

Berdasarkan uraian di atas, secara prinsip, terdapat 3 bentuk komunikasi yang 

didasarkan atas budaya: 

 
20 Liliweri, 26. 
21 Alexander Thomas, Eva-Ulrike Kinast, dan Sylvia Schroll Machl, Handbook of Intercultural Communication and 
Cooperation, 2 ed., vol. 1, 2010, 384–85. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1498 

Mempertahankan.  

Bentuk pertama adalah komunikator menerapkan perilaku komunikasi yang didasarkan atas 

budayanya sendiri kepada komunikan yang berbeda budaya dengannya. 

Mengikuti.  

Bentuk kedua adalah komunikator menerapkan perilaku komunikasi mengikuti budaya 

masyarakat yang menjadi komunikannya. Mengikuti kebiasaan berkomunikasi masyarakat 

bisa dalam bentuk mengikuti perilaku yang disukai masyarakat atau sebaliknya menghindari 

perilaku komunikasi yang dilarang oleh suatu masyarakat. 

Menggabungkan. 

Bentuk ketiga adalah komunikator menerapkan perilaku komunikasi sesuai budayanya sendiri 

dan sekaligus memadukannya dengan kebiasaan komunikasi masyarakat. Hasil 

menggabungkan dua budaya dalam perilaku komunikasi ini bisa memunculkan bentuk 

perilaku komunikasi akulturasi maupun bentuk perilaku komunikasi baru yang disebut 

asimilasi.  

 

Konteks Sosial Budaya Masyarakat Jawa Pra-Islam 

1. Agama dan kepercayaan asli Masyarakat Jawa 

Dalam hal ini, konteks sosial budaya yang dimaksud, terutama yang berhubungan 

dengan agama dan kepercayaan yang dianut masyarakat. Masyarakat Jawa pra Islam atau 

sebelum penyebaran ajaran Islam yang massif oleh Walisongo, memiliki kepercayaan yang 

disebut Kapitayan. Corak kepercayaan ini dalam istilah barat disebut animisme (kepercayaan 

terhadap roh-roh dan kekuatan ghaib). Agama kuno ini tumbuh dan berkembang di 

Nusantara semenjak kebudayaan era Paleolitikum, Messolitikum, Neolithikum, 

Megalithikum, yang berlanjut pada masa perunggu dan besi.  Jauh sebelum pengaruh 

kebudayaan India (Hindu) dan Cina datang pada awal abad Masehi.22 

Bagi masyarakat Jawa kuno, Kapitayan merupakan suatu ajaran yang meyakini Sang 

Hyang Taya sebagai sosok tunggal nan absolut. Sang Hyang Taya dipuja dan dijadikan 

sembahan utama, meski sosoknya tidak bisa dipikir dan dibayangkan. Tidak bisa diketahui 

dengan panca indra.23 Oleh karena sanghyang tunggal dengan sifat ghaib, untuk memujanya 

dibutuhkan sarana-sarana yang bisa didekati pancaindra dan alam pikiran manusia. Benda-

benda yang familiar digunakan adalah batu, tugu, bangunan suci, bangunan bertingkat, air 

terjun, pohon beringin, pusaka, mahkota, air, dan sebagainya.24 Penganut kapitayan 

menyediakan sajen untuk dipersembahkan kepada sanghyang tunggal.25 

Masyarakat awam melakukan ritualnya dengan memberi persembahan sajen-sajen di 

tempat-tempat keramat. Sedangkan kaum ruhaniwan beribadah menyembah Sang Hyang 

Taya secara langsung. Lazimnya ritual itu dijalankan di tempat yang disebut sanggar. Sanggar 

merupakan bangunan persegi empat beratap tumpang dengan lubang ceruk di dinding 

sebagai lambang kehampaan sanghyang taya.26 Seorang hamba pemuja sanghyang taya yang 

 
22 Agus Sunyoto, Atlas Walisongo : Buku pertama yang mengungkap walisongo sebagai fakta sejarah (Depok: Pustaka 
Iman, 2017), 13. 
23 Sunyoto, 14. 
24 Sunyoto, 16. 
25 Sunyoto, 16. 
26 Sunyoto, 16. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1499 

dianggap saleh akan dikaruniai kekuatan gaib yang merupakan daya sakti dari ilahi. Mereka 

yang sudah dikaruniai daya sakti dianggap berhak untuk menjadi pemimpin masyarakat. 

Mereka itu digelari sebutan ra-tu atau dha-tu. Seorang ratu atau dhatu adalah pengejawantahan 

kekuataan gaib sanghyang taya.27 

 

2. Agama Hindu dan Budha 

Dalam perkembangan berikutnya, pengaruh agama dan kebudayaan Hindu dan Budha 

mulai masuk ke wilayah Nusantara. Ajaran Hindu dan Budha dibawa oleh para pendeta 

Hindu dan Bhiku-Bhiku Buddha, juga melalui migrasi keluarga penguasa India yang datang 

ke Nusantara akibat kalah dalam perebutan kekuasaan. Baik dengan cara damai maupun 

penaklukkan, mereka menjadi penguasa-penguasa awal kerajaan Hindu dan Budha di 

Nusantara menggantikan penguasa lokal.28 

Selama abad ke 5-15 M pengaruh Hinduisme dan Buddisme menguat di di berbagai 

sektor masyarakat. Mulai dari tata negara, norma hukum, nilai budaya, tatanan sosial, sistem 

ekonomi dan politik, hingga ke arsitektur bangunannya. Namun sebenarnya berasimilasi  

dengan kebudayaan lokal yang menganut system ke-datu-an dan ke-ratu-an seperti kerajaan 

Salakanagara (Banten), Aruteun, Kutei, Sriwijaya, Tarumanegara, Kalingga, Mataram (kuno), 

Langkasuka, Tambralingga, Kahuripan, Janggala, dll.29 

Sekalipun kalangan keraton menganut agama hindu, kalangan petani nyaris lebih 

mengenal arwah leluhur. Para petani desa mengenal ajaran Kapitayan yang tercermin pada 

terjadinya pemujaan terhadap batu, tugu, tunggul, tunda, tungkup (punden) pelindung 

desanya daripada pemujaan terhadap dewa-dewa Hindu-Buddha.30 Dengan demikian, 

konteks budaya dalam hal agama dan kepercayaan masyarakat Jawa pra Islam sebagai mad’u 

Walisongo merupakan asimilasi animisme-dinamisme dan ajaran Hindu-Budha. Kurang 

tepat jika dikatakan bahwa agama masyarakat pada waktu itu adalah Hindu-Budha. Melainkan 

Hindu-Budha merupakan salah satu ajaran agama yang mempengaruhi cara hidup 

masyarakat. 

 

Sekilas Mengenai Walisongo 

Istilah ‘walisongo’ sendiri, menurut Solichin Salam sebenarnya terdiri dari kata wali dan 

songo. Kata wali merupakan kependekan dari waliyullah, yang dalam bahasa Arab berarti orang 

yang mencintai dan dicintai Allah. Sedangkan kata songo berasal dari bahasa Jawa, yang artinya 

sembilan. Sehingga, walisongo berarti “wali sembilan”, atau sembilan orang yang mencintai 

dan dicintai Allah.31 Istilah ‘walisongo’ kemudian dikenal dengan makna sembilan ulama yang 

menyebarkan ajaran Islam di Jawa. 

Meski istilah ‘walisongo’ berarti sembilan wali/ ulama, faktanya anggota walisongo 

mencapai sekitar 20 orang. Walisongo adalah sebuah gerakan dakwah terorganisir di tanah 

Jawa yang dilakukan oleh ulama-ulama pada abad ke-15 sampai 16 masehi. Secara prinsip 

 
27 Sunyoto, 17. 
28 Sunyoto, 29–30. 
29 Sunyoto, 29–30. 
30 Sunyoto, 113. 
31 Sunyoto, 142. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1500 

hampir bisa disamakan dengan organisasi dakwah atau dewan mubaligh. Sebelum era 

walisongo, beberapa kalangan masyarakat Jawa memang sudah ada yang memeluk Islam. 

Namun, dakwah yang dilakukan secara sistematis dan terorganisir terjadi pada masa 

walisongo.32 Hal ini disebabkan karena belum dilakukan secara profesional oleh subyek yang 

fokus berdakwah. Melainkan subyek-subyek yang membawa ajaran Islam awal-awal sebelum 

Walisongo adalah para pedagang yang kegiatan utamanya adalah berdagang. Sehingga tidak 

bisa fokus mengembangkan dakwah. 

Para ulama tersebut tidak hidup pada masa yang sama. Menurut Rachmad Abdullah, 

ada beberapa generasi walisongo. Setiap generasi berjumlah sembilan orang. Jika ada yang 

meninggal, maka diangkatlah anggota baru yang menggantikan, sehingga jumlahnya tetap 

sembilan.33Nama-nama berikut ini yang sering dikenal sebagai walisongo. Maulana Malik 

Ibrahim, Maulana Ishaq, Maulana Ahmad Jumadil Kubra, Maulana Muhammad Al-Maghribi, 

Maulana Malik Israil, Maulana Muhammad Ali Akbar, Maulana Hasanuddin, Maulana 

Aliyuddin, Syekh Subakir, Sunan Ampel, Sunan Kudus, Sunan Gunung Jati, Sunan Giri, 

Sunan Bonang, Sunan Kalijaga, Sunan Drajat, Raden Fattah, Fattahillah, Sunan Muria, dan 

Ki Ageng Pandanaran/ Sunan Tembayat.34 Memang ada perbedaan pada komposisi di atas 

jika merujuk pada sumber referensi lain. Namun secara prinsip menunjukkan bahwa anggota 

Walisongo berjumlah lebih dari sembilan orang.  

Menurut Prof. Dr. Simuh dalam Agus Sunyoto (2017), Ajaran Hindu yang dianut 

masyarakat Jawa pada waktu, meyakini bahwa alam semesta dikuasai oleh delapan dewa 

penjaga delapan arah mata angin serta satu dewa di pusatnya. Pitono menyebutkan nama 

sembilan dewa penguasa mata angin di Jawa meliputi: Kuwera (utara), Isyana (timur laut), 

Indra (timur), Agni (Tenggara), Kama (selatan), Surya (barat daya), Baruna (barat), Bayu 

(barat laut), dan satu penjaga titik pusat, yaitu Syiwa.35 Ulama-ulama anggota walisongo 

‘mengubah’ konsep tersebut menjadi sembilan ulama yang dekat dengan Tuhan agar 

masyarakat mau mengikuti ajaran mereka. Hal ini sekaligus menjelaskan asal mula 

digunakannya angka sembilan untuk menyebut para ulama penyebar ajaran Islam di tanah 

Jawa tersebut. 

 

Komunikasi dakwah Walisongo berlandaskan budaya 

1. Komunikasi budaya di aspek profil subyek 

Pemilihan nama ‘walisongo’ juga memiliki pertimbangan strategis dari aspek budaya. 

Bertolak dari kosmologi Nawa Dewata (Sembilan Dewata menurut konsep Hindu 

Majapahit), dapat diasumsikan bahwa sewaktu dakwah Islam dilakukan secara sistematis oleh 

para penyebar Islam Islam yang dikenal dengan nama Wali songo, terjadi proses pengubahan 

konsep Nawa Dewata menjadi Walisongo. Konsep kosmologi Nawa Dewata di alam semesta 

yang dikuasai dan diatur oleh kekuatan adikodrati, yang disebut dewa-dewa penjaga mata 

angin, diubah menjadi konsep Walisongo. Kedudukan dewa-dewa penjaga mata angin itu 

 
32 Rachmad Abdullah, Walisongo, Gelora Dakwah dan Jihad di Tanah Jawa (1404-1482 M) (Solo: Al-Wafi, 2017), 
70. 
33 Abdullah, 70. 
34 Abdullah, 20–21. 
35 Sunyoto, Atlas Walisongo : Buku pertama yang mengungkap walisongo sebagai fakta sejarah, 145. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1501 

digantikan oleh “manusia-manusia” yang dicintai Tuhan, yaitu aulia (bentuk jamak dari kata 

tunggal wali) yang bersifat sufistik. Dengan kemunculan konsep Walisongo yang merupakan 

represetasi konsep Nawa Dewata, gagasan abstrak yaitu manusia-manusia keramat yang 

memiliki kemampuan adikodrati seperti tokoh-tokoh dewa yang abstrak dan tidak kasat 

mata.36   

Nama ‘walisongo’ yang dilekatkan kepada ulama-ulama tersebut akan menimbulkan 

citra tersendiri yang positif dan kuat melekat dalam benak masyarakat Jawa. Sehingga, nama 

‘walisongo’ bukanlah untuk menunjukkan jumlah orang. Tapi untuk menampilkan citra 

tertentu pada ulama-ulama tersebut sesuai perspektif masyarakat Jawa.Istilah walisongo 

memang baru bagi masyarakat Jawa pada waktu itu. Namun, konsep di dalam kata walisongo 

sebenarnya mengikuti pandangan masyarakat Jawa terhadap sosok hebat, yakni sembilan 

tokoh yang memiliki kekuatan supranatural. Jika di dalam konsep asli budaya Jawa, Sembilan 

tokoh itu adalah dewa-dewa penjaga arah mata angin, maka konsep baru yang dicitrakan 

walisongo adalah sembilan orang yang dekat dengan Tuhan. Pada akhirnya, kedekatan tokoh-

tokoh ini dengan Tuhan berkonsekuensi adanya daya sakti pada mereka. Sehingga, secara 

prinsip kata walisongo ini menggunakan logika yang sama dengan pemikiran masyarakat 

Jawa. Berarti, Walisongo sedang mengikuti kepercayaan masyarakat dalam konteks ini. 

Hal ini dimaksudkan untuk mengalihkan kekaguman masyarakat Jawa, dari 

kekaguman terhadap dewa-dewa, menjadi kekaguman terhadap para anggota walisongo. 

Dengan begitu, komunikan masyarakat Jawa akan cenderung mempercayai dan mengikuti 

ajaran baru yang dibawa walisongo. Pemilihan sosok komunikator dengan konsep 

‘walisongo’ sebagaimana penjelasan di atas itu merupakan wujud penggunaan komunikasi 

budaya di aspek profil komunikator yang mengikuti kepercayaan atau budaya komunikan.  

 

2. Komunikasi budaya di aspek verbal 

Komunikasi verbal yang akan dibahas disini berkenaan dengan diksi yang digunakan 

Walisongo untuk menyampaikan ajaran Islam. Misalnya ketika Sunan Ampel membangun 

tempat ibadah untuk sholat, beliau tidak menggunakan istilah dalam Bahasa Arab pada 

tempat ibadah itu, seperti mushala, melainkan memberi nama langgar yang mirip dengan 

sanggar. Sanggar merupakan tempat peribadatan penganut kapitayan.37 Dalam hal ini, Sunan 

Ampel menciptakan istilah baru tapi jika diucapkan akan mirip dengan kosa kata yang 

sebelumnya sudah familiar dengan kebiasaan masyarakat Jawa. Istilah lamanya adalah kata 

‘sanggar’ yang berarti tempat ibadah penganut kapitayan. Sedangkan istilah baru yang 

diciptakan Sunan Ampel adalah ‘langgar’.  

Kata ‘langgar’ lebih terdengar seperti Bahasa Jawa dibanding Bahasa Arab, 

sebagaimana banyak istilah lainnya dalam agama Islam. Tapi sebenarnya itu istilah baru yang 

belum pernah ada. Istilah tersebut diciptakan Walisongo untuk memperkenalkan tempat 

beribadah ajaran baru yang dibawakannya kepada masyarakat Jawa. Tentu tidak mudah 

membawakan ajaran baru pada suatu masyarakat yang telah memiliki kepercayaan yang sudah 

mengakar sejak lama. Akan semakin terasa asing dan jauh dari kebiasaan masyarakat jika da’i 

 
36 Sunyoto, 147. 
37 Sunyoto, 16. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1502 

menggunakan istilah baru yang sangat jauh dari bahasa mad’u. Maka, untuk menjembatani 

gagasan baru tersebut atau untuk mengurangi jarak sosial budayanya, dibuatlah istilah baru 

yang berbeda untuk mengenalkan ajaran baru tapi masih lebih familiar di benak mad’u.38  

Ini merupakan contoh realitas asimilasi dalam hal penggunaan diksi di konteks 

komunikasi dakwah. Da’i mengenalkan ajaran Islam yang berbeda dengan keyakinan pada 

masyarakat. Untuk itu, da’i menggunakan istilah yang mirip dengan bahasa mad’u. Tapi 

sebenarnya itu bukan bahasa mad’u.39 Sehingga ada perpaduan budaya di sini, yakni budaya 

subyek yang berisi ajaran Islam dan budaya mad’u berbahasa Jawa. Tapi perpaduan itu 

menghasilkan entitas budaya baru, yakni istilah ‘langgar’, yang bermakna tempat ibadah umat 

Islam dengan Bahasa yang mirip bahasa Jawa. Sehingga, munculnya istilah tersebut memiliki 

latar belakang budaya komunikan masyarakat Jawa sebagai salah satu pertimbangan 

pemilihannya. 

Pada contoh lainnya. Ketika Sunan Ampel mengajak masyarakat Jawa menyembah 

Allah, beliau juga tidak menggunakan istilah shalat yang berasal dari bahasa Arab. Melainkan 

menyebutnya sembahyang yang berasal dari kata sembah dan hyang.40 Dimana Hyang adalah 

sebutan ‘tuhan’ bagi penganut kapitayan. Dua kata itu kemudian disatukan menjadi istilah 

‘sembahyang’ yang saat ini sangat familiar di kalangan umat Islam di Indonesia yang 

mayoritas beragama Islam. Istilah ‘sembahyang’ sudah menjadi kelaziman saat ini bagi umat 

Islam di Indonesia sebagai kata ganti ‘sholat’. Namun, karena 2 kata itu sama-sama berasal 

dari Bahasa Jawa yang digunakan oleh masyarakat Jawa pra-Islam, maka pemilihan diksi 

‘sembahyang’ untuk menggantikan kata ‘sholat’ merupakan bentuk komunikasi dakwah 

Walisongo yang mengikuti budaya mad’u-nya. 

Makna dari istilah ‘sholat’ dan ‘sembahyang’ memiliki kesamaan dalam hal merujuk 

pada kegiatan beribadah menyembah Tuhan atau sesuatu yang dianggap memiliki kekuatan 

Maha Besar sehingga manusia harus menyembah-Nya. Titik perbedaannya di aspek obyek 

atau sasaran yang disembah. Dalam ajaran Islam, manusia hanya boleh menyembah Allah. 

Maka, Allah adalah obyek yang disembah di dalam kegiatan sholat. Sedangkan dalam ajaran 

Kapitayan, obyek yang disembah adalah Sang Hyang. Baik Allah maupun Sang Hyang sama-

sama dipahami memiliki sifat sebagai yang Maha dan realitas imateri yang tidak bisa 

diempiriskan.41 

Walisongo, dalam hal ini Sunan Ampel, bisa dipahami hendak mengenalkan bentuk 

kegiatan ibadah baru kepada masyarakat Jawa. Sebelumnya mereka juga sudah memiliki 

bentuk tata cara beribadah tapi ditujukan pada obyek yang berbeda. Agar lebih mudah 

mengajak masyarakat Jawa untuk melakukan kegiatan ibadah yang baru, Sunan Ampel 

menggunakan diksi dari bahasa mad’u. Sehingga ini berupakan bentuk komunikasi dakwah 

 
38 Fauzan Saleh, Maufur Maufur, dan Mubaidi Sulaeman, “Menarasikan Islam, Pluralisme, Dan 
Keberagamaan Di Indonesia,” 2021. 
39 Zainuddin Syarif, Abd Hannan, dan Mubaidi Sulaeman, “New Media Dan Representasi Budaya Islam 
Populer Di Kalangan Pendakwah Muslim Milenial Di Indonesia,” Jurnal Sosiologi Agama 17, no. 2 (9 Januari 
2023): 257–256, https://doi.org/10.14421/jsa.2023.172-07. 
40 Masykur Arif, Sejarah lengkap walisanga, dari masa kecil, dewasa, hingga akhir hayatnya (Yogyakarta: Dipta, 2013), 
111. 
41 Islah Gusmian, “TAFSIR AL-QURAN BAHASA JAWA Peneguhan Identitas, Ideologi, dan Politik 
Perlawanan,” SUHUF 9, no. 1 (15 November 2016): 141–68, https://doi.org/10.22548/shf.v9i1.116. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1503 

yang mengikuti budaya mad’u. Contoh yang ketiga. Sunan Ampel menyebut orang-orang yang 

menuntut ilmu agama dalam suatu lingkungan asrama yang mencetak ulama-ulama dengan 

kata ‘santri’. Jika ditelusuri, sebenarnya kata ‘santri’ itu pelafalannya mirip dengan kata 

‘shastri’.  ‘Shastri’ adalah sebutan kepada orang yang mengerti kitab suci agama Hindu. 

Orang-orang yang disebut shastri itu menghabiskan waktu mereka untuk belajar mendalami 

kitab suci agama Hindu di dalam padepokan yang dibina oleh para wiku (pemuka agama). 

Padepokan itu merupakan tempat pendidikan dan asrama bagi calon wiku yang nantinya juga 

akan menjadi pemuka agama di masyarakat.42 

Walisongo juga meniru kegiatan dakwah semacam itu. Untuk melakukan kaderisasi 

ulama-ulama berikutnya yang akan menyebarkan Islam di masyarakat, Walisongo 

mengambilalih padepokan lama peninggalan pendeta agama Hindu yang terbengkalai sejak 

perang saudara dan kekacauan sosial politik masyarakat Jawa pada kurun waktu tersebut. 

Padepokan itu kemudian digunakan Walisongo untuk mendidik calon ulama yang akan 

menyebarkan ajaran Islam ke masyarakat. Para calon ulama itu juga menetap dan 

menghabiskan waktunya untuk mendalami ajaran Islam.43 Sebagaimana juga yang dilakukan 

oleh para calon wiku sebelumnya. Lingkungan pendidikan para santri ini yang kemudian 

dikenal dengan istilah pesantren, yakni tempat para santri mendalami ilmu agama. 

Di konteks ini, Walisongo tidak serta merta meniru saja. Tapi juga melakukan 

modifikasi sehingga memunculkan istilah baru. Modifikasi ini tetap menggunakan lafal Jawa, 

namun istilah ‘santri’ tidak ditemukan sebelumnya dalam Bahasa Jawa. Sehingga merupakan 

istilah baru bagi mad’u tapi nuansanya tetap Jawa. Ini juga merupakan realitas penggabungan 

budaya komunikasi subyek yang ingin menyampaikan ajaran Islam dengan budaya mad’u 

mengenai penggunaan istilah ‘shastri’ yang sebelumnya sudah familiar bagi masyarakat Jawa 

pada waktu itu. Penggabungan tersebut sampai bisa menghasilkan istilah baru dalam Bahasa 

Jawa, yakni ‘santri’. Sehingga merupakan asimilasi budaya Jawa dan ajaran Islam yang dibawa 

Walisongo. Hal ini dimaksudkan agar mad’u tetap bisa membedakan ajaran yang dibawa oleh 

walisongo dengan kepercayaan mereka sebelumnya. Karena tujuan komunikasinya adalah 

menyebarkan ajaran Islam, bukan untuk melestarikan agama sebelumnya. 

 

3. Komunikasi budaya di aspek media 

Salah satu usaha yang dilakukan oleh ulama-ulama era walisongo tersebut adalah 

mengembangkan sejumlah dukuh ke berbagai desa. Dukuh ini semula merupakan lembaga 

pendidikan Hindu-Buddha tempat bermukimnya para siswa dan wiku serta melalui 

padepokan-padepokan yang merupakan lembaga pendidikan Kapitayan tempat 

bermukimnya para cantrik. Melalui lembaga-lembaga pendidikan lokal itulah ajaran Islam 

yang disesuaikan dengan Kapitayan dan Hindu-Buddha dapat berkembang dengan cepat di 

tengah masyarakat.44 Ketika Majapahit didera perang saudara berkepanjangan, tidak hanya 

rakyat saja yang ditelantarkan, tapi sector keagamaan dan Pendidikan bagi tokoh agama pun 

 
42 Maziyah dan Amaruli, “Walisanga: Asal, Wilayah dan Budaya Dakwahnya di Jawa,” 111. 
43 Imam Amrusi Jailani, “Dakwah Dan Pemahaman Islam Di Ranah Multikultural,” Walisongo: Jurnal 
Penelitian Sosial Keagamaan 22, no. 2 (15 Desember 2014): 413–32, 
https://doi.org/10.21580/ws.22.2.272. 
44 Sunyoto, Atlas Walisongo : Buku pertama yang mengungkap walisongo sebagai fakta sejarah, 426. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1504 

juga terbengkalai. Dukuh-dukuh yang terbengkalai inilah yang kemudian diambil alih oleh 

Walisongo dan dijadikan sebagai pesantren untuk mencetak generasi ulama berikutnya. 

Sehingga, walisongo menggunakan sistem Pendidikan yang hampir sama dengan tokoh-

tokoh agama sebelumnya. 

Itulah sebabnya, kelahiran Islam Tradisional yang khas dari lembaga pendidikan 

tradisional kemudian dikenal dengan nama “pesantren” (merupakan perkembangan dari 

dukuh dan padepokan) sangat akrab dengan istilah-istilah lokal keagamaan Syiwa-Buddha 

dan Kapitayan yang “membumi”kan istilah Islam yang berasal dari Arab. Dengan kata lain, 

sistem pendidikan yang menjadi salah satu media penyebaran Islam ini memiliki karakteristik 

yang familiar karena mirip dengan sistem pendidikan sebelumnya. Para anggota walisongo 

rata-rata memiliki pesantren yang mereka dirikan untuk mencetak kader ulama penerus 

walisongo. Dengan adanya pesantren, ajaran Islam semakin efektif tersebar, karena orang-

orang yang belajar di pesantren menghabiskan waktunya untuk tinggal dan belajar mendalami 

ilmu agama. Sistem asrama dan tinggal bersama guru membuat mereka fokus untuk belajar. 

Setelah lulus dari pesantren, biasanya murid-murid itu menjadi ulama yang turut 

menyebarkan Islam. 

Pesantren awalnya adalah pedukuhan tempat menimba ilmu bagi orang-orang yang 

mendalami ajaran kapitayan serta Hindu-Buddha. Mekanisme kegiatan pesantren secara 

prinsip sama dengan pedukuhan, yakni murid-murid tinggal menetap di asrama, dibimbing 

guru, dan waktu belajar yang intensif. Potensi dari pedukuhan beserta kegiatannya ini yang 

ditiru oleh walisongo untuk mengembangkan dakwah Islam. Sehingga dikatakan bahwa 

pesantren merupakan warisan budaya pra Islam yang digunakan oleh walisongo untuk 

menyebarkan Islam. Dengan kata lain, ini merupakan bentuk komunikasi dakwah yang 

memadukan budaya komunikasi subyek dan dengan budaya komunikasi masyarakat. Hasil 

penggabungan ini bisa disebut dengan akulturasi, dimana budaya subyek (da’i) dan masyarakat 

yang menjadi mad’u-nya masih bisa dibedakan ciri khasnya masing-masing. 

 

Kesimpulan 

Dari beberapa contoh bentuk komunikasi yang dilakukan Walisongo di atas, 

ditemukan bentuk komunikasi dakwah dengan mengikuti budaya masyarakat dan 

menggabungkan budaya subyek dengan budaya masyarakat menghasilkan akulturasi, maupun 

menghasilkan entitas budaya baru (asimilasi). Hal tersebut menunjukkan bahwa ketika da’i 

berkomunikasi dengan mad’u yang dipengaruhi budaya yang berbeda dengan dirinya, tidak 

selalu da’i harus mengikuti atau menerapkan budaya mad’u. tapi da’i memiliki alternatif untuk 

melakukan modifikasi pada budaya masyarakat tersebut agar tetap sejalan dengan ajaran 

Islam. Sebenarnya masih banyak lagi fenomena komunikasi dakwah berlandaskan budaya 

yang dilakukan Walisongo, di luar contoh di atas.  Adanya fenomena komunikasi dakwah 

lainnya itu membuka peluang tambahan variasi lainnya, yang tidak hanya terbatas pada 

mengikuti budaya masyarakat dan menggabungkan budaya. Namun, tidak menutup 

kemungkinan jika Walisongo juga mempertahankan budaya komunikasinya sendiri dan tidak 

mengikuti budaya masyarakat dalam konteks tertentu. Sehingga, komunikasi berlandaskan 

budaya tidak identik dengan mengikuti budaya masyarakat. Tentu saja, ini memerlukan kajian 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1505 

lebih lanjut lagi mengenai bentuk-bentuk komunikasi dakwah Walisongo berlandaskan 

budaya.  Maka, penelitian dalam bidang ini tetap relevan dilanjutkan kembali.  Sehingga, akan 

semakin banyak ditemukan variasi bentuk komunikasi berlandaskan budaya yang telah 

terbukti berhasil menyebarkan Islam kepada masyarakat dalam konteks perbedaan budaya.

 

Daftar Pustaka  

Abdullah, Rachmad. Walisongo, Gelora Dakwah dan Jihad di Tanah Jawa (1404-1482 M). Solo: 
Al-Wafi, 2017. 

Arif, Masykur. Sejarah lengkap walisanga, dari masa kecil, dewasa, hingga akhir hayatnya. Yogyakarta: 
Dipta, 2013. 

Gusmian, Islah. “TAFSIR AL-QURAN BAHASA JAWA Peneguhan Identitas, Ideologi, 
dan Politik Perlawanan.” SUHUF 9, no. 1 (15 November 2016): 141–68. 
https://doi.org/10.22548/shf.v9i1.116. 

Jailani, Imam Amrusi. “Dakwah Dan Pemahaman Islam Di Ranah Multikultural.” Walisongo: 
Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 22, no. 2 (15 Desember 2014): 413–32. 
https://doi.org/10.21580/ws.22.2.272. 

Kholili, HM. “Dakwah Kultural Dan Dakwah Yang Ramah:  Rancangan Komunikasi Untuk 
Dakwah.” Dalam Proceedings Ancoms, 469–74. Surabaya: UIN Sunan Ampel, 2017. 

Liliweri, Alo. Dasar-Dasar Komunikasi Antarbudaya. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013. 
———. Gatra-Gatra Komunikasi Antar Budaya. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011. 
Masyitoh, Reny, dan Sadin Subekti. “Strategi Dakwah Walisongo di Nusantara.” Mukammil: 

Jurnal Kajian Keislaman 5, no. 2 (2022): 111–27. 
Maziyah, Siti, dan Rabith Jihan Amaruli. “Walisanga: Asal, Wilayah dan Budaya Dakwahnya 

di Jawa.” Endogami: Jurnal Ilmiah Kajian Antropologi 3, no. 2 (Juni 2020): 232–39. 
Moleong, Lexy J. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2005. 
P, M. Afdhal Chatra, Komang Ayu Henny Achjar, Ningsi, Muhamad Rusliyadi, A. 

Zaenurrosyid, Nini Apriani Rumata, Iin Nirwana, dan Ayuliamita Abadi. METODE 

PENELITIAN KUALITATIF : Panduan Praktis untuk Analisis Data Kualitatif dan 
Studi Kasus. PT. Sonpedia Publishing Indonesia, 2023. 

Prianto, Agung Teguh. “Komunikasi Dakwah Berbasis Multikultural dalam Perspektif Al-
Qur’an.” Bil Hikmah: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 1, no. 1 (22 Juli 2023): 193–
210. https://doi.org/10.55372/bilhikmahjkpi.v1i1.15. 

Ranjabar, Jacobus. Perubahan Sosial: Teori-teori dan Proses Perubahan Sosial serta Teori Pembangunan. 
Bandung: Alfabeta, 2017. 

Roseta, Charolin Indah. “Dakwah Antarbudaya: Perubahan Sosial Budaya pada Proses 
Islamisasi Jawa Abad XV.” Inteleksia - Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 1, no. 2 
(Januari 2020): 163–86. 

———. “Dakwah Antarbudaya: Perubahan Sosial Budaya Pada Proses Islamisasi Jawa Abad 
XV.” Inteleksia - Jurnal Pengembangan Ilmu Dakwah 1, no. 2 (30 Januari 2020): 163–86. 
https://doi.org/10.55372/inteleksiajpid.v1i2.45. 

S.Ag., Me, Hatmansyah. “Strategi dan Metode Dakwah Walisongo.” Al-Hiwar : Jurnal Ilmu 
dan Teknik Dakwah 3, no. 5 (20 April 2017). https://doi.org/10.18592/al-
hiwar.v3i5.1193. 

Saleh, Fauzan, Maufur Maufur, dan Mubaidi Sulaeman. “Menarasikan Islam, Pluralisme, Dan 
Keberagamaan Di Indonesia,” 2021. 

Sedarmayanti, dan Syarifudin Hidayat. Metodologi penelitian. Bandung: Mandar Maju, 2002. 

Sunyoto, Agus. Atlas Walisongo : Buku pertama yang mengungkap walisongo sebagai fakta sejarah. 
Depok: Pustaka Iman, 2017. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1506 

Syarif, Zainuddin, Abd Hannan, dan Mubaidi Sulaeman. “New Media Dan Representasi 
Budaya Islam Populer Di Kalangan Pendakwah Muslim Milenial Di Indonesia.” 
Jurnal Sosiologi Agama 17, no. 2 (9 Januari 2023): 257–256. 
https://doi.org/10.14421/jsa.2023.172-07. 

Tajuddin, Yuliatun. “Walisongo dalam Strategi Komunikasi Dakwah.” ADDIN 8, no. 2 
(2014): 388. 

Thomas, Alexander, Eva-Ulrike Kinast, dan Sylvia Schroll Machl. Handbook of Intercultural 
Communication and Cooperation. 2 ed. Vol. 1, 2010. 

Zain, Arifin. Dakwah Rasional. Banda Aceh: Yayasan Pena Banda Aceh Devisi Penerbitan, 
2009. 

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2008. 
 

 
 


