' ' E-ISSN: 2746-2188
J “d(masm“ ]Oul'mw Of ”m‘[amaes a“d sociae sa‘“ws Volume 5 Issue 3 September 2024

https:/ /ejournal.uit-lirboyo.ac.id /index.php/IJHSS

Etika Sufistik: Studi Pemikiran Jalaluddin Rakhmat

Naibin Naibin
Universitas Isiam Negeri Sayyid Ali Rabmatullah Tulungagung, Indonesia
naibind4@gmail.com

Abstract

The purpose of this article is to discuss the thoughts of Jalaluddin Rakhmat. This
article focuses on discussing Jalaludin Rakhmat's views on the idea of ethics and his
Sufi views. Jalaluddin Rakhmat's anxiety arose from seeing the phenomenon of piety
being measured by figh rather than by ethics. As an urban Sufi figure, he offers a new
paradigm in understanding Islamic doctrine. Avoiding evil is the initial foundation of
piety, and worship is the second foundation. This research is library research using
the content analysis method. The study results show that Jalaluddin Rakhmat's ethical
concept is more on religious ethics, where the Quran, Sunnah, and ushul figh are the
sources. In contrast, his Sufism thoughts are more on moral Sufism thoughts. These
two sciences are the foundation for the birth of Sufi ethical thoughts.

Keywords: Doctrine, Ethics, Sufism.

Abstrak

Tujuan artikel ini mengkaji pemikiran Jalaluddin Rakhmat. Fokus artikel ini
membahas pandangan Jalaludin Rakhmat tentang gagasan etika dan pandangan
sufistiknya. Kegelisahan Jalaluddin Rakhmat muncul dari melihat fenomena
kesalehan diukur dengan fikih bukan dengan etika. Sebagai tokoh sufi urban, ia
menawarkan paradigma baru dalam memahami doktrin Islam. Menjauhi keburukan
sebagai fondasi awal takwa, dan ibadah fondasi kedua dari takwa. Penelitian ini
merupakan penelitian kepustakaan dengan menggunakan metode analisis isi. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa konsep etika Jalaluddin Rakhmat lebih pada etika
religius, di mana Quran, sunah, dan ushul fikih sebagai sumbernya. Sedangkan
pemikiran tasawufnya lebih ke pemikiran tasawuf akhlaki. Kedua keilmuan itulah yang
menjadi fondasi lahirnya pemikiran etika sufistik.

Kata Kunci: Doktrin, Etika, Tasawuf.

Pendahuluan

Diskursus tentang etika, dalam tradisi kajian keilmuan Islam dikenal sebagai akhlak, telah
menarik perhatian para filosof dan intelektual di setiap periode sejarah. Dari Yunani hingga era
kontemporer, para intelektual telah memberikan tanggapan terhadap berbagai permasalahan
sosial yang kompleks, sehingga menghasilkan konsep etika dengan karakteristik tersendiri dalam
setiap masanya. Pada periode Yunani Klasik kebahagiaan menjadi topik utama dalam wacana
etika.! Etika menurut Plato adalah konsep yang terkait erat dengan ide-ide tentang kebaikan,

! Mohd Annas Shafiq Ayob, “Pemikiran Kebahagiaan Dalam Tamadun Yunani Klasik 470 SM-529 M.: Satu
Analisis Ringkas,” Jurnal Peradaban 12, no. 1 (2019): 1-25. https://Doi.Org/10.22452 /Peradaban.vol12n01.1.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1259


mailto:naibin44@gmail.com
https://doi.org/10.22452/PERADABAN.vol12no1.1

keadilan, dan kebahagiaan. Dalam filsafatnya, Plato berpendapat bahwa etika berkaitan dengan
bagaimana manusia harus hidup untuk mencapai kehidupan yang baik dan bahagia.”

Sedangkan menurut Aristoteles etika adalah tindakan manusia untuk mencapai kebajikan
dan kebahagiaan. Menurut Aristoteles sebagaimana dikutip Habibi, kebahagiaan adalah tujuan
moral absolut dalam tindakan manusia. Kebahagiaan sebagai tujuan pada dirinya sendiri dan
tidak pernah demi sesuatu yang lain.” Pendapat tersebut dikuatkan Magniz Suseno, Aristoteles
adalah filsuf pertama yang dengan tegas merumuskan bahwa kebahagiaan adalah tujuan utama
yang dicari oleh semua orang. Oleh karena itu, etika yang dikembangkan oleh Aristoteles dikenal
sebagai "endemonisme," yang berasal dari kata Yunani exsdaemonia, yang berarti kebahagiaan.*

Immanuel Kant merumuskan teori etika deontologis yang menekankan pada kewajiban
dan niat baik. Inti gagasannya, etika Kant berpusat pada imperatif kategoris, yang menyatakan
bahwa tindakan moral harus didasarkan pada prinsip yang dapat secara rasional diterima sebagai
hukum universal. Mengenai baik menurut Kant, Muthahhari menjelaskan bahwa yang dimaksud
baik ialah keinginan timbul dari rasa tanggung jawab.’

Pada periode Islam terutama pada pemikiran al-Ghazali terlihat etikanya lebih religius-
sufistik.” Selanjutnya, pada periode modern pemikiran etika yang berkembang di Eropa corak
etikanya lebih menekankan pada rasionalitas moral, universalitas moral, dan kemutlakan
peraturan moral.” Dilihat dari penjelasan tersebut pemikiran etikanya memiliki corak tersendiri
di setiap penggal periode sejarahnya.

Penelitian dengan tema etika masih dan selalu menarik bagi kalangan akademisi. Ini
dibuktikan dengan banyaknya artikel yang terbit di setiap tahunnya dengan tema ini. Selain itu,
hal ini menjadi penanda bahwa penelitian dengan topik etika bukan tema baru dalam dunia riset.
Oleh karena itu, untuk mendapatkan kebaruan dalam riset ini, penulis akan memaparkan kajian-
kajian terdahulu dengan tema tersebut. Pertama, artikel yang ditulis oleh Sri Wahyuningsih dalam
pembahasan artikel masih terbatas pada definisi dan argumennya terlihat membela konsep etika
dalam Islam tanpa mengaitkannya dengan fenomena kehidupan sosial keberagamaan umat
Islam.” Sederhananya, tulisan Wahyuningsi masih menggambarkan etika az sich.

Berbeda dengan Wahyuningsih, Nizar meneliti lebih spesifik yaitu mengkaji tentang
pemikiran etika Ibnu Miskawaih. Ia menunjukkan bahwa etika merupakan gagasan inti dari
pemikiran Miskawaih. Lanjut Nizar menyebutkan, fondasi penting dalam etika Miskawaih di
antaranya, konsep #ffah (menjaga kesucian diri), assyaja’ah (keberanian), hikmah (kebijaksanaan),
dan keadilan. Ia menambahkan bahwa selain empat fondasi tersebut etika Miskawaih merujuk
pada akhlak mulia sebagai perwujudan dari pemikirannya, seperti jujur, ikhlas, kasih sayang.9

2 Muhammad Taufik, “Etika Plato Dan Aristoteles: Dalam Perspektif Etika Islam,” Refleksi Jurnal Filsafat Dan
Penikiran Islam 18, no. 1 (2018): 27-45. https:/ /doi.org/10.14421/ref.v18i1.1855

3 Ahmad Habibi, “Diskursus Etika Aristoteles Dalam Islam,” Mawaizh: Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial
Kemanusiaan 11, no. 1 (2020): 97-122. https://doi.org/10.32923/maw.v11i1.1021.

* Franz Magnis-Suseno, Menjadi Manusia. Belajar Dari Aristoteles. (Penerbit Kanisius, 2009).

5> Murtadha Muthahhati, Pengantar Filsafat Islam: Filsafat Teoritis Dan Filsafat Praktis, Yogyakarta: Rausyan Fikr, 2011.
160.

¢ Umar Faruq Tohir, “Pemikiran Etika Sufistik Al-Ghazali: Langkah-Langkah Memoderasi Akhlak,” A/ jaz: Jurnal
Studi Al-Qur’an, Falsafah Dan Keislaman 3, no. 1 (2021): 59-81. https://doi.org/10.53563/2ai.v3i1.50.

7 Kosmas Sobon and Timoteus Ata Leu Ehaq, “Kritik Postmodernisme Terhadap Etika Modern,” Jurnal Filsafat
Indonesia 4, no. 2 (2021): 132—41. https://doi.org/10.23887/jfi.v4i2.34226

8 Sri Wahyuningsih, “Konsep Etika Dalam Islam,” JURNAL AN-NUR: Kajian llnu-1lnmu Pendidikan Dan Keislaman
8, no. 01 (2022). https:/ /journal.an-nut.ac.id/index.php/annur/article/view/167.

 Nizar Nizar, “Pemikiran Etika Ibnu Miskawaih,” Aglam: Journal of Islam and Plurality 1, no. 1 (2018). 35-42.
http://dx.doi.org/10.30984/ ajip.v1i1.498.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1260


https://doi.org/10.14421/ref.v18i1.1855
https://doi.org/10.32923/maw.v11i1.1021
https://doi.org/10.53563/ai.v3i1.50
https://doi.org/10.23887/jfi.v4i2.34226
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/annur/article/view/167
http://dx.doi.org/10.30984/ajip.v1i1.498

Kemudian artikel yang ditulis Hardiono, ia mencoba mengeksplorasi gagasan-gagasan
etikanya Majid Fakhry, ia menjelaskan bahwa aliran etika menurut Fakhry dapat diklasifikasikan
menjadi empat, yaitu moralitas skriptual, etika teologis, etika filosofis, dan etika religius."
Pembahasan Hardiono tentang etika masih berkutat sebagai pemikiran dan konsep. Selanjutnya
penjelasan Hardiono akan membantu penulis dalam mengeksplorasi gagasan atau ide-ide
tentang etika.

Adapun artikel dengan tema yang sama, yaitu etika sufistik, ditulis Umar Faruq Tohir.
Di mana etika dalam pandangan al-Ghazali dipahami tidak sebatas teori tetapi etika merupakan
perbuatan atau amal untuk diamalkan. Faruq menambahkan bahwa pemikiran etika al-Ghazali
lebih berorientasi pada akhirat." Selain itu, topik etika juga dikaji oleh Mahbub Junaidi dengan
mengangkat tokoh lokal, yaitu Ronggowarsito. Sayangnya, dalam tulisan tersebut, pembahasan
mengenai pemikiran etika Ronggowarsito hanya disinggung secara sekilas. Menurut Junaidi,
pemikiran etika Ronggowarsito dapat ditemukan dalam Serat Wirild Hidayat Jati, yang
merupakan doktrin union-mistik, sebuah faham mistik yang mengajarkan kesatuan antara
manusia dan Tuhan. Dalam doktrin ini, uraian tentang Tuhan sebagai Zat Mutlak tidak dapat
dipisahkan dari uraian tentang manusia."

Sedangkan artikel yang mengkaji pandangan sufistik Jalaluddin Rakhmat ditulis
Muhammad. Dalam pandangan Jalaluddin Rakhmat, tasawuf adalah serangkaian akhlak dan
adab yang harus dipraktikkan oleh manusia dalam usahanya mendekatkan diri kepada Tuhan.
Tasawuf tidak hanya mencakup adab-adab lahiriah, tetapi yang lebih utama adalah akhlak dan
adab-adab batiniah."”

Untuk melengkapi riset-riset di atas, penulis mencoba mengangkat dan mengkaji
pemikiran etika Jalaluddin Rakhmat, ia dikenal dengan nama panggilan Kang Jalal. Kegelisahan
Kang Jalal tentang permasalahan etika muncul ketika ia melihat fenomena kehidupan sosial umat
muslim, seperti pada saat ritual ibadah ziarah di Tanah Suci perilaku peziarah banyak yang saling
dorong, saling sikut, saling desak demi mencium Hajar Aswad tanpa ada kesadaran untuk berujar
meminta maaf. Banyaknya orang yang rajin beribadah tetapi juga terlibat dalam kejahatan
korupsi. Ada juga, orang yang menggunakan uang zakat dan infak untuk memperkaya diri.
Sehingga muncul pertanyaan dalam dirinya “Mengapa agama yang besar ini tidak berhasil
mendidik umatnya untuk berakhlak mulia.”"*

Selain faktor di atas, gagasan etika Kang Jalal lahir dari pandangan kritisnya terhadap
praktik keagamaan yang kaku “fikih”. Maksudnya fikih “mazhab” yang diyakini oleh
pemeluknya dijadikan satu-satunya pertimbangan untuk mengukur kebenaran, tanpa
mempertimbangkan nilai-nilai kebenaran lainya.”” Ia melanjutkan pertanyaannya sejak kapan
ukuran akhlak tergeser oleh ukuran fikih. Syariat yang diperjuangkan oleh umat Islam juga sudah

berpindah dari akhlak ke fikih. Bagi Kang Jalal seharusnya dalam praktik sosial keagamaan yang

10 Hardiono Hardiono, “Sumber Etika Dalam Islam,” Jumal Al-Aqgidah 12, no. 2 (2020): 26-36.
https://doi.otg/10.15548 /ja.v12i2.2270.

11 Tohir, “Pemikiran Etika Sufistik Al-Ghazali: Langkah-Langkah Memoderasi Akhlak.” 70.

12 Mahbub Junaidi, “Pemikiran Etika Ronggowarsito,” Dar E/l-Iimi: Jurnal Studi Keagamaan, Pendidikan Dan Humaniora
7, no. 2 (2020): 199-215. https://doi.org/10.52166/ dar%20el-ilmi.v7i2.2319.

13 Muhammad, “Jalaluddin Rakhmat Dan Pemikiran Sufistiknya,” A/~Hikmab: Jurnal Theosofi Dan Peradaban Islam 2,
no. 2 (2020). 229-267.http:/ /dx.doi.org/10.51900/alhikmah v2i2.8807

14 Jalaluddin Rakhmat, Jangan Bakar Taman Surgamu (Bandung: Mizan, 2023). 8.

15 Jalaluddin Rakhmat, Dabulukan Akblak Di Atas Figih (PT Mizan Publika, 2007). 53.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1261


https://doi.org/10.15548/ja.v12i2.2270
https://doi.org/10.52166/dar%20el-ilmi.v7i2.2319

didahulukan adalah akhlak.' Akhlak dalam konteks ini merujuk pada praktik-praktik keagamaan
yang dirumuskan oleh para guru sufi, seperti zuhud, wara’, dan sabar."”

Bagi Kang Jalal, umat muslim harus berpegang pada etika Islam barulah fikih, karena
bagaimanapun etika dalam Islam tidak hanya sekedar teori melainkan harus dipraktikkan. Ia
menambahkan setiap muslim dalam mengambil keputusan apapun semisal dalam masalah sains,
kehidupan sosial keagamaan harus keputusan dibuat harus mempertimbangkan etika bukan
fikihnya."* Meskipun di dunia akademisi Kang Jalal dikenal sebagai ahli dalam bidang komunikasi
dan dakwah Islam, tetapi di beberapa karyanya secara implisit membahas permasalahan tentang
etika. Pada buku Dahulukan Akhlak di atas Fikih, menegaskan bahwa kang Jalal memiliki
perhatian serius dalam topik etika. Sehingga, untuk mendapatkan pemahaman yang
komprehensif terkait gagasan-gagasan etika sufistik Kang Jalal. Artikel ini mengkaji bagaimana
konsep etika dan konsep tasawuf menurut Kang Jalal? Sehingga melahirkan gagasan etika
Sufistik.

Metode

Jenis penelitian ini adalah penelitian deskriptif kualitatif dengan teknik /Zbrary research
(penelitian kepustakaan). Tujuan dalam penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan dan
menjelaskan konsep etika dan sufistik menurut Jalaluddin Rakhmat. Secara umum sumber data
yang digunakan dalam penelitian ini adalah karya-karya Jalaluddin Rakhmat yang terkait
pandangan etika dan sufistiknya. Adapun data pendukung dari penelitian ini adalah artikel-artikel
yang mengkaji pemikiran Jalaluddin Rakhmat. Selanjutnya data tersebut di analisis dengan
metode analisis isi (content analysis).

Hasil dan Pembahasan
Setting sosial kehidupan Jalaluddin Rakhmat

Kang Jalal merupakan salah satu intelektual yang suka menuliskan biografinya dalam
setiap karyanya. Ia lahir dari pasangan H. Rakhmat dan Sadja’ah di Bandung pada tanggal 29
Agustus 1949 dan meninggal dunia pada tanggal 15 Februari 2021, di usia 71 tahun. Keluarga
Kang Jalal dikenal sangat agamis, ayahnya seorang Ajengan (kiai) dan aktivis Masyumi serta
pernah menjabat sebagai kepala desa, sedangkan ibunya merupakan aktivis Islam."

Kang Jalal kecil mendapat bimbingan membaca kitab kuning setiap malam hari langsung
dari ibunya dan mengenyam pendidikan agama di Madrasah. Di lembaga inilah ia dididik oleh
Kiai dari Nahdlatul Ulama (NU) yaitu Kiai Sidiq. Kiai Sidiglah yang mengenalkan Kang Jalal
dengan ilmu gramatikal bahasa Arab, yaitu nahwu dan sharaf. Sebagaimana pengakuan langsung
Kang Jalal bahwasanya ia mendapatkan pendidikan dasar-sadar agama diperoleh di Madrasah
tersebut.”

Ketika di Sekolah Menengah Pertama (SMP) Kang Jalal dikelas sebagai siswa yang cerdas
dan pandai dengan capaian-capaian prestasi akademik yang membanggakan sehingga ia

16 Rakhmat. 54.

17 Herianti Herianti, “SUFISTICS OF THE SOCIAL TRANSFORMATION ERA (Deconstruction of Jalaluddin
Rakhmat’s Thought),” Journal of Islam and Science 5, no. 2 (2018): 46-52. https://doi.org/10.24252 /jis.v5i2.12175.
18 Jalaluddin Rakhmat, Is/am Alternatif: Ceramah-Ceramah Di Kampus, (No Title) (Bandung: Mizan, 2004). 160.

19 Jalaluddin Rahmat, Tafsir Kebahagiaan: Pesan Al-Qur'an Menyikapi Kesulitan Hidup, Jakarta: Serambi Iimn Semesta,
2010. 7.

20 Rahmat. 8.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1262


https://doi.org/10.24252/jis.v5i2.12175

mendapat reward digratiskan membayar SPP sampai ia lulus.” Setelah itu ia melanjutkan
pendidikan Sekolah Menengah Atas (SMA) II Bandung dan bergabung dengan organisasi
Persatuan Islam (PERSIS). Di PERSIS inilah ia berkenalan tokoh-tokoh Modernis seperti A.
Hasan, Hasby Ash-Shiddigie, dan Munawar Chalil. Kang Jalal muda rajin membaca tulisan-
tulisan tokoh PERSIS yaitu ustaz Abdul Rahman lewat majalah Risalah.”

Sebagaimana pengakuan Kang Jalal, selain aktif di PERSIS ia juga bergabung menjadi
aktivis Muhammadiyah Kota Bandung. Di Muhammadiyah ia pernah menjadi pengurus di
bidang Majelis Pendidikan, Pengajaran, dan Kebudayaan dan Majelis Tabligh Muhammadiyah
wilayah Jawa Barat. Setelah tamat SMA ia langsung mengajar di sekolahan Muhammadiyah.

Pada tahun 1980, Kang Jalal memperoleh beasiswa Fulbright untuk melanjutkan studi
di Towa State University, Amerika Serikat. Di sana, ia mengambil jurusan Komunikasi dan
Psikologi. Ia lulus dengan predikat magna cum laude dengan nilai 4.0 grade pint averge, dan
menjadikan ia terpilih menjadi anggota Phi Kappa Phi dan Sigma Delta Chi.” Lulus dari kampus
tersebut Kang Jalal langsung mengajar di Universitas Padjadjaran (UNPAD) dan beberapa
Universitas lainya.

Selain dikenal sebagai pengajar dan penulis, Kang Jalal juga merupakan seorang dai.
Setelah kembali dari Amerika Serikat, tepatnya pada tahun 1983 hingga 1984, ia aktif
memberikan kuliah subuh di Masjid Salman, Institut Teknologi Bandung. Dengan pemahaman
Islam yang baru dan retorika yang kuat, ia segera menarik perhatian banyak pemuda.
Ceramahnya cenderung menekankan Islam yang lebih rasional, membumi, dan berpihak pada
orang-orang yang tertindas secara politik, ekonomi, serta kaum mustad'afin.

Di tengah kesibukannya sebagai seorang dosen dan penulis, serta dai Kang Jalal
melanjutkan studinya di Australian Nasional University (ANU). Setelah lulus dari universitas
tersebut pada tahun 2001 aktif kembali mengajar di UNPAD sampai mencapai puncak karir
akademiknya yaitu dikukuhkan sebagai guru besar di bidang ilmu komunikasi. Pada tahun 2002,
ia bersama Nurcholis Majid, Haidar Bagir, dan Muwahidi mendirikan Is/anzic Colleg for Advanced
Studies ICAS) Universitas Paramadina dan sekaligus sebagai pengampu kuliah #zysticism.**

Kang Jalal juga dikenal sebagai pelopot " wrban sufism," yaitu tasawuf yang ditujukan untuk
masyarakat kelas menengah perkotaan, seperti pejabat, politisi, pengusaha, selebritas, dan
profesional dari berbagai bidang, yang umumnya berpendidikan tinggi. Sasaran ini dipilih karena
menurutnya, masyarakat urban adalah kelompok yang haus akan siraman rohani. Selain itu,
Kang Jalal aktif dalam gerakan sosial dan mendirikan beberapa lembaga, seperti Pusat Kajian
Tasawuf (PKT) Tazkia Sejati, OASE-Bayt Aqila, Islamic College for Studies ICAS) Paramadina,
Islamic Cultural Center (ICC) di Jakarta, dan Misykat di Bandung. Di lembaga-lembaga inilah,
ia banyak menyampaikan gagasannya mengenai tasawuf, agama, dan tema lainnya.

Sebagai seorang aktivis, Kang Jalal juga berani mendirikan dan menjabat sebagai Ketua
Dewan Syura Ikatan Jamaah Ahlul Bait Indonesia (IJABI), sebuah ormas Islam yang
menghimpun para pengikut mazhab Ahlulbait di seluruh Indonesia. Keberaniannya
menggambarkan bahwa ia merupakan seorang yang berani dan konsisten dalam pembelaannya
terhadap komunitas minoritas di Indonesia.

21 Rosyidi, Dakwah Sufiistik Kang Jalal (Jakarta: Paramadina, 2004). 30.

22 Rosyidi. 31.

23 Jalaluddin Rakhmat, Doa Dan Kebahagiaan; Etika Memobon Kepada Allah Dan Menyikapi Kesulitan Hidup (Tanggerang:
Baca, 2001). 7.

24 Rahmat, Tafsir Kebahagiaan: Pesan Al-Qur'an Menyikapi Kesulitan Hidup. 8.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1263



Etika Menurut Jalaluddin Rakhmat

Menurut K. Bertens etika memiliki tiga arti. Pertama, etika memiliki arti nilai-nilai dan
norma-norma moral yang menjadi pegangan bagi seseorang atau kelompok dalam mengatur
tingkah lakunya. Kedua, etika memiliki arti kumpulan asas atau nilai moral. Ketiga, etika
memiliki arti ilmu tentang baik dan buruk *. Sebenarnya, tawaran dari Bertens dapat ringkas
menjadi dua. Pertama, etika dimaknai sebagai sebuah nilai untuk mengatur individu atau
kelompok. Kedua, etika dimaknai sebagai ilmu yang membahas nilai-nilai itu sendiri.

Etika dalam tradisi akademik keilmuan Islam disebut akhlak. Muthahhari berpendapat
bahwa etika termasuk dalam kategori filsafat praktis bersama ilmu tentang tatanan rumah tangga,
dan tatanan sosial.”* Maksudnya Etika Islam membimbing dan mengajarkan manusia cara
berperilaku dalam kehidupan sehari-hari. Misalnya, dalam etika pribadi, Islam mengajarkan
pentingnya menghormati diri sendiri dengan menjaga pola hidup sehat, dan disiplin. Sementara
dalam aspek sosial, etika Islam mengajarkan untuk menghormati tetangga, bersedekah, bahkan
menyebarkan kebaikan dengan senyuman dan menyapa dengan salam.

Sedangkan, menurut Ibn Miskawaih, etika atau akhlak adalah suatu kondisi mental (halun
li al-nafs) yang memiliki kekuatan untuk mendorong tindakan tanpa perlu melalui proses berpikir
atau pertimbangan. Kondisi mental ini terbagi menjadi dua: ada yang berasal dari watak alami
atau fitrah manusia dan ada yang terbentuk melalui kebiasaan serta lathan.”” Nizar
menambahkan, bahwa pemikiran Etika Miskawaih lebih cenderung kedua, yaitu seluruh etika
semuanya adalah hasil usaha (muktasabah). Miskawaih berpendapat bahwa manusia memiliki
potensi untuk mengembangkan etika apapun, baik melalui proses yang lambat maupun cepat.
Dia juga mengakui bahwa manusia memiliki kemampuan untuk mengubah akhlaknya. Oleh
karena itu, diperlukan adanya aturan syariat, nasihat, dan berbagai doktrin tentang adab dan
sopan santun untuk membimbing perubahan tersebut.”

Sedangkan menurut al-Ghazali, akhlak bukanlah sekadar pengetahuan (marifah) tentang
baik dan buruk, maupun kemampuan untuk melakukan tindakan baik dan buruk, dan juga bukan
pengalaman yang berkaitan dengan hal tersebut. Sebaliknya, akhlak merupakan suatu keadaan
jiwa yang stabil (bayah risikhab fi al-nafs). Ia mendefinisikan akhlak sebagai kestabilan jiwa yang
memungkinkan seseorang untuk melakukan tindakan atau pengamalan dengan mudah, tanpa
perlu merenungkan atau mengesankannya tetlebih dahulu.”

Menurut al-Ghazali, karena munculnya perilaku ataupun akhlak dikarenakan pada
keadaan jiwa, maka munculnya akhlak yang baik tentunya dari keadaan batin yang baik. Di dalam
batin manusia menurutnya terdapat empat sumber kebaikan akhlak, yaitu albikmabh, al-syajaab,
al-iffab, dan al-'adl™ Al hikmah merupakan hasil dari kekuatan akal yang baik dan sempurna, yang
mampu membedakan antara kejujuran dan kebohongan dalam ucapan, serta antara yang benar
dan yang salah dalam tindakan. a/-syajaah akan menghasilkan kehormatan, serta sifat-sifat seperti
pengendalian diri, kesabaran, ketabahan, keteguhan hati, keramahtamahan, dan kasih sayang.

25 Kees Bertens, Filsafat Moral, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2007). 7.

26 Muthahhati, Pengantar Filsafat Islam: Filsafat Teoritis Dan Filsafat Praktis. 29.

27 Iskandar Zulkarnain, “Teori Keadilan:Pengaruh Pemikiran Etika Aristoteles Kepada Sistem Etika Ibn
Miskawaih,”  Jurnal Madani:  Ilmn  Pengetabuan, Teknologi, Dan Humaniora 1, no. 1 (2018): 143-066.
https://doi.otg/10.33753/madani.v1il1.8.

28 Nizar, “Pemikiran Etika Ibnu Miskawaih.” 39.

29 Abu Hamid Muhammad al Ghazali, Ihya ‘ulim Al-Din (Beirut: Dar Al Fikr, 1956). 96.

30 Abu Hamid Muhammad al Ghazali, Metode Menakiukkan Jiwa: Pengendalian Nafsu Dalam Perspektif Sufistik
(Bandung: Mizan, 2014). 33.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1264


https://doi.org/10.33753/madani.v1i1.8

Namun, jika sifat keberanian (sygjaah) ini betlebihan, maka akan menyebabkan keangkuhan,
sikap congkak, dan mudah tersinggung. Sebaliknya, jika kurang, akan berujung pada kehinaan,
rasa minder, dan ketakutan untuk mengambil keputusan yang benar dan wajib.

Al-iffah akan mengejawantahkan sifat kedermawanan, kerendahan hati, kesabaran, sikap
pemaaf, keikhlasan, kecenderungan untuk menolong orang lain, dan menghilangkan sifat tamak.
Namun, jika sifat kesederhanaan ini berlebihan atau kurang, maka akan menimbulkan sifat
keserakahan, ketamakan, pemborosan, kikir, riya, congkak, menjilat, serta perasaan iri dan
dengki. Hal ini juga dapat memunculkan sikap minder terhadap orang kaya dan menghina orang
miskin, serta berbagai perilaku negatif lainnya. kesempurnaan akhlak mewujud pada sifat adil
bukan tetletak pada sikap tegas membabi buta atau sikap kasih sayang yang membabi-buta.”

Dari definisi etika yang ditawarkan Muthahhari, al-Ghazali, dan Miskawaih dalam
konsep etikanya sama-sama menjadikan jiwa (akal) sebagai fondasi dalam mengonstruk
pemikiran etika mereka. Akal dalam konsep etika Muthahhari sebagai penentu baik salahnya
tindakan manusia. Akal dalam etika Miskawaih sebagai pertimbangan dan perantara manusia
untuk melatih tindakan-tindakan baik menjadi habituasi. Sedangkan akal dalam Akal dalam
konsep etika Ghazali digambarkan sebagai pikiran batin yang jernih. Sedangkan etika menurut
pandangan Kang Jalal didasarkan pada fondasi yang ia bangun dengan merujuk langsung pada
Quran, sunah, dan ushul fikih.

Bagi Kang Jalal seluruh doktrin Al-Quran berpusat pada akhlak. Sebagai contoh, ketika
Al-Quran bercerita tentang Fir’aun, tidak dijelaskan kapan ia lahir atau mati, atau berapa jumlah
tentaranya. Firaun dilukiskan sebagai simbol tiran yang berakhlak buruk. Kang Jalal juga
menambahkan bahwa ketika Al-Quran membahas hari akhirat, penghuni surga dan neraka
ditentukan berdasarkan seberapa baik akhlaknya di dunia.”

Dari pembacaan terhadap sunah, Kang Jalal mengajak kita untuk mengingat dan
merenungkan kembali bahwa misi kenabian adalah untuk menyempurnakan akhlak. Ia
menceritakan bahwa pada masa kehidupan Nabi, seorang lelaki bertanya empat kali tentang apa
itu agama, dan Nabi selalu menjawab, "akhlak yang baik." Dikisahkan juga bahwa Nabi pernah
membebaskan seorang tawanan perang karena ayahnya suka berbuat baik. Menurut Nabi,
ayahnya adalah seseorang yang mencintai kemuliaan akhlak.”

Sedangkan dalam ushul fikih, Kang Jalal berpegang pada kaidah bahwa hukum fikih tidak
boleh dirumuskan jika melanggar lima prinsip utama kemaslahatan. Pertama, memelihara agama:
tidak boleh ada ketetapan fikih yang merusak keberagamaan seseorang. Kedua, memelihara jiwa:
tidak boleh ada ketetapan fikih yang mengganggu jiwa orang lain atau menyebabkan penderitaan.
Ketiga, memelihara akal: tidak boleh ada ketetapan fikih yang mengganggu akal schat,
menghambat perkembangan pengetahuan, atau membatasi kebebasan berpikir. Keempat,
memelihara keluarga: tidak boleh ada ketetapan fikih yang merusak sistem kekeluargaan seperti
hubungan orang tua dan anak. Kelima, memelihara harta: tidak boleh ada ketetapan fikih yang
menyebabkan perampasan kekayaan tanpa hak.”

31 Ghazali. 34-36.

32 Rakhmat, Dabulukan Akblak Di Atas Figih. 143-145
33 Rakhmat. 147-149.

34 Rakhmat. 152-153.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1265



Pandangan Sufistik Jalaluddin Rakhmat

Kang Jalal merupakan intelektual penggerak “urban Sufism”, pengalaman dididik dan
belajar Islam di berbagai ormas Islam, seperti ketika kecil dididik oleh kiai NU, remaja belajar
Islam di PERSIS dan Muhammadiyah, serta ketika dewasa dalam tahap kematangan
intelektualnya ia mendirikan IJABI proses pengalaman religius inilah yang membentuk
pemikiran sufinya.” Menurutnya, tasawuf itu adalah jalan untuk orang yang tengah menempuh
tarekat, yang sedang melangkahkan kaki menuju tiada terhingga menuju Allah. Lebih lanjut ia
menjelaskan bahwa tasawuf adalah bentuk keberagamaan yang didasarkan pada cinta. * Cinta
adalah maqam tertinggi dalam perjalanan tasawuf.

Kang Jalal menegaskan bahwa tasawuf sejati bukan tidak memiliki dunia tetapi tidak
dimiliki dunia. Seorang sufi baginya harus memiliki kekayaan yang banyak, tetapi ia tidak
meletakan kebahagiaan pada kekayaannya.”” Melainkan tasawuf akan menjadikan orang lebih
memiliki akhlaqul karimah, baik akhlak kepada Allah (bablum minallah) dan akhlak antar sesama
(hablum minannas).

Lebih lanjut Kang Jalal menjelaskan bahwa tasawuf mengandung tiga makna. Pertama,
tasawuf merupakan akhlak untuk mendekati Tuhan. Tasawuf adalah akhlak yang baik.
Sebagaimana Nabi diutus untuk menyempurnakan akhlak.” Murtadha Muthahhari
menambahkan bahwasanya akhlak sangat penting bagi manusia. Karena dengan akhlak manusia
dapat memerangi egoisme pribadi manusia. Muthahhari dalam hal ini sangat menekankan pada
pentingnya kekuatan logika, sehingga orang sadar untuk memerangi egonya.” Pandangan seperti
Muthahhari nantinya bisa dilihat dalam etika sufistik Kang Jalal.

Kang Jalal sebenarnya tidak mendefinisikan ulang doktrin-doktrin sufi melainkan
menempatkan dan memprioritaskan larangan menjadi pertama setelah itu baru ibadah. Seperti
mendefinisikan dua rukun takwa, di mana yang menjadi rukun pertama adalah menjauhi apa
yang dibenci atau dimurkai Tuhan, yaitu menjauhi keburukan. Kedua, melakukan apa yang
dicintai dan diridai Tuhan, melakukan kebaikan.* Lanjut Kang Jalal menganalogikan penerapan
paradigma barunya dengan contoh ketika seseorang berbuat salah maka berbuatlah baik, tidak
dengan amal-amal yang hanya menguntungkan dirimu, tapi dengan amal yang menyebarkan
kasih sayang kepada sesamamu.

Bagi Kang Jalal, menempatkan warak, yaitu menjauhi keburukan, sebagai pilar takwa
pertama itu sesuai dengan perintah Allah kepada Nabi. Salah satu perintah Tuhan yang pertama
kali diberikan kepada Nabi pada awal kenabian adalah warak, yaitu menjaga diri dari segala hal
yang dilarang dan menjauhi keburukan.

Kedua, tasawuf adalah cara untuk menggapai makrifat. Tasawuf merupakan cara
memperoleh pengetahuan langsung dari Allah.*' Cara ini hanya bisa dipraktikkan oleh Sufi yang
sudah pada maganmya. Cara pandang di mana Sufi tidak lagi terhalang oleh hijab. Metode untuk
mengetahui hal-hal yang bersifat batiniah. Sedangkan orang-orang awam bisa melihat dan masih
terbatas padahal-hal yang empiris.

35 Muhammad, “Motivasi Kang Jalal Menekuni Pemikiran Sufistik,” .A/~Hikmah: Jurnal Theosofi Dan Peradaban Islam
3, no. 1 (2021).37-63. http://dx.doi.org/10.51900/ alhikmah.v3i1.9810

36 Jalaluddin Rakhmat, Jalan Rahmat: Mengetuk Pintn Tuban (Jakarta: Elex Media Komputindo, 2013). 5.

37 Rakhmat. 10.

38 Rakhmat. 28.

3 Murtadha Muthahhari, Falsafah Akblak (Yogyakarta: Rausyan Fikr, 2014). 179-180.

40 Rakhmat, Jangan Bakar Taman Surgamn. 12.

41 Rakhmat, Jalan Rabmat: Mengetuk Pintu Tuban. 31.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1266


http://dx.doi.org/10.51900/alhikmah.v3i1.9810

Ketiga, tasawuf digunakan sebagai cara untuk memandang realitas. Di mana Sufi
memandang suatu keadaan ketika ia meniadakan segala-galanya dan yang ada hanya Allah
semata. Dalam konteks ini, tasawuf mengajarkan bahwa agama scharusnya didasarkan pada
cinta.”” Oleh karena itu, seseorang yang ingin mendalami tasawuf perlu mengubah pendekatan
beragamanya. Pendekatan beragama yang sebelumnya didasarkan pada kebencian harus diganti
dengan pendekatan yang didasarkan pada cinta. Inilah yang seharusnya menjadi ciri khas umat
Islam dalam beragama.

Pemikiran Etika Sufistik Jalaluddin Rakhmat

Konsep-konsep etika sufistik Kang Jalal merujuk pada doktrin-doktrin kaum sufi dan
tafsirannya terhadap doktrin-doktrin sufi tersebut. Seperti, warak, zuhud, sabar. Warak dalam
tasawuf memiliki arti menjauhi keburukan. Warak berimplikasi pada arti menjauhkan diri dari
dosa dan mengendalikan diri untuk tidak melakukan yang samar-samar (sywbubai) serta tidak
berbuat maksiat dalam menjalankan ketakwaan. Dalam hal ini, Kang Jalal mengutip puisi Rumi
“Menggosok cermin hatimu lebih banyak akan memudahkan Cahaya Tuhan masuk dalam
hatimu. Membersihkan karat-karat dosa dari kalbumu akan memantulkan kembali cahaya ilahi
ke segenap penjuru bumi. Menggosok hati dan membersihkan karat-karat dosa untuk menyerap
cahaya adalah warak.”

Lanjut Kang Jalal menjelaskan, beramal tanpa warak akan menyebabkan amalan kita
menjadi sia-sia bahkan menjadi kerugian bagi pelakunya. Mengutip perkataan nabi “dengan
ibadah dan amal saleh, kita membangun taman-taman di surga. Tetapi tanpa warak, kita
mengirimkan api ke taman-taman itu dan membakarnya.”* Dalam buku lainnya, Kang Jalal
menyebut warak sebagai nilai kesucian diri. Orang Islam mengukur keutamaan, makna, atau
keabsahan gagasan dan tindakan berdasarkan sejauh mana keduanya berkontribusi pada
penyucian diri. Islam mendorong setiap orang untuk berlomba-lomba menyucikan dirinya. Anda
dipersilakan untuk mencari kekayaan sebanyak-banyaknya, asalkan kekayaan itu tidak
mencemari diri Anda dan dapat digunakan untuk tujuan penyucian.” Warak bagi Kang Jalal
merupakan pegangan seseorang dalam berakhlak.

Zuhud dalam tasawuf adalah sikap atau perilaku yang menunjukkan ketidak melekatan
terhadap duniawi dan segala bentuk kenikmatan material. Istilah ini berasal dari kata Arab zu/d,
yang berarti menghindari atau menjauhkan diri dari sesuatu. Dalam konteks spiritual, zuhud
berarti menolak segala sesuatu yang dapat menghalangi hubungan seseorang dengan Allah.
Prinsip zuhud tidak berarti mengabaikan kebutuhan hidup atau menolak rezeki, tetapi lebih
kepada sikap hati yang tidak tergoda (tidak meletakan nilai yang tinggi padanya) oleh harta,
kekuasaan, atau kesenangan dunia.* Zuhud dianggap sebagai langkah awal untuk mencapai
kedekatan dengan Allah dan mengembangkan kualitas spiritual yang lebih tinggi. Pandangan
Kang Jalal dengan gagasan etika sufistik al-Ghazali, bahwasanya meninggalkan hawa nafsu

42 Rakhmat. 33.

43 Rakhmat. 18.

44 Rakhmat. 21

4> Jalaluddin Rakhmat, Membuka Tirai Kegaiban: Renungan-Renungan Sufistik, (No Title) (Bandung: Mizan, 2008). 121-
122.

46 Rakhmat. 141.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1267



sebagai langkah awal menuju Allah.*” Pada tahapan ini seseorang harus berusaha dan bisa
menaklukkan hawa nafsunya meletakan akal sehat di atas hawa nafsu.

Selanjutnya sabar, dalam menjelaskan sabar Kang Jalal mengutip pendapat sahabat Ali dan
Ghazali, “Allah menyayangi seseorang yang memilih kesabaran sebagai kendaraannya.” Menurut
Ghazali ialah “memilih untuk melakukan perintah agama, ketika datang desakan nafsu”. Artinya,
kalau nafsu menuntut kita untuk berbuat sesuatu, tetapi kita memilih kepada yang dikehendaki
oleh Allah, maka di situ ada kesabaran. Sebaliknya tidak ada kesabaran, kalau kita ini didesak
oleh nafsu lalu memenuhi tuntutan nafsu itu.*

Menurut Kang Jalal, kesabaran muncul ketika ada konflik batin. Misalnya, ketika kita
didatangi oleh seseorang yang meminta sumbangan, dan karena seringnya dimintai sumbangan,
muncul perasaan jengkel dalam hati. Namun, kita tetap memberikan sumbangan meskipun
merasa tidak nyaman. Dalam situasi ini, seseorang mungkin khawatir bahwa sedekahnya tidak
akan mendapatkan pahala karena hatinya merasa tidak enak. Kang Jalal menegaskan bahwa
justru di sinilah terdapat pahala, karena tindakan tersebut menunjukkan kesabaran. Meskipun
ada rasa jengkel dan dorongan nafsu untuk tidak memberikan sedekah, ia tetap memilih untuk
bersedekah.”

Ketika doktrin tasawuf (warak, zuhud, dan sabar) diterapkan sebagai fondasi etika,
menurut Kang Jalal akan berimplikasi pada beberapa aspek. Seperti terbentuknya sikap integritas
moral di mana akan berdampak pada menjauhi tindakan yang dapat merugikan diri sendiri
maupun orang lain. Sikap kematangan spiritual dan kepedulian sosial. Sikap ketahanan mental
di mana seseorang yang memiliki sikap sabar akan lebih mampu mengatasi stres dan tantangan
dalam hidup, menghasilkan kesehatan mental yang lebih baik. Sikap kedamaian batin, Sabar
membantu seseorang untuk mencapai kedamaian batin, mengurangi kecemasan dan
ketidakpuasan.

Kesimpulan

Jalaluddin Rakhmat adalah seorang intelektual yang lahir di Bandung pada 29 Agustus
1949 dan meninggal dunia pada 15 Februari 2021, di usia 71 tahun. Ia berasal dari keluarga yang
sangat agamis. la juga dikenal sebagai pelopor "urban sufism," yang menargetkan masyarakat
kelas menengah perkotaan. Selain itu, ia berani mengambil peran dalam organisasi Islam dan
konsisten dalam membela komunitas minoritas di Indonesia.

Etika menurut beberapa filsuf seperti Plato, Aristoteles, Kant, berkaitan dengan
bagaimana manusia harus hidup untuk mencapai kebajikan dan kebahagiaan. Plato menekankan
etika sebagai etika rasional yang berfokus pada kebaikan dan keadilan. Aristoteles
mendefinisikan etika sebagai tindakan yang mengarah pada kebahagiaan, dikenal dengan istilah
eudemonisme. Kant menyoroti kewajiban dan niat baik dalam etika deontologisnya. Sementara
dalam tradisi Islam etika disebut akhlak. Ibn Miskawaih dan al-Ghazali mengaitkan etika dengan
kondisi mental dan jiwa, menekankan pentingnya akal dalam membentuk etika dan tindakan
baik.

Tasawuf menurut Kang Jalal, memiliki tiga makna: pertama, sebagai akhlak untuk
mendekatkan diri kepada Tuhan; kedua, sebagai cara untuk mencapai makrifat, yaitu

47 Aminudin, “Pemikiran Etika Sufistik Menurut Al-Ghazali Dalam Kitab Minhaj Al-Abidin: Etika Sufistik Dalam
Kitab Minhaj Al-‘Abidin,” Perada 4, no. 2 (2021): 13347, https://doi.otg/10.35961/perada.v4i2.396.

48 Rakhmat, Membuka Tirai Kegaiban: Renungan-Renungan Sufistik. 146.

49 Rakhmat. 147.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1268



pengetahuan langsung tentang Allah; dan ketiga, sebagai cara pandang untuk melihat realitas
dengan mengutamakan cinta dalam beragama. Ia menekankan pentingnya menjauhi keburukan
(warak) sebagai pilar takwa, ditkuti dengan melakukan kebaikan. Kang Jalal mengajak umat Islam
untuk mengubah pendekatan beragama dari kebencian menjadi cinta, yang seharusnya menjadi
ciri khas dalam menjalani agama.

Bagi Kang Jalal argumen etika sebagai inti dari ajaran Islam ditemukan dalam Quran, dan
sunah, bahkan ushul fikih. Kang Jalal berpendapat bahwa seluruh doktrin Quran berfokus pada
akhlak. Dalam sunah juga ditemukan bahwa misi kenabian untuk menyempurnakan akhlak, dan
bahwa hukum fikih harus mematuhi lima prinsip kemaslahatan. Dengan menerapkan doktrin-
doktrin warak, zuhud, dan sabar sebagai dasar etika, Kang Jalal percaya akan terbentuk integritas
moral, kematangan spiritual, kepedulian sosial, ketahanan mental, dan kedamaian batin, yang
semuanya berkontribusi pada pembentukan akhlak yang baik dan mendekatkan diri kepada
Allah.

Daftar Pustaka

Aminudin. “Pemikiran Etika Sufistik Menurut Al-Ghazali Dalam Kitab Minhaj Al-Abidin: Etika
Sufistik Dalam Kitab Minhaj Al-‘Abidin.” Perada 4, no. 2 (2021): 133-47.
https://doi.org/10.35961/perada.v4i2.396.

Ayob, Mohd Annas Shafiq. “Pemikiran Kebahagiaan Dalam Tamadun Yunani Klasik 470 SM-
529 M.: Satu Analisis Ringkas.” Jurnal Peradaban 12, no. 1 (2019): 1-25.

Bertens, Kees. Filsafat Moral. Vol. 21. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2007.
Ghazali, Abu Hamid Muhammad al. Thya ‘ulim Al-Din. Beirut: Dar Al Fikr, 1956.

. Metode Menaklukkan [iwa: Pengendalian Nafsu Dalam Perspektif Sufistik. Bandung: Mizan,
2014.

Habibi, Ahmad. “Diskursus Etika Aristoteles Dalam Islam.” Mawaizh: Jurnal Dakwah Dan
Pengembangan Sosial Kemanusiaan 11, no. 1 (2020): 97-122.

Hardiono, Hardiono. “Sumber Etika Dalam Islam.” Jurmal Al-Aqidah 12, no. 2 (2020): 26—30.

Herianti, Herianti. "SUFISTICS OF THE SOCIAL TRANSFORMATION ERA
(Deconstruction of Jalaluddin Rakhmat's Thought)." Journal of Islan and Science 5, no. 2
(2018): 46-52.

b

Junaidi, Mahbub. “Pemikiran Etika Ronggowarsito.” Dar E/l-lmi: Jurnal Studi Keagamaan,
Pendidian Dan Humaniora 7, no. 2 (2020): 199-215.

Magnis-Suseno, Franz. Menjadi Manusia. Belajar Dari Aristoteles. Penerbit Kanisius, 2009.

Muhammad. “Jalaluddin Rakhmat Dan Pemikiran Sufistiknya.” A/~Hikmabh: Jurnal Theosofi Dan
Peradaban Islam 2, no. 2 (2020).

. “Motivasi Kang Jalal Menekuni Pemikiran Sufistik.” A~LHikmabh: Jurnal Theosofi Dan
Peradaban Islam 3, no. 1 (2021).

Muthahhari, Murtadha. Falsafah Akblak. Yogyakarta: Rausyan Fikr, 2014.
. Pengantar Filsafat Islam: Filsafat Teoritis Dan Filsafat Praktis. Y ogyakarta: Ransyan Fikr, 2011.

Nizar, Nizar. “Pemikiran Etika Ibnu Miskawaih.” Aglam: Journal of Isiam and Plurality 1, no. 1
(2018).

Rahmat, Jalaluddin. Tafsir Kebahagiaan: Pesan Al-Qur'an Menyikapi Kesulitan Hidup. Jakarta: Serambi

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1269



Lmu Semesta, 2010.
Rakhmat, Jalaluddin. Dabulnkan Akblak Di Atas Figih. PT Mizan Publika, 2007.

. Doa Dan Kebahagiaan; Etika Memohon Kepada Allah Dan Menyikapi Kesulitan Hidup.
Tanggerang: Baca, 2001.

. Lslam Alternatif: Ceramah-Ceramah Di Kampus. (No Title). Bandung: Mizan, 2004.
. Jalan Rabhmat: Mengetuk Pintu Tuban. Jakarta: Elex Media Komputindo, 2013.

. Jangan Bakar Taman Surgamu. Bandung: Mizan, 2023.
——— Membutka Tirai Kegaiban: Renungan-Renungan Sufistik. (No Title). Bandung: Mizan, 2008.
Rosyidi. Dakwah Sufiistik Kang Jalal. Jakarta: Paramadina, 2004.

Sobon, Kosmas, and Timoteus Ata Leu Ehaq. “Kritik Postmodernisme Terhadap Etika
Modern.” Jurnal Filsafat Indonesia 4, no. 2 (2021): 132—41.

Taufik, Muhammad. “Etika Plato Dan Aristoteles: Dalam Perspektif Etika Islam.” Refleksi Jurnal
Filsafat Dan Pemikiran Islam 18, no. 1 (2018): 27-45.

Tohir, Umar Faruq. “Pemikiran Etika Sufistik Al-Ghazali: Langkah-Langkah Memoderasi
Akhlak.” AL jaz: Jurnal Studi Al-Qur'an, Falsafah Dan Keislaman 3, no. 1 (2021): 59-81.

Wahyuningsih, Sri. “Konsep Etika Dalam Islam.” JURNAL AN-NUR: Kajian Imu-Llmn
Pendidikan Dan Keislaman 8, no. 01 (2022).

Zulkarnain, Iskandar. “Teori Keadilan:"Pengaruh Pemikiran Etika Aristoteles Kepada Sistem
Etika Ibn Miskawaih.” Jurnal Madani: 1lmn Pengetahnan, Teknologi, Dan Humaniora 1, no. 1
(2018): 143-60.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 5 Issue 3 September 2024
1270



