
 
 
https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/IJHSS 

 

 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1259 
 

E-ISSN: 2746-2188 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

 

Etika Sufistik: Studi Pemikiran Jalaluddin Rakhmat 
 
Naibin Naibin 
Universitas Islam Negeri Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 
naibin44@gmail.com  
 
 
Abstract 

The purpose of this article is to discuss the thoughts of Jalaluddin Rakhmat. This 
article focuses on discussing Jalaludin Rakhmat's views on the idea of ethics and his 
Sufi views. Jalaluddin Rakhmat's anxiety arose from seeing the phenomenon of piety 
being measured by fiqh rather than by ethics. As an urban Sufi figure, he offers a new 
paradigm in understanding Islamic doctrine. Avoiding evil is the initial foundation of 
piety, and worship is the second foundation. This research is library research using 
the content analysis method. The study results show that Jalaluddin Rakhmat's ethical 
concept is more on religious ethics, where the Quran, Sunnah, and ushul fiqh are the 
sources. In contrast, his Sufism thoughts are more on moral Sufism thoughts. These 
two sciences are the foundation for the birth of Sufi ethical thoughts. 
 

Keywords: Doctrine, Ethics, Sufism. 
 

Abstrak 
Tujuan artikel ini mengkaji pemikiran Jalaluddin Rakhmat. Fokus artikel ini 
membahas pandangan Jalaludin Rakhmat tentang gagasan etika dan pandangan 
sufistiknya. Kegelisahan Jalaluddin Rakhmat muncul dari melihat fenomena 
kesalehan diukur dengan fikih bukan dengan etika. Sebagai tokoh sufi urban, ia 
menawarkan paradigma baru dalam memahami doktrin Islam. Menjauhi keburukan 
sebagai fondasi awal takwa, dan ibadah fondasi kedua dari takwa. Penelitian ini 
merupakan penelitian kepustakaan dengan menggunakan metode analisis isi. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa konsep etika Jalaluddin Rakhmat lebih pada etika 
religius, di mana Quran, sunah, dan ushul fikih sebagai sumbernya. Sedangkan 
pemikiran tasawufnya lebih ke pemikiran tasawuf akhlaki. Kedua keilmuan itulah yang 
menjadi fondasi lahirnya pemikiran etika sufistik. 
 

Kata Kunci: Doktrin, Etika, Tasawuf. 
 
Pendahuluan 

Diskursus tentang etika, dalam tradisi kajian keilmuan Islam dikenal sebagai akhlak, telah 

menarik perhatian para filosof dan intelektual di setiap periode sejarah. Dari Yunani hingga era 

kontemporer, para intelektual telah memberikan tanggapan terhadap berbagai permasalahan 

sosial yang kompleks, sehingga menghasilkan konsep etika dengan karakteristik tersendiri dalam 

setiap masanya. Pada periode Yunani Klasik kebahagiaan menjadi topik utama dalam wacana 

etika.1 Etika menurut Plato adalah konsep yang terkait erat dengan ide-ide tentang kebaikan, 

 
1 Mohd Annas Shafiq Ayob, “Pemikiran Kebahagiaan Dalam Tamadun Yunani Klasik 470 SM-529 M.: Satu 
Analisis Ringkas,” Jurnal Peradaban 12, no. 1 (2019): 1–25. https://Doi.Org/10.22452/Peradaban.vol12no1.1. 

mailto:naibin44@gmail.com
https://doi.org/10.22452/PERADABAN.vol12no1.1


 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1260 

 

keadilan, dan kebahagiaan. Dalam filsafatnya, Plato berpendapat bahwa etika berkaitan dengan 

bagaimana manusia harus hidup untuk mencapai kehidupan yang baik dan bahagia.2 

Sedangkan menurut Aristoteles etika adalah tindakan manusia untuk mencapai kebajikan 

dan kebahagiaan. Menurut Aristoteles sebagaimana dikutip Habibi, kebahagiaan adalah tujuan 

moral absolut dalam tindakan  manusia. Kebahagiaan  sebagai  tujuan  pada  dirinya  sendiri  dan  

tidak  pernah demi sesuatu yang lain.3 Pendapat tersebut dikuatkan Magniz Suseno, Aristoteles 

adalah filsuf pertama yang dengan tegas merumuskan bahwa kebahagiaan adalah tujuan utama 

yang dicari oleh semua orang. Oleh karena itu, etika yang dikembangkan oleh Aristoteles dikenal 

sebagai "eudemonisme," yang berasal dari kata Yunani eudaemonia, yang berarti kebahagiaan.4 

Immanuel Kant merumuskan teori etika deontologis yang menekankan pada kewajiban 

dan niat baik. Inti gagasannya, etika Kant berpusat pada imperatif kategoris, yang menyatakan 

bahwa tindakan moral harus didasarkan pada prinsip yang dapat secara rasional diterima sebagai 

hukum universal. Mengenai baik menurut Kant, Muthahhari menjelaskan bahwa yang dimaksud 

baik ialah keinginan timbul dari rasa tanggung jawab.5 

Pada periode Islam terutama pada pemikiran al-Ghazali terlihat etikanya lebih religius-

sufistik.6 Selanjutnya, pada periode modern pemikiran etika yang berkembang di Eropa corak 

etikanya lebih menekankan pada rasionalitas moral, universalitas moral, dan kemutlakan 

peraturan moral.7 Dilihat dari penjelasan tersebut pemikiran etikanya memiliki corak tersendiri 

di setiap penggal periode sejarahnya.   

Penelitian dengan tema etika masih dan selalu menarik bagi kalangan akademisi. Ini 

dibuktikan dengan banyaknya artikel yang terbit di setiap tahunnya dengan tema ini. Selain itu, 

hal ini menjadi penanda bahwa penelitian dengan topik etika bukan tema baru dalam dunia riset. 

Oleh karena itu, untuk mendapatkan kebaruan dalam riset ini, penulis akan memaparkan kajian-

kajian terdahulu dengan tema tersebut. Pertama, artikel yang ditulis oleh Sri Wahyuningsih dalam 

pembahasan artikel masih terbatas pada definisi dan argumennya terlihat membela konsep etika 

dalam Islam tanpa mengaitkannya dengan fenomena kehidupan sosial keberagamaan umat 

Islam.8 Sederhananya, tulisan Wahyuningsi masih menggambarkan  etika an sich. 

Berbeda dengan Wahyuningsih, Nizar meneliti lebih spesifik yaitu mengkaji tentang 

pemikiran etika Ibnu Miskawaih. Ia menunjukkan bahwa etika merupakan gagasan inti dari 

pemikiran Miskawaih. Lanjut Nizar menyebutkan, fondasi penting dalam etika Miskawaih di 

antaranya, konsep iffah (menjaga kesucian diri), assyaja’ah (keberanian),  hikmah (kebijaksanaan), 

dan keadilan. Ia menambahkan bahwa selain empat fondasi tersebut etika Miskawaih merujuk 

pada akhlak mulia sebagai perwujudan dari pemikirannya, seperti jujur, ikhlas, kasih sayang.9  

 
2 Muhammad Taufik, “Etika Plato Dan Aristoteles: Dalam Perspektif Etika Islam,” Refleksi Jurnal Filsafat Dan 
Pemikiran Islam 18, no. 1 (2018): 27–45. https://doi.org/10.14421/ref.v18i1.1855 
3 Ahmad Habibi, “Diskursus Etika Aristoteles Dalam Islam,” Mawaizh: Jurnal Dakwah Dan Pengembangan Sosial 
Kemanusiaan 11, no. 1 (2020): 97–122. https://doi.org/10.32923/maw.v11i1.1021. 
4 Franz Magnis-Suseno, Menjadi Manusia. Belajar Dari Aristoteles. (Penerbit Kanisius, 2009). 
5 Murtadha Muthahhari, Pengantar Filsafat Islam: Filsafat Teoritis Dan Filsafat Praktis, Yogyakarta: Rausyan Fikr, 2011. 
160. 
6 Umar Faruq Tohir, “Pemikiran Etika Sufistik Al-Ghazali: Langkah-Langkah Memoderasi Akhlak,” Al-I’jaz: Jurnal 
Studi Al-Qur’an, Falsafah Dan Keislaman 3, no. 1 (2021): 59–81. https://doi.org/10.53563/ai.v3i1.50. 
7 Kosmas Sobon and Timoteus Ata Leu Ehaq, “Kritik Postmodernisme Terhadap Etika Modern,” Jurnal Filsafat 
Indonesia 4, no. 2 (2021): 132–41. https://doi.org/10.23887/jfi.v4i2.34226 
8 Sri Wahyuningsih, “Konsep Etika Dalam Islam,” JURNAL AN-NUR: Kajian Ilmu-Ilmu Pendidikan Dan Keislaman 
8, no. 01 (2022). https://journal.an-nur.ac.id/index.php/annur/article/view/167. 
9 Nizar Nizar, “Pemikiran Etika Ibnu Miskawaih,” Aqlam: Journal of Islam and Plurality 1, no. 1 (2018). 35-42. 
http://dx.doi.org/10.30984/ajip.v1i1.498. 

https://doi.org/10.14421/ref.v18i1.1855
https://doi.org/10.32923/maw.v11i1.1021
https://doi.org/10.53563/ai.v3i1.50
https://doi.org/10.23887/jfi.v4i2.34226
https://journal.an-nur.ac.id/index.php/annur/article/view/167
http://dx.doi.org/10.30984/ajip.v1i1.498


 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1261 

 

Kemudian artikel yang ditulis Hardiono, ia mencoba mengeksplorasi gagasan-gagasan 

etikanya Majid Fakhry, ia menjelaskan bahwa aliran etika menurut Fakhry dapat diklasifikasikan 

menjadi empat, yaitu moralitas skriptual, etika teologis, etika filosofis, dan etika religius.10 

Pembahasan Hardiono tentang etika masih berkutat sebagai pemikiran dan konsep. Selanjutnya 

penjelasan Hardiono akan membantu penulis dalam mengeksplorasi gagasan atau ide-ide 

tentang etika. 

Adapun artikel dengan tema yang sama, yaitu etika sufistik, ditulis Umar Faruq Tohir. 

Di mana etika dalam pandangan al-Ghazali dipahami tidak sebatas teori tetapi etika merupakan 

perbuatan atau amal untuk diamalkan. Faruq menambahkan bahwa pemikiran etika al-Ghazali 

lebih berorientasi pada akhirat.11 Selain itu, topik etika juga dikaji oleh Mahbub Junaidi dengan 

mengangkat tokoh lokal, yaitu Ronggowarsito. Sayangnya, dalam tulisan tersebut, pembahasan 

mengenai pemikiran etika Ronggowarsito hanya disinggung secara sekilas. Menurut Junaidi, 

pemikiran etika Ronggowarsito dapat ditemukan dalam Serat Wirid Hidayat Jati, yang 

merupakan doktrin union-mistik, sebuah faham mistik yang mengajarkan kesatuan antara 

manusia dan Tuhan. Dalam doktrin ini, uraian tentang Tuhan sebagai Zat Mutlak tidak dapat 

dipisahkan dari uraian tentang manusia.12 

Sedangkan artikel yang mengkaji pandangan sufistik Jalaluddin Rakhmat ditulis 

Muhammad. Dalam pandangan Jalaluddin Rakhmat, tasawuf adalah serangkaian akhlak dan 

adab yang harus dipraktikkan oleh manusia dalam usahanya mendekatkan diri kepada Tuhan. 

Tasawuf tidak hanya mencakup adab-adab lahiriah, tetapi yang lebih utama adalah akhlak dan 

adab-adab batiniah.13 

Untuk melengkapi riset-riset di atas, penulis mencoba mengangkat dan mengkaji 

pemikiran etika Jalaluddin Rakhmat, ia dikenal dengan nama panggilan Kang Jalal. Kegelisahan 

Kang Jalal tentang permasalahan etika muncul ketika ia melihat fenomena kehidupan sosial umat 

muslim, seperti pada saat ritual ibadah ziarah di Tanah Suci perilaku peziarah banyak yang saling 

dorong, saling sikut, saling desak demi mencium Hajar Aswad tanpa ada kesadaran untuk berujar 

meminta maaf. Banyaknya orang yang rajin beribadah tetapi juga terlibat dalam kejahatan 

korupsi. Ada juga, orang yang menggunakan uang zakat dan infak untuk memperkaya diri. 

Sehingga muncul pertanyaan dalam dirinya “Mengapa agama yang besar ini tidak berhasil 

mendidik umatnya untuk berakhlak mulia.”14 

Selain faktor di atas, gagasan etika Kang Jalal lahir dari pandangan kritisnya terhadap 

praktik keagamaan yang kaku “fikih”. Maksudnya fikih “mazhab” yang diyakini oleh 

pemeluknya dijadikan satu-satunya pertimbangan untuk mengukur kebenaran, tanpa 

mempertimbangkan nilai-nilai kebenaran lainya.15 Ia melanjutkan pertanyaannya sejak kapan 

ukuran akhlak tergeser oleh ukuran fikih. Syariat yang diperjuangkan oleh umat Islam juga sudah 

berpindah dari akhlak ke fikih. Bagi Kang Jalal seharusnya dalam praktik sosial keagamaan yang 

 
10 Hardiono Hardiono, “Sumber Etika Dalam Islam,” Jurnal Al-Aqidah 12, no. 2 (2020): 26–36. 
https://doi.org/10.15548/ja.v12i2.2270. 
11 Tohir, “Pemikiran Etika Sufistik Al-Ghazali: Langkah-Langkah Memoderasi Akhlak.” 70. 
12 Mahbub Junaidi, “Pemikiran Etika Ronggowarsito,” Dar El-Ilmi: Jurnal Studi Keagamaan, Pendidikan Dan Humaniora 
7, no. 2 (2020): 199–215. https://doi.org/10.52166/dar%20el-ilmi.v7i2.2319. 
13 Muhammad, “Jalaluddin Rakhmat Dan Pemikiran Sufistiknya,” Al-Hikmah: Jurnal Theosofi Dan Peradaban Islam 2, 
no. 2 (2020). 229-267.http://dx.doi.org/10.51900/alhikmah.v2i2.8807 
14 Jalaluddin Rakhmat, Jangan Bakar Taman Surgamu (Bandung: Mizan, 2023). 8. 
15 Jalaluddin Rakhmat, Dahulukan Akhlak Di Atas Fiqih (PT Mizan Publika, 2007). 53. 

https://doi.org/10.15548/ja.v12i2.2270
https://doi.org/10.52166/dar%20el-ilmi.v7i2.2319


 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1262 

 

didahulukan adalah akhlak.16 Akhlak dalam konteks ini merujuk pada praktik-praktik keagamaan 

yang dirumuskan oleh para guru sufi, seperti zuhud, wara’, dan sabar.17 

Bagi Kang Jalal, umat muslim harus berpegang pada etika Islam barulah fikih, karena 

bagaimanapun etika dalam Islam tidak hanya sekedar teori melainkan harus dipraktikkan. Ia 

menambahkan setiap muslim dalam mengambil keputusan apapun semisal dalam masalah sains, 

kehidupan sosial keagamaan harus keputusan dibuat harus mempertimbangkan etika bukan 

fikihnya.18 Meskipun di dunia akademisi Kang Jalal dikenal sebagai ahli dalam bidang komunikasi 

dan dakwah Islam, tetapi di beberapa karyanya secara implisit membahas permasalahan tentang 

etika. Pada buku Dahulukan Akhlak di atas Fikih,  menegaskan bahwa kang Jalal memiliki 

perhatian serius dalam topik etika. Sehingga, untuk mendapatkan pemahaman yang 

komprehensif terkait gagasan-gagasan etika sufistik Kang Jalal. Artikel ini mengkaji bagaimana 

konsep etika dan konsep tasawuf menurut Kang Jalal? Sehingga melahirkan gagasan etika 

Sufistik. 

 

Metode 

Jenis penelitian ini adalah penelitian deskriptif kualitatif dengan teknik library research 

(penelitian kepustakaan). Tujuan dalam penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan dan 

menjelaskan konsep etika dan sufistik menurut Jalaluddin Rakhmat. Secara umum sumber data 

yang digunakan dalam penelitian ini adalah karya-karya Jalaluddin Rakhmat yang terkait 

pandangan etika dan sufistiknya. Adapun data pendukung dari penelitian ini adalah artikel-artikel 

yang mengkaji pemikiran Jalaluddin Rakhmat. Selanjutnya data tersebut di analisis dengan 

metode analisis isi (content analysis). 

 

Hasil dan Pembahasan 

Setting sosial kehidupan Jalaluddin Rakhmat 

Kang Jalal merupakan salah satu intelektual yang suka menuliskan biografinya dalam 

setiap karyanya. Ia lahir dari pasangan H. Rakhmat dan Sadja’ah di Bandung pada tanggal 29 

Agustus 1949 dan meninggal dunia pada tanggal 15 Februari 2021, di usia 71 tahun. Keluarga 

Kang Jalal dikenal sangat agamis, ayahnya seorang Ajengan (kiai) dan aktivis Masyumi serta 

pernah menjabat sebagai kepala desa,  sedangkan ibunya merupakan aktivis Islam.19 

Kang Jalal kecil mendapat bimbingan membaca kitab kuning setiap malam hari langsung 

dari ibunya dan mengenyam pendidikan agama di Madrasah. Di lembaga inilah ia dididik oleh 

Kiai dari Nahdlatul Ulama (NU) yaitu Kiai Sidiq. Kiai Sidiqlah yang mengenalkan Kang Jalal 

dengan ilmu gramatikal bahasa Arab, yaitu nahwu dan sharaf.  Sebagaimana pengakuan langsung 

Kang Jalal bahwasanya ia mendapatkan pendidikan dasar-sadar agama diperoleh di Madrasah 

tersebut.20 

Ketika di Sekolah Menengah Pertama (SMP) Kang Jalal dikelas sebagai siswa yang cerdas 

dan pandai dengan capaian-capaian prestasi akademik yang membanggakan sehingga ia 

 
16 Rakhmat. 54. 
17 Herianti Herianti, “SUFISTICS OF THE SOCIAL TRANSFORMATION ERA (Deconstruction of Jalaluddin 
Rakhmat’s Thought),” Journal of Islam and Science 5, no. 2 (2018): 46–52. https://doi.org/10.24252/jis.v5i2.12175. 
18 Jalaluddin Rakhmat, Islam Alternatif: Ceramah-Ceramah Di Kampus, (No Title) (Bandung: Mizan, 2004). 160. 
19 Jalaluddin Rahmat, Tafsir Kebahagiaan: Pesan Al-Qur’an Menyikapi Kesulitan Hidup, Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 
2010. 7. 
20 Rahmat. 8. 

https://doi.org/10.24252/jis.v5i2.12175


 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1263 

 

mendapat reward digratiskan membayar SPP sampai ia lulus.21 Setelah itu ia melanjutkan 

pendidikan Sekolah Menengah Atas (SMA) II Bandung dan bergabung dengan organisasi 

Persatuan Islam (PERSIS). Di PERSIS inilah ia berkenalan tokoh-tokoh Modernis seperti A. 

Hasan, Hasby Ash-Shiddiqie, dan Munawar Chalil. Kang Jalal muda rajin membaca tulisan-

tulisan tokoh PERSIS yaitu ustaz Abdul Rahman lewat majalah Risalah.22 

Sebagaimana pengakuan Kang Jalal, selain aktif di PERSIS ia juga bergabung menjadi 

aktivis Muhammadiyah Kota Bandung. Di Muhammadiyah ia pernah menjadi pengurus di 

bidang Majelis Pendidikan, Pengajaran, dan Kebudayaan dan Majelis Tabligh Muhammadiyah 

wilayah Jawa Barat. Setelah tamat SMA ia langsung mengajar di sekolahan Muhammadiyah. 

Pada tahun 1980, Kang Jalal memperoleh beasiswa Fulbright untuk melanjutkan studi 

di Iowa State University, Amerika Serikat. Di sana, ia mengambil jurusan Komunikasi dan 

Psikologi. Ia lulus dengan predikat magna cum laude dengan nilai 4.0 grade pint averge, dan 

menjadikan ia terpilih menjadi anggota Phi Kappa Phi dan Sigma Delta Chi.23 Lulus dari kampus 

tersebut Kang Jalal langsung mengajar di Universitas Padjadjaran (UNPAD) dan beberapa 

Universitas lainya. 

Selain dikenal sebagai pengajar dan penulis, Kang Jalal juga merupakan seorang dai. 

Setelah kembali dari Amerika Serikat, tepatnya pada tahun 1983 hingga 1984, ia aktif 

memberikan kuliah subuh di Masjid Salman, Institut Teknologi Bandung. Dengan pemahaman 

Islam yang baru dan retorika yang kuat, ia segera menarik perhatian banyak pemuda. 

Ceramahnya cenderung menekankan Islam yang lebih rasional, membumi, dan berpihak pada 

orang-orang yang tertindas secara politik, ekonomi, serta kaum mustad'afin. 

Di tengah kesibukannya sebagai seorang dosen dan penulis, serta dai Kang Jalal 

melanjutkan studinya di Australian Nasional University (ANU). Setelah lulus dari universitas 

tersebut pada tahun 2001 aktif kembali mengajar di UNPAD sampai mencapai puncak karir 

akademiknya yaitu dikukuhkan sebagai guru besar di bidang ilmu komunikasi. Pada tahun 2002, 

ia bersama Nurcholis Majid, Haidar Bagir, dan Muwahidi mendirikan Islamic Colleg for Advanced 

Studies (ICAS) Universitas Paramadina dan sekaligus sebagai pengampu kuliah mysticism.24 

Kang Jalal juga dikenal sebagai pelopor "urban sufism," yaitu tasawuf yang ditujukan untuk 

masyarakat kelas menengah perkotaan, seperti pejabat, politisi, pengusaha, selebritas, dan 

profesional dari berbagai bidang, yang umumnya berpendidikan tinggi. Sasaran ini dipilih karena 

menurutnya, masyarakat urban adalah kelompok yang haus akan siraman rohani. Selain itu, 

Kang Jalal aktif dalam gerakan sosial dan mendirikan beberapa lembaga, seperti Pusat Kajian 

Tasawuf (PKT) Tazkia Sejati, OASE-Bayt Aqila, Islamic College for Studies (ICAS) Paramadina, 

Islamic Cultural Center (ICC) di Jakarta, dan Misykat di Bandung. Di lembaga-lembaga inilah, 

ia banyak menyampaikan gagasannya mengenai tasawuf, agama, dan tema lainnya. 

Sebagai seorang aktivis, Kang Jalal juga berani mendirikan dan menjabat sebagai Ketua 

Dewan Syura Ikatan Jamaah Ahlul Bait Indonesia (IJABI), sebuah ormas Islam yang 

menghimpun para pengikut mazhab Ahlulbait di seluruh Indonesia. Keberaniannya 

menggambarkan bahwa ia merupakan seorang yang berani dan konsisten dalam pembelaannya 

terhadap komunitas minoritas di Indonesia. 

 
21 Rosyidi, Dakwah Sufiistik Kang Jalal (Jakarta: Paramadina, 2004). 30. 
22 Rosyidi. 31. 
23 Jalaluddin Rakhmat, Doa Dan Kebahagiaan; Etika Memohon Kepada Allah Dan Menyikapi Kesulitan Hidup (Tanggerang: 
Baca, 2001). 7. 
24 Rahmat, Tafsir Kebahagiaan: Pesan Al-Qur’an Menyikapi Kesulitan Hidup. 8. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1264 

 

Etika Menurut Jalaluddin Rakhmat 

Menurut K. Bertens etika memiliki tiga arti. Pertama, etika memiliki arti nilai-nilai dan 

norma-norma moral yang menjadi pegangan bagi seseorang atau kelompok dalam mengatur 

tingkah lakunya. Kedua, etika memiliki arti kumpulan asas atau nilai moral. Ketiga, etika 

memiliki arti ilmu tentang baik dan buruk 25. Sebenarnya, tawaran dari Bertens dapat ringkas 

menjadi dua. Pertama, etika dimaknai sebagai sebuah nilai untuk mengatur individu atau 

kelompok. Kedua, etika dimaknai sebagai ilmu yang membahas nilai-nilai itu sendiri. 

Etika dalam tradisi akademik keilmuan Islam disebut akhlak. Muthahhari berpendapat 

bahwa etika termasuk dalam kategori filsafat praktis bersama ilmu tentang tatanan rumah tangga, 

dan tatanan sosial.26 Maksudnya Etika Islam membimbing dan mengajarkan manusia cara 

berperilaku dalam kehidupan sehari-hari. Misalnya, dalam etika pribadi, Islam mengajarkan 

pentingnya menghormati diri sendiri dengan menjaga pola hidup sehat, dan disiplin. Sementara 

dalam aspek sosial, etika Islam mengajarkan untuk menghormati tetangga, bersedekah, bahkan 

menyebarkan kebaikan dengan senyuman dan menyapa dengan salam. 

Sedangkan, menurut Ibn Miskawaih, etika atau akhlak adalah suatu kondisi mental (halun 

li al-nafs) yang memiliki kekuatan untuk mendorong tindakan tanpa perlu melalui proses berpikir 

atau pertimbangan. Kondisi mental ini terbagi menjadi dua: ada yang berasal dari watak alami 

atau fitrah manusia dan ada yang terbentuk melalui kebiasaan serta latihan.27 Nizar 

menambahkan, bahwa pemikiran Etika Miskawaih lebih cenderung kedua, yaitu seluruh etika 

semuanya adalah hasil usaha (muktasabah). Miskawaih berpendapat bahwa manusia memiliki 

potensi untuk mengembangkan etika apapun, baik melalui proses yang lambat maupun cepat. 

Dia juga mengakui bahwa manusia memiliki kemampuan untuk mengubah akhlaknya. Oleh 

karena itu, diperlukan adanya aturan syariat, nasihat, dan berbagai doktrin tentang adab dan 

sopan santun untuk membimbing perubahan tersebut.28 

Sedangkan menurut al-Ghazali, akhlak bukanlah sekadar pengetahuan (marifah) tentang 

baik dan buruk, maupun kemampuan untuk melakukan tindakan baik dan buruk, dan juga bukan 

pengalaman yang berkaitan dengan hal tersebut. Sebaliknya, akhlak merupakan suatu keadaan 

jiwa yang stabil (hayah râsikhah fî al-nafs). Ia mendefinisikan akhlak sebagai kestabilan jiwa yang 

memungkinkan seseorang untuk melakukan tindakan atau pengamalan dengan mudah, tanpa 

perlu merenungkan atau mengesankannya terlebih dahulu.29 

Menurut al-Ghazali, karena munculnya perilaku ataupun akhlak dikarenakan pada 

keadaan jiwa, maka munculnya akhlak yang baik tentunya dari keadaan batin yang baik. Di dalam 

batin manusia menurutnya terdapat empat sumber kebaikan akhlak, yaitu al-hikmah, al-syajaah, 

al-iffah, dan al-'adl.30 Al hikmah merupakan hasil dari kekuatan akal yang baik dan sempurna, yang 

mampu membedakan antara kejujuran dan kebohongan dalam ucapan, serta antara yang benar 

dan yang salah dalam tindakan. al-syajaah akan menghasilkan kehormatan, serta sifat-sifat seperti 

pengendalian diri, kesabaran, ketabahan, keteguhan hati, keramahtamahan, dan kasih sayang. 

 
25 Kees Bertens, Filsafat Moral, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2007). 7. 
26 Muthahhari, Pengantar Filsafat Islam: Filsafat Teoritis Dan Filsafat Praktis. 29. 
27 Iskandar Zulkarnain, “Teori Keadilan:‘Pengaruh Pemikiran Etika Aristoteles Kepada Sistem Etika Ibn 
Miskawaih,’” Jurnal Madani: Ilmu Pengetahuan, Teknologi, Dan Humaniora 1, no. 1 (2018): 143–66. 
https://doi.org/10.33753/madani.v1i1.8. 
28 Nizar, “Pemikiran Etika Ibnu Miskawaih.” 39. 
29 Abu Ḥamid Muḥammad al Ghazali, Iḥyā ʻulūm Al-Dīn (Beirut: Dar Al Fikr, 1956). 96. 
30 Abu Ḥamid Muḥammad al Ghazali, Metode Menaklukkan Jiwa: Pengendalian Nafsu Dalam Perspektif Sufistik 
(Bandung: Mizan, 2014). 33. 

https://doi.org/10.33753/madani.v1i1.8


 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1265 

 

Namun, jika sifat keberanian (syajaah) ini berlebihan, maka akan menyebabkan keangkuhan, 

sikap congkak, dan mudah tersinggung. Sebaliknya, jika kurang, akan berujung pada kehinaan, 

rasa minder, dan ketakutan untuk mengambil keputusan yang benar dan wajib. 

Al-iffah akan mengejawantahkan sifat kedermawanan, kerendahan hati, kesabaran, sikap 

pemaaf, keikhlasan, kecenderungan untuk menolong orang lain, dan menghilangkan sifat tamak. 

Namun, jika sifat kesederhanaan ini berlebihan atau kurang, maka akan menimbulkan sifat 

keserakahan, ketamakan, pemborosan, kikir, riya, congkak, menjilat, serta perasaan iri dan 

dengki. Hal ini juga dapat memunculkan sikap minder terhadap orang kaya dan menghina orang 

miskin, serta berbagai perilaku negatif lainnya. kesempurnaan akhlak mewujud pada sifat adil 

bukan terletak pada sikap tegas membabi buta atau sikap kasih sayang yang membabi-buta.31 

Dari definisi etika yang ditawarkan Muthahhari, al-Ghazali, dan Miskawaih dalam 

konsep etikanya sama-sama menjadikan jiwa (akal) sebagai fondasi dalam mengonstruk 

pemikiran etika mereka. Akal dalam konsep etika Muthahhari sebagai penentu baik salahnya 

tindakan manusia. Akal dalam etika Miskawaih  sebagai pertimbangan dan perantara manusia 

untuk melatih tindakan-tindakan baik menjadi habituasi. Sedangkan akal dalam Akal dalam 

konsep etika Ghazali digambarkan sebagai pikiran batin yang jernih. Sedangkan etika menurut 

pandangan Kang Jalal didasarkan pada fondasi yang ia bangun dengan merujuk langsung pada 

Quran, sunah, dan ushul fikih. 

Bagi Kang Jalal seluruh doktrin Al-Quran berpusat pada akhlak. Sebagai contoh, ketika 

Al-Quran bercerita tentang Fir’aun, tidak dijelaskan kapan ia lahir atau mati, atau berapa jumlah 

tentaranya. Fir’aun dilukiskan sebagai simbol tiran yang berakhlak buruk. Kang Jalal juga 

menambahkan bahwa ketika Al-Quran membahas hari akhirat, penghuni surga dan neraka 

ditentukan berdasarkan seberapa baik akhlaknya di dunia.32 

Dari pembacaan terhadap sunah, Kang Jalal mengajak kita untuk mengingat dan 

merenungkan kembali bahwa misi kenabian adalah untuk menyempurnakan akhlak. Ia 

menceritakan bahwa pada masa kehidupan Nabi, seorang lelaki bertanya empat kali tentang apa 

itu agama, dan Nabi selalu menjawab, "akhlak yang baik." Dikisahkan juga bahwa Nabi pernah 

membebaskan seorang tawanan perang karena ayahnya suka berbuat baik. Menurut Nabi, 

ayahnya adalah seseorang yang mencintai kemuliaan akhlak.33 

Sedangkan dalam ushul fikih, Kang Jalal berpegang pada kaidah bahwa hukum fikih tidak 

boleh dirumuskan jika melanggar lima prinsip utama kemaslahatan. Pertama, memelihara agama: 

tidak boleh ada ketetapan fikih yang merusak keberagamaan seseorang. Kedua, memelihara jiwa: 

tidak boleh ada ketetapan fikih yang mengganggu jiwa orang lain atau menyebabkan penderitaan. 

Ketiga, memelihara akal: tidak boleh ada ketetapan fikih yang mengganggu akal sehat, 

menghambat perkembangan pengetahuan, atau membatasi kebebasan berpikir. Keempat, 

memelihara keluarga: tidak boleh ada ketetapan fikih yang merusak sistem kekeluargaan seperti 

hubungan orang tua dan anak. Kelima, memelihara harta: tidak boleh ada ketetapan fikih yang 

menyebabkan perampasan kekayaan tanpa hak.34 

 

 

 

 
31 Ghazali. 34-36. 
32 Rakhmat, Dahulukan Akhlak Di Atas Fiqih. 143-145 
33 Rakhmat. 147-149. 
34 Rakhmat. 152-153. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1266 

 

Pandangan Sufistik Jalaluddin Rakhmat 

Kang Jalal merupakan intelektual penggerak “urban Sufism”, pengalaman dididik dan 

belajar Islam di berbagai ormas Islam, seperti ketika kecil dididik oleh kiai NU, remaja belajar 

Islam di PERSIS dan Muhammadiyah,  serta ketika dewasa dalam tahap kematangan 

intelektualnya ia mendirikan IJABI proses pengalaman religius inilah yang membentuk 

pemikiran sufinya.35 Menurutnya, tasawuf itu adalah jalan untuk orang yang tengah menempuh 

tarekat, yang sedang melangkahkan kaki menuju tiada terhingga menuju Allah. Lebih lanjut ia 

menjelaskan bahwa tasawuf adalah bentuk keberagamaan yang didasarkan pada cinta. 36 Cinta 

adalah maqam tertinggi dalam perjalanan tasawuf. 

Kang Jalal menegaskan bahwa tasawuf sejati bukan tidak memiliki dunia tetapi tidak 

dimiliki dunia. Seorang sufi baginya harus memiliki kekayaan yang banyak, tetapi ia tidak 

meletakan kebahagiaan pada kekayaannya.37 Melainkan tasawuf akan menjadikan orang lebih 

memiliki akhlaqul karimah, baik akhlak kepada Allah (hablum minallah) dan akhlak antar sesama 

(hablum minannas). 

Lebih lanjut Kang Jalal menjelaskan bahwa tasawuf mengandung tiga makna. Pertama, 

tasawuf merupakan akhlak untuk mendekati Tuhan. Tasawuf adalah akhlak yang baik. 

Sebagaimana Nabi diutus untuk menyempurnakan akhlak.38 Murtadha Muthahhari 

menambahkan bahwasanya akhlak sangat penting bagi manusia. Karena dengan akhlak manusia 

dapat memerangi egoisme pribadi manusia. Muthahhari dalam hal ini sangat menekankan pada 

pentingnya kekuatan logika, sehingga orang sadar untuk memerangi egonya.39 Pandangan seperti 

Muthahhari nantinya bisa dilihat dalam etika sufistik Kang Jalal. 

Kang Jalal sebenarnya tidak mendefinisikan ulang doktrin-doktrin sufi melainkan 

menempatkan dan memprioritaskan larangan menjadi pertama setelah itu baru ibadah. Seperti 

mendefinisikan dua rukun takwa, di mana yang menjadi rukun pertama adalah menjauhi apa 

yang dibenci atau dimurkai Tuhan, yaitu menjauhi keburukan. Kedua, melakukan apa yang 

dicintai dan diridai Tuhan, melakukan kebaikan.40 Lanjut Kang Jalal menganalogikan penerapan 

paradigma barunya dengan contoh ketika seseorang berbuat salah maka berbuatlah baik, tidak 

dengan amal-amal yang hanya menguntungkan dirimu, tapi dengan amal yang menyebarkan 

kasih sayang kepada sesamamu. 

Bagi Kang Jalal, menempatkan warak, yaitu menjauhi keburukan, sebagai pilar takwa 

pertama itu sesuai dengan perintah Allah kepada Nabi. Salah satu perintah Tuhan yang pertama 

kali diberikan kepada Nabi pada awal kenabian adalah warak, yaitu menjaga diri dari segala hal 

yang dilarang dan menjauhi keburukan. 

Kedua, tasawuf adalah cara untuk menggapai makrifat. Tasawuf merupakan cara 

memperoleh pengetahuan langsung dari Allah.41 Cara ini hanya bisa dipraktikkan oleh Sufi yang 

sudah pada maqamnya. Cara pandang di mana Sufi tidak lagi terhalang oleh hijab. Metode untuk 

mengetahui hal-hal yang bersifat batiniah. Sedangkan orang-orang awam bisa melihat dan masih 

terbatas padahal-hal yang empiris. 

 
35 Muhammad, “Motivasi Kang Jalal Menekuni Pemikiran Sufistik,” Al-Hikmah: Jurnal Theosofi Dan Peradaban Islam 
3, no. 1 (2021).37-63. http://dx.doi.org/10.51900/alhikmah.v3i1.9810 
36 Jalaluddin Rakhmat, Jalan Rahmat: Mengetuk Pintu Tuhan (Jakarta: Elex Media Komputindo, 2013). 5. 
37 Rakhmat. 10. 
38 Rakhmat. 28. 
39 Murtadha Muthahhari, Falsafah Akhlak (Yogyakarta: Rausyan Fikr, 2014). 179-180. 
40 Rakhmat, Jangan Bakar Taman Surgamu. 12. 
41 Rakhmat, Jalan Rahmat: Mengetuk Pintu Tuhan. 31. 

http://dx.doi.org/10.51900/alhikmah.v3i1.9810


 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1267 

 

Ketiga, tasawuf digunakan sebagai cara untuk memandang realitas. Di mana Sufi 

memandang suatu keadaan ketika ia meniadakan segala-galanya dan yang ada hanya Allah 

semata. Dalam konteks ini, tasawuf mengajarkan bahwa agama seharusnya didasarkan pada 

cinta.42 Oleh karena itu, seseorang yang ingin mendalami tasawuf perlu mengubah pendekatan 

beragamanya. Pendekatan beragama yang sebelumnya didasarkan pada kebencian harus diganti 

dengan pendekatan yang didasarkan pada cinta. Inilah yang seharusnya menjadi ciri khas umat 

Islam dalam beragama. 

 

Pemikiran Etika Sufistik Jalaluddin Rakhmat 

Konsep-konsep etika sufistik Kang Jalal merujuk pada doktrin-doktrin kaum sufi dan 

tafsirannya terhadap doktrin-doktrin sufi tersebut. Seperti, warak, zuhud, sabar. Warak dalam 

tasawuf memiliki arti menjauhi keburukan. Warak berimplikasi pada arti menjauhkan diri dari 

dosa dan mengendalikan diri untuk tidak melakukan yang samar-samar (syubuhat) serta tidak 

berbuat maksiat dalam menjalankan ketakwaan. Dalam hal ini, Kang Jalal mengutip puisi Rumi 

“Menggosok cermin hatimu lebih banyak akan memudahkan Cahaya Tuhan masuk dalam 

hatimu. Membersihkan karat-karat dosa dari kalbumu akan memantulkan kembali cahaya ilahi 

ke segenap penjuru bumi. Menggosok hati dan membersihkan karat-karat dosa untuk menyerap 

cahaya adalah warak.43  

Lanjut Kang Jalal menjelaskan, beramal tanpa warak akan menyebabkan amalan kita 

menjadi sia-sia bahkan menjadi kerugian bagi pelakunya. Mengutip perkataan nabi “dengan 

ibadah dan amal saleh, kita membangun taman-taman di surga. Tetapi tanpa warak, kita 

mengirimkan api ke taman-taman itu dan membakarnya.”44 Dalam buku lainnya, Kang Jalal 

menyebut warak sebagai nilai kesucian diri. Orang Islam mengukur keutamaan, makna, atau 

keabsahan gagasan dan tindakan berdasarkan sejauh mana keduanya berkontribusi pada 

penyucian diri. Islam mendorong setiap orang untuk berlomba-lomba menyucikan dirinya. Anda 

dipersilakan untuk mencari kekayaan sebanyak-banyaknya, asalkan kekayaan itu tidak 

mencemari diri Anda dan dapat digunakan untuk tujuan penyucian.45 Warak bagi Kang Jalal 

merupakan pegangan seseorang dalam berakhlak. 

Zuhud dalam tasawuf adalah sikap atau perilaku yang menunjukkan ketidak melekatan 

terhadap duniawi dan segala bentuk kenikmatan material. Istilah ini berasal dari kata Arab zuhd, 

yang berarti menghindari atau menjauhkan diri dari sesuatu. Dalam konteks spiritual, zuhud 

berarti menolak segala sesuatu yang dapat menghalangi hubungan seseorang dengan Allah. 

Prinsip zuhud tidak berarti mengabaikan kebutuhan hidup atau menolak rezeki, tetapi lebih 

kepada sikap hati yang tidak tergoda (tidak meletakan nilai yang tinggi padanya) oleh harta, 

kekuasaan, atau kesenangan dunia.46 Zuhud dianggap sebagai langkah awal untuk mencapai 

kedekatan dengan Allah dan mengembangkan kualitas spiritual yang lebih tinggi. Pandangan 

Kang Jalal dengan gagasan etika sufistik al-Ghazali, bahwasanya meninggalkan hawa nafsu 

 
42 Rakhmat. 33. 
43 Rakhmat. 18. 
44 Rakhmat. 21 
45 Jalaluddin Rakhmat, Membuka Tirai Kegaiban: Renungan-Renungan Sufistik, (No Title) (Bandung: Mizan, 2008). 121-
122. 
46 Rakhmat. 141. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1268 

 

sebagai langkah awal menuju Allah.47 Pada tahapan ini seseorang harus berusaha dan bisa 

menaklukkan hawa nafsunya meletakan akal sehat di atas hawa nafsu. 

Selanjutnya sabar, dalam menjelaskan sabar Kang Jalal mengutip pendapat sahabat Ali dan 

Ghazali, “Allah menyayangi seseorang yang memilih kesabaran sebagai kendaraannya.” Menurut 

Ghazali ialah “memilih untuk melakukan perintah agama, ketika datang desakan nafsu”. Artinya, 

kalau nafsu menuntut kita untuk berbuat sesuatu, tetapi kita memilih kepada yang dikehendaki 

oleh Allah, maka di situ ada kesabaran. Sebaliknya tidak ada kesabaran,  kalau kita ini didesak 

oleh nafsu lalu memenuhi tuntutan nafsu itu.48 

Menurut Kang Jalal, kesabaran muncul ketika ada konflik batin. Misalnya, ketika kita 

didatangi oleh seseorang yang meminta sumbangan, dan karena seringnya dimintai sumbangan, 

muncul perasaan jengkel dalam hati. Namun, kita tetap memberikan sumbangan meskipun 

merasa tidak nyaman. Dalam situasi ini, seseorang mungkin khawatir bahwa sedekahnya tidak 

akan mendapatkan pahala karena hatinya merasa tidak enak. Kang Jalal menegaskan bahwa 

justru di sinilah terdapat pahala, karena tindakan tersebut menunjukkan kesabaran. Meskipun 

ada rasa jengkel dan dorongan nafsu untuk tidak memberikan sedekah, ia tetap memilih untuk 

bersedekah.49 

Ketika doktrin tasawuf (warak, zuhud, dan sabar) diterapkan sebagai fondasi etika, 

menurut Kang Jalal akan berimplikasi pada beberapa aspek. Seperti terbentuknya sikap integritas 

moral di mana akan berdampak pada menjauhi tindakan yang dapat merugikan diri sendiri 

maupun orang lain. Sikap kematangan spiritual dan kepedulian sosial. Sikap ketahanan mental 

di mana seseorang  yang memiliki sikap sabar akan lebih mampu mengatasi stres dan tantangan 

dalam hidup, menghasilkan kesehatan mental yang lebih baik. Sikap kedamaian batin, Sabar 

membantu seseorang untuk mencapai kedamaian batin, mengurangi kecemasan dan 

ketidakpuasan.  

 

Kesimpulan 

Jalaluddin Rakhmat adalah seorang intelektual yang lahir di Bandung pada 29 Agustus 

1949 dan meninggal dunia pada 15 Februari 2021, di usia 71 tahun. Ia berasal dari keluarga yang 

sangat agamis. Ia juga dikenal sebagai pelopor "urban sufism," yang menargetkan masyarakat 

kelas menengah perkotaan. Selain itu, ia berani mengambil peran dalam organisasi Islam dan 

konsisten dalam membela komunitas minoritas di Indonesia. 

Etika menurut beberapa filsuf seperti Plato, Aristoteles, Kant, berkaitan dengan 

bagaimana manusia harus hidup untuk mencapai kebajikan dan kebahagiaan. Plato menekankan 

etika sebagai etika rasional yang berfokus pada kebaikan dan keadilan. Aristoteles 

mendefinisikan etika sebagai tindakan yang mengarah pada kebahagiaan, dikenal dengan istilah 

eudemonisme. Kant menyoroti kewajiban dan niat baik dalam etika deontologisnya. Sementara 

dalam tradisi Islam etika disebut akhlak. Ibn Miskawaih dan al-Ghazali mengaitkan etika dengan 

kondisi mental dan jiwa, menekankan pentingnya akal dalam membentuk etika dan tindakan 

baik. 

Tasawuf menurut Kang Jalal, memiliki tiga makna: pertama, sebagai akhlak untuk 

mendekatkan diri kepada Tuhan; kedua, sebagai cara untuk mencapai makrifat, yaitu 

 
47 Aminudin, “Pemikiran Etika Sufistik Menurut Al-Ghazali Dalam Kitab Minhaj Al-Abidin: Etika Sufistik Dalam 
Kitab Minhaj Al-‘Abidin,” Perada 4, no. 2 (2021): 133–47, https://doi.org/10.35961/perada.v4i2.396. 
48 Rakhmat, Membuka Tirai Kegaiban: Renungan-Renungan Sufistik. 146. 
49 Rakhmat. 147. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1269 

 

pengetahuan langsung tentang Allah; dan ketiga, sebagai cara pandang untuk melihat realitas 

dengan mengutamakan cinta dalam beragama. Ia menekankan pentingnya menjauhi keburukan 

(warak) sebagai pilar takwa, diikuti dengan melakukan kebaikan. Kang Jalal mengajak umat Islam 

untuk mengubah pendekatan beragama dari kebencian menjadi cinta, yang seharusnya menjadi 

ciri khas dalam menjalani agama. 

Bagi Kang Jalal argumen etika sebagai inti dari ajaran Islam ditemukan dalam Quran, dan 

sunah, bahkan ushul fikih. Kang Jalal berpendapat bahwa seluruh doktrin Quran berfokus pada 

akhlak. Dalam sunah juga ditemukan bahwa misi kenabian untuk menyempurnakan akhlak, dan 

bahwa hukum fikih harus mematuhi lima prinsip kemaslahatan. Dengan menerapkan doktrin-

doktrin warak, zuhud, dan sabar sebagai dasar etika, Kang Jalal percaya akan terbentuk integritas 

moral, kematangan spiritual, kepedulian sosial, ketahanan mental, dan kedamaian batin, yang 

semuanya berkontribusi pada pembentukan akhlak yang baik dan mendekatkan diri kepada 

Allah. 

 

Daftar Pustaka 

Aminudin. “Pemikiran Etika Sufistik Menurut Al-Ghazali Dalam Kitab Minhaj Al-Abidin: Etika 
Sufistik Dalam Kitab Minhaj Al-‘Abidin.” Perada 4, no. 2 (2021): 133–47. 
https://doi.org/10.35961/perada.v4i2.396. 

Ayob, Mohd Annas Shafiq. “Pemikiran Kebahagiaan Dalam Tamadun Yunani Klasik 470 SM-
529 M.: Satu Analisis Ringkas.” Jurnal Peradaban 12, no. 1 (2019): 1–25. 

Bertens, Kees. Filsafat Moral. Vol. 21. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2007. 

Ghazali, Abu Ḥamid Muḥammad al. Iḥyā ʻulūm Al-Dīn. Beirut: Dar Al Fikr, 1956. 

———. Metode Menaklukkan Jiwa: Pengendalian Nafsu Dalam Perspektif Sufistik. Bandung: Mizan, 
2014. 

Habibi, Ahmad. “Diskursus Etika Aristoteles Dalam Islam.” Mawaizh: Jurnal Dakwah Dan 
Pengembangan Sosial Kemanusiaan 11, no. 1 (2020): 97–122. 

Hardiono, Hardiono. “Sumber Etika Dalam Islam.” Jurnal Al-Aqidah 12, no. 2 (2020): 26–36. 

Herianti, Herianti. "SUFISTICS OF THE SOCIAL TRANSFORMATION ERA 
(Deconstruction of Jalaluddin Rakhmat's Thought)." Journal of Islam and Science 5, no. 2 
(2018): 46–52. 

Junaidi, Mahbub. “Pemikiran Etika Ronggowarsito.” Dar El-Ilmi: Jurnal Studi Keagamaan, 
Pendidikan Dan Humaniora 7, no. 2 (2020): 199–215. 

Magnis-Suseno, Franz. Menjadi Manusia. Belajar Dari Aristoteles. Penerbit Kanisius, 2009. 

Muhammad. “Jalaluddin Rakhmat Dan Pemikiran Sufistiknya.” Al-Hikmah: Jurnal Theosofi Dan 
Peradaban Islam 2, no. 2 (2020). 

———. “Motivasi Kang Jalal Menekuni Pemikiran Sufistik.” Al-Hikmah: Jurnal Theosofi Dan 
Peradaban Islam 3, no. 1 (2021). 

Muthahhari, Murtadha. Falsafah Akhlak. Yogyakarta: Rausyan Fikr, 2014. 

———. Pengantar Filsafat Islam: Filsafat Teoritis Dan Filsafat Praktis. Yogyakarta: Rausyan Fikr, 2011. 

Nizar, Nizar. “Pemikiran Etika Ibnu Miskawaih.” Aqlam: Journal of Islam and Plurality 1, no. 1 
(2018). 

Rahmat, Jalaluddin. Tafsir Kebahagiaan: Pesan Al-Qur’an Menyikapi Kesulitan Hidup. Jakarta: Serambi 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 
Volume 5 Issue 3 September 2024 

1270 

 

Ilmu Semesta, 2010. 

Rakhmat, Jalaluddin. Dahulukan Akhlak Di Atas Fiqih. PT Mizan Publika, 2007. 

———. Doa Dan Kebahagiaan; Etika Memohon Kepada Allah Dan Menyikapi Kesulitan Hidup. 
Tanggerang: Baca, 2001. 

———. Islam Alternatif: Ceramah-Ceramah Di Kampus. (No Title). Bandung: Mizan, 2004. 

———. Jalan Rahmat: Mengetuk Pintu Tuhan. Jakarta: Elex Media Komputindo, 2013. 

———. Jangan Bakar Taman Surgamu. Bandung: Mizan, 2023. 

———. Membuka Tirai Kegaiban: Renungan-Renungan Sufistik. (No Title). Bandung: Mizan, 2008. 

Rosyidi. Dakwah Sufiistik Kang Jalal. Jakarta: Paramadina, 2004. 

Sobon, Kosmas, and Timoteus Ata Leu Ehaq. “Kritik Postmodernisme Terhadap Etika 
Modern.” Jurnal Filsafat Indonesia 4, no. 2 (2021): 132–41. 

Taufik, Muhammad. “Etika Plato Dan Aristoteles: Dalam Perspektif Etika Islam.” Refleksi Jurnal 
Filsafat Dan Pemikiran Islam 18, no. 1 (2018): 27–45. 

Tohir, Umar Faruq. “Pemikiran Etika Sufistik Al-Ghazali: Langkah-Langkah Memoderasi 
Akhlak.” Al-I’jaz: Jurnal Studi Al-Qur’an, Falsafah Dan Keislaman 3, no. 1 (2021): 59–81. 

Wahyuningsih, Sri. “Konsep Etika Dalam Islam.” JURNAL AN-NUR: Kajian Ilmu-Ilmu 
Pendidikan Dan Keislaman 8, no. 01 (2022). 

Zulkarnain, Iskandar. “Teori Keadilan:‘Pengaruh Pemikiran Etika Aristoteles Kepada Sistem 
Etika Ibn Miskawaih.’” Jurnal Madani: Ilmu Pengetahuan, Teknologi, Dan Humaniora 1, no. 1 
(2018): 143–66. 

 


