
 
 
https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/IJHSS 

 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 6 Issue 3 September 2025 
597 

E-ISSN: 2746-2188 
Volume 6 Issue 3 September 2025 

 

Dari Makna ke Tujuan: Relevansi Maqasid al-Qur’an dalam Dinamika Studi 
Tafsir Kontemporer 
 
Imam Muttaqin 
Universitas Islam Tribakti Lirboyo Kediri, Indonesia 
gusimmut@gmail.com  
 
Abstract 

This study aims to examine the fundamental concepts, origins, and significance of Maqasid 
al-Qur’an in the interpretation of Qur’anic verses. Maqasid al-Qur’an refers to the endeavor 
of uncovering the divine objectives and purposes underlying the Qur’anic text, which 
essentially guide humanity toward a better life in accordance with the principles 
established by Allah SWT. Methodologically, this research employs a qualitative approach 
through library research, emphasizing descriptive analysis of both classical and 
contemporary literature in Qur’anic exegesis and ‘ulūm al-Qur’an. The findings indicate 
that the concept of Maqasid al-Qur’an has been discussed by numerous scholars within 
various works of tafsir and Qur’anic studies, generally categorized into two types: maqasid 
‘ammah (general objectives) and maqasid khassah (specific objectives). Furthermore, maqasid 
can be identified within the linguistic structure of the Qur’an—ranging from chapters and 
words to letters—each containing profound semantic and rhetorical dimensions. These 
findings affirm that the application of Maqasid al-Qur’an in interpretation not only enriches 
exegetical methodology but also reinforces the Qur’an’s role as a universal guide for 
human life. Theoretically, this research contributes to strengthening the paradigm of tafsir 

maqāṣidī—an interpretative approach that positions divine objectives and values as the 
epistemological foundation in understanding the Qur’an. This approach offers the 
potential to integrate textual and contextual dimensions in Qur’anic studies, thereby 
enhancing the relevance of tafsir in addressing contemporary intellectual and 
humanitarian challenges. 

Keywords: Maqasid Al-Qur’an, Tafsir Maqāṣidī, Qur’anic Studies, Interpretive Significance 
 
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep dasar, asal-usul, dan urgensi Maqasid al-
Qur’an dalam penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an. Maqasid al-Qur’an dipahami sebagai upaya 
untuk menemukan tujuan dan maksud ilahi di balik teks Al-Qur’an, yang secara 
fundamental mengarahkan manusia menuju kehidupan yang lebih baik sesuai dengan 
prinsip-prinsip yang ditetapkan oleh Allah SWT. Secara metodologis, penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode telaah pustaka (library research), yang 
berfokus pada analisis deskriptif terhadap literatur tafsir dan ‘ulūm al-Qur’an klasik maupun 
kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep Maqasid al-Qur’an telah 
dibahas oleh berbagai ulama dalam karya-karya tafsir dan studi Al-Qur’an, dengan 
pembagian utama ke dalam dua bentuk: maqasid ‘ammah (tujuan umum) dan maqasid 
khassah (tujuan khusus). Selain itu, maqasid dapat ditemukan dalam struktur linguistik Al-
Qur’an; mulai dari surat, kata, hingga huruf; yang mengandung dimensi makna dan 
retorika mendalam. Temuan ini menegaskan bahwa penerapan Maqasid al-Qur’an dalam 
penafsiran tidak hanya memperkaya metodologi tafsir, tetapi juga memperkuat fungsi Al-
Qur’an sebagai pedoman universal bagi kehidupan manusia. Secara teoretis, penelitian ini 

berimplikasi pada penguatan paradigma tafsir maqāṣidī, yakni pendekatan penafsiran yang 
menempatkan tujuan dan nilai-nilai ilahi sebagai fondasi epistemologis dalam memahami 
Al-Qur’an. Pendekatan ini berpotensi mengintegrasikan dimensi tekstual dan kontekstual 
dalam studi tafsir, sehingga relevan untuk menjawab tantangan keilmuan dan 
kemanusiaan kontemporer. 

Kata kunci: Maqasid Al-Qur’an, Tafsir Maqāṣidī, Studi Al-Qur’an, Urgensi Penafsiran 

mailto:gusimmut@gmail.com


 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 6 Issue 3 September 2025 
598 

Pendahuluan 

 Al-Qur’an diyakini oleh pemeluk Islam sebagai kalam Allah dan sumber utama ajaran 

agama.1 Meskipun diwahyukan kepada Nabi Muhammad Saw empat belas abad silam, ajaran-

ajarannya dianggap relevan kapan pun dan di mana pun shalih li kulli zaman wa al-makan. 

Umat Islam dituntut untuk selalu menjadikan kitab suci ini sebagai sandaran utama untuk 

merespons isu-isu terus berkembang, demikian dalam sejarahnya, al-Quran dipahami dan 

ditafsirkan sesuai dengan ilmu-ilmu yang berkembang.2 Demi memenuhi tuntutan ini, 

penafsir harus kreatif dalam memahami al-Qur’an. Maqasid al-Qur’an istilah yang merujuk 

terhadap sekumpulan tema inti al-Qur’an, mendemonstrasikan dengan baik kreativitas para 

mufassir dalam memahami kandungan kalam Allah SWT.  

Maqasid al-Qur’an adalah istilah yang digunakan ulama untuk menggali pemaknaan 

yang dimaksud oleh Allah SWT, kajian Maqasid al-Qur’an belum menjadi disiplin ilmu 

tersendiri di kalangan para ulama’ klasik maupun kontemporer. Meskipun demikian, 

ditemukan di dalam karya-karya ulama terdapat term istilah Maqasid al-Qur’an. Di antara 

ulama klasik misalnya, Abu Hamid al-Ghozali dalam karyanya Jawahir al-Qur’an. Menurut 

beliau, bahwa puncak tujuan Allah Swt. menurunkan al-Qur’an adalah menyeru hamba 

menuju Allah SWT. Menurut Izzuddin b. Abd al-Salam, inti dari Maqasid al-Qur’an adalah 

segala perintah Allah SWT yang mengusahakan segala kemaslahatan, serta larangan yang 

mengusahakan mencegah segala kerusakan-kerusakan serta sebab-sebabnya.3 Memahami 

Maqasid al-Qur’an sangat penting dalam tujuan tafsir.  

Pada mulanya penafsiran al-Qur’an benar-benar otentik, murni dan sesuai dengan 

tujuan al-Qur’an tidak ada penyelewengan dan penyimpangan karena yang menafsirkan 

adalah Rasulullah Saw dan para sahabat. Namun dalam perkembangannya setelah melewati 

berbagai fase, penafsiran dan pemahaman terhadap ayat mulai ditunggangi oleh berbagai 

macam kepentingan, baik kepentingan ideologi, politik, dan pula disisipi oleh kisah-kisah 

Isra’iliyat, sehingga mengalami penyelewengan dan distorsi makna al-Qur’an. Di sinilah, 

penafsiran mulai kehilangan ruhnya, tafsir tidak lagi berfungsi sebagai disiplin ilmu yang 

secara substansial digunakan untuk mengungkap makna otentik ayat-ayat al-Qur’an, justru 

yang terjadi sebaliknya. Penelitian ini menggunakan jenis penelitian perpustakaan library 

research, karena yang menjadi sumber penelitian adalah bahan pustaka, tanpa melakukan 

survei dan observasi. Penelitian ini bersifat kualitatif, maka data yang diperoleh dari data-data 

yang sudah tersedia di perpustakaan. Dengan itu sumber penelitian itu dibagi menjadi dua, 

yaitu sumber primer dan sekunder.4 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 

(library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian terletak pada eksplorasi konseptual 

 
1 Elima Amiroh Nur Azizah et al., “Anxiety Disorder Through the Quranic Paradigm,” Dialogia 22, no. 1 (2024): 
133–54. 
2 Didik Andriawan, “The Genealogy of Kalām Thought on Al-Ibrīz’s Commentary,” Hermeneutik 17, no. 1 
(2023): 185–204. 
3 Ahmad Al-Syirbashi, Sejarah Tafsir Qur’an (Pustaka Firdaus, Jakarta, 1985), 5. 
4 Winarno Surakhmad, Pengantar Penelitian Ilmiah: Dasar, Metode Dan Teknik (Tarsito, 1990), 256–61. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 6 Issue 3 September 2025 
599 

dan analisis mendalam terhadap pemikiran para ulama mengenai Maqasid al-Qur’an 

sebagaimana terekam dalam berbagai karya tafsir dan ‘ulūm al-Qur’an, baik klasik maupun 

kontemporer. Sumber data penelitian terdiri atas bahan-bahan tertulis yang diperoleh dari 

literatur primer seperti Jawāhir al-Qur’ān karya al-Ghazali dan Qawā‘id al-Ahkām fī Maṣāliḥ al-

Anām karya ‘Izz al-Din ibn ‘Abd al-Salam, serta karya tafsir lainnya yang menyinggung aspek 

tujuan ilahi dalam teks Al-Qur’an. Sumber sekunder mencakup buku, artikel, dan jurnal 

akademik yang membahas teori tafsir maqāṣidī, pendekatan hermeneutik Al-Qur’an, serta 

perkembangan studi tafsir modern. Data dikumpulkan melalui penelusuran pustaka yang 

sistematis, pembacaan kritis, serta pencatatan ide-ide kunci yang berhubungan dengan 

konsep, jenis, dan peran Maqasid al-Qur’an dalam penafsiran. 

Analisis data dilakukan secara deskriptif-kualitatif dengan menekankan interpretasi 

terhadap makna, konteks, dan relevansi konseptual Maqasid al-Qur’an dalam dinamika studi 

tafsir. Tahapan analisis mencakup reduksi data, klasifikasi tema, dan interpretasi teoretis 

terhadap pandangan para ulama, yang kemudian diintegrasikan dalam kerangka tafsir 

maqāṣidī. Peneliti menggunakan pendekatan hermeneutik untuk menafsirkan teks 

berdasarkan tujuan dan nilai-nilai ilahi yang terkandung dalam Al-Qur’an, sekaligus 

mengaitkannya dengan kebutuhan penafsiran kontemporer. Validitas data dijaga melalui 

triangulasi sumber dan pembandingan pandangan dari berbagai periode keilmuan guna 

menghasilkan sintesis yang komprehensif dan objektif. Dengan demikian, metode ini tidak 

hanya berfungsi untuk menggali landasan teoretis Maqasid al-Qur’an, tetapi juga menguatkan 

posisinya sebagai paradigma interpretatif yang mampu mengintegrasikan dimensi tekstual 

dan kontekstual dalam studi tafsir modern. 

 
Hasil dan Pembahasan 

Konsep Maqasidul Qur’an 

Kata Maqasid al-Qur’an merujuk pada bentuk jamak’ dari kata maqshad, yang 

menggambarkan tempat atau tujuan. Sementara itu, istilah al-Qur’an berasal dari kata qara’a 

yang berarti mengumpulkan atau menghimpun, merujuk pada penggabungan huruf dan 

kalimat ayat-ayat dalam al-Qur’an.5 Dalam konteks bahasa, Maqasid al-Qur’an mengacu pada 

orientasi atau tujuan dari al-Qur’an. Dalam Mu’jam al-Wasit, Maqasid berasal dari kata 

Qasada yang berarti tujuan. Secara lebih rinci, al-Qasd mengacu pada tujuan, al-Tariq pada 

jalan, dan maqasid menggambarkan objek tujuan. Louis Ma’aluf menjelaskan bahwa Maqasid 

adalah bentuk jamak dari Maqsid, yang berarti tempat tujuan, implikasinya adalah arah dan 

peningkatan. Ibnu Mandzur menjelaskan bahwa Maqasid berakar dari kata Qasada-yaqsidu-

qasdan-qasidun, yang artinya adalah jalan lurus, merujuk pada ayat 9 surat al-Nahl.6 

Al-Asfahani dalam karyanya al-Mufradat fi al-Gharib al-Quran menyatakan bahwa 

qasada atau qasd memiliki makna istiqāmatu al-ṭari ̄’, yang berarti jalan yang lurus. Makna ini 

sejalan dengan penjelasan yang diberikan oleh Ibnu Mandzur dalam Lisan al-‘Arab. Dalam 

bahasa Inggris, istilah maqasid merujuk pada purpose (mengarah pada tujuan), objective 

 
5 Mannāʿ Khalīl al-Qaṭṭān, Mabāḥis ̱ Fī ʿulūmi’l-Qur’ān (Cairo: Maktabatu Wahba, 2000), 14. 
6 Abu al-Faḍl Jamâlüddîn Muhammad b. Mukarram Ibn Manzûr, Lisân Al-ʿArab (Cairo: Dâr al-Ma’ârif, n.d.), 
3/353–354. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 6 Issue 3 September 2025 
600 

(sasaran), "principle" (prinsip), intent (maksud), goal (cita-cita atau tujuan), atau end (ujung 

atau akhir). Dalam bahasa Prancis, istilah ini disebut finalité. Maqasid juga mencakup makna 

bermaksud, menuju suatu tujuan, pertengahan, adil, tidak melampaui batas, dan jalan lurus. 

Hal ini sejalan dengan isi surat Luqman ayat 19.7 Dengan merujuk pada penjelasan beberapa 

pakar bahasa di atas, kata maqasid dapat diartikan sebagai tujuan, orientasi, objek, dan juga 

sasaran.  

Secara terminologi, banyak ulama yang mendefinisikan maqasid sebagai tujuan atau 

orientasi yang mendasari semua peraturan dan hukum yang ditetapkan dalam Islam. Tujuan 

utamanya adalah untuk mencapai kemaslahatan dan mencegah kerusakan. Pandangan ini 

dijelaskan oleh tokoh seperti Al-Ghazali, Al Amidy, Al-'Izz bin Abdu al-Salam, dan juga al-

Shatibi. Tentunya, selain itu, maqasid juga digunakan dalam arti masalih, yaitu ketetapan 

hukum yang ditujukan untuk kemaslahatan manusia. Pandangan ini dijelaskan oleh Abdul 

alMalik al-Juwayni. Ibnu Ashur menjelaskan bahwa secara umum, definisi maqasid adalah 

makna-makna dan hikmah-hikmah yang terkandung dalam syariat dan telah ditetapkan untuk 

kemaslahatan. Ini tidak hanya berlaku dalam ranah hukum, tetapi juga dalam berbagai aspek 

kehidupan.8 Menurut Wasfi Ashur, secara istilah, maqasid adalah Ma taghayyaru-hu al-

Shari’ah min wad'i ahkam al-shari'ah al-Islamiyyah li tahqiqi masalih al-'ibad fi al-'Ajil wa al-

Ajil, yang berarti bahwa yang menjadi tujuan syariat dalam penetapan hukum-hukum Islam 

adalah untuk mewujudkan kemaslahatan umat di dunia dan di akhirat.9 Dalam tinjauan 

terminologi, mayoritas ulama mendefinisikan maqasid dalam konteks syariat dan hukum 

Islam, sehingga terkesan khusus pada ranah hukum. Namun, menurut penulis, maqasid 

berarti tujuan-tujuan yang ingin direalisasikan. Ketika berhubungan dengan al-Qur'an, ini 

merujuk pada tujuan-tujuan yang terkandung dalam ayat-ayat al-Qur'an untuk mencapai 

kemaslahatan umat. Begitu juga ketika berhubungan dengan syariat dan hukum Islam, 

maqasid merujuk pada tujuan-tujuan yang ada dalam syariat Islam untuk kebaikan dan 

kemaslahatan umat.10 

Al-Quran, menurut kebanyakan ulama, secara etimologis berasal dari akar kata qara’a, 

yang berarti bacaan. Kata al-Quran juga merupakan bentuk masdar dari qara’a, sepadan 

dengan wazan fu'lan (qaraa-yaqrau-qiraatan-qura'nan), seperti halnya al-ghufran yang berasal 

dari kata ghafara, al-shukran yang berasal dari kata shakara, dan juga rujhan yang berasal dari 

kata rajaha. Kata al-Quran juga disebutkan dalam beberapa surat Al-Quran, salah satunya 

dalam surat AlQiyamah ayat 17-18 yang artinya mengumpulkan dan juga membacakan.11 

Secara terminologi, menurut kesepakatan ulama sebagaimana dijelaskan oleh al-

Syabuni, Al-Quran adalah kalam Allah yang memiliki mukjizat, diturunkan kepada penutup 

para nabi dan rasul (yaitu Nabi Muhammad Saw), melalui perantara malaikat Jibril As, ditulis 

dalam mushaf, dinukil dengan cara mutawatir, membacanya bernilai ibadah, dimulai dengan 

 
7 Muhammad bin Ya’qub al Abadi, “Fayrus, Al-Qamus Al-Muhith” (Beirut: Muassasah Ar-Risalah, 2005), 396. 
8 Jasser Auda, Maqasid Al-Shari’ah as Philosophy of Islamic Law (London: International Institute of Islamic Thought 
(IIIT), 2022), 2. 
9 Abu Zayd and Wasfi Asyur, “Metode Tafsir Maqasidi Memahami Pendekatan Baru Penafsiran Al-Qur’an,” 
Jakarta: PT Qaf Media Kreativa, 2020, 6. 
10 Fikriyati Ulya, “Maqâṣid Al-Qur’ân Dan Deradikalisasi Penafsiran Dalam Konteks Keindonesiaan,” 
ISLAMICA: Jurnal Studi Keislaman 9, no. 1 (2014), http://repository.instika.ac.id/id/eprint/148/. 
11 Qaṭṭān, Mabāḥis ̱, 20. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 6 Issue 3 September 2025 
601 

surat Al-Fatihah, dan ditutup dengan surat Al-Nas.12 Dalam tinjauan terminologi, definisi 

Maqasid al-Qur’an belum umum didefinisikan oleh banyak ulama’, karena kebanyakan ulama’ 

mengarahkan pemahaman pada konsep Maqasid al-Syari’ah. Namun, beberapa ulama’ telah 

membahas Maqasid al-Qur’an secara langsung. Yusuf al-Qardhawi, misalnya, menjelaskan 

bahwa ketika kata maqasid disebutkan dalam konteks al-Qur’an, hal itu mengacu pada tujuan-

tujuan pokok yang menjadi inti dari pesan al-Qur’an.13 Menurut Abdul Karim Hamidi, 

maqasid al-Qur’an adalah tujuan-tujuan yang diturunkan oleh al-Qur’an untuk mewujudkan 

kemaslahatan hamba-hambanya.14 Ali al-Bashar al-Faky al-Tijani dalam makalahnya 

menyatakan bahwa maqasid al-Quran adalah satu ilmu yang tujuannya untuk memahami 

maksud Allah dari turunnya Al-Quran Al-Karim.15 Jasser Auda mendefinisikan bahwa 

maqasid al-Quran adalah tujuan-tujuan atau maksud-maksud yang terkandung di balik apa 

yang menjadi ketentuan Al-Quran.16 Dari beberapa definisi yang telah disampaikan di atas, 

penulis mendefinisikan maqasid al-Quran sebagai suatu disiplin ilmu yang mengkaji tentang 

tujuan-tujuan yang terkandung di balik ayat-ayat Al-Quran. Ini mencakup berbagai aspek 

kehidupan manusia seperti akidah, ibadah, muamalah baik itu personal maupun sosial, 

ketetapan hukum, ilmu pengetahuan, kisah-kisah umat terdahulu, hari kebangkitan, dan 

lainnya. Semua ini bertujuan untuk kemaslahatan setiap hamba Allah di dunia dan akhirat. 

 

Asal Usul Maqasid Al-Qur’an 

Bermula dari istilah Maqasid al-Qur’an as science yang diperkenalkan oleh Tazul Islam, 

maka sejarah perkembangan maqasid al-Qur’an dapat dijelajahi melalui berbagai tahapan 

historis. Dalam diskusi al-Qur’an saat ini, Ulya Fikriyati telah menyusun secara teratur dan 

terperinci gambaran genealogi serta perkembangan maqasid al-Qur’an menjadi empat tahap, 

yakni fase diaspora nukleus, aplikatif sebelum teoritasi, pembentukan konseptual, dan 

transformasi konseptual.17 Fase awal disebut diaspora nukleus karena maqasid al-Qur’an 

masih dalam tahap awal pembentukannya dan tersebar dalam berbagai disiplin keilmuan 

Islam. Diantaranya adalah tasawuf, ushul fiqh, hadis, dan tafsir. Dalam konteks kajian 

tasawuf, al-Gazali dianggap sebagai salah satu yang pertama menggunakan istilah maqasid al-

Qur’an yang tercatat dalam karyanya, Jawahir al-Qur’an. Ini menunjukkan bahwa awal mula 

istilah maqasid al-Qur’an terkait erat dengan ilmu tasawuf. Disiplin ilmu kedua yang berperan 

dalam perkembangan maqasid al-Qur’an adalah usul fiqih, yang dimulai oleh ‘Izzuddin bin 

Abdussalam melalui karyanya, Qawaid al-Ahkam. Namun, porsi maqasid al-Qur’an dalam 

karyanya tersebut lebih sedikit dibandingkan dengan karya al-Ghzali, karena lebih fokus pada 

pembahasan mengenai maqasid al-Syari’ah.  

 
12  
13 Yusuf Qardhawi, Kaifa Nata’amalu Ma’a al-Quran al-Azim (Misr: Darul as-Syuruq, 2009), 73; Muhammad Ali 
Al-Shabuni, Al-Tibyan Fi ‘Ulum al-Qur’An (Beirut: Alam al-Kutub, 1985), 7. 
14 Abdul Karim Hamidi, Maqasid Al-Quran Min Tashri’ al-Ahkam (Beirut: Dar Ibnu Hazm, 1429), 29. 
15 Ali al-Bashar al-Faki al-Tijani, Maqasid Al-Quran al-Karim Wa Silatuha Bi alTadabbur (Syria: Rabitatu al-‘Ulama’ 
al-Suriyyin, 2013), 5–6. 
16 Auda, Maqasid Al-Shari’ah as Philosophy of Islamic Law, 2. 
17 Ulya, “Maqâṣid Al-Qur’ân Dan Deradikalisasi Penafsiran Dalam Konteks Keindonesiaan,” 8–15. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 6 Issue 3 September 2025 
602 

Berdasarkan sejarah genealogisnya, maqasid al-Syari’ah diketahui muncul lebih dahulu, 

yakni sekitar 3 abad sebelum maqasid al-Qur’an.18 Hal ini disebabkan oleh fakta bahwa kajian 

mengenai maqasid al-Syari’ah lebih akrab dan telah berkembang pesat sejak awal sejarahnya, 

dibandingkan dengan kajian mengenai al-Qur’an, terutama terkait maqasid al-Qur’an. Dalam 

konteks kajian al-Qur’an, embrio dari pemikiran maqasid al-Qur’an dapat ditemui dalam 

karya tafsir seperti Tafsir Ma’alim al-Tanzil oleh al-Bagawi,19 Tafsir Mafatih al-Ghaib atau 

Tafsir al-Kabir20 oleh Fakhruddin al-Razi,21 dan Ibrahim al-Biqa’i dengan Tafsir Nazm al-

Durar fi Tanasubi al-Ayat wa al-Suwar.22 Sementara itu, dalam kajian ‘Ulum al-Qur’an, 

terdapat sumbangan dari tokoh seperti Jalaludin Al Suyuti23 dan Abdul Adzim al-Zarqani.24 

Pada tahap awal ini, menurut Fikriyati, dalam bidang tafsir, maqasid al-Qur’an telah 

ditempatkan dalam kategori tahap kedua, di mana telah menjadi acuan dalam penafsiran al-

Qur’an, meskipun belum terbentuk sevara konseptual secara jelas.  

Beberapa mufassir kontemporer yang tergolong dalam tahap ini termasuk Muhammad 

Abduh, ahmad Mustafa al-Maraghi, dan ‘Izzat Darmawah. Meskipun ketiga tafsir tersebut 

tidak secara eksplisit menyebutkan maqasid al Qur;an, namun penafsiran-penafsiran mereka 

mencerminkan esensi maqasid atau memeiliki kesesuaian dengan konsep maqasid al-

Qur’an.25 Pada tahap ketiga ini, maqasid al-Qur’an mulai berkembang secara mandiri sebagai 

bidang ilmu. Awalnya dimulai dengan publikasi karya Thaha Jabir alAlwani yang memuat 

kata maqasid al-Qur’an dalam judulnya, yakni al-Tauhid wa al-Tazkiyah wa al-Umran 

Muhawalat fi Kashf’an Qiyam wa Maqasid al-Qur’aniyah al-Hakimah pada tahun tertentu.26 

Ditahun yang sama, Hannan Lahham juga menerbitkan karya yang berjudul Maqasid al-Qur’ 

an al-Karim. Menurut Fikriyati, meskipun kedua karya ini belum menunjukkan standar 

keilmuan yang mandiri untuk maqasid al-Qur’an, sumbangan intelektual ini menjadi awal 

bagi kelahiran karya-karya lain yang bertujuan untuk menguatkan fondasi ilmiah maqasid al-

Qur’an. Bukti dari pernyataan tersebut adalah publikasi kitab berjudul al-Madkhal ila Maqasid 

al-Qur’an oleh Abdul Karim Hamidi, yang kemudian disempurnakan menjadi lebih 

komprehensif dan mendalam dalam kitab Maqasid al-Qur’an min Tasyri’ al-Ahkam.27  

Pada tahun 2011, penelitian tentang tujuan-tujuan Al-Qur'an mencapai puncaknya 

dengan publikasi karya 'Izzuddin al-Jaza'iri. Dia mengembangkan pemahaman tersebut 

dengan menguraikan cara mengekstraksi tujuan-tujuan AlQur'an melalui optimalisasi 

 
18 Ahmad Raisuni, Nazariyyat Al-Maqashid Inda al-Shatibi (Herndon-Virginia: The International Institute of 
Islamic Thought, 1995), 40. 
19 Muḥammad Ḥusayn al-Dhahabī, Al-Tafsīr Wa al-Mufassirūn, 7th ed. (Cairo: Maktabatu Wahba, 1421), 168–
170. 
20 Abū ʿAbd Allāh Muḥammad ibn ʿUmar ibn al-Ḥusayn Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Mafātīḥ Al-Ghayb, 3rd ed. 
(Bayrūt: Dar Ihya al-Turas al-Arabi, 1420), 1/179. 
21 Dhahabī, Al-Tafsīr Wa al-Mufassirūn, 206–210. 
22 Dhahabī, 712–717. 
23 Burhān al-Dīn Ibrāhīm b. ʿUmar b. Ḥasan al-Biqā‘ī, Naẓm Al-Durar Fī Tanāsub al-Āyāt Wa al-Suwar (Cairo: 
Dār al-Kitāb al-Islāmī, 1984), 18–19. 
24 Muhammad ʿAbdulʿazīm az-Zarqānī, Manāhil Al-ʿirfān Fi ʿulūm al-Qur’ān (Cairo: ʿIsa al-Bab al-Halabī, 1362), 
100. 
25 Ulya, “Maqâṣid Al-Qur’ân Dan Deradikalisasi Penafsiran Dalam Konteks Keindonesiaan,” 10–11. 
26 Ah Fawaid, “Maqâshid Al-Qur’ân Dalam Ayat Kebebasan Beragama Menurut Thahâ Jâbir al-‘Alwânî,” 
Madania: Jurnal Kajian Keislaman 21, no. 2 (2017): 121. 
27 Ulya, “Maqâṣid Al-Qur’ân Dan Deradikalisasi Penafsiran Dalam Konteks Keindonesiaan,” 12–13. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 6 Issue 3 September 2025 
603 

pemikiran, perasaan, dan tindakan yang tercermin dalam tiga tujuan utama: ilmu, iman, dan 

amal saleh. Selain itu, selain karya tulis yang disebutkan di atas, Tazul Islam juga berusaha 

memperluas teori tentang tujuan-tujuan Al-Qur'an melalui tulisan-tulisan ilmiahnya. 

Pemikiran Tazul Islam dianggap lebih terstruktur daripada yang dikemukakan oleh Abdul 

Karim Hamidi, karena ia lebih banyak menghadirkan gagasan-gagasan baru dan merujuk 

pada sumber-sumber ilmiah yang kuat.28 Para ulama’ dan peneliti telah melakukan berbagai 

kajian dan penelitian untuk mengembangkan teori tentang tujuan-tujuan al-Qur’an. 

Berdasarkan ciri-ciri karya yang dihasilkan, fase ke-empat adalah tahap di mana konsep tujuan 

al-Qur’an berubah dari teori menjadi pendekatan dalam menafsirkan al-Qur’an, serta usaha 

untuk menempatkan makna ayat-ayat al-Qur’an dalam konteks yang didasarkan pada tujuan-

tujuan al-Qur’an.  

Karya-karya pada fase ini dapat dibedakan menjadi dua karakteristik utama. Pertama, 

ada karya yang eksplisit mengacu pada istilah Maqasid al-Qur’an baik dalam judul maupun 

isi pembahasannya. Sedangkan karakteristik kedua adalah karya yang tidak secara langsung 

menyebutkan istilah Maqasid al-Quran dalam judul, tetapi secara khusus membahasnya 

dalam konten karya tersebut atau menyertakannya dalam karya lain.29 Dalam kategori 

pertama, terdapat kitab tafsir yang dikenal sebagai Fath alBayan fi Maqasid al-Quran yang 

ditulis oleh Siddiq Khan Hasan Ali.30 Sedangkan dalam kategori kedua, terdapat beberapa 

karya seperti al-Tahrir wa alTanwir oleh Ibnu Asyur,31 al-Manar oleh Rasyid Rida,32 dan tafsir 

Surat al-Taubah yang dikarang oleh Hannan Lahham. Meskipun nama-nama kitab ini tidak 

secara eksplisit menyebutkan istilah Maqasid al-Qur’an, Ibnu Asyur secara khusus 

membahasnya dalam pengantar tafsirnya, Rasyid Rida menyampaikan pandangannya tentang 

maqasid al-Qur’an dalam kitab al-Wahy al-Muhammadi, dan Hannan Lahham menerbitkan 

satu kitab khusus yang berjudul Maqasid al-Qur’an al-Karim untuk menguraikan gagasannya 

dalam konteks konseptualisasi maqasid al-Qur’an.33  

Dari fase pertama hingga keempat, terlihat perubahan orientasi dalam studi tentang 

tujuan-tujuan Al-Qur'an baik dalam kerangka formal maupun materiilnya. Objek formal studi 

tentang tujuan-tujuan Al-Qur'an mengalami perkembangan dari disiplin ilmu yang belum 

mandiri, hingga kemudian dirumuskan secara formal dalam sebuah konsep dan teori tentang 

tujuan-tujuan Al-Qur'an.34 Teori yang telah disusun kemudian dikembangkan sehingga terjadi 

penerapan pendekatan tafsir Al-Qur'an yang berbasis pada tujuan-tujuan tersebut. Selain itu, 

pada objek materialnya, studi tentang tujuan-tujuan Al-Qur'an mengalami pergeseran dari 

aspek teosentris yang berfokus pada hal-hal yang berkaitan dengan ketuhanan dan hukum 

formal, beralih pada orientasi antroposentris yang menekankan kajian pada aspek-aspek 

humaniora. 

 
28 Ulya, 13–14. 
29 Ulya, 14. 
30 Hasan Ali Siddiq Khan, Fathul-Bayan Fi Maqasid al-Qur’an (Beirut: Al-Maktabah al-‘Asriyah, 1992), 1/24. 
31 Sayyid Muhammad Alî Ayâzî, Al-Mufassirun Hayatuhum Wa Manhajuhum (Teheran: Wizaratu’s-Sakafati wa’l-
Irshâdi’l-Islâmî, 1373), 536–539. 
32 Ayâzî, 240–246. 
33 Ulya, “Maqâṣid Al-Qur’ân Dan Deradikalisasi Penafsiran Dalam Konteks Keindonesiaan,” 15. 
34 Ahmad Imam Mawardi and Fiqh Minoritas fiqh al-Aqlliyat, “Evolusi Maqashid Al-Syari’ah Dari Konsep Ke 
Pendekatan,” Lkis, Yogyakarta, 2010, 197–201. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 6 Issue 3 September 2025 
604 

 

Urgensi Maqasid Al-Qur’an 

Al-Qur'an dipandang dalam Islam sebagai sebuah pedoman yang diturunkan dengan 

berbagai tujuan pokok untuk membimbing manusia dalam menjalani kehidupan sesuai 

dengan kehendak Allah. Salah satu perspektif al-Qur'an adalah sebagai panduan, penjelas, 

kabar gembira, dan peringatan. Menurut beberapa ahli, seperti Badi' al-Zaman Sa'id Nursi, 

Maqasid Al-Qur'an terdiri dari empat tujuan utama, yaitu tauhid, kenabian, hari kebangkitan, 

dan keadilan. Abu Hamid al-Ghazali, dalam tafsirnya Jauhar al-Qur'an, menyatakan bahwa 

tujuan utama turunnya Al-Qur'an adalah untuk mengajak hamba-hamba Allah menuju 

kepada-Nya yang Maha Esa.  

Menurut Ibnu 'Ashur, tujuan Al-Qur'an dibagi menjadi dua bagian: pertama, Maqasid 

al-A'la, yang mencakup perbaikan individu, sosial, dan kemakmuran; kedua, Maqasid al-

Asliyah, tujuan pokok Al-Qur'an. Maqasid al-Asliyah ini terdiri dari delapan jenis, yaitu 

pertama, mereformasi akidah dan mengajarkan akidah yang benar; kedua, mendidik akhlak; 

ketiga, menetapkan hukum syariat; keempat, mengatur kehidupan umat (masyarakat) dan 

memelihara sistemnya; kelima, menyampaikan kisah-kisah dan informasi umat-umat 

terdahulu; keenam, mengajarkan hal-hal yang dibutuhkan ketika Al-Qur'an diturunkan; 

ketujuh, memberi nasihat, peringatan, dan kabar gembira; kedelapan, memperlihatkan 

kemukjizatan Al-Qur'an. Oleh karena itu, menjadi suatu keharusan bagi umat manusia, 

khususnya umat Islam, untuk secara konsisten merenungkan dan memahami dengan cermat 

tujuan di turunkannya Al-Qur'an. Terdapat banyak ayat yang mendorong kita untuk selalu 

menghayati dan memahami isi Al-Qur'an sesuai dengan maksud dan tujuannya. Salah satu 

contohnya terdapat dalam Surah Muhammad [47]:24 “Maka apakah mereka tidak 

memperhatikan Al-Qur’an ataukah hati mereka terkunci?” Menurut Ibnu 'Ashur, ayat 

tersebut menjelaskan bahwa Allah menciptakan manusia dengan memberikan akal kepada 

mereka agar mampu memahami ayat-ayat Allah dan dengan demikian mengetahui tujuan dan 

maksud dari setiap ayat.  

Secara garis besar, ayat tersebut mengecam keras bagi mereka yang berperilaku buruk 

dan tidak menggunakan akal mereka untuk merenungkan ayat-ayat al-Qur’an. 

Konsekuensinya, ketika seseorang tidak menggunakan akalnya untuk merenungi dan 

menyelidiki makna dari sebuah ayat, banyak orang yang akan berpaling dan tidak mau 

mendengar al-Qur’an. Atau bahkan jika mereka memahami ayat-ayat al-Qur’an, mereka 

mungkin tidak memahaminya sesuai dengan tujuan sebenarnya, sehingga potensi 

kesalahpahaman pun muncul. Oleh karena itu, penting untuk memahami tujuan-tujuan al-

Qur’an sebelum melakukan penelitian dan perenungan terhadap ayat-ayat-Nya. Dalam 

memahami maksud dan tujuan al-Qur’an, dibutuhkan proses penafsiran. Penafsiran ini 

mencakup upaya untuk mengungkap makna al-Qur’an dari berbagai aspek sesuai dengan 

tujuannya. Proses penafsiran atau penakwilan hermeneutik ini telah dilakukan oleh para 

ulama’ dari masa klasik hingga saat ini. Pada awalnya, penafsiran al-Qur’an dilakukan oleh 

Rasulullah SAW dan para sahabatnya, yang otentik dan murni sesuai dengan tujuan al-

Qur’an. Namun, seiring berjalannya waktu, penafsiran dan pemahaman terhadap ayat-ayat 

mulai dipengaruhi oleh berbagai kepentingan, baik itu ideologi, politik, atau pribadi, serta 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 6 Issue 3 September 2025 
605 

ditambah dengan kisah-kisah isra’iliyat sehingga menyebabkan penyelewengan dan distorsi 

makna.  

Dalam perkembangannya, faktor-faktor seperti riwayat-riwayat yang bersumber dari 

agama Yahudi dan Isra’iliyat, fanatisme madhab, kebebasan, pandangan politik, dan 

kepentingan ideologi menjadi penyebab terjadinya penyelewengan dan distorsi makna dari 

ayat-ayat al-Qur’an. Oleh karena itu, penafsiran al-Qur’an kehilangan esensinya dan tidak lagi 

berfungsi sebagai disiplin ilmu yang secara substansial digunakan untuk mengungkap makna 

otentik dari ayat-ayat al-Qur’an, melainkan justru sebaliknya. Menurut Said Nursi, salah satu 

penyebab kesalahan dalam memahami al-Qur’an adalah hanya mengandalkan pada tekstual 

tanpa menyentuh pada esensi eksoteriknya. Selain itu, juga kurang memperhatikan maqasid-

nya, yaitu tujuan-tujuan yang terkandung dalam al-Qur’an, serta kurangnya penguasaan 

terhadap bahasa Arab. 

 Faktor-faktor tersebut dapat menyebabkan penafsiran al-Qur’an teralih dari tujuan 

utamanya untuk mengungkapkan aspek-aspek tertentu yang bukan menjadi fokus tujuan al-

Qur’an. Oleh karena itu, sangat penting untuk mengembalikan fokus tujuan dalam penafsiran 

al-Qur’an kepada posisi yang sebenarnya, sehingga dapat membimbing manusia menuju 

kebahagiaan, baik didunia maupun di akhirat. Dari pemikiran tersebut, muncul sebuah 

konsep baru di kalangan ulama’ yang disebut Maqasid al-Qur’an, yang bertujuan untuk 

menggali makna al-Qur’an sesuai dengan tujuan diturunkannya. Istilah ini pertama kali 

diusulkan oleh Imam al-Juwaini dalam kitab al-Burhan, dan kemudian diperdebatkan dan 

diperkaya oelh para ulama’ seperti Abu Hamid al-Ghazali, al-Amidi, ‘Izzuddin Abdussalam, 

al-Razi, dan al-Shatibi. Namun, pada saat itu istilah tersebut belum menjadi sebuah disiplin 

ilmu tersendiri, mereka hanya menyebutkannya sekilas dan belum menjadikannya titik awal 

atau orientasi dalam proses penafsiran al-Qur’an. Pentingnya Maqasid al-Qur’an di dalam 

proses penafsiran adalah sebagai basis atau prasyarat yang harus diperhatikan oleh seorang 

mufassir agar maksud dan tujuan dari sebuah ayat dapat teridentifikasi dengan jelas. 

 

Klasifikasi Maqasid Al-Qur’an  

Para mufassir dan peneliti diskursus al-Qur’an perlu memperhatikan Maqasid al-Quran 

sebagai acuan dalam penafsirannya. Oleh karena itu, pemahaman terhadap klasifikasi 

Maqasid al-Quran sangat penting untuk memetakan tujuan-tujuan tersebut, yang dapat dibagi 

menjadi lima kategori: maqasid umum al-Qur’an, Maqasid khusus al-Qur’an, Maqasid surat 

al-Qur’an, Maqasid ayat al-Qur’an, serta Maqasid kata dan huruf al-Qur’an.35  

 

1. Maqasid Umum Al-Qur’an 

Maqasid umum al-Qur’an adalah tujuan-tujuan utama yang mencakup kesatuan tujuan-

tujuan dalam al-Qur’an, dari surat-surat hingga bagian terkecil seperti huruf-hurufnya. 

Kesatuan tujuan-tujuan dalam bagian-bagian kecil ini akan mengarah pada tujuan utama al-

Qur’an. Keterkaitan antara tujuan-tujuan parsial al-Qur’an dengan tujuan-tujuan universalnya 

menjadi sangat penting karena tujuan umum tersebut menjadi dasar bagi perumusan tujuan-

 
35 Ulya, “Maqâṣid Al-Qur’ân Dan Deradikalisasi Penafsiran Dalam Konteks Keindonesiaan,” 28. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 6 Issue 3 September 2025 
606 

tujuan pada skala yang lebih kecil.36 Ulama’ berbeda pendapat mengenai kuantitas dan 

kualitas Maqasid al-Qur’an. Salah satu ulama yang memberikan pandangannya adalah Abu 

Hamid al-Ghazali, yang membagi tujuan al-Qur’an menjadi dua bagian dengan tiga poin di 

masing-masing bagian. Bagian pertama adalah prinsip utama al-Qur’an (alususl al-

muhimmah), yang meliputi pengetahuan tentang dzat Allah SWT sebagai Tuhan yang harus 

disembah (ta’rif al-sirot al-mustaqim), dan informasi tentang keadaan manusia yang telah 

sampai kepada Tuhan (ta’rif al-hal ‘inda al-wusul ilaih). Bagian kedua terdiri dari tiga hal yang 

menjadi penyempurna (al-tawabi’ al-mughniyah al-mutimmah) dari prinsip utama tersebut, 

yaitu: pertama, informasi lengkap tentang keadaan orang-orang yang taat dan durhaka kepada 

Allah SWT, kedua, kisah mereka yang menentang al-Qur’an dengan berbagai latar belakang, 

tat cara, hingga tujuan mereka, ketiga, informasi tentang Upaya menyejahterakan manazil al-

thariq (jalan menuju Tuhan) serta langkah-langkah persiapan yang harus dilakukan.37 

Dimensi sufistik, mewarnai Maqasid al-Qur’an versi al-Ghazali, mengingat 

kemunculan atau embrio pertama Maqasid al-Qur’an berasal dari Rahim ilmu tasawuf, 

sebagaimana dijelaskan pada sub bab sebelumnya.38 Izzuddin bin Abdussalam dalam kitabnya 

Nubazl min Maqasid al-Kitab al- ‘Aziz menemukan lebih banyak lagi maqasid umum al-

Qur’an yang berjumlah 12 macam, antara lain:39 permohonan (al-talab), izin dan pemutlakan 

(al-idzn wa alitlaq), seruan (al-nida’), pujian terhadap perbuatan dalam al-Qur’an (madhu 

alfa’ilin li ajli al-fi’li al-ladzi wusfu bih), kecaman terhadap suatu perbuatan (dhamm al-af’al), 

kecaman terhadap pelaku karena perbuatan yang dijadikan sifat pelakunya (dhamm al-fa’ilin 

li ajli al-af’al al-ladzi wusfu bih), janji mendapatkan kebaikan di dunia (al-wa’du bi al-khair al-

‘ajil), janji mendapatkan kebaikan di akhirat (al-wa’du bi al-khair al-‘ajil), ancaman akan 

keburukan di dunia (al-wa’id bi al-sharr al-‘ajil), ancaman akan keburukan di akhirat (al-wa’id 

bi al-sharr al- ‘ajil), analogi (al-amthal), dan repitisi (al-tikrar).40 Maqasid yang dipaparkan oleh 

Izzuddin bin Abdussalam ini lebih merupakan kompilasi gaya komunikasi al-Qur’an yang 

bersifat universal. Gaya tersebut mencakup nada dialog yang merespon perilaku positif dan 

negative, serta struktur ayat-ayat al-Qur’an dalam menyampaikan pesan Tuhan.  

Dalam kitab Isyarat al-I’jaz fi Mazan al-Ijaz, Badi’uzzaman Said Nursi menyebutkan 

bahwa maqasid atau tema utama Al-quran berkisar pada empat hal: tauhid, kenabian, 

kebangkitan pada hari kiamat, dan keadilan. Tema-tema tersebut menjadi tujuan (maqasid) 

fundamental Alquran yang bertujuan mengantarkan manusia pada kebahagiaan dunia dan 

akhirat.41 Tokoh mufassir kontemporer dari Mesir yaitu Muhammad Abduh, juga 

menjelaskan tujuan-tujuan utama al-Qur’an diturunkan. Menurutnya, tujuan-tujuan tersebut 

adalah; pertama tauhid, kedua janji dan ancaman (al-Wa’du wa alWa’id), ketiga ibadah (al-

‘ibadah), keempat menjelaskan cara meraih kebahagiaan (bayan sabil al-sa’adah), dan kelima 

kisah-kisah (al-qasas), lima maqasid ini menurut Abduh adalah paying yang menaungi seluruh 

 
36 Zayd and Asyur, “Metode Tafsir Maqasidi Memahami Pendekatan Baru Penafsiran Al-Qur’an,” 29–33. 
37 Abu Hamid Muhammad al-Ghazali, Jawahir Al-Qur’an (Beirut: Dar Ihya’ al-‘Ulum, 1990), 23–24. 
38 Ahmad al-Raysuni, Maqasid Al-Maqasid al-Ghayat al-‘Ilmiyyah Wa al-‘Amaliyyah Li Maqasid al-Shari ‘ah (Beirut: 
al-Shabkah al-‘Arabiyyah li al-Abhas wa al-Nashr, 2013), 35. 
39 al-Raysuni, 35–36. 
40 Izzudin Bin Abdussalam, Maqasid Al-Quran (Jakarta: PT Qaf Media Kreativa, n.d.), 20–21. 
41 Moh Bakir, “Konsep Maqasid Al-Qur’an Perspektif Badi’al-Zaman Sa’id Nursi,” Jurnal El-Furqonia 1 (2015): 
4. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 6 Issue 3 September 2025 
607 

ayat al-Qur’an dan menjadi jalan bagi manusia untuk mencapai kebahagiaan dunia dan 

akhirat.42 Berbeda dengan gurunya, Rasyid Ridha menguraikan maqasid al-Qur’an beserta 

klarisfikasinya ketika menafsirkan bagian awal surat Yunus. Ahmad alRaisuni meringkas 

pembahasan Rasyid Ridha dalam sepuluh poin utama maqasid al-Qur’an sebagai berikut: a. 

Memperbaiki tiga pokok agama yaitu keimanan kepada Allah SWT (aliman bi Allah Ta’ala), 

keyakinan akan hari kebangkitan dan pembalasan (aqidat al-ba’tsi wa al-jaza’), dan amal saleh 

(al-‘amal al-salih). b. Menjelaskan tentang minimnya penegtahuan manusia terhadap perkara 

kenabian, risalah, dan misi-misi profetik (bayan ma jahila al-basyar min amr al-nubuwwah wa 

al-risalah wa wadaif al-rusul). c. Menerangkan bahwa Islam adalah agama yang relevan 

dengan fitrah kemanusiaan (bayan an al-Islam din al-fitrah al-salimah), akal, pikiran, ilmu, 

hikmah, bukti, argumentasi ilmiah, hati, perasaan, kebebasan, dan kemerdekaan. d. Perbaikan 

sosial, kemanusiaan, dan politik al-islah al-ijmia’I wa alinsani wa al-siyasi). e. Menunjukkan 

keistimewaan Islam secara umum terkait pembebanan hukum personal (taqrir mazaya al-

Islam al-‘ammah fi taklif alshaksiyah). f. Keterangan akan hukum Islam dalam ranah politik 

kebangsaan (bayan hukm al-Islam al-siyasi al-dauli) yang terdiri dari jenis dasar dan 

pokokpokok universalnya. g. Petunjuk pada perbaikan finansial (al-irsyad ila al-islah al-mali). 

h. Memperbaiki strategi berperang dan preventisasi beragam kerusakan (islah nadhm al-harbi 

wa daf’u mafasidiha). i. Memperbaiki hak-hak Perempuan mulai dari hak kemanusiaan, hak 

keagamaan, hingga hak kemasyarakatan (I’ta’ al-nisa’ jami’ al-huquq al-insaniyah wa al-

diniyah wa al-madaniyah). j. Membebaskan perbudakan (tahrir al-raqabah).43  

Komposisi maqasid umum al-Qur’an menurut Rasyid Ridha lebih luas dibandingkan 

tokoh-tokoh sebelumnya, mencangkup aspek teologis, sosial-politik, gender, hingga 

persoalan kebangsaan. Ketokohannya dalam kajian maqasid al-Qur’an menjadi gerbang awal 

transformasi arah diskursus yang lebih kentekstual pada nilai-nilai kemanusiaan. Langkah 

awal yang dilakukan oleh Rasyid Ridha diikuti oleh Ibnu ‘Asyur yang menyatakan bahwa 

tujuan diturunkannya al-Qur’an adalah untuk melakukan perbaikan di setiap aspek kehidupan 

manusia dan memberikan petunjuk agar manusia memahami kehendak Allah SWT dalam 

segala hal. Dari tujuan pewahyuan al-Qur’an ini, Ibnu Asyur menyimpulkan bahwa maqasid 

utama al-Qur’an mencakup tiga hal, yaitu memperbaiki kondisi individu (alfardiyyah), sosial 

(al-jama’iyyah), dan peradaban (al-‘umraniyyah).44 Ibnu ‘Asyur merinci tiga maqasid utama 

tersebut menjadi delapan bagian utama dalam al-Qur’an, yaitu: a. Perbaikan keyakinan (islah 

al-I’tiqad) b. Pendidikan moral (tahdhib al-akhlaq) c. Pembentukan hukum (al-tashri’), baik 

bersifat khusus maupun umum. d. Politik umat (siyasat al-ummah) yang fokus pada 

perbaaikan kondisi umat dan menjaga stabilitas aturanya. e. Kisah-kisah dan informasi 

tentang umat-umat terdahulu (al-qasas wa ahbar al-ummah al-salifah) f. Pengajaran yang 

sesuai dengan kondisi umat di setiap zaman (al-ta’lim bima yunasibu halat ‘asri al-

mukhatabin). g. Nasehat, peringatan, dan kabar gembira (al-mawa’id wa al-indzar wa 

 
42 Muhammad Rashid Rida, Tafsir Al-Qur’an al-Hakim al-Mashhur Bi-Tafsir al-Manar (Dar al-Kotob al-’IImiyah, 
1999), 36. 
43 Ahmad Raisuni, “Maqasid Al-Maqasid: Al-Ghayat al-‘Ilmiyyah Wa al-‘Amaliyyah Li Maqasid al-Syari’Ah,” 
Beirut: Syabakah Arabiyah Li al-Agbahs Wa al-Nasyr, 2013, 37–39. 
44 Muhammad Ṭāhir Ibn ʿĀshūr, Al-Taḥrīr Wa al-Tanwīr (Tunisia: al-Dar al-Tunussiyah, 1984), 38. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 6 Issue 3 September 2025 
608 

altahdzir wa al-tabsyir). h. Kemukjizatan al-Qur’an (al-I’jaz bi al-Qur’an) yang menjadi bukti 

nyata kebenaran Nabi Muhammad SAW.45 

 

2. Maqasid Khusus Al-Qur’an 

 Beranjak ke maqasid yang lebih spesifik, terdapat maqasid khusus yang bersifat 

tematis, berfokus pada upaya mengungkapkan maqasid dari tema dan topik al-Qur’an. Wasfi 

‘Asyur membagi maqsid khusus ini menjadi dua jenis, yaitu maqsid khusus dari topik besar 

al-Qur’an dan maqasid dari tema-tema yang lebih rinci. Contoh topik besar dalam al-Qur’an 

meliputi akidah, etika, ibadah, sosial, Pendidikan, Sejarah, dan lain-lain. Setiap topik besar 

tersebut memiliki subtema kecil, misalnya Pendidikan yang mencakup tema seperti pendidika 

keluarga, Pendidikan umat, belajar, mendidik dan sebagainya, penelitian ini fokus pada topik 

besar dalam bidang sosial dan mengambil tema moderasi dalam al-Qur’an. Ayat-ayat tentang 

moderasi dianilisis menggunakan metodologi tafsir tematik maqasidi. Melalui langkah 

penafsiran tematik, ayat-ayat yang telah dikumpulkan dianalisis dan ditarik kesimpulan 

mengenai maqsid al-Qur’an dari topik dan tema yang dipilih. Beberapa topik dan kesimpulan 

mengenai maqasid al-Qur’an dari topik dan tema yang dipilih. Beberapa topik dan tema 

menyampaikan maqasid mereka secara eksplisit sehingga mudah untuk disimpulkan, namun 

ada juga yang memerlukan kajian lebih mendalam dan analisis lebih lanjut untuk menemukan 

maqsid dan perspektif baru dari topik dan tema tersebut berdasarkan tafsir maqsidi.46 

 

3. Maqasid Surat Al-Qur’an  

Bagian ketiga dari klarifikasi maqsid al-Qur’an mencakup tema dan tujuan yang 

terdapat dalam surat-surat al-Qur’an (maqasid al-suwar). Pembahasan tentang maqsid ini 

secara keseluruhan termasuk dalam maqasid khusus al-Qur’an. Namun, dalam klasifikasi 

yang dibuat oleh Wasfi ‘Asyur, maqasid surat al-Qur’an memiliki kajian tersendiri 

berdasarkan pentingnya nilai-nilai utama setiap surat dan Sejarah ulama’ dalam menelaahnya. 

Salah satu contohnya adalah Imam Majd al-Din al-Fayruzzabadi47 yang dikenal sebagai 

pelopor dengan karyanya Basa’ir Dzawi al-Tamyiz fi Lata’if al-‘Aziz. Meskipun kitab ini tidak 

secara eksplisit mencantumkan narasi maqasid al-suwar sebagai judulnya, al-Fayruzzabadi 

memberikan penjelasan tentang informasi dan karakteristik setiap surat al-Qur’an dalam salah 

satu bagian dari karyanya. Kajian mengenai maqasid surat-surat al-Qur’an mendapat 

perhatian khusus dari Ibrahim al-Biqa’I yang menulis secara spesifik dalam karyanya masa’id 

alNazar li al-Isyraf ‘ala Maqasid al-Suwar, sebagai pengantar untuk karya monumentalnya 

Nazm al-Durar fi Tanasub al-‘Ayat wa al-Suwar. Dalam pengantar tersebut, al-Biqa’I 

menjelaskan tentang kesatuan ayat dan surat al-Qur’an dengan menggunakan ilmu 

munasabah.48 Melalui ilmu ini, dapat diidentifikasi indikator-indikator yang mengatur struktur 

ayat dan surat al-Qur’an dengan menganalisis makna setiap ayat dalam suatu surat, sehingga 

menemukan korelasi dan koherensi antar ayat, surat, dan juz dalam al-Qur’an. Memahami 

 
45 Ibn ʿĀshūr, 40–41. 
46 Raisuni, “Maqasid Al-Maqasid,” 37–39. 
47 Zayd and Asyur, “Metode Tafsir Maqasidi Memahami Pendekatan Baru Penafsiran Al-Qur’an,” 48. 
48 Jalāl al-Dīn Abū al-Faḍl ʿAbd al-Raḥmān ibn Abī Bakr Suyūṭī, Al-Itqān Fī ʿulūmi’l-Qur’ān (Beirut: Dāru’l-Fikr, 
1429), 132–34. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 6 Issue 3 September 2025 
609 

kesatuan ayat dan surat ini pada akhirnya berfungsi untuk menemukan maqasid dari surat-

surat al-Qur’an. Struktur surat-surat al-Qur’an mengandung tujuan berdasarkan susunan 

ayat-ayatnya, sebagai tema-tema parsial yang mendukung satu maqasid dari surat tersebut.49 

Sebelum generasi al-Biqa’i, Fakhruddin al-Razi melakukan ijtihad terhadap keserasian 

ayat dan surat serta mengungkap maqasid al-suwar. Dengan menggunakan narasi yang 

berbeda, al-razi menyebut maqasid dari setiap bagian al-Qur’an sebagai maqasid min kulli al-

Qur’an.50 Al-Razi menuliskan uraian tentang maqasid sebagai pegantar untuk setiap surat 

sebelum memulai tafsir lebih mendalam. Misalnya, dalam pengantar untuk surat al-Iklas, pada 

poin keempat alRazi menjelaskan manfaat, cakupan, dan tujuan (maqsad al-Surah) surah 

tersebut. Menurut al-Razi puncak kemuliaan syariat dan ibadah adalah mengenal dzat Allah 

SWT yang merupakan tujuan (maqsad) dari surah al-Ikhlas.51 Memasuki era kontemporer 

diskursus maqasid surat al-Qur’an mendapatkan perhatian dari para mufassir seperti 

Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha yang menjadikan kesatuan tematik surat sebagai 

landasan utama penafsiran mereka, misalnya dalam tafsir Surat al-Fatihah. Berdasarkan 

maqasid universal yang mereka rumuskan Abduh mengkategorikan tujuh ayat Surat al-

Fatihah kedalam lima gagasan utama. Pertama, aspek tauhid terdapat pada ayat kedua. Kedua, 

aspek janji dan ancaman pada ayat pertama ketiga , keempat dan keenam. Ketiga, aspek 

ibadah. Keempat, jalan kebahagiaan. Kelima, aspek kisah-kisah dipresentasikan oleh ayat 

ketujuh. Prosedur penafsiran melalui pendekatan maqasid dilakukan oleh Abduh dengan 

menjadikan maqasid utama al-Qur’an sebagai standar penafsiran, terutama untuk 

mengungkap maqasid surat-surat al-Qur’an.52 Ijtihad interpretatif Muhammad Abduh dan 

Rasyid Ridha dilanjutkan oleh mufassir era modern lainnya, seperti Ahmad Mustafa al-

Maraghi dengan kitab Tafsir al-Maraghi, Mahmud Syaltut yang menafsirkan 10 juz pertama 

Alquran, Muhammad Abdullah Darraz dengan kitab al-Naba’ al-‘Adzim, Ibnu ‘Asyur dengan 

kitab al-Tahrir wa al-Tanwir,53 Sa’id Hawwa dengan kitab al-Asas fi al-Tafsir, Muhammad al-

Ghazali dengan kitab Nahwa al-Tafsir al-Maudu’i, Sayyid Qutb dengan kitab tafsir Fi Dhilal 

al-Qur’an,146 dan Abdullah Syahatah dengan kitab Ahdaf Kull Surah wa Maqasiduha fi al-

Qur’an al-Karim. Kitabkitab tersebut merupakan hasil ijtihad para penulisnya yang 

menggunakan sistem kesatuan tematik surat beserta tujuan dan gagasan utamanya 

(maqasid).54 

 

4. Maqasid Ayat Al-Qur’an 

Pada Tingkat yang lebih mendetail dalam kelompok surat al-Qur’an terdapat konsep 

maqasid al-Ayat. Setiap ayat al-Qur’an memiliki maqasid yang harus diungkapkan melalui 

prosedur penafsiran yang telah ditetapkan oleh para mufassir. Salah satu alat utama yang 

diperlukan dalam prosedur ini adalah pengetahuan mendalam tentang aspek kebahasaan al-

Qur’an. Disiplin keilmuan linguistic seperti semantika bahasa dan pemahaman sejarah untuk 

 
49 Biqā‘ī, Naẓm Al-Durar Fī Tanāsub al-Āyāt Wa al-Suwar, 5–6. 
50 Abū ʿAbdillāh Badruddīn Muhammad b. Bahādır b. ʿAbdillāh az-Zarkashī, Al-Burhān Fī ʿulūm al-Qur’ān, 1st 
ed. (Cairo: Dāru’t-Turās, 1375), 36. 
51 Rāzī, Mafātīḥ Al-Ghayb, 1/177. 
52 Rida, Tafsir Al-Qur’an al-Hakim al-Mashhur Bi-Tafsir al-Manar, 36–38. 
53 Ibn ʿĀshūr, Al-Taḥrīr, 133–134. 
54 Zayd and Asyur, “Metode Tafsir Maqasidi Memahami Pendekatan Baru Penafsiran Al-Qur’an,” 157–59. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 6 Issue 3 September 2025 
610 

meneliti makna asli suatu kata serta melacak perubahan dan pergeseran makna suatu kata 

dalam bahasa Arab merupakan beberapa instrument penting dalam penafsiran al-Qur’an, 

khususnya untuk membuka jalan bagi pemahaman maqasid ayat-ayat al-Qur’an. Langkah 

awal untuk menemukan berebagai maqasid ini adalah dengan menafsirkan setiap lafadz atau 

beberapa kata kunci pada ayat yang dikaji. Jika makna lafadz-lafadz tersebut telah ditemukan, 

maka maqasid ayat akan lebih mudah dikenali. Wasfi ‘Asyur mengungkapkan bahwa produk 

tafsir klasik telah menggunakan prosedur penafsiran untuk menangkap maksud dari suatu 

ayat al-Qur’an melalui penafsiran analisis yang mengkaji secara mendalam ayat demi ayat dari 

berbagai aspek yang melingkupinya.148 Salah satu tafsir kontemporer yang menguraikan 

maqasid ayat al-Qur’an adalah tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir yang ditulis oleh mufassir terkenal 

dari Tunisia, Ibnu ‘Asyur. Saat menafsirkan surah al-Baqarah ayat 253 (awal ayat juz 3), 

setelah mencantumkan teks ayat tersebut, seperti kisah para Nabi dan aspek kebahasaan yang 

terdapat diawal ayat. Selanjutnya, Ibnu ‘Asyur secara eksplisit menggunakan kata maqasid 

untuk menyebut tujuan ayat (al-maqsud min hadzihi al-ayat), yaitu sebagai bentuk pujian dan 

penghormatan terhadap kedudukan para Nabi dan Rasul, serta memberikan informasi 

eduktif kepada umat Islam tentang kelompok manusia pilihan (al-fi’ah al-tayyibah) yang 

dimuliakan oleh Allah dengan keistimewaannya masing-masing.55  

Selanjutnya, penafsiran Ibnu ‘Asyur juga dapat dilihat pada tafsir ayat kursi (Q.S al-

Baqarah : 255). Sama seperti sebelumnya, ia terlebih dahulu menjelaskan setiap lafaz beserta 

maksudnya, dan di akhir memberikan keterangan mengenai gagasan utama dari ayat ini, yaitu 

sebagian dasar pengetahuan tentang sifat-sifat keagungan Allah SWT. ini juga merupakan 

maqasid dari surat al-Ikhlas dan kalimat syahadat, khususnya mengenai sifat ke-Esa-an Allah 

SWT (wahdaniyah).56 Kajian tafsir di bidang ini menemukan bahwa beberapa ayat memiliki 

maqasid tersendiri, terkadang sejumlah ayat tergabung dalam satu maqasid yang sama, dan 

dapat pula satu ayat memiliki beberapa maqasid. Hasil kajian semacam ini dapat diterima 

selama tidak mengada-ada maqasid suatu ayat secara berlebihan. Sebaliknya, kaidah yang 

harus diikuti adalah mengidentifikasi maqasid yang telah disajikan al-Qur’an sendiri dan tentu 

saja dengan mengikuti kaidah-kaidah tafsir yang telah dirumuskan oleh para ulama. 

 

5. Maqasid Kata Dan Huruf Al-Qur’an 

Ragam maqasid yang terakhir dan terkecil adalah maqasid dari kata dan huruf. Al-

Qur’an memilih kata dan huruf dengan sengaja, bukan secara kebetulan, karena sebagai 

bagian terkecil, kata dan huruf membentuk makna dari ayat, surah, dan pandangan dunia al-

Qur’an termasuk pada tingkatan maqasid-nya. Rahasia di balik pemilihan kata dan huruf 

mengandung maqasid yang selalu selaras dengan maqasid dari ayat, surah, dan maqasid 

umum al-Qur’an. Ulama’ yang memulai kajian ini adalah Imam Abdul Qahir al-Jurjani dengan 

karyanya Dalalil alI’jaz.57 Senada dengan prosedur menemukan maqasid al-Ayat, penguasaan 

terhadap aspek linguistic al-Qur’an merupakan faktor penting selain sejarah atau historitas 

teks untuk mengungkap makna dan rahasia dibalik kata dan huruf al-Qur’an. Sejumlah 

perangkat keilmuan tersebut dapat membuka lanskap dialog dan komunikasi yang digunakan 

 
55 Ibn ʿĀshūr, Al-Taḥrīr, 5–6. 
56 Ibn ʿĀshūr, 24. 
57 Zayd and Asyur, “Metode Tafsir Maqasidi Memahami Pendekatan Baru Penafsiran Al-Qur’an,” 65–66. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 6 Issue 3 September 2025 
611 

al-Qur’an sebagai bagian dari keajaiban retorisnya. Ibnu ‘Asyur sebagai seorang mufassir 

maqasidi, menguraikan makna lafadzlafadz dalam ayat kursi dengan menyebut kata al-

maqsud secara eksplisit. Misalnya, kata al-Hayy memiliki tujuan untuk meneguhkan Dzat 

Allah SWT Yang Maha Hidup (ithbat al-hayat) sekaligus menegaskan kepemilikan Tuhan 

orang-orang musyrik yang tidak hidup, seperti dalam pertanyaan Nabi Ibrahim kepada 

ayahnya yang masih menyembah berhala. Contoh yang diberikan oleh Ibnu ‘Asyur ini 

merupakan upaya untuk mengungkapkan maqasid al-Qur’an hingga pada bagian 

terkecilnya.58 Al-Raysuni menjelaskan bahwa hanya sedikit mufassir dan ulama’ lainnya yang 

secara khusus mengkaji al-Qur’an secara mendalam dan terperinci. Hal ini berbeda dengan 

para mufassir kontemporer yang lebih banyak memberikan perhatian pada topik ini. Padahal, 

pemahaman mendalam tentang maqasid al-Qur’an serta penerapannya dalam penafsiran al-

Qur’an memiliki manfaat yang sangat signifikan bagi perkembangan ilmu tafsir dan studi al-

Qur’an.59 

 

Kesimpulan 

Maqasid al-Quran merupakan konsep penting dalam studi Islam yang merujuk kepada 

tujuan dan maksud dari ayat-ayat Al-Quran. Secara umum, maqasid al-Quran bertujuan 

untuk mengarahkan manusia menuju kehidupan yang lebih baik sesuai dengan prinsip-

prinsip yang telah ditetapkan oleh Allah SWT. Konsep umum Maqasid al-Quran telah 

digagas oleh para ulama dalam beberapa kitab tafsir dan ulumul quran. Terdapat dua jenis 

Maqasid, yaitu umum dan khsusus. Konsep umum mencakup mencangkup aspek teologis, 

sosial-politik, gender, hingga persoalan kebangsaan. Maqasid khusus bersifat tematis, 

berfokus pada upaya mengungkapkan maqasid dari tema dan topik al-Qur’an Maqasid juga 

terletak di dalam surat, kata dan huruf al-Quran. Maqasid al-Quran dikandung pada aspek 

linguistik yang meliputi makna dan retorika al-Quran. Ragam maqasid yang terakhir dan 

terkecil adalah maqasid dari kata dan huruf. Penerapan Maqasid al-Quran dalam penafsiran 

al-Qur’an memiliki manfaat yang sangat signifikan bagi perkembangan ilmu tafsir dan studi 

al-Qur’an. 

 

Daftar Pustaka 

Abadi, Muhammad bin Ya’qub al. “Fayrus, Al-Qamus Al-Muhith.” Beirut: Muassasah Ar-

Risalah, 2005. 

Al-Shabuni, Muhammad Ali. Al-Tibyan Fi ‘Ulum al-Qur’An. Beirut: Alam al-Kutub, 1985. 

Al-Syirbashi, Ahmad. Sejarah Tafsir Qur’an. Pustaka Firdaus, Jakarta, 1985. 

Andriawan, Didik. “The Genealogy of Kalām Thought on Al-Ibrīz’s Commentary.” 

Hermeneutik 17, no. 1 (2023): 185–204. 

Auda, Jasser. Maqasid Al-Shari’ah as Philosophy of Islamic Law. London: International Institute 

of Islamic Thought (IIIT), 2022. 

Ayâzî, Sayyid Muhammad Alî. Al-Mufassirun Hayatuhum Wa Manhajuhum. Teheran: 

Wizaratu’s-Sakafati wa’l-Irshâdi’l-Islâmî, 1373. 

 
58 Ibn ʿĀshūr, Al-Taḥrīr, 17. 
59 Raisuni, “Maqasid Al-Maqasid,” 8. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 6 Issue 3 September 2025 
612 

Azizah, Elima Amiroh Nur, Siti Mukholifah, Hanna Ulinnuha, Didik Andriawan, and Aziz 

Miftahus Surur. “Anxiety Disorder Through the Quranic Paradigm.” Dialogia 22, no. 

1 (2024): 133–54. 

Bakir, Moh. “Konsep Maqasid Al-Qur’an Perspektif Badi’al-Zaman Sa’id Nursi.” Jurnal El-

Furqonia 1 (2015): 4. 

Bin Abdussalam, Izzudin. Maqasid Al-Quran. Jakarta: PT Qaf Media Kreativa, n.d. 

Biqā‘ī, Burhān al-Dīn Ibrāhīm b. ʿUmar b. Ḥasan al-. Naẓm Al-Durar Fī Tanāsub al-Āyāt Wa 

al-Suwar. Cairo: Dār al-Kitāb al-Islāmī, 1984. 

Dhahabī, Muḥammad Ḥusayn al-. Al-Tafsīr Wa al-Mufassirūn. 7th ed. 3 vols. Cairo: Maktabatu 

Wahba, 1421. 

Fawaid, Ah. “Maqâshid Al-Qur’ân Dalam Ayat Kebebasan Beragama Menurut Thahâ Jâbir 

al-‘Alwânî.” Madania: Jurnal Kajian Keislaman 21, no. 2 (2017): 113–26. 

Ghazali, Abu Hamid Muhammad al-. Jawahir Al-Qur’an. Beirut: Dar Ihya’ al-‘Ulum, 1990. 

Hamidi, Abdul Karim. Maqasid Al-Quran Min Tashri’ al-Ahkam. Beirut: Dar Ibnu Hazm, 1429. 

Ibn Manzûr, Abu al-Faḍl Jamâlüddîn Muhammad b. Mukarram. Lisân Al-ʿArab. 15 vols. 

Cairo: Dâr al-Ma’ârif, n.d. 

Ibn ʿĀshūr, Muhammad Ṭāhir. Al-Taḥrīr Wa al-Tanwīr. 30 vols. Tunisia: al-Dar al-

Tunussiyah, 1984. 

Mawardi, Ahmad Imam, and Fiqh Minoritas fiqh al-Aqlliyat. “Evolusi Maqasid Al-Syari’ah 

Dari Konsep Ke Pendekatan.” Lkis, Yogyakarta, 2010. 

Qardhawi, Yusuf. Kaifa Nata’amalu Ma’a al-Quran al-Azim. Misr: Darul as-Syuruq, 2009. 

Qaṭṭān, Mannāʿ Khalīl al-. Mabāḥis̱ Fī ʿulūmi’l-Qur’ān. Cairo: Maktabatu Wahba, 2000. 

Raisuni, Ahmad. “Maqasid Al-Maqasid: Al-Ghayat al-‘Ilmiyyah Wa al-‘Amaliyyah Li Maqasid 

al-Syari’Ah.” Beirut: Syabakah Arabiyah Li al-Agbahs Wa al-Nasyr, 2013. 

———. Nazariyyat Al-Maqasid Inda al-Shatibi. Herndon-Virginia: The International Institute 

of Islamic Thought, 1995. 

Raysuni, Ahmad al-. Maqasid Al-Maqasid al-Ghayat al-‘Ilmiyyah Wa al-‘Amaliyyah Li Maqasid al-

Shari ‘ah. Beirut: al-Shabkah al-‘Arabiyyah li al-Abhas wa al-Nashr, 2013. 

Rāzī, Abū ʿAbd Allāh Muḥammad ibn ʿUmar ibn al-Ḥusayn Fakhr al-Dīn al-. Mafātīḥ Al-

Ghayb. 3rd ed. 32 vols. Bayrūt: Dar Ihya al-Turas al-Arabi, 1420. 

Rida, Muhammad Rashid. Tafsir Al-Qur’an al-Hakim al-Mashhur Bi-Tafsir al-Manar. Dar al-

Kotob al-’IImiyah, 1999. 

Siddiq Khan, Hasan Ali. Fathul-Bayan Fi Maqasid al-Qur’an. Beirut: Al-Maktabah al-‘Asriyah, 

1992. 

Surakhmad, Winarno. Pengantar Penelitian Ilmiah: Dasar, Metode Dan Teknik. Tarsito, 1990. 

Suyūṭī, Jalāl al-Dīn Abū al-Faḍl ʿAbd al-Raḥmān ibn Abī Bakr. Al-Itqān Fī ʿulūmi’l-Qur’ān. 4 

vols. Beirut: Dāru’l-Fikr, 1429. 

Tijani, Ali al-Bashar al-Faki al-. Maqasid Al-Quran al-Karim Wa Silatuha Bi alTadabbur. Syria: 

Rabitatu al-‘Ulama’ al-Suriyyin, 2013. 

Ulya, Fikriyati. “Maqâṣid Al-Qur’ân Dan Deradikalisasi Penafsiran Dalam Konteks 

Keindonesiaan.” ISLAMICA: Jurnal Studi Keislaman 9, no. 1 (2014). 

http://repository.instika.ac.id/id/eprint/148/. 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 6 Issue 3 September 2025 
613 

Zarkashī, Abū ʿAbdillāh Badruddīn Muhammad b. Bahādır b. ʿAbdillāh az-. Al-Burhān Fī 

ʿulūm al-Qur’ān. 1st ed. 2 vols. Cairo: Dāru’t-Turās, 1375. 

Zarqānī, Muhammad ʿAbdulʿazīm az-. Manāhil Al-ʿirfān Fi ʿulūm al-Qur’ān. Cairo: ʿIsa al-Bab 

al-Halabī, 1362. 

Zayd, Abu, and Wasfi Asyur. “Metode Tafsir Maqasidi Memahami Pendekatan Baru 

Penafsiran Al-Qur’an.” Jakarta: PT Qaf Media Kreativa, 2020. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences 

Volume 6 Issue 3 September 2025 
614 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


