' "y E-ISSN: 2746-2188
Tndonogian Journal of Humanitiog and Social Sciences Volume 6 Issuc 3 September 2025

https:/ /ejournal.uit-lirboyo.ac.id /index.php/IJHSS

Dari Makna ke Tujuan: Relevansi Maqasid al-Qur’an dalam Dinamika Studi
Tafsir Kontemporer

Imam Muttaqin
Universitas Islam Tribakti 1irboyo Kediri, Indonesia
gusimmut@gmail.com

Abstract
This study aims to examine the fundamental concepts, origins, and significance of Magasid
al-Qur’an in the interpretation of Qur’anic verses. Magasid al-Qur’an refers to the endeavor
of uncovering the divine objectives and purposes underlying the Qur’anic text, which
essentially guide humanity toward a better life in accordance with the principles
established by Allah SWT. Methodologically, this research employs a qualitative approach
through library research, emphasizing descriptive analysis of both classical and
contemporary literature in Qur’anic exegesis and #/im al-Qur'an. The findings indicate
that the concept of Magasid al-Qur'an has been discussed by numerous scholars within
various works of tafsir and Qur’anic studies, generally categorized into two types: maqasid
‘ammab (general objectives) and magasid kbassab (specific objectives). Furthermore, maqasid
can be identified within the linguistic structure of the Qur’an—ranging from chapters and
words to letters—each containing profound semantic and rhetorical dimensions. These
findings affirm that the application of Magasid al-Qur'an in interpretation not only enriches
exegetical methodology but also reinforces the Qur’an’s role as a universal guide for
human life. Theoretically, this research contributes to strengthening the paradigm of zafsir
magaSidi—an interpretative approach that positions divine objectives and values as the
epistemological foundation in understanding the Qur’an. This approach offers the
potential to integrate textual and contextual dimensions in Qur’anic studies, thereby
enhancing the relevance of tafsir in addressing contemporary intellectual and
humanitarian challenges.
Keywords: Maqasid Al-Qur’an, Tafsir Maqasidi, Qur’anic Studies, Interpretive Significance

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep dasar, asal-usul, dan urgensi Maqasid al-
Qur'an dalam penafsiran ayat-ayat Al-Qur'an. Magasid al-Qur'an dipahami sebagai upaya
untuk menemukan tujuan dan maksud ilahi di balik teks Al-Qur’an, yang secara
fundamental mengarahkan manusia menuju kehidupan yang lebih baik sesuai dengan
prinsip-prinsip yang ditetapkan oleh Allah SWT. Secara metodologis, penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode telaah pustaka (Gbrary research), yang
berfokus pada analisis deskriptif terhadap literatur tafsir dan u/im al-Qur’an klasik maupun
kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep Magasid al-Qur'an telah
dibahas oleh berbagai ulama dalam karya-karya tafsir dan studi Al-Qur’an, dengan
pembagian utama ke dalam dua bentuk: magasid ‘ammab (tujuan vmum) dan maqasid
khassah (tujuan khusus). Selain itu, zagasid dapat ditemukan dalam struktur linguistik Al-
Qur’an; mulai dari surat, kata, hingga huruf; yang mengandung dimensi makna dan
retorika mendalam. Temuan ini menegaskan bahwa penerapan Magasid al-Qur'an dalam
penafsiran tidak hanya memperkaya metodologi tafsir, tetapi juga memperkuat fungsi Al-
Qur’an sebagai pedoman universal bagi kehidupan manusia. Secara teoretis, penelitian ini
berimplikasi pada penguatan paradigma Zafsir maqasidi, yakni pendekatan penafsiran yang
menempatkan tujuan dan nilai-nilai ilahi sebagai fondasi epistemologis dalam memahami
Al-Qur’an. Pendekatan ini berpotensi mengintegrasikan dimensi tekstual dan kontekstual
dalam studi tafsir, sehingga relevan untuk menjawab tantangan keilmuan dan
kemanusiaan kontemporer.
Kata kunci: Maqasid Al-Qur’an, Tafsir Magasidi, Studi A-Qur'an, Urgensi Penafsiran

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 6 Issue 3 September 2025
597


mailto:gusimmut@gmail.com

Pendahuluan

Al-Qur’an diyakini oleh pemeluk Islam sebagai kalam Allah dan sumber utama ajaran
agama.' Meskipun diwahyukan kepada Nabi Muhammad Saw empat belas abad silam, ajaran-
ajarannya dianggap relevan kapan pun dan di mana pun shalih li kulli zaman wa al-makan.
Umat Islam dituntut untuk selalu menjadikan kitab suci ini sebagai sandaran utama untuk
merespons isu-isu terus berkembang, demikian dalam sejarahnya, al-Quran dipahami dan
ditafsirkan sesuai dengan ilmu-ilmu yang berkembang.”> Demi memenuhi tuntutan ini,
penafsir harus kreatif dalam memahami al-Qur’an. Maqasid al-Qur’an istilah yang merujuk
terhadap sekumpulan tema inti al-Qur’an, mendemonstrasikan dengan baik kreativitas para
mufassir dalam memahami kandungan kalam Allah SWT.

Magqasid al-Qur’an adalah istilah yang digunakan ulama untuk menggali pemaknaan
yang dimaksud oleh Allah SWT, kajian Maqasid al-Qur’an belum menjadi disiplin ilmu
tersendiri di kalangan para ulama’ klasik maupun kontemporer. Meskipun demikian,
ditemukan di dalam karya-karya ulama terdapat term istilah Maqasid al-Qur’an. Di antara
ulama klasik misalnya, Abu Hamid al-Ghozali dalam karyanya Jawahir al-Qur’an. Menurut
beliau, bahwa puncak tujuan Allah Swt. menurunkan al-Qur’an adalah menyeru hamba
menuju Allah SWT. Menurut Izzuddin b. Abd al-Salam, inti dari Maqasid al-Qur’an adalah
segala perintah Allah SWT yang mengusahakan segala kemaslahatan, serta larangan yang
mengusahakan mencegah segala kerusakan-kerusakan serta sebab-sebabnya.” Memahami
Magqasid al-Qur’an sangat penting dalam tujuan tafsir.

Pada mulanya penafsiran al-Qur’an benar-benar otentik, murni dan sesuai dengan
tujuan al-Qur’an tidak ada penyelewengan dan penyimpangan karena yang menafsirkan
adalah Rasulullah Saw dan para sahabat. Namun dalam perkembangannya setelah melewati
berbagai fase, penafsiran dan pemahaman terhadap ayat mulai ditunggangi oleh berbagai
macam kepentingan, baik kepentingan ideologi, politik, dan pula disisipi oleh kisah-kisah
Isra’iliyat, sehingga mengalami penyelewengan dan distorsi makna al-Qur’an. Di sinilah,
penafsiran mulai kehilangan ruhnya, tafsir tidak lagi berfungsi sebagai disiplin ilmu yang
secara substansial digunakan untuk mengungkap makna otentik ayat-ayat al-Qur’an, justru
yang terjadi sebaliknya. Penelitian ini menggunakan jenis penelitian perpustakaan /Jbrary
research, karena yang menjadi sumber penelitian adalah bahan pustaka, tanpa melakukan
survei dan observasi. Penelitian ini bersifat kualitatif, maka data yang diperoleh dari data-data
yang sudah tersedia di perpustakaan. Dengan itu sumber penelitian itu dibagi menjadi dua,
yaitu sumber primer dan sekunder.*

Metode
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan
(library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian terletak pada eksplorasi konseptual

! Elima Amiroh Nur Azizah et al., “Anxiety Disorder Through the Quranic Paradigm,” Dialogia 22, no. 1 (2024):
133-54.

2 Didik Andriawan, “The Genealogy of Kalam Thought on Al-Ibfiz’s Commentary,” Hemmenentit 17, no. 1
(2023): 185-204.

3 Ahmad Al-Syirbashi, Sejarah Tafsir Qur'an (Pustaka Firdaus, Jakarta, 1985), 5.

4 Winarno Surakhmad, Pengantar Penelitian 1lmiah: Dasar, Metode Dan Teknik (Tatsito, 1990), 256—61.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 6 Issue 3 September 2025
598



dan analisis mendalam terhadap pemikiran para ulama mengenai Magasid al-Quran
sebagaimana terekam dalam berbagai karya tafsir dan ulim al-Qur'an, baik klasik maupun
kontemporer. Sumber data penelitian terdiri atas bahan-bahan tertulis yang diperoleh dari
literatur primer sepetti Jawahir al-Qur’'an karya al-Ghazali dan Qawa'id al-Abkan fi Masalih al-
Anam karya ‘1zz al-Din ibn ‘Abd al-Salam, serta karya tafsir lainnya yang menyinggung aspek
tujuan ilahi dalam teks Al-Qur’an. Sumber sekunder mencakup buku, artikel, dan jurnal
akademik yang membahas teori tafsir maqasidi, pendekatan hermeneutik Al-Qur’an, serta
perkembangan studi tafsir modern. Data dikumpulkan melalui penelusuran pustaka yang
sistematis, pembacaan kritis, serta pencatatan ide-ide kunci yang berhubungan dengan
konsep, jenis, dan peran Magasid al-Qur'an dalam penafsiran.

Analisis data dilakukan secara deskriptif-kualitatif dengan menekankan interpretasi
terhadap makna, konteks, dan relevansi konseptual Magasid al-Qnr'an dalam dinamika studi
tafsir. Tahapan analisis mencakup reduksi data, klasifikasi tema, dan interpretasi teoretis
terhadap pandangan para ulama, yang kemudian diintegrasikan dalam kerangka tafsir
maqasidi. Peneliti menggunakan pendekatan hermeneutik untuk menafsirkan teks
berdasarkan tujuan dan nilai-nilai ilahi yang terkandung dalam Al-Qur’an, sekaligus
mengaitkannya dengan kebutuhan penafsiran kontemporer. Validitas data dijaga melalui
triangulasi sumber dan pembandingan pandangan dari berbagai periode keilmuan guna
menghasilkan sintesis yang komprehensif dan objektif. Dengan demikian, metode ini tidak
hanya berfungsi untuk menggali landasan teoretis Magasid al-Qur'an, tetapi juga menguatkan
posisinya sebagai paradigma interpretatif yang mampu mengintegrasikan dimensi tekstual
dan kontekstual dalam studi tafsir modern.

Hasil dan Pembahasan
Konsep Maqasidul Qur’an

Kata Magqasid al-Qur’an merujuk pada bentuk jamak’ dari kata maqshad, yang
menggambarkan tempat atau tujuan. Sementara itu, istilah al-Qur’an berasal dari kata qara’a
yang berarti mengumpulkan atau menghimpun, merujuk pada penggabungan huruf dan
kalimat ayat-ayat dalam al-Qur’an.” Dalam konteks bahasa, Maqasid al-Qut’an mengacu pada
orientasi atau tujuan dari al-Qur’an. Dalam Mu’jam al-Wasit, Maqasid berasal dari kata
Qasada yang berarti tujuan. Secara lebih rinci, al-Qasd mengacu pada tujuan, al-Tariq pada
jalan, dan maqasid menggambarkan objek tujuan. Louis Ma’aluf menjelaskan bahwa Maqasid
adalah bentuk jamak dari Magsid, yang berarti tempat tujuan, implikasinya adalah arah dan
peningkatan. Ibnu Mandzur menjelaskan bahwa Maqasid berakar dari kata Qasada-yaqsidu-
qgasdan-qasidun, yang artinya adalah jalan lurus, merujuk pada ayat 9 surat al-Nahl.®

Al-Asfahani dalam karyanya al-Mufradat fi al-Gharib al-Quran menyatakan bahwa
gasada atau qasd memiliki makna istiqamatu al-tar’, yang berarti jalan yang lurus. Makna ini
sejalan dengan penjelasan yang diberikan oleh Ibnu Mandzur dalam Lisan al-‘Arab. Dalam
bahasa Inggris, istilah maqasid merujuk pada purpose (mengarah pada tujuan), objective

> Manna“ Khalil al-Qattan, Mabahis Fi ‘wlini’l-Qur’an (Cairo: Maktabatu Wahba, 2000), 14.
¢ Abu al-Fadl Jamaliddin Muhammad b. Mukarram Ibn Manzir, Lisin Al Arab (Cairo: Dar al-Ma’arif, n.d.),
3/353-354.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 6 Issue 3 September 2025
599



(sasaran), "principle" (prinsip), intent (maksud), goal (cita-cita atau tujuan), atau end (ujung
atau akhir). Dalam bahasa Prancis, istilah ini disebut finalité. Maqasid juga mencakup makna
bermaksud, menuju suatu tujuan, pertengahan, adil, tidak melampaui batas, dan jalan lurus.
Hal ini sejalan dengan isi surat Lugman ayat 19.” Dengan merujuk pada penjelasan beberapa
pakar bahasa di atas, kata maqasid dapat diartikan sebagai tujuan, orientasi, objek, dan juga
sasaran.

Secara terminologi, banyak ulama yang mendefinisikan maqasid sebagai tujuan atau
orientasi yang mendasari semua peraturan dan hukum yang ditetapkan dalam Islam. Tujuan
utamanya adalah untuk mencapai kemaslahatan dan mencegah kerusakan. Pandangan ini
dijelaskan oleh tokoh seperti Al-Ghazali, Al Amidy, Al-'Izz bin Abdu al-Salam, dan juga al-
Shatibi. Tentunya, selain itu, maqasid juga digunakan dalam arti masalih, yaitu ketetapan
hukum yang ditujukan untuk kemaslahatan manusia. Pandangan ini dijelaskan oleh Abdul
alMalik al-Juwayni. Ibnu Ashur menjelaskan bahwa secara umum, definisi maqasid adalah
makna-makna dan hikmah-hikmah yang terkandung dalam syariat dan telah ditetapkan untuk
kemaslahatan. Ini tidak hanya berlaku dalam ranah hukum, tetapi juga dalam berbagai aspek
kehidupan.® Menurut Wasfi Ashur, secara istilah, maqasid adalah Ma taghayyaru-hu al-
Shari’ah min wad'i ahkam al-shari'ah al-Islamiyyah li tahqigi masalih al-'ibad fi al-'Ajil wa al-
Ajil, yang berarti bahwa yang menjadi tujuan syariat dalam penetapan hukum-hukum Islam
adalah untuk mewujudkan kemaslahatan umat di dunia dan di akhirat.” Dalam tinjauan
terminologi, mayoritas ulama mendefinisikan maqasid dalam konteks syariat dan hukum
Islam, sehingga terkesan khusus pada ranah hukum. Namun, menurut penulis, maqasid
berarti tujuan-tujuan yang ingin direalisasikan. Ketika berhubungan dengan al-Qut'an, ini
merujuk pada tujuan-tujuan yang terkandung dalam ayat-ayat al-Qut'an untuk mencapai
kemaslahatan umat. Begitu juga ketika berhubungan dengan syariat dan hukum Islam,
maqasid merujuk pada tujuan-tujuan yang ada dalam syariat Islam untuk kebaikan dan
kemaslahatan umat."

Al-Quran, menurut kebanyakan ulama, secara etimologis berasal dari akar kata qara’a,
yang berarti bacaan. Kata al-Quran juga merupakan bentuk masdar dari qara’a, sepadan
dengan wazan fu'lan (qaraa-yaqrau-giraatan-qura'nan), seperti halnya al-ghufran yang berasal
dari kata ghafara, al-shukran yang berasal dari kata shakara, dan juga rujhan yang berasal dari
kata rajaha. Kata al-Quran juga disebutkan dalam beberapa surat Al-Quran, salah satunya
dalam surat AlQiyamah ayat 17-18 yang artinya mengumpulkan dan juga membacakan."'

Secara terminologi, menurut kesepakatan ulama sebagaimana dijelaskan oleh al-
Syabuni, Al-Quran adalah kalam Allah yang memiliki mukjizat, diturunkan kepada penutup
para nabi dan rasul (yaitu Nabi Muhammad Saw), melalui perantara malaikat Jibril As, ditulis
dalam mushaf, dinukil dengan cara mutawatir, membacanya bernilai ibadah, dimulai dengan

7 Muhammad bin Ya’qub al Abadi, “Fayrus, Al-Qamus Al-Muhith” (Beirut: Muassasah Ar-Risalah, 2005), 396.
8 Jasser Auda, Magasid Al-Shari’al as Philosophy of Islamic Law (London: International Institute of Islamic Thought
(II1T), 2022), 2.

9 Abu Zayd and Wasfi Asyur, “Metode Tafsir Maqasidi Memahami Pendekatan Baru Penafsiran Al-Qut’an,”
Jakarta: PT Qaf Media Kreativa, 2020, 6.

10" Fikriyati Ulya, “Maqasid Al-Qur’dn Dan Deradikalisasi Penafsiran Dalam Konteks Keindonesiaan,”
ISLAMICA: Jurnal Studi Keislaman 9, no. 1 (2014), http:/ /repository.instika.ac.id/id/eprint/148/.

11 Qattan, Mabdhis, 20.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 6 Issue 3 September 2025
600



surat Al-Fatihah, dan ditutup dengan surat Al-Nas.”” Dalam tinjauan terminologi, definisi
Magqasid al-Qur’an belum umum didefinisikan oleh banyak ulama’, karena kebanyakan ulama’
mengarahkan pemahaman pada konsep Maqasid al-Syari’ah. Namun, beberapa ulama’ telah
membahas Maqasid al-Qur’an secara langsung. Yusuf al-Qardhawi, misalnya, menjelaskan
bahwa ketika kata maqasid disebutkan dalam konteks al-Qur’an, hal itu mengacu pada tujuan-
tujuan pokok yang menjadi inti dari pesan al-Qur'an.” Menurut Abdul Karim Hamidi,
magqasid al-Qur’an adalah tujuan-tujuan yang diturunkan oleh al-Qur’an untuk mewujudkan
kemaslahatan hamba-hambanya."* Ali al-Bashar al-Faky al-Tijani dalam makalahnya
menyatakan bahwa maqasid al-Quran adalah satu ilmu yang tujuannya untuk memahami
maksud Allah dari turunnya Al-Quran Al-Karim."” Jasser Auda mendefinisikan bahwa
maqasid al-Quran adalah tujuan-tujuan atau maksud-maksud yang terkandung di balik apa
yang menjadi ketentuan Al-Quran.'® Dari beberapa definisi yang telah disampaikan di atas,
penulis mendefinisikan maqasid al-Quran sebagai suatu disiplin ilmu yang mengkaji tentang
tujuan-tujuan yang terkandung di balik ayat-ayat Al-Quran. Ini mencakup berbagai aspek
kehidupan manusia seperti akidah, ibadah, muamalah baik itu personal maupun sosial,
ketetapan hukum, ilmu pengetahuan, kisah-kisah umat terdahulu, hari kebangkitan, dan
lainnya. Semua ini bertujuan untuk kemaslahatan setiap hamba Allah di dunia dan akhirat.

Asal Usul Maqasid Al-Qur’an

Bermula dari istilah Maqasid al-Qur’an as science yang diperkenalkan oleh Tazul Islam,
maka sejarah perkembangan maqasid al-Qur’an dapat dijelajahi melalui berbagai tahapan
historis. Dalam diskusi al-Qut’an saat ini, Ulya Fikriyati telah menyusun secara teratur dan
terperinci gambaran genealogi serta perkembangan maqasid al-Qur’an menjadi empat tahap,
yakni fase diaspora nukleus, aplikatif sebelum teoritasi, pembentukan konseptual, dan
transformasi konseptual."” Fase awal disebut diaspora nukleus karena maqasid al-Qut’an
masih dalam tahap awal pembentukannya dan tersebar dalam berbagai disiplin keilmuan
Islam. Diantaranya adalah tasawuf, ushul figh, hadis, dan tafsir. Dalam konteks kajian
tasawuf, al-Gazali dianggap sebagai salah satu yang pertama menggunakan istilah maqasid al-
Qur’an yang tercatat dalam karyanya, Jawahir al-Qur’an. Ini menunjukkan bahwa awal mula
istilah maqasid al-Qur’an terkait erat dengan ilmu tasawuf. Disiplin ilmu kedua yang berperan
dalam perkembangan maqasid al-Qur’an adalah usul figih, yang dimulai oleh ‘Izzuddin bin
Abdussalam melalui karyanya, Qawaid al-Ahkam. Namun, porsi maqgasid al-Qur’an dalam
karyanya tersebut lebih sedikit dibandingkan dengan karya al-Ghzali, karena lebih fokus pada
pembahasan mengenai maqasid al-Syari’ah.

12

13 Yusuf Qardhawi, Kaifa Nata'amaln Ma'a al-Quran al-Azgim (Mist: Darul as-Syuruq, 2009), 73; Muhammad Ali
Al-Shabuni, AFTibyan Fi Ulnm al-Qur’An (Beirut: Alam al-Kutub, 1985), 7.

14 Abdul Karim Hamidi, Magasid Al-Quran Min Tashri’ al-Abkam (Beirut: Dar Ibnu Hazm, 1429), 29.

15 Ali al-Bashar al-Faki al-Tijani, Magasid Al-Quran al-Karim Wa Silatuha Bi all adabbur (Syria: Rabitatu al-‘Ulama’
al-Suriyyin, 2013), 5-6.

16 Auda, Magasid Al-Shari'ah as Philosophy of Islamic Law, 2.

17 Ulya, “Magqasid Al-Qut’dn Dan Deradikalisasi Penafsiran Dalam Konteks Keindonesiaan,” 8—15.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 6 Issue 3 September 2025
601



Berdasarkan sejarah genealogisnya, maqasid al-Syari’ah diketahui muncul lebih dahulu,
yakni sekitar 3 abad sebelum maqasid al-Qut’an." Hal ini disebabkan oleh fakta bahwa kajian
mengenai maqasid al-Syari’ah lebih akrab dan telah berkembang pesat sejak awal sejarahnya,
dibandingkan dengan kajian mengenai al-Qur’an, terutama terkait maqasid al-Qur’an. Dalam
konteks kajian al-Qur’an, embrio dari pemikiran maqasid al-Qur’an dapat ditemui dalam
karya tafsir seperti Tafsir Ma’alim al-Tanzil oleh al-Bagawi,” Tafsir Mafatih al-Ghaib atau
Tafsir al-Kabir® oleh Fakhruddin al-Razi,”' dan Ibrahim al-Biqa’i dengan Tafsir Nazm al-
Durar fi Tanasubi al-Ayat wa al-Suwar.” Sementara itu, dalam kajian ‘Ulum al-Qur’an,
terdapat sumbangan dari tokoh seperti Jalaludin Al Suyuti” dan Abdul Adzim al-Zarqani.**
Pada tahap awal ini, menurut Fikriyati, dalam bidang tafsir, maqasid al-Qur’an telah
ditempatkan dalam kategori tahap kedua, di mana telah menjadi acuan dalam penafsiran al-
Qur’an, meskipun belum terbentuk sevara konseptual secara jelas.

Beberapa mufassir kontemporer yang tergolong dalam tahap ini termasuk Muhammad
Abduh, ahmad Mustafa al-Maraghi, dan ‘Izzat Darmawah. Meskipun ketiga tafsir tersebut
tidak secara eksplisit menyebutkan maqasid al Qur;an, namun penafsiran-penafsiran mereka
mencerminkan esensi maqasid atau memeiliki kesesuaian dengan konsep maqasid al-
Qur’an.” Pada tahap ketiga ini, maqasid al-Qur’an mulai berkembang secara mandiri sebagai
bidang ilmu. Awalnya dimulai dengan publikasi karya Thaha Jabir alAlwani yang memuat
kata maqasid al-Qur’an dalam judulnya, yakni al-Tauhid wa al-Tazkiyah wa al-Umran
Muhawalat fi Kashfan Qiyam wa Maqasid al-Qur’aniyah al-Hakimah pada tahun tertentu.”
Ditahun yang sama, Hannan Lahham juga menerbitkan karya yang berjudul Maqasid al-Qur’
an al-Karim. Menurut Fikriyati, meskipun kedua karya ini belum menunjukkan standar
keilmuan yang mandiri untuk maqasid al-Qur’an, sumbangan intelektual ini menjadi awal
bagi kelahiran karya-karya lain yang bertujuan untuk menguatkan fondasi ilmiah maqasid al-
Qur’an. Bukti dari pernyataan tersebut adalah publikasi kitab berjudul al-Madkhal ila Maqasid
al-Quran oleh Abdul Karim Hamidi, yang kemudian disempurnakan menjadi lebih
komprehensif dan mendalam dalam kitab Maqasid al-Qut’an min Tasyri’ al-Ahkam.”

Pada tahun 2011, penelitian tentang tujuan-tujuan Al-Qur'an mencapai puncaknya
dengan publikasi karya 'Izzuddin al-Jaza'iri. Dia mengembangkan pemahaman tersebut
dengan menguraikan cara mengekstraksi tujuan-tujuan AlQur'an melalui optimalisasi

18 Ahmad Raisuni, Nagariyyat Al-Magashid Inda al-Shatibi (Herndon-Virginia: The International Institute of
Islamic Thought, 1995), 40.

19 Muhammad Husayn al-Dhahabi, A-Tafsir Wa al-Mufassirin, Tth ed. (Cairo: Maktabatu Wahba, 1421), 168—
170.

20 Abu ‘Abd Allah Muhammad ibn ‘Umat ibn al-Husayn Fakhr al-Din al-Razi, Mafatih Al-Ghayb, 3td ed.
(Bayrat: Dar Thya al-Turas al-Arabi, 1420), 1/179.

21 Dhahabi, A-Tafsir Wa al-Mufassirin, 206-210.

22 Dhahabi, 712-717.

23 Burhan al-Din Ibrahim b. ‘Umar b. Hasan al-Biqa, Nazm A/-Durar Fi Tandsub al-Ayit Wa al-Suwar (Cairo:
Dar al-Kitab al-Islami, 1984), 18-19.

24 Muhammad ‘Abdul‘azim az-Zarqani, Mandhil Al-‘irfan Fi “uliinm al-Qur’an (Cairo: ‘Isa al-Bab al-Halabi, 1362),
100.

25 Ulya, “Maqasid Al-Qur’an Dan Deradikalisasi Penafsiran Dalam Konteks Keindonesiaan,” 10-11.

26 Ah Fawaid, “Maqashid Al-Qur’an Dalam Ayat Kebebasan Beragama Menurut Thaha Jabir al-‘Alwani,”
Madania: Jurnal Kajian Keislaman 21, no. 2 (2017): 121.

27 Ulya, “Maqasid Al-Qur’an Dan Deradikalisasi Penafsiran Dalam Konteks Keindonesiaan,” 12-13.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 6 Issue 3 September 2025
602



pemikiran, perasaan, dan tindakan yang tercermin dalam tiga tujuan utama: ilmu, iman, dan
amal saleh. Selain itu, selain karya tulis yang disebutkan di atas, Tazul Islam juga berusaha
memperluas teori tentang tujuan-tujuan Al-Qur'an melalui tulisan-tulisan ilmiahnya.
Pemikiran Tazul Islam dianggap lebih terstruktur daripada yang dikemukakan oleh Abdul
Karim Hamidi, karena ia lebih banyak menghadirkan gagasan-gagasan baru dan merujuk
pada sumber-sumber ilmiah yang kuat.” Para ulama’ dan peneliti telah melakukan berbagai
kajian dan penelitian untuk mengembangkan teori tentang tujuan-tujuan al-Qur’an.
Berdasarkan ciri-ciri karya yang dihasilkan, fase ke-empat adalah tahap di mana konsep tujuan
al-Qur’an berubah dari teori menjadi pendekatan dalam menafsirkan al-Qur’an, serta usaha
untuk menempatkan makna ayat-ayat al-Qur’an dalam konteks yang didasarkan pada tujuan-
tujuan al-Qur’an.

Karya-karya pada fase ini dapat dibedakan menjadi dua karakteristik utama. Pertama,
ada karya yang eksplisit mengacu pada istilah Maqasid al-Qur’an baik dalam judul maupun
isi pembahasannya. Sedangkan karakteristik kedua adalah karya yang tidak secara langsung
menyebutkan istilah Maqasid al-Quran dalam judul, tetapi secara khusus membahasnya
dalam konten karya tersebut atau menyertakannya dalam karya lain.” Dalam kategori
pertama, terdapat kitab tafsir yang dikenal sebagai Fath alBayan fi Maqasid al-Quran yang
ditulis oleh Siddiq Khan Hasan Ali.” Sedangkan dalam kategori kedua, terdapat beberapa
karya seperti al-Tahrir wa alTanwir oleh Ibnu Asyur,” al-Manar oleh Rasyid Rida,” dan tafsir
Surat al-Taubah yang dikarang oleh Hannan Lahham. Meskipun nama-nama kitab ini tidak
secara eksplisit menyebutkan istilah Maqasid al-Qur’an, Ibnu Asyur secara khusus
membahasnya dalam pengantar tafsirnya, Rasyid Rida menyampaikan pandangannya tentang
magqasid al-Qur’an dalam kitab al-Wahy al-Muhammadi, dan Hannan Lahham menerbitkan
satu kitab khusus yang berjudul Maqasid al-Qur’an al-Karim untuk menguraikan gagasannya
dalam konteks konseptualisasi maqasid al-Qur’an.”

Dari fase pertama hingga keempat, terlihat perubahan orientasi dalam studi tentang
tujuan-tujuan Al-Qur'an baik dalam kerangka formal maupun materiilnya. Objek formal studi
tentang tujuan-tujuan Al-Qur'an mengalami perkembangan dari disiplin ilmu yang belum
mandiri, hingga kemudian dirumuskan secara formal dalam sebuah konsep dan teori tentang
tujuan-tujuan Al-Qur'an.” Teori yang telah disusun kemudian dikembangkan sehingga terjadi
penerapan pendekatan tafsir Al-Qur'an yang berbasis pada tujuan-tujuan tersebut. Selain itu,
pada objek materialnya, studi tentang tujuan-tujuan Al-Qur'an mengalami pergeseran dari
aspek teosentris yang berfokus pada hal-hal yang berkaitan dengan ketuhanan dan hukum
formal, beralih pada orientasi antroposentris yang menekankan kajian pada aspek-aspek

humaniora.

28 Ulya, 13-14.

29 Ulya, 14.

30 Hasan Ali Siddiq Khan, Fathul-Bayan Fi Magasid al-Qur'an (Beitut: Al-Maktabah al-‘Astiyah, 1992), 1/24.

31 Sayyid Muhammad All Ayazi, A/-Mufassirun Hayatubum Wa Manbajubum (Teheran: Wizaratu’s-Sakafati wa’'l-
Irshadi’l-Islami, 1373), 536—539.

32 Ayazi, 240-246.

33 Ulya, “Maqasid Al-Qur’an Dan Deradikalisasi Penafsiran Dalam Konteks Keindonesiaan,” 15.

34 Ahmad Imam Mawardi and Figh Minoritas figh al-Aqlliyat, “Evolusi Maqashid Al-Syati’ah Dati Konsep Ke
Pendekatan,” Lkis, Yogyakarta, 2010, 197-201.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 6 Issue 3 September 2025
603



Urgensi Maqasid Al-Qur’an

Al-Qur'an dipandang dalam Islam sebagai sebuah pedoman yang diturunkan dengan
berbagai tujuan pokok untuk membimbing manusia dalam menjalani kehidupan sesuai
dengan kehendak Allah. Salah satu perspektif al-Qur'an adalah sebagai panduan, penjelas,
kabar gembira, dan peringatan. Menurut beberapa ahli, seperti Badi' al-Zaman Sa'id Nursi,
Magasid Al-Qur'an terdiri dari empat tujuan utama, yaitu tauhid, kenabian, hari kebangkitan,
dan keadilan. Abu Hamid al-Ghazali, dalam tafsirnya Jauhar al-Qur'an, menyatakan bahwa
tujuan utama turunnya Al-Qur'an adalah untuk mengajak hamba-hamba Allah menuju
kepada-Nya yang Maha Esa.

Menurut Ibnu 'Ashur, tujuan Al-Qur'an dibagi menjadi dua bagian: pertama, Maqasid
al-A'la, yang mencakup perbaikan individu, sosial, dan kemakmuran; kedua, Maqasid al-
Asliyah, tujuan pokok Al-Qur'an. Maqgasid al-Asliyah ini terdiri dari delapan jenis, yaitu
pertama, mereformasi akidah dan mengajarkan akidah yang benar; kedua, mendidik akhlak;
ketiga, menetapkan hukum syariat; keempat, mengatur kehidupan umat (masyarakat) dan
memelihara sistemnya; kelima, menyampaikan kisah-kisah dan informasi umat-umat
terdahulu; keenam, mengajarkan hal-hal yang dibutuhkan ketika Al-Qur'an diturunkan;
ketujuh, memberi nasihat, peringatan, dan kabar gembira; kedelapan, memperlihatkan
kemukjizatan Al-Qur'an. Oleh karena itu, menjadi suatu keharusan bagi umat manusia,
khususnya umat Islam, untuk secara konsisten merenungkan dan memahami dengan cermat
tujuan di turunkannya Al-Qur'an. Terdapat banyak ayat yang mendorong kita untuk selalu
menghayati dan memahami isi Al-Qur'an sesuai dengan maksud dan tujuannya. Salah satu
contohnya terdapat dalam Surah Muhammad [47]:24 “Maka apakah mereka tidak
memperhatikan Al-Qut’an ataukah hati mereka terkunci?” Menutrut Ibnu 'Ashur, ayat
tersebut menjelaskan bahwa Allah menciptakan manusia dengan memberikan akal kepada
mereka agar mampu memahami ayat-ayat Allah dan dengan demikian mengetahui tujuan dan
maksud dari setiap ayat.

Secara garis besar, ayat tersebut mengecam keras bagi mereka yang berperilaku buruk
dan tidak menggunakan akal mereka untuk merenungkan ayat-ayat al-Qur’an.
Konsekuensinya, ketika seseorang tidak menggunakan akalnya untuk merenungi dan
menyelidiki makna dari sebuah ayat, banyak orang yang akan berpaling dan tidak mau
mendengar al-Qur’an. Atau bahkan jika mereka memahami ayat-ayat al-Qur’an, mereka
mungkin tidak memahaminya sesuai dengan tujuan sebenarnya, schingga potensi
kesalahpahaman pun muncul. Oleh karena itu, penting untuk memahami tujuan-tujuan al-
Qur’an sebelum melakukan penelitian dan perenungan terhadap ayat-ayat-Nya. Dalam
memahami maksud dan tujuan al-Qur’an, dibutuhkan proses penafsiran. Penafsiran ini
mencakup upaya untuk mengungkap makna al-Qur’an dari berbagai aspek sesuai dengan
tujuannya. Proses penafsiran atau penakwilan hermeneutik ini telah dilakukan oleh para
ulama’ dari masa klasik hingga saat ini. Pada awalnya, penafsiran al-Qur’an dilakukan oleh
Rasulullah SAW dan para sahabatnya, yang otentik dan murni sesuai dengan tujuan al-
Qur’an. Namun, seiring berjalannya waktu, penafsiran dan pemahaman terhadap ayat-ayat
mulai dipengaruhi oleh berbagai kepentingan, baik itu ideologi, politik, atau pribadi, serta

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 6 Issue 3 September 2025
604



ditambah dengan kisah-kisah isra’iliyat sehingga menyebabkan penyelewengan dan distorsi
makna.

Dalam perkembangannya, faktor-faktor seperti riwayat-riwayat yang bersumber dari
agama Yahudi dan Isra’iliyat, fanatisme madhab, kebebasan, pandangan politik, dan
kepentingan ideologi menjadi penyebab terjadinya penyelewengan dan distorsi makna dari
ayat-ayat al-Qur’an. Oleh karena itu, penafsiran al-Qur’an kehilangan esensinya dan tidak lagi
berfungsi sebagai disiplin ilmu yang secara substansial digunakan untuk mengungkap makna
otentik dari ayat-ayat al-Qur’an, melainkan justru sebaliknya. Menurut Said Nursi, salah satu
penyebab kesalahan dalam memahami al-Qur’an adalah hanya mengandalkan pada tekstual
tanpa menyentuh pada esensi eksoteriknya. Selain itu, juga kurang memperhatikan maqasid-
nya, yaitu tujuan-tujuan yang terkandung dalam al-Qur’an, serta kurangnya penguasaan
terhadap bahasa Arab.

Faktor-faktor tersebut dapat menyebabkan penafsiran al-Qur’an teralih dari tujuan
utamanya untuk mengungkapkan aspek-aspek tertentu yang bukan menjadi fokus tujuan al-
Qur’an. Oleh karena itu, sangat penting untuk mengembalikan fokus tujuan dalam penafsiran
al-Qur’an kepada posisi yang sebenarnya, sehingga dapat membimbing manusia menuju
kebahagiaan, baik didunia maupun di akhirat. Dari pemikiran tersebut, muncul sebuah
konsep baru di kalangan ulama’ yang disebut Maqasid al-Qur’an, yang bertujuan untuk
menggali makna al-Qur’an sesuai dengan tujuan diturunkannya. Istilah ini pertama kali
diusulkan oleh Imam al-Juwaini dalam kitab al-Burhan, dan kemudian diperdebatkan dan
diperkaya oelh para ulama’ seperti Abu Hamid al-Ghazali, al-Amidi, ‘Izzuddin Abdussalam,
al-Razi, dan al-Shatibi. Namun, pada saat itu istilah tersebut belum menjadi sebuah disiplin
ilmu tersendiri, mereka hanya menyebutkannya sekilas dan belum menjadikannya titik awal
atau orientasi dalam proses penafsiran al-Qur’an. Pentingnya Maqasid al-Qur’an di dalam
proses penafsiran adalah sebagai basis atau prasyarat yang harus diperhatikan oleh seorang
mufassir agar maksud dan tujuan dari sebuah ayat dapat teridentifikasi dengan jelas.

Klasifikasi Maqasid Al-Qur’an

Para mufassir dan peneliti diskursus al-Qur’an perlu memperhatikan Maqasid al-Quran
sebagai acuan dalam penafsirannya. Oleh karena itu, pemahaman terhadap klasifikasi
Magqasid al-Quran sangat penting untuk memetakan tujuan-tujuan tersebut, yang dapat dibagi
menjadi lima kategori: maqasid umum al-Qur’an, Maqasid khusus al-Qur’an, Maqasid surat
al-Qur’an, Maqasid ayat al-Qur’an, serta Maqasid kata dan huruf al-Qur’an.”

1. Maqasid Umum Al-Qur’an

Maqasid umum al-Qut’an adalah tujuan-tujuan utama yang mencakup kesatuan tujuan-
tujuan dalam al-Qur’an, dari surat-surat hingga bagian terkecil seperti huruf-hurufnya.
Kesatuan tujuan-tujuan dalam bagian-bagian kecil ini akan mengarah pada tujuan utama al-
Qur’an. Keterkaitan antara tujuan-tujuan parsial al-Qur’an dengan tujuan-tujuan universalnya
menjadi sangat penting karena tujuan umum tersebut menjadi dasar bagi perumusan tujuan-

35 Ulya, “Maqasid Al-Qur’an Dan Deradikalisasi Penafsiran Dalam Konteks Keindonesiaan,” 28.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 6 Issue 3 September 2025
605



1

tujuan pada skala yang lebih kecil.” Ulama’ berbeda pendapat mengenai kuantitas dan
kualitas Maqasid al-Qur’an. Salah satu ulama yang memberikan pandangannya adalah Abu
Hamid al-Ghazali, yang membagi tujuan al-Qur’an menjadi dua bagian dengan tiga poin di
masing-masing bagian. Bagian pertama adalah prinsip utama al-Qur’an (alususl al-
muhimmah), yang meliputi pengetahuan tentang dzat Allah SWT sebagai Tuhan yang harus
disembah (ta’rif al-sirot al-mustaqim), dan informasi tentang keadaan manusia yang telah
sampai kepada Tuhan (ta’rif al-hal ‘inda al-wusul ilaih). Bagian kedua terdiri dari tiga hal yang
menjadi penyempurna (al-tawabi’ al-mughniyah al-mutimmah) dari prinsip utama tersebut,
yaitu: pertama, informasi lengkap tentang keadaan orang-orang yang taat dan durhaka kepada
Allah SWT, kedua, kisah mereka yang menentang al-Qur’an dengan berbagai latar belakang,
tat cara, hingga tujuan mereka, ketiga, informasi tentang Upaya menyejahterakan manazil al-
thariq (jalan menuju Tuhan) serta langkah-langkah persiapan yang harus dilakukan.”

Dimensi sufistik, mewarnai Maqasid al-Qur’an versi al-Ghazali, mengingat
kemunculan atau embrio pertama Maqasid al-Qur’an berasal dari Rahim ilmu tasawuf,
sebagaimana dijelaskan pada sub bab sebelumnya.” Izzuddin bin Abdussalam dalam kitabnya
Nubazl min Maqasid al-Kitab al- ‘Aziz menemukan lebih banyak lagi maqasid umum al-
Qur’an yang betjumlah 12 macam, antara lain:”” permohonan (al-talab), izin dan pemutlakan
(al-idzn wa alitlaq), seruan (al-nida’), pujian terhadap perbuatan dalam al-Qur’an (madhu
alfa’ilin Ii ajli al-f1’li al-ladzi wusfu bih), kecaman terhadap suatu perbuatan (dhamm al-af’al),
kecaman terhadap pelaku karena perbuatan yang dijadikan sifat pelakunya (dhamm al-fa’ilin
li ajli al-af’al al-ladzi wusfu bih), janji mendapatkan kebaikan di dunia (al-wa’du bi al-khair al-
‘ajil), janji mendapatkan kebaikan di akhirat (al-wa’du bi al-khair al-‘ajil), ancaman akan
keburukan di dunia (al-wa’id bi al-sharr al-‘ajil), ancaman akan keburukan di akhirat (al-wa’id
bi al-sharr al- ‘ajil), analogi (al-amthal), dan repitisi (al-tikrar).* Maqasid yang dipapatrkan oleh
Izzuddin bin Abdussalam ini lebih merupakan kompilasi gaya komunikasi al-Qut’an yang
bersifat universal. Gaya tersebut mencakup nada dialog yang merespon perilaku positif dan
negative, serta struktur ayat-ayat al-Qur’an dalam menyampaikan pesan Tuhan.

Dalam kitab Isyarat al-’jaz fi Mazan al-ljaz, Badi’'uzzaman Said Nursi menyebutkan
bahwa maqasid atau tema utama Al-quran berkisar pada empat hal: tauhid, kenabian,
kebangkitan pada hari kiamat, dan keadilan. Tema-tema tersebut menjadi tujuan (maqasid)
fundamental Alquran yang bertujuan mengantarkan manusia pada kebahagiaan dunia dan
akhirat.”

menjelaskan tujuan-tujuan utama al-Qur’an diturunkan. Menurutnya, tujuan-tujuan tersebut

Tokoh mufassir kontemporer dari Mesir yaitu Muhammad Abduh, juga

adalah; pertama tauhid, kedua janji dan ancaman (al-Wa’du wa alWa’id), ketiga ibadah (al-
‘ibadah), keempat menjelaskan cara meraih kebahagiaan (bayan sabil al-sa’adah), dan kelima

kisah-kisah (al-gasas), lima maqasid ini menurut Abduh adalah paying yang menaungi seluruh

36 Zayd and Asyur, “Metode Tafsit Maqasidi Memahami Pendekatan Baru Penafsiran Al-Qur’an,” 29-33.

37 Abu Hamid Muhammad al-Ghazali, Jawabhir A-Qur'an (Beirut: Dat Thya’ al-‘Ulum, 1990), 23-24.

38 Ahmad al-Raysuni, Magasid Al-Magasid al-Ghayat al-1Umiyyah Wa al-‘Amaliyyah 1i Magasid al-Shari ‘ab (Beirut:
al-Shabkah al-‘Arabiyyah li al-Abhas wa al-Nashr, 2013), 35.

39 al-Raysuni, 35-36.

40 Izzudin Bin Abdussalam, Magasid Al-Quran (Jakarta: PT Qaf Media Kreativa, n.d.), 20-21.

41 Moh Bakir, “Konsep Maqasid Al-Qut’an Perspektif Badi’al-Zaman Sa’id Nursi,” Jurnal El-Furgonia 1 (2015):
4.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 6 Issue 3 September 2025
606



ayat al-Qur’an dan menjadi jalan bagi manusia untuk mencapai kebahagiaan dunia dan
akhirat.”” Berbeda dengan gurunya, Rasyid Ridha menguraikan maqasid al-Qur’an beserta
klarisfikasinya ketika menafsirkan bagian awal surat Yunus. Ahmad alRaisuni meringkas
pembahasan Rasyid Ridha dalam sepuluh poin utama maqasid al-Qur’an sebagai berikut: a.
Memperbaiki tiga pokok agama yaitu keimanan kepada Allah SWT (aliman bi Allah Ta’ala),
keyakinan akan hari kebangkitan dan pembalasan (aqidat al-ba’tsi wa al-jaza’), dan amal saleh
(al-‘amal al-salih). b. Menjelaskan tentang minimnya penegtahuan manusia terhadap perkara
kenabian, risalah, dan misi-misi profetik (bayan ma jahila al-basyar min amr al-nubuwwah wa
al-risalah wa wadaif al-rusul). c. Menerangkan bahwa Islam adalah agama yang relevan
dengan fitrah kemanusiaan (bayan an al-Islam din al-fitrah al-salimah), akal, pikiran, ilmu,
hikmah, bukti, argumentasi ilmiah, hati, perasaan, kebebasan, dan kemerdekaan. d. Perbaikan
sosial, kemanusiaan, dan politik al-islah al-ijmia’l wa alinsani wa al-siyasi). e. Menunjukkan
keistimewaan Islam secara umum terkait pembebanan hukum personal (taqrir mazaya al-
Islam al-‘ammabh fi taklif alshaksiyah). f. Keterangan akan hukum Islam dalam ranah politik
kebangsaan (bayan hukm al-Islam al-siyasi al-dauli) yang terdiri dari jenis dasar dan
pokokpokok universalnya. g. Petunjuk pada perbaikan finansial (al-irsyad ila al-islah al-mali).
h. Memperbaiki strategi berperang dan preventisasi beragam kerusakan (islah nadhm al-harbi
wa daf’u mafasidiha). i. Memperbaiki hak-hak Perempuan mulai dari hak kemanusiaan, hak
keagamaan, hingga hak kemasyarakatan (I’ta’ al-nisa’ jami’ al-huquq al-insaniyah wa al-
diniyah wa al-madaniyah). . Membebaskan perbudakan (tahrir al-ragabah).®

Komposisi maqasid umum al-Qur’an menurut Rasyid Ridha lebih luas dibandingkan
tokoh-tokoh sebelumnya, mencangkup aspek teologis, sosial-politik, gender, hingga
persoalan kebangsaan. Ketokohannya dalam kajian maqasid al-Qur’an menjadi gerbang awal
transformasi arah diskursus yang lebih kentekstual pada nilai-nilai kemanusiaan. Langkah
awal yang dilakukan oleh Rasyid Ridha diikuti oleh Ibnu ‘Asyur yang menyatakan bahwa
tujuan diturunkannya al-Qur’an adalah untuk melakukan perbaikan di setiap aspek kehidupan
manusia dan memberikan petunjuk agar manusia memahami kehendak Allah SWT dalam
segala hal. Dari tujuan pewahyuan al-Qur’an ini, Ibnu Asyur menyimpulkan bahwa maqasid
utama al-Qur’an mencakup tiga hal, yaitu memperbaiki kondisi individu (alfardiyyah), sosial
(al-jama’iyyah), dan peradaban (al-‘umraniyyah).* Ibnu ‘Asyur merinci tiga maqasid utama
tersebut menjadi delapan bagian utama dalam al-Qur’an, yaitu: a. Perbaikan keyakinan (islah
al-I'tigad) b. Pendidikan moral (tahdhib al-akhlaq) c. Pembentukan hukum (al-tashti’), baik
bersifat khusus maupun umum. d. Polittk umat (siyasat al-ummah) yang fokus pada
perbaaikan kondisi umat dan menjaga stabilitas aturanya. e. Kisah-kisah dan informasi
tentang umat-umat terdahulu (al-qasas wa ahbar al-ummah al-salifah) f. Pengajaran yang
sesuai dengan kondisi umat di setiap zaman (al-ta’lim bima yunasibu halat ‘asri al-
mukhatabin). g. Nasehat, peringatan, dan kabar gembira (al-mawa’id wa al-indzar wa

42 Muhammad Rashid Rida, Tafsir A-Qur'an al-Hakim al-Mashhur Bi-Tafsir al-Manar (Dat al-Kotob al-"TImiyah,
1999), 36.

4 Ahmad Raisuni, “Maqasid Al-Maqasid: Al-Ghayat al-Tlmiyyah Wa al-‘Amaliyyah Li Maqasid al-Syari’Ah,”
Beirut: Syabakah Arabiyah 1.i al-Agbabs Wa al-Nasyr, 2013, 37-39.

44 Muhammad Tahir Ibn ‘Ashir, A~ Tahrir Wa al-Tanwir (Tunisia: al-Dar al-Tunussiyah, 1984), 38,

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 6 Issue 3 September 2025
607



altahdzir wa al-tabsyir). h. Kemukjizatan al-Qur’an (al-I’jaz bi al-Qur’an) yang menjadi bukti
nyata kebenaran Nabi Muhammad SAW.*

2. Magqasid Khusus Al-Qur’an

Beranjak ke maqasid yang lebih spesifik, terdapat maqasid khusus yang bersifat
tematis, berfokus pada upaya mengungkapkan maqasid dari tema dan topik al-Qur’an. Wasfi
‘Asyur membagi magsid khusus ini menjadi dua jenis, yaitu magsid khusus dari topik besar
al-Qur’an dan maqasid dari tema-tema yang lebih rinci. Contoh topik besar dalam al-Qur’an
meliputi akidah, etika, ibadah, sosial, Pendidikan, Sejarah, dan lain-lain. Setiap topik besar
tersebut memiliki subtema kecil, misalnya Pendidikan yang mencakup tema seperti pendidika
keluarga, Pendidikan umat, belajar, mendidik dan sebagainya, penelitian ini fokus pada topik
besar dalam bidang sosial dan mengambil tema moderasi dalam al-Qut’an. Ayat-ayat tentang
moderasi dianilisis menggunakan metodologi tafsir tematik maqasidi. Melalui langkah
penafsiran tematik, ayat-ayat yang telah dikumpulkan dianalisis dan ditarik kesimpulan
mengenai maqsid al-Qur’an dari topik dan tema yang dipilih. Beberapa topik dan kesimpulan
mengenai maqasid al-Qur’an dari topik dan tema yang dipilih. Beberapa topik dan tema
menyampaikan maqasid mereka secara eksplisit sehingga mudah untuk disimpulkan, namun
ada juga yang memerlukan kajian lebih mendalam dan analisis lebih lanjut untuk menemukan

magsid dan perspektif baru dari topik dan tema tersebut berdasarkan tafsir maqsidi.*

3. Maqasid Surat Al-Qur’an

Bagian ketiga dari klarifikasi magsid al-Qur’an mencakup tema dan tujuan yang
terdapat dalam surat-surat al-Qur’an (maqasid al-suwar). Pembahasan tentang maqsid ini
secara keseluruhan termasuk dalam magqasid khusus al-Qur’an. Namun, dalam klasifikasi
yang dibuat oleh Wasfi ‘Asyur, maqasid surat al-Qur’an memiliki kajian tersendiri
berdasarkan pentingnya nilai-nilai utama setiap surat dan Sejarah ulama’ dalam menelaahnya.
Salah satu contohnya adalah Imam Majd al-Din al-Fayruzzabadi yang dikenal sebagai
pelopor dengan karyanya Basa’ir Dzawi al-Tamyiz fi Lata’if al-‘Aziz. Meskipun kitab ini tidak
secara eksplisit mencantumkan narasi maqasid al-suwar sebagai judulnya, al-Fayruzzabadi
memberikan penjelasan tentang informasi dan karakteristik setiap surat al-Qur’an dalam salah
satu bagian dari karyanya. Kajian mengenai maqasid surat-surat al-Qur’an mendapat
perhatian khusus dari Ibrahim al-Biga’l yang menulis secara spesifik dalam karyanya masa’id
alNazar li al-Isyraf ‘ala Maqasid al-Suwar, sebagai pengantar untuk karya monumentalnya
Nazm al-Durar fi Tanasub al-‘Ayat wa al-Suwar. Dalam pengantar tersebut, al-Biga’l
menjelaskan tentang kesatuan ayat dan surat al-Qur'an dengan menggunakan ilmu
munasabah.* Melalui ilmu ini, dapat diidentifikasi indikator-indikator yang mengatur struktur
ayat dan surat al-Qur’an dengan menganalisis makna setiap ayat dalam suatu surat, sehingga
menemukan korelasi dan koherensi antar ayat, surat, dan juz dalam al-Qur’an. Memahami

45 Ibn ‘Ashar, 40—41.

46 Raisuni, “Maqasid Al-Maqasid,” 37-39.

47 Zayd and Asyur, “Metode Tafsit Maqasidi Memahami Pendekatan Baru Penafsiran Al-Qur’an,” 48.

48 Jalal al-Din Abu al-Fadl ‘Abd al-Rahman ibn Abi Bakr Suyati, A+ltgan Fi ‘ulimi’l-Qur'an (Beirut: Daru’l-Fikt,
1429), 132-34.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 6 Issue 3 September 2025
608



kesatuan ayat dan surat ini pada akhirnya berfungsi untuk menemukan maqasid dari surat-
surat al-Qur’an. Struktur surat-surat al-Qur’an mengandung tujuan berdasarkan susunan
ayat-ayatnya, sebagai tema-tema parsial yang mendukung satu maqasid dari surat tersebut.”

Sebelum generasi al-Biqa’i, Fakhruddin al-Razi melakukan ijtihad terhadap keserasian
ayat dan surat serta mengungkap magqasid al-suwar. Dengan menggunakan narasi yang
berbeda, al-razi menyebut maqasid dari setiap bagian al-Qur’an sebagai maqasid min kulli al-
Qur’an.” Al-Razi menuliskan uraian tentang maqasid sebagai pegantar untuk setiap surat
sebelum memulai tafsir lebih mendalam. Misalnya, dalam pengantar untuk surat al-Iklas, pada
poin keempat alRazi menjelaskan manfaat, cakupan, dan tujuan (magsad al-Surah) surah
tersebut. Menurut al-Razi puncak kemuliaan syariat dan ibadah adalah mengenal dzat Allah
SWT yang merupakan tujuan (maqsad) dari surah al-Tkhlas.”’ Memasuki era kontemporer
diskursus maqasid surat al-Qur'an mendapatkan perhatian dari para mufassir seperti
Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha yang menjadikan kesatuan tematik surat sebagai
landasan utama penafsiran mereka, misalnya dalam tafsir Surat al-Fatihah. Berdasarkan
maqasid universal yang mereka rumuskan Abduh mengkategorikan tujuh ayat Surat al-
Fatihah kedalam lima gagasan utama. Pertama, aspek tauhid terdapat pada ayat kedua. Kedua,
aspek janji dan ancaman pada ayat pertama ketiga , keempat dan keenam. Ketiga, aspek
ibadah. Keempat, jalan kebahagiaan. Kelima, aspek kisah-kisah dipresentasikan oleh ayat
ketujuh. Prosedur penafsiran melalui pendekatan maqasid dilakukan oleh Abduh dengan
menjadikan maqasid utama al-Qur’an sebagai standar penafsiran, terutama untuk
mengungkap maqasid surat-surat al-Qur’an.” Ijtihad interpretatif Muhammad Abduh dan
Rasyid Ridha dilanjutkan oleh mufassir era modern lainnya, seperti Ahmad Mustafa al-
Maraghi dengan kitab Tafsir al-Maraghi, Mahmud Syaltut yang menafsirkan 10 juz pertama
Alquran, Muhammad Abdullah Darraz dengan kitab al-Naba’ al-‘Adzim, Ibnu ‘Asyur dengan
kitab al-Tahrir wa al-Tanwir,” Sa’id Hawwa dengan kitab al-Asas fi al-Tafsir, Muhammad al-
Ghazali dengan kitab Nahwa al-Tafsir al-Maudu’i, Sayyid Qutb dengan kitab tafsir Fi Dhilal
al-Qur’an,146 dan Abdullah Syahatah dengan kitab Ahdaf Kull Surah wa Maqasiduha fi al-
Qurian al-Karim. Kitabkitab tersebut merupakan hasil ijtthad para penulisnya yang
menggunakan sistem kesatuan tematik surat beserta tujuan dan gagasan utamanya

(maqasid).”

4. Maqasid Ayat Al-Qur’an

Pada Tingkat yang lebih mendetail dalam kelompok surat al-Qut’an terdapat konsep
magqasid al-Ayat. Setiap ayat al-Qur’an memiliki maqasid yang harus diungkapkan melalui
prosedur penafsiran yang telah ditetapkan oleh para mufassir. Salah satu alat utama yang
diperlukan dalam prosedur ini adalah pengetahuan mendalam tentang aspek kebahasaan al-
Qur’an. Disiplin keilmuan linguistic seperti semantika bahasa dan pemahaman sejarah untuk

¥ Biqa‘t, Nazm Al-Durar Fi Tandsub al-Ayit Wa al-Suwar, 5-6.

50 Aba ‘Abdillah Badruddin Muhammad b. Bahadir b. ‘Abdillah az-Zarkashi, A-Burhan Fi “ulim al-Qur'an, 1st
ed. (Cairo: Daru’t-Turas, 1375), 30.

51 Razi, Mafatih Al-Ghayb, 1/177.

52 Rida, Tafsir Al-Qur'an al-Hakim al-Mashhur Bi-Tafsir al-Manar, 36-38.

53 Tbn ‘Ashir, ALTahrir, 133-134.

54 Zayd and Asyur, “Metode Tafsir Maqasidi Memahami Pendekatan Baru Penafsiran Al-Qut’an,” 157-59.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 6 Issue 3 September 2025
609



meneliti makna asli suatu kata serta melacak perubahan dan pergeseran makna suatu kata
dalam bahasa Arab merupakan beberapa instrument penting dalam penafsiran al-Qur’an,
khususnya untuk membuka jalan bagi pemahaman maqasid ayat-ayat al-Qur’an. Langkah
awal untuk menemukan berebagai maqasid ini adalah dengan menafsirkan setiap lafadz atau
beberapa kata kunci pada ayat yang dikaji. Jika makna lafadz-lafadz tersebut telah ditemukan,
maka maqasid ayat akan lebih mudah dikenali. Wasfi ‘Asyur mengungkapkan bahwa produk
tafsir klasik telah menggunakan prosedur penafsiran untuk menangkap maksud dari suatu
ayat al-Qur’an melalui penafsiran analisis yang mengkaji secara mendalam ayat demi ayat dari
berbagai aspek yang melingkupinya.148 Salah satu tafsir kontemporer yang menguraikan
maqasid ayat al-Qur’an adalah tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir yang ditulis oleh mufassir terkenal
dari Tunisia, Ibnu ‘Asyur. Saat menafsirkan surah al-Baqarah ayat 253 (awal ayat juz 3),
setelah mencantumkan teks ayat tersebut, seperti kisah para Nabi dan aspek kebahasaan yang
terdapat diawal ayat. Selanjutnya, Ibnu ‘Asyur secara eksplisit menggunakan kata maqasid
untuk menyebut tujuan ayat (al-maqgsud min hadzihi al-ayat), yaitu sebagai bentuk pujian dan
penghormatan terhadap kedudukan para Nabi dan Rasul, serta memberikan informasi
eduktif kepada umat Islam tentang kelompok manusia pilihan (al-fr'ah al-tayyibah) yang
dimuliakan oleh Allah dengan keistimewaannya masing-masing.”

Selanjutnya, penafsiran Ibnu ‘Asyur juga dapat dilihat pada tafsir ayat kursi (Q.S al-
Bagarah : 255). Sama seperti sebelumnya, ia terlebih dahulu menjelaskan setiap lafaz beserta
maksudnya, dan di akhir memberikan keterangan mengenai gagasan utama dari ayat ini, yaitu
sebagian dasar pengetahuan tentang sifat-sifat keagungan Allah SWT. ini juga merupakan
maqasid dari surat al-Tkhlas dan kalimat syahadat, khususnya mengenai sifat ke-Esa-an Allah
SWT (wahdaniyah).”® Kajian tafsir di bidang ini menemukan bahwa beberapa ayat memiliki
maqasid tersendiri, terkadang sejumlah ayat tergabung dalam satu maqasid yang sama, dan
dapat pula satu ayat memiliki beberapa maqasid. Hasil kajian semacam ini dapat diterima
selama tidak mengada-ada maqasid suatu ayat secara berlebihan. Sebaliknya, kaidah yang
harus diikuti adalah mengidentifikasi maqasid yang telah disajikan al-Qur’an sendiri dan tentu
saja dengan mengikuti kaidah-kaidah tafsir yang telah dirumuskan oleh para ulama.

5. Magqasid Kata Dan Huruf Al-Qur’an

Ragam maqasid yang terakhir dan terkecil adalah maqasid dari kata dan huruf. Al-
Qur’an memilih kata dan huruf dengan sengaja, bukan secara kebetulan, karena sebagai
bagian terkecil, kata dan huruf membentuk makna dari ayat, surah, dan pandangan dunia al-
Qur’an termasuk pada tingkatan maqasid-nya. Rahasia di balik pemilihan kata dan huruf
mengandung maqasid yang selalu selaras dengan maqasid dari ayat, surah, dan maqasid
umum al-Qur’an. Ulama’ yang memulai kajian ini adalah Imam Abdul Qahir al-Jurjani dengan
karyanya Dalalil all’jaz.”” Senada dengan prosedur menemukan maqasid al-Ayat, penguasaan
terhadap aspek linguistic al-Qur’an merupakan faktor penting selain sejarah atau historitas
teks untuk mengungkap makna dan rahasia dibalik kata dan huruf al-Qur’an. Sejumlah
perangkat keilmuan tersebut dapat membuka lanskap dialog dan komunikasi yang digunakan

55 Ibn ‘Ashar, A/~ Tahrir, 5-6.
56 Tbn “Ashar, 24.
57 Zayd and Asyur, “Metode Tafsir Maqasidi Memahami Pendekatan Baru Penafsiran Al-Qur’an,” 65-66.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 6 Issue 3 September 2025
610



al-Qur’an sebagai bagian dari keajaiban retorisnya. Ibnu ‘Asyur sebagai seorang mufassir
maqasidi, menguraikan makna lafadzlafadz dalam ayat kursi dengan menyebut kata al-
magqsud secara eksplisit. Misalnya, kata al-Hayy memiliki tujuan untuk meneguhkan Dzat
Allah SWT Yang Maha Hidup (ithbat al-hayat) sekaligus menegaskan kepemilikan Tuhan
orang-orang musyrik yang tidak hidup, seperti dalam pertanyaan Nabi Ibrahim kepada
ayahnya yang masih menyembah berhala. Contoh yang diberikan oleh Ibnu ‘Asyur ini
merupakan upaya untuk mengungkapkan maqasid al-Qur’an hingga pada bagian
terkecilnya.”® Al-Raysuni menjelaskan bahwa hanya sedikit mufassir dan ulama’ lainnya yang
secara khusus mengkaji al-Qur’an secara mendalam dan terperinci. Hal ini berbeda dengan
para mufassir kontemporer yang lebih banyak memberikan perhatian pada topik ini. Padahal,
pemahaman mendalam tentang maqasid al-Qut’an serta penerapannya dalam penafsiran al-
Qur’an memiliki manfaat yang sangat signifikan bagi perkembangan ilmu tafsir dan studi al-

Qur’an.”

Kesimpulan

Magqasid al-Quran merupakan konsep penting dalam studi Islam yang merujuk kepada
tujuan dan maksud dari ayat-ayat Al-Quran. Secara umum, maqasid al-Quran bertujuan
untuk mengarahkan manusia menuju kehidupan yang lebih baik sesuai dengan prinsip-
prinsip yang telah ditetapkan oleh Allah SWT. Konsep umum Maqasid al-Quran telah
digagas oleh para ulama dalam beberapa kitab tafsir dan ulumul quran. Terdapat dua jenis
Magqasid, yaitu umum dan khsusus. Konsep umum mencakup mencangkup aspek teologis,
sosial-politik, gender, hingga persoalan kebangsaan. Maqasid khusus bersifat tematis,
berfokus pada upaya mengungkapkan maqasid dari tema dan topik al-Qur’an Maqasid juga
terletak di dalam surat, kata dan huruf al-Quran. Maqasid al-Quran dikandung pada aspek
linguistik yang meliputi makna dan retorika al-Quran. Ragam maqasid yang terakhir dan
terkecil adalah maqasid dari kata dan huruf. Penerapan Maqasid al-Quran dalam penafsiran
al-Qur’an memiliki manfaat yang sangat signifikan bagi perkembangan ilmu tafsir dan studi

al-Qur’an.

Daftar Pustaka

Abadi, Muhammad bin Ya’qub al. “Fayrus, Al-Qamus Al-Muhith.” Beirut: Muassasah Ar-
Risalah, 2005.

Al-Shabuni, Muhammad Ali. A T7byan Fi Ulum al-Qur’An. Beirut: Alam al-Kutub, 1985.

Al-Syirbashi, Ahmad. Se¢jarah Tafsir Quran. Pustaka Firdaus, Jakarta, 1985.

Andriawan, Didik. “The Genealogy of Kalam Thought on Al-Ibriz’s Commentary.”
Hermenentik 17, no. 1 (2023): 185-204.

Auda, Jasser. Magasid Al-Shari’ah as Philosophy of Islamic Law. London: International Institute
of Islamic Thought (IIIT), 2022.

Ayazi, Sayyid Muhammad Ali. A/-Mufassirun  Hayatubum Wa Manhajubum. Teheran:
Wizaratu’s-Sakafati wa’l-Irshadi’l-Islami, 1373.

58 Tbn ‘Ashar, A/~ Tahrir, 17.
5 Raisuni, “Maqasid Al-Maqasid,” 8.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 6 Issue 3 September 2025
611



Azizah, Elima Amiroh Nur, Siti Mukholifah, Hanna Ulinnuha, Didik Andriawan, and Aziz
Miftahus Surur. “Anxiety Disorder Through the Quranic Paradigm.” Dialogia 22, no.
1 (2024): 133-54.

Bakir, Moh. “Konsep Magasid Al-Qur’an Perspektif Badi’al-Zaman Sa’id Nursi.” Jurmal E/-
Furgonia 1 (2015): 4.

Bin Abdussalam, Izzudin. Magasid A-Quran. Jakarta: PT Qaf Media Kreativa, n.d.

Biqa‘q, Burhan al-Din Ibrahim b. ‘Umar b. Hasan al-. Nazw A/-Durar Fi Tandasub al-Ayat Wa
al-Suwar. Cairo: Dar al-Kitab al-Islami, 1984.

Dhahabi, Muhammad Husayn al-. AL Tafsir Wa al-Mufassiran. Tth ed. 3 vols. Cairo: Maktabatu
Wahba, 1421.

Fawaid, Ah. “Maqashid Al-Qur’an Dalam Ayat Kebebasan Beragama Menurut Thaha Jabir
al-‘Alwani.” Madania: [urnal Kajian Keislaman 21, no. 2 (2017): 113-26.

Ghazali, Abu Hamid Muhammad al-. Jawahir Al-Qur'an. Beirut: Dar Thya’ al-‘Ulum, 1990.

Hamidi, Abdul Karim. Magasid Al-Quran Min Tashri’ al-Abkam. Beirut: Dar Ibnu Hazm, 1429.

Ibn Manztr, Abu al-Fadl Jamaliddin Muhammad b. Mukatram. Lisdn Al Arab. 15 vols.
Cairo: Dar al-M2’arif, n.d.

Ibn ‘Ashtr, Muhammad Tahir. A~LTahrir Wa al-Tanwir. 30 vols. Tunisia: al-Dar al-
Tunussiyah, 1984.

Mawardi, Ahmad Imam, and Figh Minoritas figh al-Aglliyat. “Evolusi Maqasid Al-Syati’ah
Dari Konsep Ke Pendekatan.” Lkzs, Yogyakarta, 2010.

Qardhawi, Yusuf. Kaifa Nata'amalu Ma'a al-Quran al-Azim. Mist: Darul as-Syuruq, 2009.

Qattan, Manna“ Khalil al-. Mabahis Fr ‘ulimi’l-Qur’an. Cairo: Maktabatu Wahba, 2000.

Raisuni, Ahmad. “Magasid Al-Maqasid: Al-Ghayat al-‘Ilmiyyah Wa al-‘Amaliyyah Ii Maqasid
al-Syari’Ah.” Beirut: Syabakah Arabiyab 1i al-Agbahs Wa al-Nasyr, 2013.

——— Nazariyyat Al-Magasid Inda al-Shatibi. Herndon-Virginia: The International Institute
of Islamic Thought, 1995.

Raysuni, Ahmad al-. Magasid Al-Magasid al-Ghayat al-1imiyyah Wa al- Amaliyyah 1.i Magasid al-
Shari ‘ah. Beirut: al-Shabkah al-‘Arabiyyah li al-Abhas wa al-Nashr, 2013.

Razi, Abu ‘Abd Allah Muhammad ibn ‘Umar ibn al-Husayn Fakhr al-Din al-. Mafarh Al-
Ghayb. 3trd ed. 32 vols. Bayrat: Dar Thya al-Turas al-Arabi, 1420.

Rida, Muhammad Rashid. Tafsir ALQur'an al-Hakim al-Mashhur Bi-Tafsir al-Manar. Dar al-
Kotob al-"IImiyah, 1999.

Siddiq Khan, Hasan Ali. Fathul-Bayan Fi Magasid al-Qur'an. Beirut: Al-Maktabah al-‘Asriyah,
1992.

Surakhmad, Winarno. Pengantar Penelitian llmiah: Dasar, Metode Dan Teknik. Tarsito, 1990.

Suyut, Jalal al-Din Abu al-Fadl “Abd al-Rahman ibn Abi Bakr. ALltgan Fi ‘ulini’l-Qur'an. 4
vols. Beirut: Daru’l-Fikr, 1429.

Tijani, Ali al-Bashar al-Faki al-. Magasid Al-Quran al-Karim Wa Silatuba Bi alladabbur. Syria:
Rabitatu al-‘Ulama’ al-Suriyyin, 2013.

Ulya, Fikriyati. “Maqgasid Al-Quran Dan Deradikalisasi Penafsiran Dalam Konteks
Keindonesiaan.”  ISLAMICA:  Jurnal ~ Studi ~ Keislaman 9, no. 1 (2014).
http:/ /repository.instika.ac.id/id/eprint/148/.

b

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 6 Issue 3 September 2025
612



Zarkashi, Abu ‘Abdillah Badruddin Muhammad b. Bahadir b. ‘Abdillah az-. A/~Burhan Fi
‘ulnim al-Qur’an. 1st ed. 2 vols. Cairo: Daru’t-Turas, 1375.

Zarqani, Muhammad “Abdul‘azim az-. Manahil Al-irfan Fi “‘ulim al-Qur'an. Cairo: ‘Isa al-Bab
al-Halabi, 1362.

Zayd, Abu, and Wasfi Asyur. “Metode Tafsir Maqasidi Memahami Pendekatan Baru
Penafsiran Al-Qur’an.” Jakarta: PT Qaf Media Kreativa, 2020.

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 6 Issue 3 September 2025
613



Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences
Volume 6 Issue 3 September 2025
614



