\ Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) P-ISSN: 2621-5837
Online: https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/ijies E-ISSN: 2622-7975

Submission: Review: Accepted:
2021-03-10 2021-03-16 2021-06-02
Doi:https://doi.org/10.33367/ijies.v4i1.1633

Article History

Internalisasi Nilai Multikulturalisme melalui Pendidikan Islam; Interelasi Tri
Sentra Pendidikan pada Masyarakat Multireligius Desa Balun Lamongan

Ahmad Hanif Fahruddin®, Maskuri?, Hasan Busri®
Universitas Islam Lamongan, 23Universitas Islam Malang
kanghanif88@unisla.ac.id, 2masykuri@unisma.ac.id, *hasanbusri@unisma.ac.id

Abstract

Balun Village community located in Turi Subdistrict, Lamongan Regency got
predicate as Pancasila village. This social attribute is inherent not only
because its inhabitants have theological diversity as a multi religious society,
but because of their success in managing religious diversity into a harmonious
and almost conflictless social order. This success story is behind this research,
which aims to parse about the role of various parties in shaping the
multicultural society order. This study uses qualitative method with
phenomenological approach. This study successfully found, among others: 1)
multiculturalism successfully internalized through various parties integrative-
dialectical, both in the family environment, school and community, 2)
internalized multicultural values include tolerance (tasamuh),social harmony
(tawazun), mutual help (ta'awun) and moderation in religion (tawasuth),3) the
process of internalization of multicultural values is carried out through two
patterns both additively and transformative level. In addition, this study also
found that the internalization of multicultural values goes through the stages
of value transformation, value transactions and trans-internalization of values
embodied through the teaching and culture of society with a tolerant attitude
(tasamuh)as well as moderate( tawasuth).

Keywords: Internalitation, Islamic Education, Multiculturalism

Abstrak
Masyarakat Desa Balun yang terletak di Kecamatan Turi, Kabupaten
Lamongan mendapat predikat sebagai desa Pancasila. Atribut sosial ini
melekat bukan hanya karena penduduknya memiliki diversitas teologis
sebagai masyarakat multireligius, namun karena keberhasilan mereka dalam
mengelola keberagaman agama menjadi satu tatanan sosial yang harmonis
dan nyaris tanpa konflik. Cerita sukses inilah yang melatarbelakangi
penelitian ini, yaitu bertujuan untuk mengurai tentang peran berbagai pihak
dalam membentuk tatanan masyarakat multikultural. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan fenomenologi. Kajian ini
berhasil  menemukan, antara lain: 1) multikulturalisme berhasil
diinternalisasikan melalui hubungan interrelasi berbagai pihak secara
integratif-dialektif, baik di lingkungan keluarga, sekolah dan masyarakat, 2)
nilai-nilai multikultural yang diinternalisasikan meliputi sikap toleransi
(tasamuh), harmoni sosial (tawazun), saling tolong-menolong (ta ‘awun) dan

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES)
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021

52


https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/ijies
mailto:2masykuri@unisma.ac.id

Internalisasi Nilai Multikulturalisme..., Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri

moderasi dalam beragama (tawasuth), 3) proses internalisasi nilai-nilai
multikultural dilakukan melalui konstribusi tri relasi pendidikan yang
mengambil dua pola baik secara additive maupun transformatif level. Selain
itu, penelitian ini juga menemukan bahwa internalisasi nilai multikultural
berjalan melalui tahapan transformasi nilai, transaksi nilai dan trans-
internalisasi nilai yang diwujudkan melalui pengajaran dan pembudayaan
masyarakat dengan sikap toleran (tasamuh) sekaligus moderat (tawasuth).

Kata Kunci: Internalisasi, Multikulturalisme, Pendidikan Islam

Pendahuluan

Indonesia merupakan bangsa yang memiliki keunikan dan coraknya yang khas.
Menurut Clifford Geertz, sebagaimana dikutip oleh Igbal, bahwa Indonesia merupakan
negeri hibrida, karena menjadi tempat bermuaranya berbagai kultur dunia yang berhasil
masuk ke Nusantara, yaitu kebudayaan Cina, Timur Tengah, India dan Eropa.! Maka
menjadi hal yang masuk akal jika di Jakarta dan Surabaya tidak sulit ditemukan
pemukiman Cina dan komunitas Arab, di Bali agama Hindu yang dibawa dari India
menjadi mayoritas, serta pusat peradaban Islam banyak terlacak di kawasan Aceh,
Makasar dan Makasar. Di Ambon, Tomohon dan Flores simpul-simpul agama Katolik
menjadi peradaban masyarakat setempat.>

Menarik untuk juga mengutip pandangan Nurcholish Madjid yang
mendefinisikan bahwa kebudayaan Indonesia adalah buah dari interaksi peradaban yang
kaya, dinamis dan berkesinambungan dalam satu melting pot yang efektif. Maka tak
heran jika Indonesia mendapat julukan sebagagi “mega cultural diversity” disebabkan
eksistensinya memuat keanekaragaman yang supra kompleks. Tak kurang dari 250
kelompok rasial lengkap dengan 500 jenis ragam bahasa berbeda di setiap etnisnya
menjadikan Indonesia sebenarnya menjadi negara yang digdaya dalam konteks
kebudayaan.®

Namun, kekayaan Indonesia di bidang sosio-kultural di atas, jika tidak dikelola
dengan baik, akan menjadi bom waktu yang setiap saat dapat meluapkan energi konflik
yang luar biasa. Hal ini karena terdapat kerentanan sosial yang jamak dihadapi oleh
masyarakat multikultural, yakni: 1) menyimpan potensi perpecahan antar kelompok

yang akut; 2) pihak yang bertikai cenderung melihat perpecahan sebagai sebuah

!Mahathir Muhammad Igbal, “Pendidikan Multikultural Interreligius: Upaya Menyemai Perdamaian
Dalam Heterogenitas Agama Perpsektif Indonesia,” Sosio Didaktika 1, no. 1 (2014): 89-97.

2Aulia Kamal, “Spiritual-Humanisme Hasan Askari Dan Dialog Interreligi Di Indonesia,” Studia Sosia
Religia 2, no. 2 (2019), 28.

3).B Banawiratma et al., Dialog Antarumat Beragama: Gagasan Dan Praktik Di Indonesia (Jakarta: PT
Mizan Publika, 2010), 129.

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES)
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021

53



Internalisasi Nilai Multikulturalisme..., Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri

“perang” dan; 3) proses integrasi sosial cenderung bersifat hegemonik, antara kelompok
satu di atas kelompok yang lain.*

Masyarakat multikultural yang menyimpan kerentanan konflik ini pada akhirnya
menjadi sesuatu yang niscaya bahwa dalam sejarahnya jamak membayar mahal konflik
dengan pertaruhan nyawa dan pertikaian antar sesama saudara sebangsa. Bahkan lebih
parah lagi, konflik yang dimobilisasi dengan isu agama yang pernah terjadi di beberapa
kawasan daerah di Indonesia, tak jarang mengorbankan jiwa hanya karena tersinggung
sentimen rasialnya. Karena itulah, tantangan terberat bagi Indonesia adalah menyemai
keragaman sebaik mungkin agar tidak pecah perang saudara yang sewaktu-waktu bisa
pecah. Karena jika ini terjadi, maka bukan hal yang mustahil kepentingan internasional
akan mengintervensi kedaulatan Indonesia.

Salah satu daerah yang memiliki kekayaan budaya dan agama adalah Desa
Balun yang terletak di Kecamatan Turi, Kabupaten Lamongan. Desa ini banyak menjadi
subjek riset karena iklim religius dan kohesi sosialnya yang baik. Sebagai masyarakat
multireligius, Balun menyimpan berbagai fenomena yang penting untuk diungkapkan,
terutama pengalamannya dalam mengelola keberagaman agama menjadi lebih
produktif. Kusairi yang menjadi kepada desa di Balun mengungkapkan bahwa
kesadaran masyarakat Balun akan toleransi, saling membantu, gotong royong,
menghormati ritual agama masing-masing sudah terbangun lama. Dalam konteks ini, ia
menyatakan: “kesadaran tersebut terjadi atas konstribusi pendidikan di keluarga, pola
pendidikan di sekolah, dan tradisi di masyarakat.”

Dalam pendidikan di keluarga, masyarakat Balun sudah membiasakan
memberikan contoh tentang toleransi bahkan ada dalam kepala Keluarga (KK) yang
dalam satu keluarga berbeda agama, mereka hidup rukun. Pendidikan keluarga terbukti
mampu menumbuhkan sikap terbuka dan menghargai anak pada anak lain ini diakui
oleh para pendidik, baik di lembaga pendidikan formal maupun nonformal yang ada di
Desa Balun. Salah satu guru SDN | Balun Khoirul Umam mengatakan bahwa peserta
didik sudah terbiasa bergaul dan berteman dengan peserta didik lain yang berbeda
keyakinan dan agama, mereka tidak merasa risih dan canggung untuk bermain dan
berinteraksi. Hal ini bisa terwujud karena peserta didik melihat langsung apa yang
dilakukan oleh orang tua mereka saat berinteraksi dan bergaul dengan teman-teman dan

tetangga yang berbeda agama.

“Muryana, “Dialog Interreligius-Kultural dan Civil Religion (Studi Atas Paguyuban Ngesti Tunggal
(Pangestu),” ESENSIA X1V, no. 2 (2013): 203-2016.

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES)
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021

54



Internalisasi Nilai Multikulturalisme..., Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri

Selain keluarga, pemuka agama dan tokoh masyarakat juga mempunyai peran
penting dalam menanamkan nilai-nilai multikultural dalam membangun masyarakat
harmonis. Hal ini diungkapkan oleh Kusairi bahwa tokoh agama memiliki konstribusi
besar dalam membangun kerukunan antar umat beragama di daerahnya. Untuk
mendukung keharmonisan masyarakat, bahkan Perangkat Desa didesain memenuhi
unsur representatif dari masing-masing agama. Bahkan pada momen tertentu, jika
dihadapkan pada konflik atau permasalahan di Desa, seringkali diselesaikan dengan
jalan dialogis, demokratis, dan kompromis yang mengedepankan asas sama-sama tidak
ada yang dirugikan dari segi agama apapun. Pengalaman pengelolaan keberagaman di
desa Balun, dengan demikian sangat dipengaruhi oleh peran penting tokoh agama dan
masyarakat dalam menyelesaikan akar konflik yang terjadi.

Hidup harmonis dan damai juga diwujudkan dalam interaksi akademik di dalam
ruang pendidikan dan pembelajaran. Untuk diketahui, di Desa Balun, internalisasi nilai-
nilai multikulturalisme juga berjalan melalui institusi pendidikan. Di desa ini, terdapat
Taman Kanak-Kanan dan Sekolah Dasar yang masing-masing memiliki peran strategis
dalam memupuk spirit toleransi antar umat beragama. Institusi pendidkan formal di
desa ini antara lain, TK Jamhar dan TK Pembangunan, terdapat pula dua SD Negeri,
yaitu SDN I dan Il Balun, serta MI Tarbiyatus Sibyan. Diversitas keagamaan, di lingkup
pendidikan terakomodasi antara lain di TK Pembangunan serta SDN | dan Il Balun
yang terdiri dari siswa muslim, nasrani, dan Hindu. Sementara itu, di TKM Jamhar dan
MI Tarbiyatus Sibyan hanya diperuntukkan oleh siswa muslim.

Sebagaimana gambaran fenomena di lapangan melalui observasi peneliti
didapatkan bahwa lembaga pendidikan terlihat sangat akomodatif sehingga peserta
didik yang memiliki perbedaan agama tetap dikondisikan untuk rukun, dengan pola
pengajaran yang semaksimal mungkin melibatkan siswa berbeda agama menjadi satu
kelompok belajar. Melalui proses pembelajaran, lembaga pendidikan tersebut melalui
pendidiknya memfasilitasi komunikasi dan interaksi antar peserta didik yang berlainan
agama untuk bisa hidup rukun. Hal ini dilakukan di dalam kelas maupun luar kelas.
Dalam menumbuhkan keharmonisan dan saling mengenal para pendidik juga tidak
memberikan tugas kelompok kepada peserta didik berdasarkan agama tertentu, akan

tetapi berdasarkan topik dan materi yang diajarkan.®

SSDN 1 Balun Turi Lamongan, Observasi, Baluln, 03 Februari 2019

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES)
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021

55



Internalisasi Nilai Multikulturalisme..., Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri

Komunikasi yang baik dan pergaulan yang rukun ini terjalin karena antara guru
dan siswa, serta antar siswa yang lain tidak ada yang menyinggung, mengejek, dan
menghina agama dan keyakinan pendidik serta peserta didik yang berbeda agama dan
keyakinan. Tidak ditemukan diskriminasi atau intoleransi dalam komunikasi dan
interaksi yang berlangsung dalam lingkungan sekolah bahkan para pendidik dan peserta
didik berusaha untuk saling menghormati perbedaan serta menghargai keyakinan di

antara mereka sebagaimana tampak pada tabel berikut:

No. Tema Keluarga Masyarakat Sekolah
1 Toleransi Keteladanan orang tua | Umat Islam | Tidak membagi tugas
(tasamuh) dalam  menghormati | mematikan speaker | berdasarkan agama
yang lain saat adzan ketika hari | tertentu
raya Nyepi
2 Moderat Tidak  memaksakan | Tidak saling | Tidak menyinggung,
(tawasuth) kehendak anak mengganggu dalam | menjelekkan
beribadah keyakinan siswa
agama lain
3 Tolong- Dalam satu keluarga | Saling tolong | Memfasilitasi untuk
Menolong berbeda agama tidak | menolong dalam | komunikasi dan
(ta’awun) memaksakan kegiatan perayaan interaksi
keyakinannya

Tabel: Multikulturalisme dalam Tri Centra Pendidikan

Metode

Kajian ini dilakukan dengan menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan
studi lapangan (field research).® Data diperoleh dari wawancara dengan informan kunci
(key informan), observasi langsung serta dokumentasi. Hasil dari inventarisasi data
kemudian dianalisis dengan menggunakan model analisis Miles & Huberman, yaitu
melalui tahap: kondensasi data, display data, serta penarikan kesimpulan.” Melalui
fenomena yang spesifik, data yang terkumpul setelah dianalisis dilakukan generalisasi

guna menghasilkan temuan yang dapat dipaparkan melalui proposisi penelitian.®

Pembahasan
Nilai-Nilai Multikulturalisme Masyarakat Balun

Nilai-nilai multikulralisme mengandung satu kata kunci penting, yaitu konsep
kesederajatan. Konsep ini memiliki implikasi bahwa apapun latar belakang manusianya,

dia dipandang sederajat, sehingga perspektif seperti ini akan mudah melahirkan cara

8rving Seidman, [Irving_Seidman]_Interviewing_As_Qualitative_Resea(BookZZ.Org), 2006,
https://doi.org/10.1016/0022-2852(61)90347-2.

"Matthew B Miles, Michael a Huberman, and Johnny Saldana, “Qualitative Data Analysis: A Methods
Sourcebook,” SAGE Publications, 2006, https://doi.org/January 11, 2016.

8& Marlene Morrison Christoper Pole., Etnografi for Education, 2003.

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES)
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021

56



Internalisasi Nilai Multikulturalisme..., Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri

pandang seseorang untuk lebih menghargai, menghormati, dan secara sekaligus
menghindarkan diri dari potensi perpecahan.® Kesederajatan berarti adanya persamaan
dan penghargaan terhadap keadilan, kesamaan di mata hukum, aspirasi politik, Hak
Asasi Manusia (HAM), dan ekspresi kebudayaan. Sehingga dapat dipahami bahwa
terminologi multikulturalisme menyimpan sebuah makna tentang kesamaan derajat
manusia.

Dalam konteks masyarakat Balun yang beragam, multikulturalisme dipandang
sebagai satu paradigma yang tak ternilai harganya, sebagai satu poa pikir dan pola sikap
yang harus dikembangkan dan dibina. Oleh karena itu, pendidikan Islam berbasis
wawasan multikulturalisme diinternalisasikan secara integral antara keluarga, lembaga
pendidikan, dan masyarakat yang bersifat “conditio cine quanon”. Adapun nilai-nilai
multikulturalisme yang diinternalisasikan oleh tiga sentra pendidikan Islam, antara lain:
toleransi (tasamuh), moderasi bergama (tawasuth), tolong-menolong (ta’awun), dan

hamoni sosial (tawazun)

Nilai Toleransi (tasamuh): Mengikis Perbedaan, Menyemai Keberagaman

Masyarakat Desa Balun memiliki common platform atau semacam kalimat al-
sawa yang tidak tertulis berupa kesepakatan bersama di antara pemeluk agama atau
setiap anggota masyarakat untuk saling menjaga kerukunan kolektif. Untuk itulah,
dalam mempertegas keharmonisan sosial ini, sejak tahun 2010 dalam Musrembangdes
Balun memproklamirkan dirinya sebagai “Desa Pancasila” sebagai untuk memberikan
pesan bahwa masyarakat di sini memiliki spirit persatuan, religiusitas, dan keadaban
sosial antara satu dengan yang lain.

Melalui tagline Desa Pancasila, masyarakat Desa Balun memiliki komitmen
kuat untuk sama-sama menjunjung tinggi nilai-nilai kebersamaan, keadilan, solidaritas,
persatuan, dan keutuhan sosial dengan melibatkan seluruh elemen masyarakat. Dalam
konteks ajaran Islam, sikap seperti ini dapat dilihat derivasinya dari pernyataan Nabi
bahwa Islam adalah agama yang hanifiyah al-samhah (mudah, lurus, dan lapang).
Sebuah hadis yang direkam sangat baik oleh lbnu Abbas ra, bahwa Rasulullah saw,

berkenaan dengan pertanyaan tentang agama yang memiliki karakter semacam apa yang

%Kuswaya Wihardit, “Pendidikan Multikultural: Suatu Konsep, Pendekatan Dan Solusi,” Jurnal
Pendidikan 11, no. 2 (2010): 96-105, https://doi.org/10.33830/jp.v11i2.561.2010.

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES)
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021

57



Internalisasi Nilai Multikulturalisme..., Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri

dicintai oleh Allah, Nabi menjawab dengan argumentasi: "al-Hanifiyahal-samhah™

(lurusdan yang mudah).*®

Islam terkandung dalam istilahnya suatu spirit perdamaian, dan tak akan
terwujud tanpa adanya rasa saling menghargai dan menghormati atas dasar
kemanusiaan. Berdasarkan hal tersebut, maka realitas sosial masyarakat Balun bisa
dikategorikan dalam konteks sikap toleransinya berdasar pada:**

1) Bahwa perbedaan manusia merupakan kehendak Allah, dengan demikian secara
natural manusia mengemban atribut sebagai makhluk berbeda: baik agama, rasial
dan strata sosialnya.

2) Dari sisi kemanusiaan, manusia merupakan makhluk yang mulia baik dari segi
bangsa, warna kulit dan agamanya.

3) Orang muslim tidak memiliki kewenangan sedikitpun untuk mengintrospeksi
saudaranya yang berbeda keyakinan.

4) Salah satu ekspresi keimanan bagi seorang muslim adalah berbuat baik dan adil
kepada siapapun tidak memandang latar agamanya.

5) Ajaran Islam tidak melegitimasi orang non-muslim untuk dipaksa memeluk Islam
dengan alasan apapun.

6) Islam diturunkan sebagai agama yang kompatibel dengan kemampuan manusia,
baik lahir maupun batinnya.

Diskursus toleransi menjadi penting dikedepankan pada masyarakat Balun
karena rentan konflik karena fakta sosial masyarakatnya yang berpotensi terjadinya
perpecahan. Melalui pengalamannya, warga Desa Balun memiliki kompetensi dalam
etika perbedaan pendapat (adab al-ikhtilif) dan dalam ‘“menegosiasikan” isu-isu
keagamaan. Salah satu etika berbeda pendapat dalam masyarakat Balun adalah tidak
memaksakan keyakinan dengan cara dan bentuk apapun yang dapat menimbulkan
kerugian kepada pihak lain. Dalam mengelola perbedaan agama, masyarakat Balun
terlihat sangat teguh memegang prinsip untuk tidak memaksanakan agama masing-

masing, sebagai ekspresi keyakinan: “bagimu agamamu dan bagiku agamaku”.*?

Olhsan Ali-Fauzi, Zainal Abidin Bagir, Irsyad Rafsadi and Ihsan, Kebebasan, Toleransi Dan Terorisme,
2017.

H7ainal Abidin Bagir, Robert W. Hefner, and lhsan Ali-fauzi, Mengelola Keragaman Dan Kebebasan
Beragama Di Indonesia: Sejarah, Teori Dan Advokasi [Managing Diversity and Religious Freedom in
Indonesia: History, Theory and Advocacy], 2014.

Igbal, “Pendidikan Multikultural Interreligius: Upaya Menyemai Perdamaian Dalam Heterogenitas
Agama Perpsektif Indonesia.”

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES)
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021

58



Internalisasi Nilai Multikulturalisme..., Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri

Melihat pluralitas masyarakat Balun, maka untuk menjadikan tatanan sosial
tidak monolitik dan rentan dominasi antara yang satu di atas yang lain, maka diperlukan
wawasan multikultural melalui sikap moderat dalam soal keyakinan keagamaan.
Kenyataan bahwa diversitas rasial dan agama merupakan sesuatu yang terberi (given),
maka sikap saling menghormati atas perbedaan sebenarnya juga merupakan bentuk dari
penghambaan diri kepada Allah SWT. Dengan demikian, tidak ada satu konsep
masyarakat yang tunggal, ia dikonstruksi oleh beragam fenomena dan realitas sosial
yang melingkupinya.’® Karena itulah maka Islam sangat menekankan pentingnya
penghormatan kepada manusia. Hal ini terlihat dari ajarannya yang sangat akomodatif

terhadap sisi kemanusiaan: kompleksitas budaya, agama, dan kultur sosial masyarakat.'*

Nilai Tolong Menolong (ta’awun): Upaya Memperkuat Solidaritas Sosial

Spirit ta'awun yang ditemukan dalam masyarakat Balun adalah tradisi tolong-
menolong, bahu membahu, dan saling berkontribusi atas yang lain saat membutuhkan
tanpa memandang status agamanya. Bahkan semenjak kecil, masyarakat Balun terbiasa
mendidik anak-anaknya baik di sekolah maupun dalam keluarga untuk saling membantu
dengan teman sebayanya. Seperti halnya ketika kesulitan belajar bahasa Arab bagi
nonmuslim, menjenguk teman beda agama yang sakit, serta tak segan membantu
tetangga yang mengalami kesusahan.®®

Selain itu, setiap manusia yang memiliki kebutuhan dan kepentingan dalam
hidupnya, tidak serta merta -dalam konteks warga Balun- mengorbankan kepentingan
kelompok agama lain. Hal ini didasarkan bagaimana mereka saling gotong royong
mengkondisikan lingkungan sekitar agar dapat menyelenggarakan ritual ibadah agama
secara khidmat, baik Nyepi, Idul Fitri, dan Natal. Melalui nilai ta'awun yang telah
menjadi budaya pada masyarakat Balun, mereka memiliki kesempatan atau potensi
yang sangat besar untuk mewujudkan cita dan harapannya. Dalam nilai ini dapat
dipahami bahwa warga memiliki kesadaran untuk mendengar lebih jauh perasaan dan
keyakinan orang lain, melihat lebih jeli atas kebutuhan orang lain atas dirinya dan

kesediaan menggerakkan tangan untuk saling menjaga agar sensifitas agama tidak

13Zainal Abidin Bagir and AA GN Ari Dwipayana Mustaghfiroh Rahayu Trisno Sutanto Farid Wajidi,
Pluralisme Kewargaan (Bandung: Mizan, 2011).

14Eka Prasetiawati, “Menanamkan Islam Moderat Upaya Menanggulangi Radikalisme Di Indonesia,”
Fikri 2, no. 2 (2017): 523-70, http://libraryl.nida.ac.th/termpaper6/sd/2554/19755.pdf.

15Eni Puji Utami, Kunarti, and Dkk Meike Lusye Karolus, Praktik Pengelolaan Keragaman Di Indonesia,
2018.

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES)
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021

59



Internalisasi Nilai Multikulturalisme..., Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri

mengorbankan kedaulatan sosial yang dapat mengancam keutuhan sebagai satu
kesatuan masyarakat.

Bangunan komunikasi profetik yang mengedepankan semangat persatuaan dan
kebersamaan merupakan bentuk yang paling ekspresif dari ketakwaan kepada Tuhan
Yang Maha Esa. Dalam realitas masyarakat yang multikultural, sebagaimana yang
terjadi pada masyarakat Balun, artikulasi keimanan diwujudkan pada sikap saling
tenggang rasa, saling mengunjungi jika ada saudara dan tetangga yang sedang sakit atau
mendapatkan musibah tanpa memerhatikan background keagamannya.®

Dengan demikian, konsep kebaikan dalam pendidikan Islam adalah timbulnya
sikap saling peduli, sehingga responsif terhadap keadaan tetangga atau keluarga saat
tertimpa cobaan dengan pertimbangan utama adalah sama-sama manusia ciptaan Tuhan.
Ekspresi keimanan ini merupakan perwujudan dari ayat al-Quran yang menyatakan
bahwa Allah benar-benar memuliakan anak adam (baca: manusia) tanpa embel-embel
atribut kultural apapun. Sebaliknya, bahwa kezaliman apapun bentuknya tidak
ditoleransi sedikitpun di dalam ajaran Islam.

Pesan komunikasi profetik ini sangatlah jelas bahwa berkonspirasi dalam
kejahatan sangat dilarang. Konsesus masyarakat untuk melahirkan perpecahan, sejurus
kemudian dalam hal ini menjadi perilaku yang sangat dilarang. Maka tidaklah mungkin
seseorang dengan akal, hati dan keimanan yang benar, sehat dan lurus akan melakukan
pengkhianatan atas dirinya sendiri dengan tunduk pada isu-isu perpecahan.’

Hal penting yang perlu diketengahkan di sini adalah kegiatan gotong royong
antar umat beragama yang telah menjadi “kebudayaan wajib”. Kearifan yang telah
menjadi kekayaan lokal masyarakat Balun merupakan kristalisasi dari semangat saling
tolong-menolong dan guyub rukun sehingga tersemai kondisi sosial masyarakat yang
aman. Kenyataan ini berarti semangat tolong-menolong masyarakat Balun menyimpan
implikasi sosial dalam membentuk sebuah kultur atau peradaban masyarakat yang
harmonis. Dalam tradisi kerja bakti misalnya, selain tidak mendapatkan upah, warga
secara sukarela membersihkan daerahnya dengan tanpa mempertimbangkan ini daerah

muslim atau non-muslim.®

18Sinta Paramita and Wulan Purnama Sari, “Intercultural Communication to Preserve Harmony Between
Religious Group in Jaton Village Minahasa (Komunikasi Lintas Budaya Dalam Menjaga Kerukunan
Antara Umat Beragama Di Kampung Jaton Minahasa),” Journal Pekommas 1, no. 2 (2016): 153,
https://doi.org/10.30818/jpkm.2016.2010205.

Prasetiawati, “Menanamkan Islam Moderat Upaya Menanggulangi Radikalisme Di Indonesia.”

18Ismail Fahmi Arrauf Nasution, “Minoritas Dan Politik Perukunan (FKUB, lIdeologi Toleransi Dan
Relasi Muslim-Kristen Aceh Tamiang),” Substantia 19, no. April (2017): 53-74.

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES)
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021

60



Internalisasi Nilai Multikulturalisme..., Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri

Teologi ta’awun masyarakat Balun jika dikategorikan sebagaimana konsep
Koentjaraningrat, dapat dibedakan ke dalam dua macam, yakni tolong-menolong yang
bersifat spontan dan bersifat norma sosial. Untuk sifat yang didasarkan pada norma
sosial adalah, masyarakat Balun jika saling gotong-royong tanpa disuruh jika terdapat
tetangga atau saudara yang menyelenggarakan hajat. Sedangkan tolong-menolong
secara spontan dilakukan tanpa permintaan dan tanpa pamrih untuk hal-hal yang
sifatnya tiba-tiba seperti kematian dan bencana lain. Hal ini terlihat ketika anggota
masyarakat Balun saat menyelenggarakan acara sunatan dan mantenan, mereka saling
membantu atau “rewang”, terutama tenaga kerja, seperti: memasang tenda, memasak,
menerima tamu, juru ladi atau pelayan, dan sebagainya. Begitu juga ketika terdapat
anggota masyarakat sedang mengalami musibah kematian, mereka saling membantu

secara spontan dan tanpa pamrih.

Nilai Harmoni Sosial (tawazun): Memperkuat Kerukunan Multi Religi

Berkaitan dengan penelitian ini ada terminologi yang digunakan dan perlu
dikonsepsualisasikan terlebih dahulu agar dapat dimengerti maksud dan batasannya,
yaitu masyarakat harmoni. Harmoni adalah “suatu kondisi selaras, teratur, tenteram, dan
seimbang.” Dengan demikian, dalam konteks penelitian pada masyarakat Balun ini
dapat dipahami sebagai masyarakat yang terdiri atas sekelompok manusia yang hidup
bersama dengan adanya ikatan sosial-keagamaan yang diliputi suasana keselarasan,
keteraturan, ketenteraman,,dan keseimbangan.

Paradigma di atas menggambarkan bahwa masyarakat Balun yang mendapat
predikat sebagai desa Pancasila terbentuk sebagai konsekuensi dari adanya kerjasama
timbal-balik antara lembaga pendidikan, keluarga (household), dan masyarakat sebagai
pilar utama sentra kehidupan harmonis (ta ‘awun). Sehingga kondisi harmonis yang bisa
dikatakan tercapai saat ini merupakan kondisi ideal yang diperoleh ketika masing-
masing anggota masyarakat, baik sebagai pemeluk agama, sebagai guru, sebagai
anggota keluarga sekaligus anggota masyarakat menjalani peran dan fungsinya secara
benar dengan didasarkan pada nilai-nilai kemanusiaan, kemajemukan dan persaudaraan
(ukhuwah).*®

Dalam tradisi akademik, padanan masyarakat harmoni mempunyai banyak

istilah. Dalam Islam, istilah yang digunakan adalah masayarakat madani (tamadun).

¥Miftahuddin, “Islam Moderat Konteks Indonesia Dalam Pespektif Historis,” Mozaik V, no. 1 (2010):
4154,

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES)
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021

61



Internalisasi Nilai Multikulturalisme..., Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri

Merujuk pada konsepnya Madjid bahwa masayarakat yang madani memberikan
konstribusi  sosial-psikologis berupa ketenangan batin serta kebahagiaan dan
kesejahteraan yang hakiki bagi segenap anggota masyarakat, tanpa kekerasan, ancaman,
intimidasi, dan kesalingcurigaan. Sebagai masyarakat yang harmonis, Desa Balun
dalam riset ini bisa dicirikan sebagai masyarakat yang lahiriah dan batiniahnya, karena
dengan secara bebas menjalankan ritual keagamaan dengan penghormatan sekaligus
penghargaan dari pemeluk agama lain.?° Ritual-ritual keagamaan masyarakat Balun,
seperti upacara Nyepi, Kebaktian, dan salat tarawih mendapatkan penghargaan yang
luar biasa dari sesama anggota masyarakat. Pemeluk agama didorong untuk
menjalankan ritus keagamaannya dengan khidmat dan khusyuk’, sehingga pemeluk
agama lain rela untuk “mengorbankan ego keagamaannya” agar tetangganya yang
menjalankan ritual agamanya bisa menunaikannya secara khidmat.

Melihat kuatnya komitmen solidaritas masyarakat Balun, baik diartikulasikan
dalam lembaga pendidikan, keluarga, dan masyarakat, agaknya tidak berlebihan jika
mengklaim para anggota masyarakat di sini telah secara baik menjalankan fungsi dan
perannya sebagai anggota masyarakat sekaligus sebagai pemeluk agama yang baik.
Dengan tidak segan menjenguk tetangga yang sakit, saling berkunjung saat perayaan
hari raya agama-agama sekaligus tak alergi menghadiri undangan hajatan walau berbeda
agama, menunjukkan tingkat ukhuwah insaniyah warga Balun yang telah matang dan
mapan. Singkatnya, fungsionalisme dalam masyarakat ini mempunyai hubungan satu
sama lainnya yang menyatu dalam satu dimensi kekeluargaan. Setiap bagian dari
anggota keluarga adalah fungsional bagi lainnya.?

Selain itu, adaptasi Islam pada kebudayaan dan konstruksi agama-agama pada
masayarakat Balun membuktikan bahwa para pemeluk agama Islam memandang
pluralitas sebagai suatu keniscayaan. Dengan kemampuan adaptasi masyarakat
berinteraksi dengan lingkungan dan alam sosialnya dengan fleksibel. Lalu memiliki
kecakapan untuk mengatur dan menyusun tujuan-tujuan masa depan dan membuat
keputusan yang sesuai dengan itu. Integration atau harmonisasi dalam struktur sosial
masyarakat merupakan general agreement yang dibangun di atas koridor kearifan lokal

masyarakat Balun, semisal: tradisi jogo regol, halal bi halal, dan saling menjaga saat

2Ahmad Rizky Mardhatillah Umar, “A Genealogy of Moderate Islam: Governmentality and Discourses
of Islam in Indonesia’s Foreign Policy,” Studia Islamika 23, no. 3 (December 30, 2016): 399-433,
https://doi.org/10.15408/sdi.v23i3.3157.

2 Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan: Nilai-Nilai Indonesia Dan Transformasi Kebudayaan
(jakarta: The Wahid Institute, 2007).

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES)
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021

62



Internalisasi Nilai Multikulturalisme..., Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri

ada perayaan agama merupakan pengejawantahan nilai-nilai atau norma pada

masyarakat ditetapkan.

Nilai Moderasi Beragama (tasawuth): Beragama dengan Bahasa Kemanusiaan

Pada dasarnya, ketika dilahirkan, manusia sudah membawa naluri untuk
beragama, dalam arti mengenal Tuhan,meski kadarnya sangat kecil. Rudolf Ottodan St.
Agustinus menyatakan: “...they are born with inner capacity of sensing God and cannot
help themselves.” Maka dalam perspektif psikologi agama, manusia disebut homo
religious. Kondisi seperti itu dalam Islam disebut fitrah, disebutkan dalam al-Qur’an
Surat al-Rum: 30, yang artinya: “Maka hadapkanlahwajahmu dengan lurus kepada
agama (Allah);(tetaplah atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia
menurutfitrah itu. Tidak ada perubahan pada fitrah Allah. (Itulah)agama yanglurus;
tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui.” (Q. S. al-Rum,30: 30). Selain itu,
Rasulullah pun mempertegas lagi dalam hadis yang artinya: “Tidaklah seorang anak
dilahirkan ke dunia kecuali dalam keadaan suci. Maka kedua orang tuanyalah yang
menjadikannya (memeluk) Yahudi, Nasrani atau Majusi.” (Muslim, 1377H: 216).

Adanya naluri beragama tersebut dapat ditelusuri secara psikologis dengan
mencermati fenomena adanya tradisi pembacaan do’a bagi orang yang meninggal, atau
mendoakan orang yang tengah sakit. Kesadaran sebagai makhluk beragama ini sangat
lekat dalam kehidupan masyarakat Balun yang multi agama. Tentunya, berdo’a sebagai
suatu aktifitas ritual tersebut ditujukan kepada Yang Menguasai Hidup, walau dengan
“imagi dan standar” mengenai konsep Tuhan yang berbeda.??

Bersikap moderat (tawasuth) yaitu berupaya berada di jalur tengah telah menjadi
bagian dari platform kemasyarakatan warga Balun. Mereka tak segan mempersilakan,
misalnya siswa nonmuslim untuk tidak mengikuti ritual keagamaan siswa muslim saat
di sekolah, pun juga dalam soal mata pelajaran agama, para siswa berkumpul namun
dipisahkan sesuai dengan pembelajaran agamanya masing-masing.?®> Cara seperti ini
mencirikan sikap moderasi bergama yang dapat diidentifikasi melalui sikap: a)

Tawasuth dan i 'tidal, menjunjung tinggi keharusan berlaku adil di tengah kehidupan

227 Hermawan, “NILAI MODERASI ISLAM DAN INTERNALISASINYA DI SEKOLAH M. A.
Hermawan Institut Agama Islam Negeri Purwokerto,” Insania 25, no. 1 (2020): 31-43.

2Winarto Eka Wahyudi, “Radikalisme Dalam Bahan Ajar Dan ANalisa Wacana Kritis Perspektif Van
Dijk Terhadap Materi PAI Tingkat SMA,” Jalie: Journal of Applied Linguistics and Islamic Education 1,
no. 1 (2017): 9-15.

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES)
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021

63



Internalisasi Nilai Multikulturalisme..., Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri

bergama; b) toleransi terhadap perbedaan; c) menganjurkan kebaikan kolektif dan
menghindari sentimen-sentimen keagamaan yang dapat menyulut perpecahan.

Bagi masyarakat Balun yang menampilkan ciri beragama yang moderat, misi
utama dalam beragama adalah menghadirkan substansi nilai-nilai agama di masyarakat
demi terwujudnya kedamaian dan ketenteraman bersama. Misi ini sesuai dengan visi
Islam yang merujuk pada fungsinya sebagai agama rahmatan lil ‘alamin. Sejurus
kemudian, sikap moderat dalam beragama menjadi antitesis dari sikap keagamaan yang
cenderung fundamental atau radikal, yang dalam tradisi akademik lazim disebut sebagai
extreme religious (al-tatharruf al-dini) yang berarti lawan moderatisme (al-tawassuth
wa al-I 'tidal).** Sikap berupaya untuk menghargai keberagaman bersama menegasikan
suatu kelompok keagamaan yang cenderung kaku di dalam menafsirkan doktrin agama
dan lebih memilih jalan kekerasan di dalam mencapai tujuan. Pengertian ini dalam
perkembangannya sering diposisikan sebagai kelompok oposisi dalam suatu tatanan
masyarakat yang dianggap tidak islami, untuk tidak menyebunya kafir.

Salah satu kearifan lokal masyarakat Balun adalah penghargaan dan
penghormatan terhadap perayaan keagamaan, baik Islam, Kristen, dan Hindu. Mereka
tak segan bahu membahu untuk melancarkan kegiatan keagamaan agar berjalan dengan
khidmat. Namun bantuan itu yang bersifat, sosial kemasyarakatan, bukan ritual
keagamaan. Hal-hal semacam ini, tentu akan berimplikasi secara diametral dengan ciri
sikap yang melekat pada kaum ektrimis yang cenderung alergi terhadap perbedaan,
sikap dan pandangan yang radikal, militan, berpikiran sempit (narrow minded),
semangat beragaman terlalu berlebihan namun miskin ilmu (ultrazealous), atau
cenderung ingin mencapai tujuan dengan menggunakan cara-cara kekerasan. Sehingga
bisa dipahami, sikap keagamaan yang moderat pada masayarakat Balun merupakan
upaya untuk meminimalisasi paham keagamaan yang ekstrim. Karena jika paham
tersebut telah mengkooptasi harmoni sosial masyarakat, bukan tidak mungkin, akan
menimbulkan kesalahpahaman (misleading) yang memicu terjadinya violence, karena

cenderung lebih menyudutkan satu pihak dan menguntungkan pihak lain.

2Winarto Eka Wahyudi, “Ethnic Minority Muslim Social Pedagogy (Counter-Radicalism of Chinese
Muslims through Islamic Education),” Edukasia : Jurnal Penelitian Pendidikan Islam 15, no. 1 (2020):
119, https://doi.org/10.21043/edukasia.v15i1.7360.

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES)
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021

64



Internalisasi Nilai Multikulturalisme..., Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri

Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Islam Multikultural

Kearifan lokal yang menjadi aset integrasi masyarakat harmonis desa Balun bisa
dikatakan sebagai suatu sintesis budaya yang diciptakan oleh aktor-aktor lokal melalui
proses yang berulang-ulang (continum) yakni melalui internalisasi dan interpretasi
ajaran agama dan budaya yang kemudian disosialisasikan dalam bentuk norma-norma
serta dijadikan pedoman dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Balun. Dalam konteks
kajian ini, meminjam gagasan James Banks tentang pendidikan Multikultural, maka
nilai-nilai yang terkandung di dalamnya yang berisi “gagasan” tentang keadilan,
toleransi, dan moderatisme dapat dilakukan dengan mengintegrasikan nilai multikultural
ke dalam norma sosial atau perencanaan pembelajaran di lembaga yang berada di
wilayah tersebut, tentu saja dalam hal ini SDN 1 Balun sebagai subjek penelitiannya.?

Sebagaimana kategorisasi yang telah dilakukan oleh Banks,maka dapat dilihat
bahwa penanaman nilai multikultural masyarakat Balun berjalan di atas dua tahapan,
yaitu: tahap penambahan (additive level) dan tahap perubahan (transformative level).?
Dalam tahap penambahan (additive level), baik di lingkungan keluarga, sekolah, dan
masyarakat sejak dini menyisipkan wawasan-wawasan moralitas kepada anaknya dalam
membangun toleransi kepada teman dan saudaranya yang berbeda agama, begitupun
dengan masyarakat yang sering melibatkan semua unsur pemeluk agama dalam
memperingati hari besar agama dan hari besar nasional, untuk memupuk semangat
persaudaraan, kerukunan dan kesatuan antar warga multi agama.

Selanjutkan dalam tahap transformatif, menurut Banks, masyarakat dipandang
mampu melihat konsep-konsep dari sejumlah perspektif budaya, etnik dan agama secara
kritis. Dalam level ini melalui orang tua, tokoh agama, dan tokoh masyarakat serta
guru-guru SD, guru ngaji desa Balun, secara serempak melakukan indoktrinasi
perspektif-perspektif, kerangka-kerangka referensi dan gagasan-gagasan Yyang
memperluas pemahaman warga masyarakat tentang sebuah ide, pandangan moral
tentang tata kehidupan yang harmonis melalui sikap-sikap yang toleran dan demokratis.

Proses internalisasi nilai pendidikan Islam multikultural yang terlihat pada
masyarakat Balun dilakukan melalui beberapa aspek tahapan, yakni: transformasi nilai,

transaksi nilai, dan tahap trans-internalisasi nilai. Dalam proses internalisasi yang

25JA Banks, An Introduction to Multicultural Education., 1994,
http://www.eric.ed.gov/ERICWebPortal/recordDetail?accno=ED372129.

%James A. Bank, “Multicultural Education: Historical Development, Dimmension and Practice,”
American Educational Research Assosiation 19 (1993).

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES)
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021

65



Internalisasi Nilai Multikulturalisme..., Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri

dikaitkan dengan pembinaan perilaku hidup rukun, harmonis dan toleran berlangsung
melalui antara lain:?’

a. Tahap transformasi nilai. Pada tahap ini terjadi upaya yang dilakukan oleh orang
tua, tokoh agama, dan masyarakat serta guru untuk menyadar-pahamkan tentang
pentingnya hidup rukun dan harmonis. Transformasi nilai, dengan demikian,
hanya berjalan melalui komunikasi verbal, melalui arahan orang tua terhadap
anak, atau tokoh masyarakat kepada warga desa, serta pengajaran dan nasehat
guru kepada murid-muridnya yang bersifat mentransmisikan nilai-nilai etik
kepada orang lain.

b. Tahap transaksi nilai. Proses penginternalisasian nilai melalui komunikasi dua
arah antara dua orang atau lebih dalam satu komunitas masyarakat secara timbal
balik, sehingga terjadi proses interaksi sosial. Dengan adanya transaksi nilai ini,
tokoh masyarakat, guru, dan tokoh agama dapat memengaruhi nilai orang lain
melalui contoh nilai yang dijalankannya (modeling) melalui perilaku-perilaku
nyata dalam interaksi sosial di tengah keberagaman agama.

c. Tahap trans-internalisasi. Proses penginternalisasian nilai-nilai pendidikan Islam
multikultural melalui proses yang bukan hanya komunikasi verbal tetapi juga
disertai komunikasi kepribadian yang ditampilkan melalui keteladanan,
pengkondisian serta melalui proses pembiasaan atau pembudayaan (inkulturasi)
untuk berperilaku sesuai dengan nilai yang diharapkan.?®
Melalui kerangka paradigmatik di atas, dapat diketahui bahwa Desa Pancasila

yang menjadi tagline masyarakat Desa Balun mencerminkan pola pikir dan pola sikap
keagamaan masyarakat Balun yang toleran dan demokratis, serta memilili cara pandang
yang moderat. Nilai-nilai multikulturalisme di atas tidak berjalan secara tiba-tiba dan
bersifat taken for granted, namun dilakukan melalui sebuah proses atau upaya yang
dialektis-integral antar berbagai pihak, baik dari masyarakat, keluarga, dan lingkungan
pendidikan yang secara serentak turut melakukan proses internalisasi nilai-nilai sosial-

keagamaan yang kompatibel dengan realitas masyarakat yang plural.?®

2"Kuswaya Wihardit, “Pendidikan Multikultural: Suatu Konsep, Pendekatan Dan Solusi.”

ZMuhaimin, Setrategi Belajar Mengajar, (Surabaya: Citra Media, 1996), him. 153., liha juga Kama
Abdul Hakam dan Encep Syarief Nurdin, Metode Internalisasi Nilai-nilai untuk Memodifikasi Perilaku
Berkarakter, (Bandung: CV. Maulana Media Grafika, 2016), him. 14.

2Carl A. Grant; Joy L. Lei, “Global Construction of Multicaultural Education: Theorities and Realities,”
in The British Journal of Psychiatry, ed. Carl A. Grant; Joy L Lei, vol. 111, 1965, 1009-10,
https://doi.org/10.1192/bjp.111.479.1009-a.

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES)
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021

66



Internalisasi Nilai Multikulturalisme..., Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri

Penutup

Realiatas masyarakat yang plural sebagaimana paparan dalam kajian ini, menjadi
pisau bermata dua. Di satu sisi menjadikan peradaban masyarakat lebih kaya dengan
berbagai ornamen khazanah kebudayaan masing-masing, namun di sisi lain, jika tidak
pandai mengelola akan menjadi bom waktu yang setiap saat kita harus bersiap menelan
pil pahit akibat gagal mengelola keragaman, sehingga konflik horisontal tak bisa
terelakkan lagi. Mengaca dari religiuos experience masyarakat Balun, dengan
komposisi pemeluk agama beragama namun berhasil mengelolanya dengan baik,
ditemukan bahwa kondisi masyarkat yang harmonis membutuhkan kontribusi dan peran
multi pihak.

Dalam kajian tentang internalisasi nilai multikulturalisme ini, didapatkan temuan
antara lain: 1) multikulturalisme berhasil diinternalisasikan melalui berbagai pihak
secara integratif-dialektif, baik di lingkungan keluarga, sekolah, dan masyarakat, 2)
nilai-nilai multikultural yang diinternalisasikan meliputi sikap toleransi (tasamuh),
harmoni sosial (tawazun), saling tolong-menolong (fa’awun), dan moderasi dalam
beragama (tawasuth), 3) proses internalisasi nilai-nilai multikultural dilakukan melalui
kontribusi tri relasi pendidikan yang mengambil dua pola baik secara additive maupun
transformatif level. Selain itu, penelitian ini juga menemukan bahwa internalisasi nilai
multikultural berjalan melalui tahapan transformasi nilai, transaksi nilai, dan trans-
internalisasi nilai yang diwujudkan melalui pengajaran dan pembudayaan masyarakat

dengan sikap toleran (tasamuh) sekaligus moderat (tawasuth).

Referensi

A.Hermawan. “Nilai moderasi islam dan internalisasinya di sekolah,.” Insania 25, no.
1 (2020): 31-43.

Bagir, Zainal Abidin, Robert W. Hefner, and Ihsan Ali-fauzi. Mengelola Keragaman
Dan Kebebasan Beragama Di Indonesia: Sejarah, Teori Dan Advokasi
[Managing Diversity and Religious Freedom in Indonesia: History, Theory and
Advocacy], 2014.

Bagir, Zainal Abidin, and AA GN Ari Dwipayana Mustaghfiroh Rahayu Trisno Sutanto
Farid Wajidi. Pluralisme Kewargaan. Bandung: Mizan, 2011.

Banawiratma, J.B, Zainal Abidin Bagir, Fatimah Husein, Suhadi Cholil, Novita
Rakhmawati, Ali Amin, Budi Asyhari, and Mega Hidayati. Dialog Antarumat
Beragama: Gagasan Dan Praktik Di Indonesia. Jakarta: PT Mizan Publika, 2010.

Bank, James A. “Multicultural Education: Historical Development, Dimmension and
Practice.” American Educational Research Assosiation 19 (1993).

Banks, JA. An Introduction to Multicultural Education., 1994.

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES)
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021

67



Internalisasi Nilai Multikulturalisme..., Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri

http://www.eric.ed.gov/ERICWebPortal/recordDetail?accno=ED372129.
Christoper Pole., & Marlene Morrison. Etnografi for Education, 2003.

Igbal, Mahathir Muhammad. “Pendidikan Multikultural Interreligius: Upaya Menyemai
Perdamaian Dalam Heterogenitas Agama Perpsektif Indonesia.” Sosio Didaktika
1, no. 1 (2014): 89-97.

Kamal, Aulia. “Spiritual-Humanisme Hasan Askari Dan Dialog Interreligi Di
Indonesia.” Studia Sosia Religia 2, no. 2 (2019).

Kuswaya Wihardit. “Pendidikan Multikultural: Suatu Konsep, Pendekatan Dan Solusi.”
Jurnal Pendidikan 11, no. 2 (2010): 96-105.
https://doi.org/10.33830/jp.v11i2.561.2010.

Lei, Carl A. Grant; Joy L. “Global Construction of Multicaultural Education: Theorities
and Realities.” In The British Journal of Psychiatry, edited by Carl A. Grant; Joy
L Lei, 111:1009-10, 1965. https://doi.org/10.1192/bjp.111.479.1009-a.

Miftahuddin. “Islam Moderat Konteks Indonesia Dalam Pespektif Historis.” Mozaik V,
no. 1 (2010): 41-54.

Miles, Matthew B, Michael a Huberman, and Johnny Saldana. “Qualitative Data
Analysis: A Methods  Sourcebook.”  SAGE  Publications,  2006.
https://doi.org/January 11, 2016.

Muryana. “Dialog Interreligius-Kultural Dan Civil Religion (Studi Atas Paguyuban
Ngesti Tunggal (Pangestu).” ESENSIA X1V, no. 2 (2013): 203-2016.

Nasution, Ismail Fahmi Arrauf. “Minoritas Dan Politik Perukunan (FKUB, Ideologi
Toleransi Dan Relasi Muslim-Kristen Aceh Tamiang).” Substantia 19, no. April
(2017): 53-74.

Paramita, Sinta, and Wulan Purnama Sari. “Intercultural Communication to Preserve
Harmony Between Religious Group in Jaton Village Minahasa (Komunikasi
Lintas Budaya Dalam Menjaga Kerukunan Antara Umat Beragama Di Kampung
Jaton Minahasa).” Journal Pekommas 1, no. 2 (2016): 153.
https://doi.org/10.30818/jpkm.2016.2010205.

Prasetiawati, Eka. “Menanamkan Islam Moderat Upaya Menanggulangi Radikalisme Di
Indonesia.” Fikri 2, no. 2 (2017): 523-70.
http://libraryl.nida.ac.th/termpaper6/sd/2554/19755.pdf.

Rafsadi, Ihsan Ali-Fauzi, Zainal Abidin Bagir, Irsyad, and Ihsan. Kebebasan, Toleransi
Dan Terorisme, 2017.

Seidman, Irving. [Irving_Seidman]_Interviewing_As_Qualitative_Resea(BookZZ.Org),
2006. https://doi.org/10.1016/0022-2852(61)90347-2.

Umar, Ahmad Rizky Mardhatillah. “A Genealogy of Moderate Islam: Governmentality
and Discourses of Islam in Indonesia’s Foreign Policy.” Studia Islamika 23, no. 3
(December 30, 2016): 399-433. https://doi.org/10.15408/sdi.v23i3.3157.

Utami, Eni Puji, Kunarti, and Dkk Meike Lusye Karolus. Praktik Pengelolaan
Keragaman Di Indonesia, 2018.

Wahid, Abdurrahman. Islam Kosmopolitan: Nilai-Nilai Indonesia Dan Transformasi
Kebudayaan. jakarta: The Wahid Institute, 2007.

Wahyudi, Winarto Eka. “Ethnic Minority Muslim Social Pedagogy (Counter-

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES)
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021

68



Internalisasi Nilai Multikulturalisme..., Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri

Radicalism of Chinese Muslims through Islamic Education).” Edukasia : Jurnal
Penelitian Pendidikan Islam 15, no. 1 (2020): 119.
https://doi.org/10.21043/edukasia.v15i1.7360.

. “Radikalisme Dalam Bahan Ajar Dan ANalisa Wacana Kritis Perspektif Van
Dijk Terhadap Materi PAI Tingkat SMA.” Jalie: Journal of Applied Linguistics
and Islamic Education 1, no. 1 (2017): 9-15.

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES)
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021

69



