
 
 

 
 Article History  

Submission: 

2021-03-10 
Review: 

2021-03-16 
Accepted: 

2021-06-02 
Doi:https://doi.org/10.33367/ijies.v4i1.1633 

 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021 

52 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 

Online: https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/ijies 
P-ISSN: 2621-5837 
E-ISSN: 2622-7975 

Internalisasi Nilai Multikulturalisme melalui Pendidikan Islam; Interelasi Tri 

Sentra Pendidikan pada Masyarakat Multireligius Desa Balun Lamongan 

 

Ahmad Hanif Fahruddin1, Maskuri2, Hasan Busri3 

1Universitas Islam Lamongan, 2,3Universitas Islam Malang 

1kanghanif88@unisla.ac.id, 2masykuri@unisma.ac.id, 3hasanbusri@unisma.ac.id 

 

Abstract 

Balun Village community located in Turi Subdistrict, Lamongan Regency got 

predicate as Pancasila village. This social attribute is inherent not only 

because its inhabitants have theological diversity as a multi religious society, 

but because of their success in managing religious diversity into a harmonious 

and almost conflictless social order. This success story is behind this research, 

which aims to parse about the role of various parties in shaping the 

multicultural society order. This study uses qualitative method with 

phenomenological approach. This study successfully found, among others: 1) 

multiculturalism successfully internalized through various parties integrative-

dialectical, both in the family environment, school and community, 2) 

internalized multicultural values include tolerance (tasamuh),social harmony 

(tawazun), mutual help (ta'awun) and moderation in religion (tawasuth),3) the 

process of internalization of multicultural values is carried out through two 

patterns both additively and transformative level. In addition, this study also 

found that the internalization of multicultural values goes through the stages 

of value transformation, value transactions and trans-internalization of values 

embodied through the teaching and culture of society with a tolerant attitude 

(tasamuh)as well as moderate( tawasuth). 

 

Keywords: Internalitation, Islamic Education, Multiculturalism 

 

Abstrak 

Masyarakat Desa Balun yang terletak di Kecamatan Turi, Kabupaten 

Lamongan mendapat predikat sebagai desa Pancasila. Atribut sosial ini 

melekat bukan hanya karena penduduknya memiliki diversitas teologis 

sebagai masyarakat multireligius, namun karena keberhasilan mereka dalam 

mengelola keberagaman agama menjadi satu tatanan sosial yang harmonis 

dan nyaris tanpa konflik. Cerita sukses inilah yang melatarbelakangi 

penelitian ini, yaitu bertujuan untuk mengurai tentang peran berbagai pihak 

dalam membentuk tatanan masyarakat multikultural. Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan fenomenologi. Kajian ini 

berhasil menemukan, antara lain: 1) multikulturalisme berhasil 

diinternalisasikan melalui hubungan interrelasi berbagai pihak secara 

integratif-dialektif, baik di lingkungan keluarga, sekolah dan masyarakat, 2) 

nilai-nilai multikultural yang diinternalisasikan meliputi sikap toleransi 

(tasamuh), harmoni sosial (tawazun), saling tolong-menolong (ta’awun) dan 

https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/ijies
mailto:2masykuri@unisma.ac.id


Internalisasi Nilai Multikulturalisme…, Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021 

53 
 

moderasi dalam beragama (tawasuth), 3) proses internalisasi nilai-nilai 

multikultural dilakukan melalui konstribusi tri relasi pendidikan yang 

mengambil dua pola baik secara additive maupun transformatif level. Selain 

itu, penelitian ini juga menemukan bahwa internalisasi nilai multikultural 

berjalan melalui tahapan transformasi nilai, transaksi nilai dan trans-

internalisasi nilai yang diwujudkan melalui pengajaran dan pembudayaan 

masyarakat dengan sikap toleran (tasamuh) sekaligus moderat (tawasuth). 

 

Kata Kunci: Internalisasi, Multikulturalisme, Pendidikan Islam 

 

Pendahuluan 

Indonesia merupakan bangsa yang memiliki keunikan dan coraknya yang khas. 

Menurut Clifford Geertz, sebagaimana dikutip oleh Iqbal, bahwa Indonesia merupakan 

negeri hibrida, karena menjadi tempat bermuaranya berbagai kultur dunia yang berhasil 

masuk ke Nusantara, yaitu kebudayaan Cina, Timur Tengah, India dan Eropa.1 Maka 

menjadi hal yang masuk akal jika di Jakarta dan Surabaya tidak sulit ditemukan 

pemukiman Cina dan komunitas Arab, di Bali agama Hindu yang dibawa dari India 

menjadi mayoritas, serta pusat peradaban Islam banyak terlacak di kawasan Aceh, 

Makasar dan Makasar. Di Ambon, Tomohon dan Flores simpul-simpul agama Katolik 

menjadi peradaban masyarakat setempat.2 

Menarik untuk juga mengutip pandangan Nurcholish Madjid yang 

mendefinisikan bahwa kebudayaan Indonesia adalah buah dari interaksi peradaban yang 

kaya, dinamis dan berkesinambungan dalam satu melting pot yang efektif. Maka tak 

heran jika Indonesia mendapat julukan sebagagi “mega cultural diversity” disebabkan 

eksistensinya memuat keanekaragaman yang supra kompleks. Tak kurang dari 250 

kelompok rasial lengkap dengan 500 jenis ragam bahasa berbeda di setiap etnisnya 

menjadikan Indonesia sebenarnya menjadi negara yang digdaya dalam konteks 

kebudayaan.3 

Namun, kekayaan Indonesia di bidang sosio-kultural di atas, jika tidak dikelola 

dengan baik, akan menjadi bom waktu yang setiap saat dapat meluapkan energi konflik 

yang luar biasa. Hal ini karena terdapat kerentanan sosial yang jamak dihadapi oleh 

masyarakat multikultural, yakni: 1) menyimpan potensi perpecahan antar kelompok 

yang akut; 2) pihak yang bertikai cenderung melihat perpecahan sebagai sebuah 

                                                             
1Mahathir Muhammad Iqbal, “Pendidikan Multikultural Interreligius: Upaya Menyemai Perdamaian 

Dalam Heterogenitas Agama Perpsektif Indonesia,” Sosio Didaktika 1, no. 1 (2014): 89–97. 
2Aulia Kamal, “Spiritual-Humanisme Hasan Askari Dan Dialog Interreligi Di Indonesia,” Studia Sosia 

Religia 2, no. 2 (2019), 28. 
3J.B Banawiratma et al., Dialog Antarumat Beragama: Gagasan Dan Praktik Di Indonesia (Jakarta: PT 

Mizan Publika, 2010), 129. 



Internalisasi Nilai Multikulturalisme…, Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021 

54 
 

“perang” dan; 3) proses integrasi sosial cenderung bersifat hegemonik, antara kelompok 

satu di atas kelompok yang lain.4 

Masyarakat multikultural yang menyimpan kerentanan konflik ini pada akhirnya 

menjadi sesuatu yang niscaya bahwa dalam sejarahnya jamak membayar mahal konflik 

dengan pertaruhan nyawa dan pertikaian antar sesama saudara sebangsa. Bahkan lebih 

parah lagi, konflik yang dimobilisasi dengan isu agama yang pernah terjadi di beberapa 

kawasan daerah di Indonesia, tak jarang mengorbankan jiwa hanya karena tersinggung 

sentimen rasialnya. Karena itulah, tantangan terberat bagi Indonesia adalah menyemai 

keragaman sebaik mungkin agar tidak pecah perang saudara yang sewaktu-waktu bisa 

pecah. Karena jika ini terjadi, maka bukan hal yang mustahil kepentingan internasional 

akan mengintervensi kedaulatan Indonesia. 

Salah satu daerah yang memiliki kekayaan budaya dan agama adalah Desa 

Balun yang terletak di Kecamatan Turi, Kabupaten Lamongan. Desa ini banyak menjadi 

subjek riset karena iklim religius dan kohesi sosialnya yang baik. Sebagai masyarakat 

multireligius, Balun menyimpan berbagai fenomena yang penting untuk diungkapkan, 

terutama pengalamannya dalam mengelola keberagaman agama menjadi lebih 

produktif. Kusairi yang menjadi kepada desa di Balun mengungkapkan bahwa 

kesadaran masyarakat Balun akan toleransi, saling membantu, gotong royong, 

menghormati ritual agama masing-masing sudah terbangun lama. Dalam konteks ini, ia 

menyatakan: “kesadaran tersebut terjadi atas konstribusi pendidikan di keluarga, pola 

pendidikan di sekolah, dan tradisi di masyarakat.” 

Dalam pendidikan di keluarga, masyarakat Balun sudah membiasakan 

memberikan contoh tentang toleransi bahkan ada dalam kepala Keluarga (KK) yang 

dalam satu keluarga berbeda agama, mereka hidup rukun. Pendidikan keluarga terbukti 

mampu menumbuhkan sikap terbuka dan menghargai anak pada anak lain ini diakui 

oleh para pendidik, baik di lembaga pendidikan formal maupun nonformal yang ada di 

Desa Balun.  Salah satu guru SDN I Balun Khoirul Umam mengatakan bahwa peserta 

didik sudah terbiasa bergaul dan berteman dengan peserta didik lain yang berbeda 

keyakinan dan agama, mereka tidak merasa risih dan canggung untuk bermain dan 

berinteraksi. Hal ini bisa terwujud karena peserta didik melihat langsung apa yang 

dilakukan oleh orang tua mereka saat berinteraksi dan bergaul dengan teman-teman dan 

tetangga yang berbeda agama. 

                                                             
4Muryana, “Dialog Interreligius-Kultural dan Civil Religion (Studi Atas Paguyuban Ngesti Tunggal 

(Pangestu),” ESENSIA XIV, no. 2 (2013): 203–2016. 



Internalisasi Nilai Multikulturalisme…, Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021 

55 
 

Selain keluarga, pemuka agama dan tokoh masyarakat juga mempunyai peran 

penting dalam menanamkan nilai-nilai multikultural dalam membangun masyarakat 

harmonis. Hal ini diungkapkan oleh Kusairi bahwa tokoh agama memiliki konstribusi 

besar dalam membangun kerukunan antar umat beragama di daerahnya. Untuk 

mendukung keharmonisan masyarakat, bahkan Perangkat Desa didesain memenuhi 

unsur representatif dari masing-masing agama.  Bahkan pada momen tertentu, jika 

dihadapkan pada konflik atau permasalahan di Desa, seringkali diselesaikan dengan 

jalan dialogis, demokratis, dan kompromis yang mengedepankan asas sama-sama tidak 

ada yang dirugikan dari segi agama apapun. Pengalaman pengelolaan keberagaman di 

desa Balun, dengan demikian sangat dipengaruhi oleh peran penting tokoh agama dan 

masyarakat dalam menyelesaikan akar konflik yang terjadi. 

Hidup harmonis dan damai juga diwujudkan dalam interaksi akademik di dalam 

ruang pendidikan dan pembelajaran. Untuk diketahui, di Desa Balun, internalisasi nilai-

nilai multikulturalisme juga berjalan melalui institusi pendidikan. Di desa ini, terdapat 

Taman Kanak-Kanan dan Sekolah Dasar yang masing-masing memiliki peran strategis 

dalam memupuk spirit toleransi antar umat beragama. Institusi pendidkan formal di 

desa ini antara lain, TK Jamhar dan TK Pembangunan, terdapat pula dua SD Negeri, 

yaitu SDN I dan II Balun, serta MI Tarbiyatus Sibyan. Diversitas keagamaan, di lingkup 

pendidikan terakomodasi antara lain di TK Pembangunan serta SDN I dan II Balun 

yang terdiri dari siswa muslim, nasrani, dan Hindu. Sementara itu, di TKM Jamhar dan 

MI Tarbiyatus Sibyan hanya diperuntukkan oleh siswa muslim. 

Sebagaimana gambaran fenomena di lapangan melalui observasi peneliti 

didapatkan bahwa lembaga pendidikan terlihat sangat akomodatif sehingga peserta 

didik yang memiliki perbedaan agama tetap dikondisikan untuk rukun, dengan pola 

pengajaran yang semaksimal mungkin melibatkan siswa berbeda agama  menjadi satu 

kelompok belajar. Melalui proses pembelajaran, lembaga pendidikan tersebut melalui 

pendidiknya memfasilitasi komunikasi dan interaksi antar peserta didik yang berlainan 

agama untuk bisa hidup rukun. Hal ini dilakukan di dalam kelas maupun luar kelas. 

Dalam menumbuhkan keharmonisan dan saling mengenal para pendidik juga tidak 

memberikan tugas kelompok kepada peserta didik berdasarkan agama tertentu, akan 

tetapi berdasarkan topik dan materi yang diajarkan.5 

                                                             
5SDN 1 Balun Turi Lamongan, Observasi, Baluln, 03 Februari 2019 



Internalisasi Nilai Multikulturalisme…, Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021 

56 
 

Komunikasi yang baik dan pergaulan yang rukun ini terjalin karena antara guru 

dan siswa, serta antar siswa yang lain tidak ada yang menyinggung, mengejek, dan 

menghina agama dan keyakinan pendidik serta peserta didik yang berbeda agama dan 

keyakinan. Tidak ditemukan diskriminasi atau intoleransi dalam komunikasi dan 

interaksi yang berlangsung dalam lingkungan sekolah bahkan para pendidik dan peserta 

didik berusaha untuk saling menghormati perbedaan serta menghargai keyakinan di 

antara mereka sebagaimana tampak pada tabel berikut: 

No. Tema  Keluarga Masyarakat Sekolah 

1 Toleransi 

(tasamuh) 

Keteladanan orang tua 

dalam menghormati 

yang lain 

Umat Islam 

mematikan speaker 

saat adzan ketika hari 

raya Nyepi 

Tidak membagi tugas 

berdasarkan agama 

tertentu 

2 Moderat 

(tawasuth) 

Tidak memaksakan 

kehendak anak 

Tidak saling 

mengganggu dalam 

beribadah 

Tidak menyinggung, 

menjelekkan 

keyakinan siswa 

agama lain 

3 Tolong-

Menolong 

(ta’awun) 

Dalam satu keluarga 

berbeda agama tidak 

memaksakan 

keyakinannya 

Saling tolong 

menolong dalam 

kegiatan perayaan 

Memfasilitasi untuk 

komunikasi dan 

interaksi 

Tabel: Multikulturalisme dalam Tri Centra Pendidikan 

 

Metode 

Kajian ini dilakukan dengan menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan 

studi lapangan (field research).6 Data diperoleh dari wawancara dengan informan kunci 

(key informan), observasi langsung serta dokumentasi. Hasil dari inventarisasi data 

kemudian dianalisis dengan menggunakan model analisis Miles & Huberman, yaitu 

melalui tahap: kondensasi data, display data, serta penarikan kesimpulan.7 Melalui 

fenomena yang spesifik, data yang terkumpul setelah dianalisis dilakukan generalisasi 

guna menghasilkan temuan yang dapat dipaparkan melalui proposisi penelitian.8 

 

Pembahasan 

Nilai-Nilai Multikulturalisme Masyarakat Balun 

Nilai-nilai multikulralisme mengandung satu kata kunci penting, yaitu konsep 

kesederajatan. Konsep ini memiliki implikasi bahwa apapun latar belakang manusianya, 

dia dipandang sederajat, sehingga perspektif seperti ini akan mudah melahirkan cara 

                                                             
6Irving Seidman, [Irving_Seidman]_Interviewing_As_Qualitative_Resea(BookZZ.Org), 2006, 

https://doi.org/10.1016/0022-2852(61)90347-2. 
7Matthew B Miles, Michael a Huberman, and Johnny Saldana, “Qualitative Data Analysis: A Methods 

Sourcebook,” SAGE Publications, 2006, https://doi.org/January 11, 2016. 
8& Marlene Morrison Christoper Pole., Etnografi for Education, 2003. 



Internalisasi Nilai Multikulturalisme…, Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021 

57 
 

pandang seseorang untuk lebih menghargai, menghormati, dan secara sekaligus 

menghindarkan diri dari potensi perpecahan.9 Kesederajatan berarti adanya persamaan 

dan penghargaan terhadap keadilan, kesamaan di mata hukum, aspirasi politik, Hak 

Asasi Manusia (HAM), dan ekspresi kebudayaan. Sehingga dapat dipahami bahwa 

terminologi multikulturalisme menyimpan sebuah makna tentang kesamaan derajat 

manusia. 

Dalam konteks masyarakat Balun yang beragam, multikulturalisme dipandang 

sebagai satu paradigma yang tak ternilai harganya, sebagai satu poa pikir dan pola sikap 

yang harus dikembangkan dan dibina. Oleh karena itu, pendidikan Islam berbasis 

wawasan multikulturalisme diinternalisasikan secara integral antara keluarga, lembaga 

pendidikan, dan masyarakat yang bersifat “conditio cine quanon”. Adapun nilai-nilai 

multikulturalisme yang diinternalisasikan oleh tiga sentra pendidikan Islam, antara lain: 

toleransi (tasamuh), moderasi bergama (tawasuth), tolong-menolong (ta’awun), dan 

hamoni sosial (tawazun) 

 

Nilai Toleransi (tasamuh): Mengikis Perbedaan, Menyemai Keberagaman 

Masyarakat Desa Balun memiliki common platform atau semacam kalimat al-

sawa yang tidak tertulis berupa kesepakatan bersama di antara pemeluk agama atau 

setiap anggota masyarakat untuk saling menjaga kerukunan kolektif. Untuk itulah, 

dalam mempertegas keharmonisan sosial ini, sejak tahun 2010 dalam Musrembangdes 

Balun memproklamirkan dirinya sebagai “Desa Pancasila” sebagai untuk memberikan 

pesan bahwa masyarakat di sini memiliki spirit persatuan, religiusitas, dan keadaban 

sosial antara satu dengan yang lain.  

Melalui tagline Desa Pancasila, masyarakat Desa Balun memiliki komitmen 

kuat untuk sama-sama menjunjung tinggi nilai-nilai kebersamaan, keadilan, solidaritas, 

persatuan, dan keutuhan sosial dengan melibatkan seluruh elemen masyarakat.  Dalam 

konteks ajaran Islam, sikap seperti ini dapat dilihat derivasinya dari pernyataan Nabi 

bahwa Islam adalah agama yang hanifiyah al-samhah (mudah, lurus, dan lapang). 

Sebuah hadis yang direkam sangat baik oleh Ibnu Abbas ra, bahwa Rasulullah saw, 

berkenaan dengan pertanyaan tentang agama yang memiliki karakter semacam apa yang 

                                                             
9Kuswaya Wihardit, “Pendidikan Multikultural: Suatu Konsep, Pendekatan Dan Solusi,” Jurnal 

Pendidikan 11, no. 2 (2010): 96–105, https://doi.org/10.33830/jp.v11i2.561.2010. 



Internalisasi Nilai Multikulturalisme…, Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021 

58 
 

dicintai oleh Allah, Nabi menjawab dengan argumentasi: "al-Hanifiyahal-samhah" 

(lurusdan yang mudah).10 

Islam terkandung dalam istilahnya suatu spirit perdamaian, dan tak akan 

terwujud tanpa adanya rasa saling menghargai dan menghormati atas dasar 

kemanusiaan. Berdasarkan hal tersebut, maka realitas sosial masyarakat Balun bisa 

dikategorikan dalam konteks sikap toleransinya berdasar pada:11 

1) Bahwa perbedaan manusia merupakan kehendak Allah, dengan demikian secara 

natural manusia mengemban atribut sebagai makhluk berbeda: baik agama, rasial 

dan strata sosialnya. 

2) Dari sisi kemanusiaan, manusia merupakan makhluk yang mulia baik dari segi 

bangsa, warna kulit dan agamanya.  

3) Orang muslim tidak memiliki kewenangan sedikitpun untuk mengintrospeksi 

saudaranya yang berbeda keyakinan. 

4) Salah satu ekspresi keimanan bagi seorang muslim adalah berbuat baik dan adil 

kepada siapapun tidak memandang latar agamanya. 

5) Ajaran Islam tidak melegitimasi orang non-muslim untuk dipaksa memeluk Islam 

dengan alasan apapun. 

6) Islam diturunkan sebagai agama yang kompatibel dengan kemampuan manusia, 

baik lahir maupun batinnya.  

Diskursus toleransi menjadi penting dikedepankan pada masyarakat Balun 

karena rentan konflik karena fakta sosial masyarakatnya yang berpotensi terjadinya 

perpecahan. Melalui pengalamannya, warga Desa Balun memiliki kompetensi dalam 

etika perbedaan pendapat (adab al-ikhtilif) dan dalam “menegosiasikan” isu-isu 

keagamaan. Salah satu etika berbeda pendapat dalam masyarakat Balun adalah tidak 

memaksakan keyakinan dengan cara dan bentuk apapun yang dapat menimbulkan 

kerugian kepada pihak lain. Dalam mengelola perbedaan agama, masyarakat Balun 

terlihat sangat teguh memegang prinsip untuk tidak memaksanakan agama masing-

masing, sebagai ekspresi keyakinan: “bagimu agamamu dan bagiku agamaku”.12 

                                                             
10Ihsan Ali-Fauzi, Zainal Abidin Bagir, Irsyad Rafsadi and Ihsan, Kebebasan, Toleransi Dan Terorisme, 

2017. 
11Zainal Abidin Bagir, Robert W. Hefner, and Ihsan Ali-fauzi, Mengelola Keragaman Dan Kebebasan 

Beragama Di Indonesia: Sejarah, Teori Dan Advokasi [Managing Diversity and Religious Freedom in 

Indonesia: History, Theory and Advocacy], 2014. 
12Iqbal, “Pendidikan Multikultural Interreligius: Upaya Menyemai Perdamaian Dalam Heterogenitas 

Agama Perpsektif Indonesia.” 



Internalisasi Nilai Multikulturalisme…, Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021 

59 
 

Melihat pluralitas masyarakat Balun, maka untuk menjadikan tatanan sosial 

tidak monolitik dan rentan dominasi antara yang satu di atas yang lain, maka diperlukan 

wawasan multikultural melalui sikap moderat dalam soal keyakinan keagamaan. 

Kenyataan bahwa diversitas rasial dan agama merupakan sesuatu yang terberi (given), 

maka sikap saling menghormati atas perbedaan sebenarnya juga merupakan bentuk dari 

penghambaan diri kepada Allah SWT. Dengan demikian, tidak ada satu konsep 

masyarakat yang tunggal, ia dikonstruksi oleh beragam fenomena dan realitas sosial 

yang melingkupinya.13 Karena itulah maka Islam sangat menekankan pentingnya 

penghormatan kepada manusia. Hal ini terlihat dari ajarannya yang sangat akomodatif 

terhadap sisi kemanusiaan: kompleksitas budaya, agama, dan kultur sosial masyarakat.14 

 

Nilai Tolong Menolong (ta’awun): Upaya Memperkuat Solidaritas Sosial 

Spirit ta'awun yang ditemukan dalam masyarakat Balun adalah tradisi tolong-

menolong, bahu membahu, dan saling berkontribusi atas yang lain saat membutuhkan 

tanpa memandang status agamanya. Bahkan semenjak kecil, masyarakat Balun terbiasa 

mendidik anak-anaknya baik di sekolah maupun dalam keluarga untuk saling membantu 

dengan teman sebayanya. Seperti halnya ketika kesulitan belajar bahasa Arab bagi 

nonmuslim, menjenguk teman beda agama yang sakit, serta tak segan membantu 

tetangga yang mengalami kesusahan.15 

Selain itu, setiap manusia yang memiliki kebutuhan dan kepentingan dalam 

hidupnya, tidak serta merta -dalam konteks warga Balun- mengorbankan kepentingan 

kelompok agama lain. Hal ini didasarkan bagaimana mereka saling gotong royong 

mengkondisikan lingkungan sekitar agar dapat menyelenggarakan ritual ibadah agama 

secara khidmat, baik Nyepi, Idul Fitri, dan Natal. Melalui nilai ta'awun yang telah 

menjadi budaya pada masyarakat Balun, mereka memiliki kesempatan atau potensi 

yang sangat besar untuk mewujudkan cita dan harapannya. Dalam nilai ini dapat 

dipahami bahwa warga memiliki kesadaran untuk mendengar lebih jauh perasaan dan 

keyakinan orang lain, melihat lebih jeli atas kebutuhan orang lain atas dirinya dan 

kesediaan menggerakkan tangan untuk saling menjaga agar sensifitas agama tidak 

                                                             
13Zainal Abidin Bagir and AA GN Ari Dwipayana Mustaghfiroh Rahayu Trisno Sutanto Farid Wajidi, 

Pluralisme Kewargaan (Bandung: Mizan, 2011). 
14Eka Prasetiawati, “Menanamkan Islam Moderat Upaya Menanggulangi Radikalisme Di Indonesia,” 

Fikri 2, no. 2 (2017): 523–70, http://library1.nida.ac.th/termpaper6/sd/2554/19755.pdf. 
15Eni Puji Utami, Kunarti, and Dkk Meike Lusye Karolus, Praktik Pengelolaan Keragaman Di Indonesia, 

2018. 



Internalisasi Nilai Multikulturalisme…, Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021 

60 
 

mengorbankan kedaulatan sosial yang dapat mengancam keutuhan sebagai satu 

kesatuan masyarakat.  

Bangunan komunikasi profetik yang mengedepankan semangat persatuaan dan 

kebersamaan merupakan bentuk yang paling ekspresif dari ketakwaan kepada Tuhan 

Yang Maha Esa. Dalam realitas masyarakat yang multikultural, sebagaimana yang 

terjadi pada masyarakat Balun, artikulasi keimanan diwujudkan pada sikap saling 

tenggang rasa, saling mengunjungi jika ada saudara dan tetangga yang sedang sakit atau 

mendapatkan musibah tanpa memerhatikan background keagamannya.16 

Dengan demikian, konsep kebaikan dalam pendidikan Islam adalah timbulnya 

sikap saling peduli, sehingga responsif terhadap keadaan tetangga atau keluarga saat 

tertimpa cobaan dengan pertimbangan utama adalah sama-sama manusia ciptaan Tuhan. 

Ekspresi keimanan ini merupakan perwujudan dari ayat al-Quran yang menyatakan 

bahwa Allah benar-benar memuliakan anak adam (baca: manusia) tanpa embel-embel 

atribut kultural apapun. Sebaliknya, bahwa kezaliman apapun bentuknya tidak 

ditoleransi sedikitpun di dalam ajaran Islam.  

Pesan komunikasi profetik ini sangatlah jelas bahwa berkonspirasi dalam 

kejahatan sangat dilarang. Konsesus masyarakat untuk melahirkan perpecahan, sejurus 

kemudian dalam hal ini menjadi perilaku yang sangat dilarang. Maka tidaklah mungkin 

seseorang dengan akal, hati dan keimanan yang benar, sehat dan lurus akan melakukan 

pengkhianatan atas dirinya sendiri dengan tunduk pada isu-isu perpecahan.17 

Hal penting yang perlu diketengahkan di sini adalah kegiatan gotong royong 

antar umat beragama yang telah menjadi “kebudayaan wajib”. Kearifan yang telah 

menjadi kekayaan lokal masyarakat Balun merupakan kristalisasi dari semangat saling 

tolong-menolong dan guyub rukun sehingga tersemai kondisi sosial masyarakat yang 

aman. Kenyataan ini berarti semangat tolong-menolong masyarakat Balun menyimpan 

implikasi sosial dalam membentuk sebuah kultur atau peradaban masyarakat yang 

harmonis. Dalam tradisi kerja bakti misalnya, selain tidak mendapatkan upah, warga 

secara sukarela membersihkan daerahnya dengan tanpa mempertimbangkan ini daerah 

muslim atau non-muslim.18 

                                                             
16Sinta Paramita and Wulan Purnama Sari, “Intercultural Communication to Preserve Harmony Between 

Religious Group in Jaton Village Minahasa (Komunikasi Lintas Budaya Dalam Menjaga Kerukunan 

Antara Umat Beragama Di Kampung Jaton Minahasa),” Journal Pekommas 1, no. 2 (2016): 153, 

https://doi.org/10.30818/jpkm.2016.2010205. 
17Prasetiawati, “Menanamkan Islam Moderat Upaya Menanggulangi Radikalisme Di Indonesia.” 
18Ismail Fahmi Arrauf Nasution, “Minoritas Dan Politik Perukunan (FKUB, Ideologi Toleransi Dan 

Relasi Muslim-Kristen Aceh Tamiang),” Substantia 19, no. April (2017): 53–74. 



Internalisasi Nilai Multikulturalisme…, Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021 

61 
 

Teologi ta’awun masyarakat Balun jika dikategorikan sebagaimana konsep 

Koentjaraningrat, dapat dibedakan ke dalam dua macam, yakni tolong-menolong yang 

bersifat spontan dan bersifat norma sosial. Untuk sifat yang didasarkan pada norma 

sosial adalah, masyarakat Balun jika saling gotong-royong tanpa disuruh jika terdapat 

tetangga atau saudara yang menyelenggarakan hajat. Sedangkan tolong-menolong 

secara spontan dilakukan tanpa permintaan dan tanpa pamrih untuk hal-hal yang 

sifatnya tiba-tiba seperti kematian dan bencana lain. Hal ini terlihat ketika anggota 

masyarakat Balun saat menyelenggarakan acara sunatan dan mantenan, mereka saling 

membantu atau “rewang”, terutama tenaga kerja, seperti: memasang tenda, memasak, 

menerima tamu, juru ladi atau pelayan, dan sebagainya. Begitu juga ketika terdapat 

anggota masyarakat sedang mengalami musibah kematian, mereka saling membantu 

secara spontan dan tanpa pamrih. 

 

Nilai Harmoni Sosial (tawazun): Memperkuat Kerukunan Multi Religi 

Berkaitan dengan penelitian ini ada terminologi yang digunakan dan perlu 

dikonsepsualisasikan terlebih dahulu agar dapat dimengerti maksud dan batasannya, 

yaitu masyarakat harmoni. Harmoni adalah “suatu kondisi selaras, teratur, tenteram, dan 

seimbang.” Dengan demikian, dalam konteks penelitian pada masyarakat Balun ini 

dapat dipahami sebagai masyarakat yang terdiri atas sekelompok manusia yang hidup 

bersama dengan adanya ikatan sosial-keagamaan yang diliputi suasana keselarasan, 

keteraturan, ketenteraman,,dan keseimbangan.  

Paradigma di atas menggambarkan bahwa masyarakat Balun yang mendapat 

predikat sebagai desa Pancasila terbentuk sebagai konsekuensi dari adanya kerjasama 

timbal-balik antara lembaga pendidikan, keluarga (household), dan masyarakat sebagai 

pilar utama sentra kehidupan harmonis (ta’awun). Sehingga kondisi harmonis yang bisa 

dikatakan tercapai saat ini merupakan kondisi ideal yang diperoleh ketika masing-

masing anggota masyarakat, baik sebagai pemeluk agama, sebagai guru, sebagai 

anggota keluarga sekaligus anggota masyarakat menjalani peran dan fungsinya secara 

benar dengan didasarkan pada nilai-nilai kemanusiaan, kemajemukan dan persaudaraan 

(ukhuwah).19 

Dalam tradisi akademik, padanan masyarakat harmoni mempunyai banyak 

istilah. Dalam Islam, istilah yang digunakan adalah masayarakat madani (tamadun). 

                                                             
19Miftahuddin, “Islam Moderat Konteks Indonesia Dalam Pespektif Historis,” Mozaik V, no. 1 (2010): 

41–54. 



Internalisasi Nilai Multikulturalisme…, Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021 

62 
 

Merujuk pada konsepnya Madjid bahwa masayarakat yang madani memberikan 

konstribusi sosial-psikologis berupa ketenangan batin serta kebahagiaan dan 

kesejahteraan yang hakiki bagi segenap anggota masyarakat, tanpa kekerasan, ancaman, 

intimidasi, dan kesalingcurigaan. Sebagai masyarakat yang harmonis, Desa Balun 

dalam riset ini bisa dicirikan sebagai masyarakat yang lahiriah dan batiniahnya, karena 

dengan secara bebas menjalankan ritual keagamaan dengan penghormatan sekaligus 

penghargaan dari pemeluk agama lain.20 Ritual-ritual keagamaan masyarakat Balun, 

seperti upacara Nyepi, Kebaktian, dan salat tarawih mendapatkan penghargaan yang 

luar biasa dari sesama anggota masyarakat. Pemeluk agama didorong untuk 

menjalankan ritus keagamaannya dengan khidmat dan khusyuk’, sehingga pemeluk 

agama lain rela untuk “mengorbankan ego keagamaannya” agar tetangganya yang 

menjalankan ritual agamanya bisa menunaikannya secara khidmat.  

Melihat kuatnya komitmen solidaritas masyarakat Balun, baik diartikulasikan 

dalam lembaga pendidikan, keluarga, dan masyarakat, agaknya tidak berlebihan jika 

mengklaim para anggota masyarakat di sini telah secara baik menjalankan fungsi dan 

perannya sebagai anggota masyarakat sekaligus sebagai pemeluk agama yang baik. 

Dengan tidak segan menjenguk tetangga yang sakit, saling berkunjung saat perayaan 

hari raya agama-agama sekaligus tak alergi menghadiri undangan hajatan walau berbeda 

agama, menunjukkan tingkat ukhuwah insaniyah warga Balun yang telah matang dan 

mapan. Singkatnya, fungsionalisme dalam masyarakat ini mempunyai hubungan satu 

sama lainnya yang menyatu dalam satu dimensi kekeluargaan. Setiap bagian dari 

anggota keluarga adalah fungsional bagi lainnya.21 

Selain itu, adaptasi Islam pada kebudayaan dan konstruksi agama-agama pada 

masayarakat Balun membuktikan bahwa para pemeluk agama Islam memandang 

pluralitas sebagai suatu keniscayaan. Dengan kemampuan adaptasi masyarakat 

berinteraksi dengan lingkungan dan alam sosialnya dengan fleksibel. Lalu memiliki 

kecakapan untuk mengatur dan menyusun tujuan-tujuan masa depan dan membuat 

keputusan yang sesuai dengan itu. Integration atau harmonisasi dalam struktur sosial 

masyarakat merupakan general agreement yang dibangun di atas koridor kearifan lokal 

masyarakat Balun, semisal: tradisi jogo regol, halal bi halal, dan saling menjaga saat 

                                                             
20Ahmad Rizky Mardhatillah Umar, “A Genealogy of Moderate Islam: Governmentality and Discourses 

of Islam in Indonesia’s Foreign Policy,” Studia Islamika 23, no. 3 (December 30, 2016): 399–433, 

https://doi.org/10.15408/sdi.v23i3.3157. 
21Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan: Nilai-Nilai Indonesia Dan Transformasi Kebudayaan 

(jakarta: The Wahid Institute, 2007). 



Internalisasi Nilai Multikulturalisme…, Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021 

63 
 

ada perayaan agama merupakan pengejawantahan nilai-nilai atau norma pada 

masyarakat ditetapkan. 

 

Nilai Moderasi Beragama (tasawuth): Beragama dengan Bahasa Kemanusiaan 

Pada dasarnya, ketika dilahirkan, manusia sudah membawa naluri untuk 

beragama, dalam arti mengenal Tuhan,meski kadarnya sangat kecil. Rudolf Ottodan St. 

Agustinus menyatakan: “...they are born with inner capacity of sensing God and cannot 

help themselves.” Maka dalam perspektif psikologi agama, manusia disebut homo 

religious. Kondisi seperti itu dalam Islam disebut fitrah, disebutkan dalam al-Qur’an 

Surat al-Rum: 30, yang artinya: “Maka hadapkanlahwajahmu dengan lurus kepada 

agama (Allah);(tetaplah atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia 

menurutfitrah itu. Tidak ada perubahan pada fitrah Allah. (Itulah)agama yanglurus; 

tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui.” (Q. S. al-Rum,30: 30). Selain itu, 

Rasulullah pun mempertegas lagi dalam hadis yang artinya: “Tidaklah seorang anak 

dilahirkan ke dunia kecuali dalam keadaan suci. Maka kedua orang tuanyalah yang 

menjadikannya (memeluk) Yahudi, Nasrani atau Majusi.” (Muslim, 1377H: 216). 

Adanya naluri beragama tersebut dapat ditelusuri secara psikologis dengan 

mencermati fenomena adanya tradisi pembacaan do’a bagi orang yang meninggal, atau 

mendoakan orang yang tengah sakit. Kesadaran sebagai makhluk beragama ini sangat 

lekat dalam kehidupan masyarakat Balun yang multi agama. Tentunya, berdo’a sebagai 

suatu aktifitas ritual tersebut ditujukan kepada Yang Menguasai Hidup, walau dengan 

“imagi dan standar” mengenai konsep Tuhan yang berbeda.22 

Bersikap moderat (tawasuth) yaitu berupaya berada di jalur tengah telah menjadi 

bagian dari platform kemasyarakatan warga Balun. Mereka tak segan mempersilakan, 

misalnya siswa nonmuslim untuk tidak mengikuti ritual keagamaan siswa muslim saat 

di sekolah, pun juga dalam soal mata pelajaran agama, para siswa berkumpul namun 

dipisahkan sesuai dengan pembelajaran agamanya masing-masing.23 Cara seperti ini 

mencirikan sikap moderasi bergama yang dapat diidentifikasi melalui sikap: a) 

Tawasuth dan i’tidal, menjunjung tinggi keharusan berlaku adil di tengah kehidupan 

                                                             
22A.Hermawan, “NILAI MODERASI ISLAM DAN INTERNALISASINYA DI SEKOLAH M. A. 

Hermawan Institut Agama Islam Negeri Purwokerto,” Insania 25, no. 1 (2020): 31–43. 
23Winarto Eka Wahyudi, “Radikalisme Dalam Bahan Ajar Dan ANalisa Wacana Kritis Perspektif Van 

Dijk Terhadap Materi PAI Tingkat SMA,” Jalie: Journal of Applied Linguistics and Islamic Education 1, 

no. 1 (2017): 9–15. 



Internalisasi Nilai Multikulturalisme…, Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021 

64 
 

bergama; b) toleransi terhadap perbedaan; c) menganjurkan kebaikan kolektif dan 

menghindari sentimen-sentimen keagamaan yang dapat menyulut perpecahan. 

Bagi masyarakat Balun yang menampilkan ciri beragama yang moderat, misi 

utama dalam beragama adalah menghadirkan substansi nilai-nilai agama di masyarakat 

demi terwujudnya kedamaian dan ketenteraman bersama. Misi ini sesuai dengan visi 

Islam yang merujuk pada fungsinya sebagai agama rahmatan lil ‘alamin. Sejurus 

kemudian, sikap moderat dalam beragama menjadi antitesis dari sikap keagamaan yang 

cenderung fundamental atau radikal, yang dalam tradisi akademik lazim disebut sebagai 

extreme religious (al-tatharruf al-dini) yang berarti lawan moderatisme (al-tawassuth 

wa al-I’tidal).24 Sikap berupaya untuk menghargai keberagaman bersama menegasikan 

suatu kelompok keagamaan yang cenderung kaku di dalam menafsirkan doktrin agama 

dan lebih memilih jalan kekerasan di dalam mencapai tujuan. Pengertian ini dalam 

perkembangannya sering diposisikan sebagai kelompok oposisi dalam suatu tatanan 

masyarakat yang dianggap tidak islami, untuk tidak menyebunya kafir. 

Salah satu kearifan lokal masyarakat Balun adalah penghargaan dan 

penghormatan terhadap perayaan keagamaan, baik Islam, Kristen, dan Hindu. Mereka 

tak segan bahu membahu untuk melancarkan kegiatan keagamaan agar berjalan dengan 

khidmat. Namun bantuan itu yang bersifat, sosial kemasyarakatan, bukan ritual 

keagamaan. Hal-hal semacam ini, tentu akan berimplikasi secara diametral dengan ciri 

sikap yang melekat pada kaum ektrimis yang cenderung alergi terhadap perbedaan, 

sikap dan pandangan yang radikal, militan, berpikiran sempit (narrow minded), 

semangat beragaman terlalu berlebihan namun miskin ilmu (ultrazealous), atau 

cenderung ingin mencapai tujuan dengan menggunakan cara-cara kekerasan. Sehingga 

bisa dipahami, sikap keagamaan yang moderat pada masayarakat Balun merupakan 

upaya untuk meminimalisasi paham keagamaan yang ekstrim. Karena jika paham 

tersebut telah mengkooptasi harmoni sosial masyarakat, bukan tidak mungkin, akan 

menimbulkan kesalahpahaman (misleading) yang memicu terjadinya violence, karena 

cenderung lebih menyudutkan satu pihak dan menguntungkan pihak lain. 

 

 

 

                                                             
24Winarto Eka Wahyudi, “Ethnic Minority Muslim Social Pedagogy (Counter-Radicalism of Chinese 

Muslims through Islamic Education),” Edukasia : Jurnal Penelitian Pendidikan Islam 15, no. 1 (2020): 

119, https://doi.org/10.21043/edukasia.v15i1.7360. 



Internalisasi Nilai Multikulturalisme…, Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021 

65 
 

Internalisasi Nilai-Nilai Pendidikan Islam Multikultural  

Kearifan lokal yang menjadi aset integrasi masyarakat harmonis desa Balun bisa 

dikatakan sebagai suatu sintesis budaya yang diciptakan oleh aktor-aktor lokal melalui 

proses yang berulang-ulang (continum) yakni melalui internalisasi dan interpretasi 

ajaran agama dan budaya yang kemudian disosialisasikan dalam bentuk norma-norma 

serta dijadikan pedoman dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Balun. Dalam konteks 

kajian ini, meminjam gagasan James Banks tentang pendidikan Multikultural, maka 

nilai-nilai yang terkandung di dalamnya yang berisi “gagasan” tentang keadilan, 

toleransi, dan moderatisme dapat dilakukan dengan mengintegrasikan nilai multikultural 

ke dalam norma sosial atau perencanaan pembelajaran di lembaga yang berada di 

wilayah tersebut, tentu saja dalam hal ini SDN 1 Balun sebagai subjek penelitiannya.25 

Sebagaimana kategorisasi yang telah dilakukan oleh Banks,maka dapat dilihat 

bahwa penanaman nilai multikultural masyarakat Balun berjalan di atas dua tahapan, 

yaitu: tahap penambahan (additive level) dan tahap perubahan (transformative level).26 

Dalam tahap penambahan (additive level), baik di lingkungan keluarga, sekolah, dan 

masyarakat sejak dini menyisipkan wawasan-wawasan moralitas kepada anaknya dalam 

membangun toleransi kepada teman dan saudaranya yang berbeda agama, begitupun 

dengan masyarakat yang sering melibatkan semua unsur pemeluk agama dalam 

memperingati hari besar agama dan hari besar nasional, untuk memupuk semangat 

persaudaraan, kerukunan dan kesatuan antar warga multi agama. 

Selanjutkan dalam tahap transformatif, menurut Banks, masyarakat dipandang 

mampu melihat konsep-konsep dari sejumlah perspektif budaya, etnik dan agama secara 

kritis. Dalam level ini melalui orang tua, tokoh agama, dan tokoh masyarakat serta 

guru-guru SD, guru ngaji desa Balun, secara serempak melakukan indoktrinasi 

perspektif-perspektif, kerangka-kerangka referensi dan gagasan-gagasan yang 

memperluas pemahaman warga masyarakat tentang sebuah ide, pandangan moral 

tentang tata kehidupan yang harmonis melalui sikap-sikap yang toleran dan demokratis.  

Proses internalisasi nilai pendidikan Islam multikultural yang terlihat pada 

masyarakat Balun dilakukan melalui beberapa aspek tahapan, yakni:  transformasi nilai, 

transaksi nilai, dan tahap trans-internalisasi nilai. Dalam proses internalisasi yang 

                                                             
25JA Banks, An Introduction to Multicultural Education., 1994, 

http://www.eric.ed.gov/ERICWebPortal/recordDetail?accno=ED372129. 
26James A. Bank, “Multicultural Education: Historical Development, Dimmension and Practice,” 

American Educational Research Assosiation 19 (1993). 



Internalisasi Nilai Multikulturalisme…, Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021 

66 
 

dikaitkan dengan pembinaan perilaku hidup rukun, harmonis dan toleran berlangsung 

melalui antara lain:27 

a. Tahap transformasi nilai. Pada tahap ini terjadi upaya yang dilakukan oleh orang 

tua, tokoh agama, dan masyarakat serta guru untuk menyadar-pahamkan tentang 

pentingnya hidup rukun dan harmonis. Transformasi nilai, dengan demikian, 

hanya berjalan melalui komunikasi verbal, melalui arahan orang tua terhadap 

anak, atau tokoh masyarakat kepada warga desa, serta pengajaran dan nasehat 

guru kepada murid-muridnya yang bersifat mentransmisikan nilai-nilai etik 

kepada orang lain.  

b. Tahap transaksi nilai. Proses penginternalisasian nilai melalui komunikasi dua 

arah antara dua orang atau lebih dalam satu komunitas masyarakat secara timbal 

balik, sehingga terjadi proses interaksi sosial. Dengan adanya transaksi nilai ini, 

tokoh masyarakat, guru, dan tokoh agama dapat memengaruhi nilai orang lain 

melalui contoh nilai yang dijalankannya (modeling) melalui perilaku-perilaku 

nyata dalam interaksi sosial di tengah keberagaman agama. 

c. Tahap trans-internalisasi. Proses penginternalisasian nilai-nilai pendidikan Islam 

multikultural melalui proses yang bukan hanya komunikasi verbal tetapi juga 

disertai komunikasi kepribadian yang ditampilkan melalui keteladanan, 

pengkondisian serta melalui proses pembiasaan atau pembudayaan (inkulturasi) 

untuk berperilaku sesuai dengan nilai yang diharapkan.28 

Melalui kerangka paradigmatik di atas, dapat diketahui bahwa Desa Pancasila 

yang menjadi tagline masyarakat Desa Balun mencerminkan pola pikir dan pola sikap 

keagamaan masyarakat Balun yang toleran dan demokratis, serta memilili cara pandang 

yang moderat. Nilai-nilai multikulturalisme di atas tidak berjalan secara tiba-tiba dan 

bersifat taken for granted, namun dilakukan melalui sebuah proses atau upaya yang 

dialektis-integral antar berbagai pihak, baik dari masyarakat, keluarga, dan lingkungan 

pendidikan yang secara serentak turut melakukan proses internalisasi nilai-nilai sosial-

keagamaan yang kompatibel dengan realitas masyarakat yang plural.29 

 

                                                             
27Kuswaya Wihardit, “Pendidikan Multikultural: Suatu Konsep, Pendekatan Dan Solusi.” 
28Muhaimin, Setrategi Belajar Mengajar, (Surabaya: Citra Media, 1996), hlm. 153., liha juga Kama 

Abdul Hakam dan Encep Syarief Nurdin, Metode Internalisasi Nilai-nilai untuk Memodifikasi Perilaku 

Berkarakter, (Bandung: CV. Maulana Media Grafika, 2016), hlm. 14. 
29Carl A. Grant; Joy L. Lei, “Global Construction of Multicaultural Education: Theorities and Realities,” 

in The British Journal of Psychiatry, ed. Carl A. Grant; Joy L Lei, vol. 111, 1965, 1009–10, 

https://doi.org/10.1192/bjp.111.479.1009-a. 



Internalisasi Nilai Multikulturalisme…, Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021 

67 
 

Penutup 

Realiatas masyarakat yang plural sebagaimana paparan dalam kajian ini, menjadi 

pisau bermata dua. Di satu sisi menjadikan peradaban masyarakat lebih kaya dengan 

berbagai ornamen khazanah kebudayaan masing-masing, namun di sisi lain, jika tidak 

pandai mengelola akan menjadi bom waktu yang setiap saat kita harus bersiap menelan 

pil pahit akibat gagal mengelola keragaman, sehingga konflik horisontal tak bisa 

terelakkan lagi. Mengaca dari religiuos experience masyarakat Balun, dengan 

komposisi pemeluk agama beragama namun berhasil mengelolanya dengan baik, 

ditemukan bahwa kondisi masyarkat yang harmonis membutuhkan kontribusi dan peran 

multi pihak.  

Dalam kajian tentang internalisasi nilai multikulturalisme ini, didapatkan temuan 

antara lain: 1) multikulturalisme berhasil diinternalisasikan melalui berbagai pihak 

secara integratif-dialektif, baik di lingkungan keluarga, sekolah, dan masyarakat, 2) 

nilai-nilai multikultural yang diinternalisasikan meliputi sikap toleransi (tasamuh), 

harmoni sosial (tawazun), saling tolong-menolong (ta’awun), dan moderasi dalam 

beragama (tawasuth), 3) proses internalisasi nilai-nilai multikultural dilakukan melalui 

kontribusi tri relasi pendidikan yang mengambil dua pola baik secara additive maupun 

transformatif level. Selain itu, penelitian ini juga menemukan bahwa internalisasi nilai 

multikultural berjalan melalui tahapan transformasi nilai, transaksi nilai, dan trans-

internalisasi nilai yang diwujudkan melalui pengajaran dan pembudayaan masyarakat 

dengan sikap toleran (tasamuh) sekaligus moderat (tawasuth). 

 

Referensi 

A.Hermawan. “Nilai moderasi islam dan internalisasinya di sekolah,.” Insania 25, no. 

1 (2020): 31–43. 

Bagir, Zainal Abidin, Robert W. Hefner, and Ihsan Ali-fauzi. Mengelola Keragaman 

Dan Kebebasan Beragama Di Indonesia: Sejarah, Teori Dan Advokasi 

[Managing Diversity and Religious Freedom in Indonesia: History, Theory and 

Advocacy], 2014. 

Bagir, Zainal Abidin, and AA GN Ari Dwipayana Mustaghfiroh Rahayu Trisno Sutanto 

Farid Wajidi. Pluralisme Kewargaan. Bandung: Mizan, 2011. 

Banawiratma, J.B, Zainal Abidin Bagir, Fatimah Husein, Suhadi Cholil, Novita 

Rakhmawati, Ali Amin, Budi Asyhari, and Mega Hidayati. Dialog Antarumat 

Beragama: Gagasan Dan Praktik Di Indonesia. Jakarta: PT Mizan Publika, 2010. 

Bank, James A. “Multicultural Education: Historical Development, Dimmension and 

Practice.” American Educational Research Assosiation 19 (1993). 

Banks, JA. An Introduction to Multicultural Education., 1994. 



Internalisasi Nilai Multikulturalisme…, Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021 

68 
 

http://www.eric.ed.gov/ERICWebPortal/recordDetail?accno=ED372129. 

Christoper Pole., & Marlene Morrison. Etnografi for Education, 2003. 

Iqbal, Mahathir Muhammad. “Pendidikan Multikultural Interreligius: Upaya Menyemai 

Perdamaian Dalam Heterogenitas Agama Perpsektif Indonesia.” Sosio Didaktika 

1, no. 1 (2014): 89–97. 

Kamal, Aulia. “Spiritual-Humanisme Hasan Askari Dan Dialog Interreligi Di 

Indonesia.” Studia Sosia Religia 2, no. 2 (2019). 

Kuswaya Wihardit. “Pendidikan Multikultural: Suatu Konsep, Pendekatan Dan Solusi.” 

Jurnal Pendidikan 11, no. 2 (2010): 96–105. 

https://doi.org/10.33830/jp.v11i2.561.2010. 

Lei, Carl A. Grant; Joy L. “Global Construction of Multicaultural Education: Theorities 

and Realities.” In The British Journal of Psychiatry, edited by Carl A. Grant; Joy 

L Lei, 111:1009–10, 1965. https://doi.org/10.1192/bjp.111.479.1009-a. 

Miftahuddin. “Islam Moderat Konteks Indonesia Dalam Pespektif Historis.” Mozaik V, 

no. 1 (2010): 41–54. 

Miles, Matthew B, Michael a Huberman, and Johnny Saldana. “Qualitative Data 

Analysis: A Methods Sourcebook.” SAGE Publications, 2006. 

https://doi.org/January 11, 2016. 

Muryana. “Dialog Interreligius-Kultural Dan Civil Religion (Studi Atas Paguyuban 

Ngesti Tunggal (Pangestu).” ESENSIA XIV, no. 2 (2013): 203–2016. 

Nasution, Ismail Fahmi Arrauf. “Minoritas Dan Politik Perukunan (FKUB, Ideologi 

Toleransi Dan Relasi Muslim-Kristen Aceh Tamiang).” Substantia 19, no. April 

(2017): 53–74. 

Paramita, Sinta, and Wulan Purnama Sari. “Intercultural Communication to Preserve 

Harmony Between Religious Group in Jaton Village Minahasa (Komunikasi 

Lintas Budaya Dalam Menjaga Kerukunan Antara Umat Beragama Di Kampung 

Jaton Minahasa).” Journal Pekommas 1, no. 2 (2016): 153. 

https://doi.org/10.30818/jpkm.2016.2010205. 

Prasetiawati, Eka. “Menanamkan Islam Moderat Upaya Menanggulangi Radikalisme Di 

Indonesia.” Fikri 2, no. 2 (2017): 523–70. 

http://library1.nida.ac.th/termpaper6/sd/2554/19755.pdf. 

Rafsadi, Ihsan Ali-Fauzi, Zainal Abidin Bagir, Irsyad, and Ihsan. Kebebasan, Toleransi 

Dan Terorisme, 2017. 

Seidman, Irving. [Irving_Seidman]_Interviewing_As_Qualitative_Resea(BookZZ.Org), 

2006. https://doi.org/10.1016/0022-2852(61)90347-2. 

Umar, Ahmad Rizky Mardhatillah. “A Genealogy of Moderate Islam: Governmentality 

and Discourses of Islam in Indonesia’s Foreign Policy.” Studia Islamika 23, no. 3 

(December 30, 2016): 399–433. https://doi.org/10.15408/sdi.v23i3.3157. 

Utami, Eni Puji, Kunarti, and Dkk Meike Lusye Karolus. Praktik Pengelolaan 

Keragaman Di Indonesia, 2018. 

Wahid, Abdurrahman. Islam Kosmopolitan: Nilai-Nilai Indonesia Dan Transformasi 

Kebudayaan. jakarta: The Wahid Institute, 2007. 

Wahyudi, Winarto Eka. “Ethnic Minority Muslim Social Pedagogy (Counter-



Internalisasi Nilai Multikulturalisme…, Ahmad Hanif F, Maskuri, Hasan Busri 
 

Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 
Volume 4, Nomor 1, Juni 2021 

69 
 

Radicalism of Chinese Muslims through Islamic Education).” Edukasia : Jurnal 

Penelitian Pendidikan Islam 15, no. 1 (2020): 119. 

https://doi.org/10.21043/edukasia.v15i1.7360. 

———. “Radikalisme Dalam Bahan Ajar Dan ANalisa Wacana Kritis Perspektif Van 

Dijk Terhadap Materi PAI Tingkat SMA.” Jalie: Journal of Applied Linguistics 

and Islamic Education 1, no. 1 (2017): 9–15. 

 


