
 
 
 
p-ISSN: 1979-2050/e-ISSN: 2685-4155 

 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

285 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam  Dan Dampaknya Dalam Perilaku Sosial 
Keagamaan 

 
Ahmad Ali Riyadi 

Institut Agama Islam Tribakti Kediri 
ahmadaliriyadi@gmail.com 

Abstract 
Islamic education approaches religion as a social framework by carrying out 
critical reflections on social problems faced by society, both macro and micro, 
then building a change strategy (theory) that is practised in the form of action 
change (practice). In praxis, education builds a character's culture of 
educational behaviour as values and behavioural characters. This study 
discusses the important role of Islamic educational institutions as agents of 
the development of science that have an impact on cultural social religious 
behavior. The results of this study indicate education in the formation of 
culture is an indoctrination as a process that is carried out based on a value 
system to instil certain ideas, attitudes, systems of thought, behaviour and 
beliefs. This practice is often distinguished from education because, in this act, 
an indoctrinated person is expected not to question or critically test the 
doctrine that has been learned. 

Keywords: Cultural Reason, Islamic Education, Religious Social Behavior  

Abstrak 
Pendidikan Islam mendekati agama sebagai kerangka sosial dengan 
melakukan refleksi kritis atas problem sosial yang dihadapi masyarakat, baik 
yang bersifat makro maupun mikro, kemudian membangun strategi 
perubahan (teori) yang dipraksiskan dalam bentuk aksi perubahan (praktik). 
Secara praksis pendidikan membangun budaya karakter perilaku pelaku 
pendidikan sebagai nilai dan karakter perilaku.  Kajian ini mendiskusikan 
peran penting lembaga pendidikan Islam sebagai agen pengembangan ilmu 
pengetahuan yang berdampak pada budaya perilaku sosial keagamaan. Hasil 
penelitian ini menunjukkan pendidikan dalam pembentukan budaya 
merupakan indoktrinasi sebagai sebuah proses yang dilakukan berdasarkan 
satu sistem nilai untuk menanamkan gagasan, sikap, sistem berpikir, perilaku 
dan kepercayaan tertentu. Praktik ini seringkali dibedakan dari pendidikan 
karena dalam tindakan ini, seseorang yang diindoktrinasi diharapkan untuk 
tidak mempertanyakan atau secara kritis menguji doktrin yang telah 
dipelajari. 

Kata Kunci: Nalar Budaya, Pendidikan Islam, dan Perilaku Sosial Keagamaan 

 

  

http://u.lipi.go.id/1324871824
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual
https://id.wikipedia.org/wiki/Gagasan
https://id.wikipedia.org/wiki/Sikap
https://id.wikipedia.org/wiki/Pendidikan
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Pemikiran_kritis&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/wiki/Doktrin


Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam  Dan Dampaknya 
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan  
Oleh: Ahmad Ali Riyadi 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e2
8

6
 

Pendahuluan 

Kata nalar dimaknai sebagai 

epistem suatu bangunan keilmuan. 

Kaitannya dengan pendidikan, kata nalar 

mempunyai implikasi bahwa proses 

munculnya lembaga pendidikan diang-

gap sebagai himpunan-himpunan yang 

dipaksakan secara tidak sadar sebagai 

akibat kajian keislaman yang 

berlangsung di masyarakat. Kajian ini 

menjadi bentuk epistem atau himpunan-

himpunan aturan yang menjadi kaidah 

berpikir yang diberikan oleh budaya bagi 

penganutnya sebagai landasan untuk 

memperoleh pengetahuan.1 Maka dari 

itu, lembaga-lembaga pendidikan yang 

ada merupakan model kajian Islam yang 

berdampak pada penyampaian agama 

secara sistematis. Model pendidikan 

inilah yang menjadi budaya keilmuan 

yang heterogen sesuai dengan model 

kajian ke-Islam-an masing-masing, 

sehingga dalam faktanya ditemukan 

adanya model pendidikan Islam yang 

beragam. 

Pendidikan Islam sebagai proses 

pembumian ajaran Islam agarumat dapat 

mengembangkan daya pikir, rasa, dan 

tindakannya sesuai dengan ajaran Islam, 

maka upaya pengembangan pendidikan 

Islam tidak bisa dilepaskan dari landasan 

orbitnya yaitu Islam itu sendiri, apalagi 

aktifitas pendidikan merupakan bagian 

tak terpisahkan dari ajaran agama. 2 

                                                             
1Lukman S. Thahir, Harun Nasution (1919-

1998): Interpretasi Nalar Theologis dalam Islam 
(Yogyakarta: Disertasi PPs. IAIN Sunan Kalijaga 
Yogyakarta, 2003),  h. 12.     

2 Kasdi, Abdurrahman. 2000. 
undamentalisme Islam Timur Tengah: Akar 

Di Indonesia, Agama Islam selalu 

didialogkan dengan budaya. Bagi salah 

satu firqoh di Indonesia menyatakan 

Islam yang khas ala Indonesia, gabungan 

nilai Islam teologis dengan nilainilai 

tradisi lokal, budaya, dan adat istiadat di 

Tanah Air. Dalam konteks ini, budaya 

suatu daerah atau negara tertentu 

menempati posisi yang setara dengan 

budaya Arab dalam menyerap dan 

menjalankan ajaran Islam. Suatu tradisi 

Islam Nusantara menunjukkan suatu 

tradisi Islam dari berbagai daerah di 

Indonesia yang melambangkan kebu-

dayaan Islam dari daerah tersebut. 

Berdasarkan pembahasan di atas, 

menunjukkan pendidikan Islam pun 

tidak bisa dilepaskan dengan budaya. 

Budaya pendidikan tidak ubahnya 

sebuah ideologi yang dideterminasi oleh 

aktor yang mengendalikan. Bila budaya 

pendidikan disampaikan sebagai sesuatu 

yang transformatif dan progresif, maka 

akan tampil sebagai agen perubahan. 

Begitu pula sebaliknya jika budaya 

pendidikan disampaikan sebagai sesuatu 

yang kaku maka ia akan tampil sebagai 

agen kebekuan.3 Sebaliknya, pendidikan 

Islam yang didesain untuk mentran-

formasikan nilai-nilai pembaharuan, 

maka akan berdampak pada pem-

baharuan dan perkembangan kualitas 

sumber daya manusia (SDM). 

Sejatinya, prinsip dasar pen-

didikan sebagai garda terdepan untuk 

Teologi. Kritik Wacana dan Politisasi Agama”. 
Jurnal Tashwirul Afar. Lakpesdan NU Jakarta. 
No. 3., h.27 

3Very Verdiansyah, Islam Emansipatoris: 
Menafsir Agama Untuk Praksis (Pembebasan, 

Jakarta: P3M, 2004), h. 28.  



Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam  Dan Dampaknya 
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan  
Oleh: Ahmad Ali Riyadi 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e2
8

7
 

usaha transformasi yang revolusioner 

bagi perubahan sosial, sehingga 

pendidikan sebenarnya anti status quo 

yang melanggengkan kemandegan. 

Persoalannya adalah bagaimana nalar 

budaya yang dibangun  oleh pendidikan 

Islam yang secara tidak langsung dalam 

pembentukan sistem sosial dan 

keagamaan. Dalam hal ini, satu dalih 

penting adalah pendidikan sangat 

menentukan perilaku sosial keagamaan 

ke depannya.   

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan 

metode studi kepustakaan atau Library 

Research. Studi kepustakaan adalah 

teknik pengumpulan data dengan 

mengadakan studi penelaahan terhadap 

buku-buku, literatur-literatur, catatan-

catatan, dan laporan-laporan yang ada 

hubungannya dengan masalah yang 

dipecahkan. Artikel ini  memanfaatkan 

jurnal, bahan-bahan dan informasi yang 

relevan untuk dikumpulkan, dibaca dan 

dikaji, dicatat sebagai pedoman ataupun 

sumber referensi. Metode studi pustaka 

dalam artikel ini dapat dijadikan sebagai 

data dan sumber data mengenai topik 

masalah. Library Research ini bertujuan 

untuk memberikan gambaran kepada 

pembaca, tentang topik masalah yang 

sedang diteliti. 

 

 

 

 

                                                             
4Ali Muhtarom, Ideologi dan Lembaga 

Pendidikan Islam Transnasional di Indonesia (Jakarta; 
Zahir Publishing, 2019), h. 20.  

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Nalar Budaya Transkultural 

 Transkultural dimaknai sebagai 

pemahaman budaya yang terbentuk dari 

budaya impor yang menggantikan 

budaya lokal, bahkan cenderung 

menutup diri terhadap budaya setempat. 

Dalam hal ini tidak terkecuali budaya 

yang merupakan hasil pemahaman atau 

tafsir suatu agama. Ciri khas budaya 

impor ini merupakan budaya idola yang 

menutup kesempatan budaya lainnya 

untuk berpartisipasi.4  

 Ciri yang lainnya adalah 

pemahaman keagamaan berdasarkan 

himpunan aturan-aturan dan kaidah 

berpikir yang diberikan oleh budaya, 

baik budaya Arab maupun non-Arab, 

bagi penganutnya sebagai landasan 

untuk memperoleh pengetahuan. 

Himpunan-himpunan atau aturan-aturan 

yang sudah ditentukan itu dipaksakan 

secara tidak sadar sebagai kerangka 

pengetahuan. Dengan demikian identitas 

keagamaan semakin dipersempit dalam 

lingkaran pemaknaan yang sudah 

terkodifikasi sedemikian rupa. Teks-teks 

keagamaan menjadi pemberi stempel 

yang dapat memberikan legalitas di 

pentas sosial atas nama agama. Produk 

pemikirannya senantiasa mengandaikan 

adanya pijakan yang menunjuk pada 

sumber yang dianggap rasional yang 

selalu dianggap membawa kebenaran 

dan sebaliknya hal yang baru seringkali 

disebut pembawa bid’ah dan 

kemurtadan (kekafiran). Pola pandang 



Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam  Dan Dampaknya 
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan  
Oleh: Ahmad Ali Riyadi 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e2
8

8
 

semacam ini tentu menjadi hambatan 

serius dalam rangka melakukan 

perubahan pada tataran praksis-teologis 

karena ketergantungan pada masa lalu 

begitu kuat dan masa lalu itu diyakini 

sebagai lokomotif perubahan.        

 Seringkali fakta nalar transkultural 

ini diimplementasikan dalam pemikiran 

purifikasi agama. Tema ini muncul 

dilatarbelakangi oleh semakin merebak-

nya kalangan agamawan yang 

memegang teguh relasi agama dan 

budaya lokal yang keberadaannya 

dianggap dapat mengancam keberadaan 

agama itu sendiri. Inti ajaran purifikasi 

adalah kembalinya pemahaman agama 

berdasarkan landasan normatif dari 

berbagai model interpretasi dan pelaku 

keagamaan bercorak lokal di luar ajaran 

normatif.5 Purifikasi juga memandang 

tradisi sebagai ajaran normatif yangn 

berasal dari Tuhan yang tentunya harus 

dibedakan dengan budaya di mana 

ajaran itu dipahami.  

 Dalam praktek keagamaan 

berdasarkan purifikasi agama para 

pelakunya terjebak dalam pandangan 

bahwa kebudayaan Arab Wahabi 

menjadi idola dalam praktek keagamaan. 

Apakah model pemahaman agama ini 

salah? Tentu tidak ada yang salah dalam 

mengadaptasi kebudayaan Arab Wahabi 

untuk mengekspresikan keberagamaan 

seseorang. Yang menjadi masalah adalah 

menggunakan ekspresi kearaban atau 

                                                             
5Muhammad Abed al-Jabiri, Post 

Tradisionalisme Islam, penerj. Ahmad Baso 

(Yogyakarta; LKiS, 2006), h. 60  
6Imdadun Rahman dkk.,”Islam Pribumi: 

Mencari Wajah Islam Indonesia,” dalam Tashwirul 
Afkar Edisi 14 Tahun 2001, h. 9. 

budaya impor sebagai ekspresi tunggal 

yang dianggap paling absah dalam 

beragama dan berkebudayaan sehingga 

ekspresi kearaban menjadi lebih dominan 

bahkan menghegemoni budaya dan 

tradisi lainnya. Akibatnya tidak hanya 

mengakibatkan tradisi tersebut pudar 

akan tetapi juga akan hilang dan mati. 

Lebih radikal lagi jika budaya setempat 

yang sudah berkembang lebih dahulu 

dan menjadi nilai masyarakat setempat 

kemudian dianggap sesat, musyrik dan 

bid’ah tanpa harus memandang kerangka 

kesejarahan sosial masyarakat setempat. 

Sudah pasti langkah ini merupakan sikap 

pembasmian ttradisi lokal yang selama 

ini diuri-uri dan dikembangkan para 

pemikir Islam diberbagai belahan dunia 

non-Arab.6       

 Bagi para penggagas purifikasi 

agama, agama yang dicontoh 

salafussolihin merupakan bentuk 

keberagamaan yang  paling benar dan 

ideal. Keunikan ekspresi keberagamaan 

masyarakat, baca non Arab, dicerca 

sebagai kejahilan modern yang jauh dari 

pemahaman agama yang benar, otentik 

dan asli. Agama di luar Arab dinilai 

kehilangan keasliannya semenjak ia 

mengakomodasi dan berakulturasi 

dengan budaya dan tuntunan lokal.7  

 Perilaku dan kerangka berpikir 

lebih menandakan tipe formalistik yang 

menunjukkan suatu model pemikiran 

yang mengutamakan peneguhan 

7Abdul Mun’im DZ, “Mempertahankan 
Keragaman Budaya,” dalam Tashwirul Afkar, Edisi 

No, 14 Tahun 2003, h. 7. 



Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam  Dan Dampaknya 
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan  
Oleh: Ahmad Ali Riyadi 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e2
8

9
 

ketaatan yang ketat pada format ajaran-

ajaran agama. Dalam konteks sosial-

budaya-politik, model ini menunjukkan 

perhatian terhadap suatu orientasi yang 

cenderung menopang masyarakat Islam 

yang dibayangkan, seperti maujudnya 

suatu sistem politik Islam, munculnya 

partai Islam, ekspresi simbolik idiom 

budaya Islam serta eksperimen sistem 

kemasysrakatan Islam. Oleh karena itu, 

pandangan ini lebih menekankan 

ideologisasi yang mengarah pada 

simbolisme keagamaan secara formal. 

Kuatnya formalisme agama ini 

kadangkala menjadi memunculkan 

resistensi terhadap dominasi budaya 

yang dianggap melemahkan Islam, 

khususnya dunia Barat yang lebih maju 

daripada dunia Islam. Akibatnya mereka 

melakukan peneguhan ideologi dan 

budaya mereka sendiri sebagai langkah 

untuk mengimbangi budaya orang lain, 

baca Barat dan non Arab Islam.8 

 Penggunaan terminologi yang 

mereka anggap Islami, doktrin 

keagamaan diterjemahkan bukan sekedar 

rumusan teologis akan tetapi juga suatu 

sistem keimanan dan tindakan sosial 

yang komprehensif dan eksklusif. 

Terdapat kecenderungan yang 

menunjukkan kurangnya minat mereka 

dalam pengembangan dan imlementasi 

pemikiran sosial atas suatu lingkungan 

kultural yang spesifik dan khas karena 

hal ini akan dkawatirkan dapat 

menghilangkan atau mereduksi identitas 

                                                             
8Zainul Milal Bizawie,”Dialektika Tradisi 

Kultural: Pijakan Historis dan Antropologis 
Pribumisasi Islam,” dalam Tashwirul Afkar Edisi 
No. 14 Tahun 2003, h. 36.  

keimanan. Pemeliharaan kaum formalis 

terhadap bahasa otentik dari wahyu 

bukan saja menunjukkan kuatnya refleksi 

terhadap budaya skripturalisme, akan 

tetapi juga memperlihatkan 

kecenderungan mereka untuk 

menggunakan pendekatan literal dan 

tekstual dalam mengartikulasikan 

gagasan-gagasan sosial. Juga mereka 

memanfaatkan argumen-argumen yang 

sifatnya tradisionalistik dan 

fundamentalistik. Walaupun mereka 

lahir dari lingkungan modernis dan 

terdidik secara modern model Barat cara 

berpikir mereka tetap formalistik dan 

menekankan idiom-idiom keislaman. 

Dampaknya, mereka sangat kesulitan 

untuk menerima metodologi dan analisis 

yang bersumber dari khazanah ilmu-ilmu 

sosial Barat. Sikap kritis mereka terhadap 

segala sesuatu yang dianggap berada 

dalam pengaruh westernisasi adalah 

bagian dari peneguhan identitas 

keislaman yang dikhawatirkan dapat 

melemahkan Islam dalam menghadapi 

kemoderenan.9        

 Model pemahaman keagamaan 

seperti itu biasanya selalu mencurigai 

dan mengkritisi model pemahaman 

akulturasi agama dan budaya lokal 

dengan cara-cara konflik. Budaya yang di 

luar dirinya atau yang datang dari 

pemahaman orang lain dianggap sesat, 

bid’ah dan kurafat. Term ini merupakan 

istilah yang digunakan untuk 

menghilangkan dan mengidentifikasi 

9Nasr Hamid Abu Zaid, Tekstualitas Al-

Qur’an: Kritik Terhadap Ulumul Qur’an, penerj. 
Khoiron Nahdliyyin (Yogyakarta: LKiS, 2001), h. 
vii  



Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam  Dan Dampaknya 
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan  
Oleh: Ahmad Ali Riyadi 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e2
9

0
 

budaya orang lain (outsider) sebagai 

pembatas antara ia (insider) dengan orang 

lain (outsider). Walhasil terjadilah konflik 

antar peradaban di mana salah satunya 

harus mengalah bahkan salah satunya 

harus dihilangkan demi eksistensi 

budaya dirinya sendiri dan menafikan 

budaya orang lain.10     

 Model pemahaman transkultural 

memunculkan berbagai model kajian 

Islam dan kelompok Islam garis keras 

yang lebih mengedepankan idealisasi 

syari’at. Kelompok Islam model ini 

biasanya tidak terlibat dalam kegiatan 

intelektual yang mencoba mengadaptasi-

kan pesan-pesan agama dan makna Islam 

ke dalam kondisi sosial dipenghujung 

abad kedua puluh. Akan tetapi mereka 

perpandangan bahwa pesan-pesan dan 

makna kehidupan sudah jelas termaktub 

dalam kitab suci dan tradisi rasul yang 

hanya secara otomatis diterapkan dalam 

kehidupan tanpa harus melakukan 

interpretasi. Berbagai slogan yang 

berkembang dengan corak pemikirannya 

yang skripturalis radikal seperti kitab 

suci adalah kalam Ilahi yang harus 

dipahami secara literal, bahwa dalil 

normatif agama sudah menyediakan 

perangkat hukum dan doktrin halal 

haramnya bagi perilaku individu 

maupun masyarakat dan Islam 

mencakup seluruh aspek kehidupan 

manusia. Pemeliharaan kaum formalistik 

radikal terhadap bahasa otentik dari 

wahyu bukan saja menunjukkan kuatnya 

afeksi terhadap skripturalisme, akan 

                                                             
10 Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap 

Kita Terhadap Tradisi Barat, penerj. M. Najib 
Bukhori (Jakarta: Paramadina, 2000), h. 5. 

tetapi juga memperlihatkan kecenderu-

ngan mereka untuk menggunakan 

pendekatan literal dan tekstual dalam 

menngartikulasikan gagasan-gagasan 

sosial politik.  

 Kelompok-kelompok Islam trans-

kultural yang berkembang di Indonesia 

dapat dicermati secara kultural dan 

struktural, secara kultural  mereka 

membentuk ormas-ormas Islam sebagai 

sayap perjuangan dakwah sedangkan 

secara struktural mereka membentuk 

partai politik untuk menyalurkan aspirasi 

mereka dan memperkuat jaringan 

dipemerintahan. Karakteristik kelompok 

ini lebih didasarkan pada corak 

keberagamaannya yang bersifat inte-

gralistik antara agama dan segala aspek 

kehidupan, sehingga kelompok ini lebih 

mengedepankan corak legal formal Islam 

secara total.  

 Secara sosiologis politis, ke-

munculan gerakan Islam di Indonesia 

disebabkan oleh dua faktor, faktor 

internal umat Islam. Faktor ini dilandasi 

oleh kondisi internal umat Islam sendiri 

yang dianggap telah terjadi penyim-

pangan norma-norma agama. Kehidupan 

sekuler dan pertautan aspek lokalitas 

yang sudah merasuk ke dalam 

kehidupan umat Islam dengan segala 

dampaknya mendorong mereka mela-

kukan gerakan-gerakan kembali kepada 

otentitas Islam. Sikap ini ditopang oleh 

pemahaman agama yang totalistik dan 

formalistik, bersifat kaku dalam 

memahami teks-teks agama, dan merujuk 



Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam  Dan Dampaknya 
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan  
Oleh: Ahmad Ali Riyadi 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e2
9

1
 

totalitas perilaku Rasul di Makkah dan 

Madinah secara literal total. Oleh karena 

itu, identitas keagamaannya sangat 

literalistik, kaku dan cenderung menolak 

peruhan sosial. Mereka frustasi terhadap 

perubahan dunia yang begitu cepat, 

sementara respon Islam sangat lambat 

dan ketinggalan dibandingka dengan 

masyarakat Barat sekuler. Kedua, faktor 

eksternal di luar umat Islam. Faktor ini 

lebih ditekankan pada perlawanan 

terhadap kelompok lain, khususnya 

dunia Barat, yang telah menghegemoni 

dan terlalu ikut campur terhadap umat 

Islam. Umat Islam dianggap 

diperlakukan tidak adil oleh dunia Barat 

secara politik, sosial, budaya dan 

ekonomi, sehingga mereka harus 

mendeklarasikan perlawanan terhadap 

Barat. Dominasi Barat terhadap negara-

negara Islam yang berlebihan dan tidak 

dalam kapasitasnya yang salig bekerja 

sama akan tetapi malah memojokkan dan 

memusuhi, yang pada akhirnya 

ketidakadilan Barat ini dilawan dengan 

aksi-aksi kekerasan. Reaksi ditunjukkan 

kelompok Islam radikal biasanya adalah 

melawan dengan kekerasan terhadap 

kepentingan-kepentingan Barat. Jihad 

menjadi simbol perlawanan yang efektif 

untuk menggerakkan perang melawan 

Barat. Kondisi ini menyebabkan 

permusuhan yang terus menerus antara 

Islam dan Barat.11          

 Dari faktor-faktor itu, secara 

umum ada beberapa karakter berkaitan 

                                                             
11Kajian tentang Islam radikal di 

Indonesia baca Khamami Zada, Islam Radikal: 
Pergulatan  Ormas-Ormas Islam  Garis Keras di 
Indonesia  (Bandung: Teraju, 2006).h.37 

dengan istilah Islam radikal; pertama, 

radikalisme merupakan respons 

terhadap kondisi yang berlangsung. 

Biasanya respons tersebut muncul dalam 

bentuk evaluasi, penolakan atau bahkan 

perlawanan. Masalah-masalah yang 

ditolak dapat berupa asumsi atau ide, 

lembaga atau nilai-nilai yang dapat 

dipandang bertanggungjawab terhadap 

keberlangsungan terhadap kondisi yang 

ditolak. Kedua, radikalisasi tidak 

berhenti pada upaya penolakan, 

melainkan terus berupaya mengganti 

tatanan tersebut dengan suatu bentuk 

tatanan lain. Ciri ini menunjukkan bahwa 

dalam radikalisasi terkandung suatu 

program atau pandangan dunia 

tersendiri. Kaum radikalis berupaya kuat 

untuk menjadikan tatanan terseut sebagai 

ganti dari tatanan yang sudah ada. 

Ketiga, kuatnya keyakinan kaum 

radikalis akan kebenaran program atau 

ideologi yang mereka bawa. Sikap ini 

pada saat yang sama dibarengi dengan 

penafian kebenaran dengan sistem lain 

yang akan diganti. Dalam gerakan sosial, 

keyakinan tentang kebenaran program 

atau filosofi sering dikombinasikan 

dengan cara-cara pencapaian yang 

mengatasnamakan nilai-nilai ideal 

seperti kerakyatan atau kemanusiaan. 

Saking kuatnya keyakinan ini dapat 

megakibatkan munculnya sikap 

emosional berlebihan yang menjurus 

pada kekerasan.12  

12Zaki Mubarak, Genealogi Islam Radikal di 
Indonesia (Jakarta; LP3ES, 2009). h.25 



Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam  Dan Dampaknya 
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan  
Oleh: Ahmad Ali Riyadi 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e2
9

2
 

 Oleh karena itu, tidak terlalu 

mengejutkan meskipun kadang-kadang 

menghawatirkan, bahwa dunia Islam 

kontemporer menyaksikan umat Islam 

yang mendasarkan seluruh kerangka 

kehidupan sosial, ekonomi, budaya dan 

politik pada ajaran Islam secara eksklusif 

tanpa menyadari keterbatasan-

keterbatasan dan kendala-kendala yang 

bakal muncul dalam prakteknya. 

Ekspresi-ekspresinya dapat ditemukan 

dalam istilah-istilah simbolik yang 

dewasa ini populer dengan revivalismen 

Islam, kebangkitan Islam, revolusi Islam 

atau fundamentalisme Islam. 

Nalar Budaya Akulturatif 

 Nalar akulturatif sebagai 

aksentuasi bahwa makna iman dan 

peribadatan lebih penting daripada 

formalitas dan simbolisme keagamaan 

serta ketaatan yang bersifat literal kepada 

teks normatif wahyu Tuhan. Pesan-pesan 

Tuhan lewat teks normatif  yang 

mengandung esensi abadi dan universal 

ditafsirkan kembali berdasakan runtut 

dan rentang waktu generasi kaum 

muslimin serta mengkotekstualisasi-

kannya dengan kondisi-kondisi sosial 

yang berlaku pada masanya. Refleksi 

kelompok ini pada dasarnya adalah 

melakukan upaya yang sinifikan 

terhadap pemikiran dan orientasi sosial 

yang menekankan manifestasi substan-

sial dari nilai-nilai Islam aktivitas sosial. 

Bukan pada penampilan akan tetapi juga 

dalam format pemikiran dan gerakan 

sosial mereka. Bagi kelompok ini 

                                                             
13M. Imdadun  Rahman,  Islam Pribumi  

(Jakarta; Erlangga, 2004), h. 8. 

eksistensi dan artikulasi nilai-nilai Islam 

yang intrinsik dalam iklim sosial lebih 

penting dan sangat memadai untuk 

mengembangkan Islamisasi dalam 

wadah kultural masyarakat.13 Proses 

kulturalisasi telah melahirkan kompetisi 

di antara berbagai kekuatan kultural dan 

Islam adalah salah satu kekuatan yang 

bersaing itu. Agar supaya Islam dapat 

memenangkan persaingan itu proses 

Islamisasi haruslah mengambil bentuk 

kulturalisasi bukannya formalisasi. 

Gerakan Islam sebaliknya menjadi 

gerakan budaya daripada menjadi 

gerakan formalisasi.  

 Gerakan akulturatif dalam dunia 

pendidikan di Indonesia dapat dicermati 

adanya berbagai lembaga pendidikan 

yang muncul mengakar di tengah 

masyarakat Islam dan mempunyai nilai 

budaya yang indigenist (asli). Kelompok 

ini diwakili oleh budaya pendidikan 

pesantren. Pesantren termasuk bukan 

satu-satunya lembaga pendidikan Islam 

dan tradisi ini salah satu dari beberapa 

aliran Islam Indonesia masa kini yang 

tentunya bersaing dengan model tradisi 

Islam lainnya. Ada paradoks pada tradisi 

pesantren, di satu sisi ia berakar kuat di 

bumi Indonesia dan di sisi yang lain ia 

berorientasi internasional dengan 

Makkah sebagai pusat orientasinya. 

Tradisi internasional ini ditunjukkan 

dengan tradisi kitab kuning jelas-jelas 

bukan berasal dari budaya lokal 

Indonesia. Semua kitab klasik yang 

dipelajari berbahasa Arab dan sebagian 

besar ditulis sebelum Islam tersebar di 



Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam  Dan Dampaknya 
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan  
Oleh: Ahmad Ali Riyadi 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e2
9

3
 

Indonesia. Pola khas pesantren sebagai 

lembaga pendidikan juga mencerminkan 

pengaruh asing dan bahkan kemung-

kinan mempunyai pengaruh asing. Ia 

menyerupai madrasah di Timur Tengah 

dan tradisi India. Tidak ada data yang 

pasti kapan pesantren pada awalnya 

berdiri. Data yang ada menunjukkan 

adanya tanda-tanda hubungan timbal 

balik antara intelektual muslim Indonesia 

dengan Makkah pada abad ke 16 hingga 

abad ke 19. Bukti keberadaanya  adalah 

kitab-kitab klasik berbahasa Arab 

dipelajari pada abad 16. Beberapa kitab 

pada zaman itu sudah diterjemahkan ke 

dalam bahasa Jawa dan Melayu, 

sementara beberapa pengarang Indonesia 

telah menulis kitab-kitab dalam bahasa 

tersebut dengan gaya dan isi yang serupa 

dengan kitab-kitab ortodoks. Kitab-kitab 

klasik berbahasa Arab impor yang 

menopang tradisi keilmuan pesantren ini 

ditulis pada abad ke 10 sampai dengan 15 

M. Agaknya tidak ada data dan sumber 

yang pasti keberadaan perkembangan 

pesantren secara spesifik sebelum abad 

ke 19 M.  

 Terlepas dari perdebatan sejarah 

kemunculan pesantren, catatan yang 

terpenting adalah adanya akulturasi 

budaya yang ditunjukkan pesantren 

dengan mempertahankan budaya dan 

tetap bersandar pada ajaran dasar 

normatif Islam yang berkembang dan 

bertahan selama berabad-abad. Pesantren 

memang khas  pendidikan yang 

membumi di Indonesia. Ada beberapa 

                                                             
14Nurcholish Madjid, Bilik-bilik Pesantren: 

Sebuah Potret Perjalanan  (Jakarta; Paramadina, 
2008), h. 56 

istilah yang ditemukan dan digunakan 

untuk menunjuk jenis pendidikan ini. Di 

Jawa termasuk Sunda dan Madura 

umumnya dipakai isatilah pesantren atau 

pondok atau pondok pesantren, di Aceh 

dikenal istilah dayah atau rangkang atau 

meunasah sedang di Minangkabau 

disebuut surau.14 

 Secara sosiologis, karena watak 

pesantren yang akulturatif, pesantren 

memang terbukti mampu melakukan 

adaptasi-adaptasi di tengah kemajuan-

kemajuan sains dan tekhnologi yang 

begitu cepat. Bahkan pesantren mampu 

menjadi peran sebagai sumbu utama dari 

dinamika sosial, budaya dan keagamaan 

masyarakat dengan apa yang disebut 

masyarakat subkultur. Yaitu miniatur 

masyarakat kecil dalam lingkup pardikan 

atau padepokan. Oleh karena itu, apa 

yang disebut pesantren sebenarnya 

bukan semata wujud fisik tempat belajar 

agama dengan perangkat bangunan serta 

strukur pengelolanya akan tetapi juga 

masyarakat dalam pengertian luas yang 

tinggal disekelilingnya dan membentuk 

pola hubungan budaya, sosial dan 

keagamaan di mana pola-polanya kurang 

lebih sama dengan yanng berkembang 

atau dikembangkan di dalam pesantren. 

Kebudayaan masyarakat tersebut tidak 

dapat dibantah memang dipengaruhi 

oleh pesantren. Walaupun perlu diakui, 

sekarang pada abad 21 ada pesantren 

yang menjaga jarak dengan masyarakat 

sekitar bahkan kadangkala cenderung 

melakukan intimidasi terhadap masyara-



Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam  Dan Dampaknya 
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan  
Oleh: Ahmad Ali Riyadi 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e2
9

4
 

kat karena berbeda keyakinan dan cara 

pandang pemahaman agama antara 

pesantren dengan masyarakat sekitar. 

Pesantren model terakhir ini biasanya 

model pesantren impor dari timur tengah 

atau negara-negara donor tententu yang 

mempunyai basis dan misi pengkaderan 

keyakinan tertentu.  

 Bangunan budaya institusi yang 

ada di pesantren yang semula hanyalah 

diidentifikasi terdiri dari masjid, asrama 

santri, tempat belajar, rumah kiai dan 

kurikulum yang tidak baku mengalami 

perkembangan sebagai dampak dari 

kemajuan, serbuan budaya luar dan 

tuntutan profesionalisme. Tidak jarang 

muncul kritik keberadaan pesantren di 

tengah serbuan modernisasi budaya 

pendidikan umum yang kapitalis, 

misalkan pesantren tidak mempunyai 

standar karena lebih didominasi oleh 

muatan-muatan agama, menggunakan 

kurikulum yang belum standar, memiliki 

struktur yang tidak seragam, dan 

menggunakan manajemen yang tidak 

dapat dikontrol. Kritik ini merupakan hal 

yang logis dalam era persaingan lembaga 

pendidikan yang menuntut budaya 

modern dari Barat. Tentu cukup 

menyulitkan bagi keberadaan pesantren 

untuk tetap eksis di tengah budaya 

pendidikan modern yang prakmatis. 

Dalam kaca mata pragmatisme 

pendidikan modern, baca pendidikan 

model barat, lebih banyak diminati oleh 

masyarakat karena wataknya yang 

konsumtif dunia kerja.15   

                                                             
15Abu Yasid, Paradigma Baru Pesantren 

(Yogyakarta; Diva Press, 2010), h. 50.  

 Akan tetapi, dengan watak 

pesantren yang membumi pesantren 

merespon perubahan modernisasi sesuai 

dengan dinamika keyakinan dan budaya 

masing-masing dalam artian ada 

pesantren yang merespon secara 

akomodatif dan ada juga pesantren yang 

merespon secara defensif. Ada pesantren 

yang  merespon dengan merevisi kuri-

kulumnya dan memasukkan semakin 

banyak mata pelajaran umum dan 

membuka kelembagaan serta fasilitas-

fasilitas pendidikannya bagi kependidi-

kan umum. Pada sisi yang lain, ada 

pesantren yang tetap melakukan peran 

bertahan dengan mempertahankan 

substansi pendidikan tradisional. Pada 

persoalan pertama pesantren merespon 

kebijakan pendidikan modern (umum) 

dengan melakukan evolusi pendidikan 

dengan membuka lembaga pendidikan 

modern (umum), merupakan dinamika 

tersendiri setelah merasa tersaingi 

dengan sistem kelembagaan umum 

sebagai lembaga modern. Ditemukan 

dinamika baru semakin banyak 

pesantren yang mendirikan pendidikan 

modern di dalam kompleks pesantren 

masing-masing. Dengan cara ini 

pesantren tetap berfungsi sebagai 

pesantren dalam pengertian aslinya, 

yaitu tempat pendidikan dan pengajaran 

bagi santri yang ingin memperoleh 

pengetahuan Islam secara mendalam dan 

sekaligus madrasah bagi anak-anak di 

lingkungan pesantren. Sebagian murid-

murid pendidikan moderen  sekaligus 

menjadi santri tetap di pesantren yang 



Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam  Dan Dampaknya 
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan  
Oleh: Ahmad Ali Riyadi 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e2
9

5
 

bersangkutan. Dengan mendaftar sebagai 

santri murid pendidikan modern mereka 

kemudian mendapatkan pengakuan 

secara formal dan memiliki akses lebih 

besar tidak hanya dalam melanjutkan 

pendidikan, akan tetapi juga dalam 

lapangan kerja. Dalam perkembangan 

selanjutnya tidak jarang ditemukan 

pesantren memiliki lebih banyak murid 

lembaga modern dari pada santri yang 

hanya belajar ngaji khusus di pesantren.16 

 Beberapa pesantren tidak hanya 

mengembangkan eksperimennya 

mendirikan lembaga-lembaga 

pendidikan bersistem umum dan 

madrasi. Beberapa pesantren bahkan 

mendirikan lembaga-lembaga 

pendidikan umum. Dengan pengertian, 

pesantren bukan hanya mendirikan 

madrasah tetapi juga sekolah-sekolah 

umum yang mengikuti sistem dan 

kurikulum modern. Ada juga sebagian 

madrasah di pesantren yang tidak 

bersedia mengikuti dan  menyesuaikan 

kurikulumnya dengan pola kurikulum 

modern, tapi membuat kurikulum sendiri 

sesuai dengan idealisme pesantren yang 

bersangkutan. Hal itu dilakukan untuk 

merespon kebutuhan umat, khususnya 

berkenaan dengan kebutuhan maasa 

depan santri untuk bisa mengakses dunia 

kerja dan pendidikan yang lebih tinggi.  

 Deskripsi di atas menunjukkan 

bagaimana respon pesantren dalam 

menghadapi berbagai perubahan di 

sekililingnya. Dalam menghadapi semua 

perubahan dan tantangan itu para 

                                                             
16Martin Van Bruinessen, Kitab Kuning, 

Tradisi dan Tarekat (Jakarta; Gading Publishing, 
2012), h.67  

eksponen pesantren tidak begitu saja 

melepaskan dan memfokuskan 

kelembagaan pesantren menjadi lembaga 

pendidikan modern Islam sepenuhnya, 

akan tetapi sebaliknya mereka cenderung 

mempertahankan kebijakan lembaganya 

secara hati-hati. Mereka menerima 

pembaharuan pendidikan hanya dalam 

skala yang terbatas mampu menjamin 

pesantren tetap eksis. 

 

Kesimpulan 

Pendidikan secara praktis tak 

dapat dipisahkan dengan nilai-nilai 

budaya. Dalam membentuk dan 

melestarikan kebudayaan sendiri, secara 

proses mantransfernya yang paling 

efektif dengan cara pendidikan. 

Keduanya sangat erat sekali 

hubungannya karena saling melengkapi 

dan mendukung antara satru sama 

lainnya. 

Oleh karenanya, pendidikan 

dalam pembentukan budaya merupakan 

indoktrinasi sebagai sebuah proses yang 

dilakukan berdasarkan satu sistem nilai 

untuk menanamkan gagasan, sikap, 

sistem berpikir, perilaku dan kepercaya-

an tertentu. Praktik ini seringkali 

dibedakan dari pendidikan karena dalam 

tindakan ini, seseorang yang 

diindoktrinasi diharapkan untuk tidak 

mempertanyakan atau secara kritis 

menguji doktrin yang telah dipelajari.  

 

 

 

https://id.wikipedia.org/wiki/Gagasan
https://id.wikipedia.org/wiki/Sikap
https://id.wikipedia.org/wiki/Pendidikan
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Pemikiran_kritis&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Pemikiran_kritis&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/wiki/Doktrin


Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam  Dan Dampaknya 
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan  
Oleh: Ahmad Ali Riyadi 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e2
9

6
 

Daftar Pustaka 

Abu Zaid, Nasr Hamid, Tekstualitas Al-
Qur’an: Kritik Terhadap Ulumul 
Qur’an, penerj. Khoiron Nahdliyyin, 
Yogyakarta: LKiS, 2001.  

al-Jabiri, Muhammad Abed, Post 
Tradisionalisme Islam, penerj. Ahmad 
Baso, Yogyakarta; LKiS, 2006.  

Bizawie, Zainul Milal,”Dialektika Tradisi 
Kultural: Pijakan Historis dan 
Antropologis Pribumisasi Islam,” 
dalam Tashwirul Afkar Edisi No. 14 
Tahun 2003.  

Bruinessen, Martin Van, Kitab Kuning, 
Tradisi dan Tarekat, Jakarta; Gading 
Publishing, 2012.  

Hanafi, Hassan, Oksidentalisme: Sikap Kita 
Terhadap Tradisi Barat, penerj. M. 
Najib Bukhori, Jakarta: Paramadina, 
2000. 

Madjid, Nurcholish, Bilik-bilik Pesantren: 
Sebuah Potret Perjalanan,  Jakarta; 
Paramadina, 2008.  

Kasdi, Abdurrahman. 2000. 
Fundamentalisme Islam Timur 
Tengah: Akar Teologi. Kritik 
Wacana dan Politisasi Agama”. 
Jurnal Tashwirul Afar. Lakpesdan 
NU Jakarta. No. 3. 

Mubarak, Zaki, Genealogi Islam Radikal di 
Indonesia, Jakarta; LP3ES, 2009.  

Muhtarom, Ali, Ideologi dan Lembaga 
Pendidikan Islam Transnasional di 
Indonesia, Jakarta; Zahir Publishing, 
2019.  

Mun’im DZ, Abdul, “Mempertahankan 
Keragaman Budaya,” dalam 

Tashwirul Afkar, Edisi No, 14 Tahun 
2003. 

Rahman, Imdadun dkk.,”Islam Pribumi: 
Mencari Wajah Islam Indonesia,” 
dalam Tashwirul Afkar Edisi 14 
Tahun 2001. 

Rahman, M. Imdadun,  Islam Pribumi, 
Jakarta; Erlangga, 2004. 

Thahir, Lukman S., Harun Nasution (1919-
1998): Interpretasi Nalar Theologis 
dalam Islam, Yogyakarta: Disertasi 
PPs. IAIN Sunan Kalijaga 
Yogyakarta, 2003.     

Verdiansyah, Very, Islam Emansipatoris: 
Menafsir Agama Untuk Praksis 
Pembebasan, Jakarta: P3M, 2004.  

Yasid, Abu, Paradigma Baru Pesantren, 
Yogyakarta; Diva Press, 2010.  

 


