- tdé‘(t al Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman
W\ u https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual
Yurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Volume 9, Nomor 3, Desember 2019
p-ISSN: 1979-2050/e-ISSN: 2685-4155

Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam Dan Dampaknya Dalam Perilaku Sosial
Keagamaan

Ahmad Ali Riyadi
Institut Agama Islam Tribakti Kediri
ahmadaliriyadi@gmail.com

Abstract

Islamic education approaches religion as a social framework by carrying out
critical reflections on social problems faced by society, both macro and micro,
then building a change strategy (theory) that is practised in the form of action
change (practice). In praxis, education builds a character's culture of
educational behaviour as values and behavioural characters. This study
discusses the important role of Islamic educational institutions as agents of
the development of science that have an impact on cultural social religious
behavior. The results of this study indicate education in the formation of
culture is an indoctrination as a process that is carried out based on a value
system to instil certain ideas, attitudes, systems of thought, behaviour and
beliefs. This practice is often distinguished from education because, in this act,
an indoctrinated person is expected not to question or critically test the
doctrine that has been learned.

Keywords: Cultural Reason, Islamic Education, Religious Social Behavior

Abstrak

Pendidikan Islam mendekati agama sebagai kerangka sosial dengan
melakukan refleksi kritis atas problem sosial yang dihadapi masyarakat, baik
yang bersifat makro maupun mikro, kemudian membangun strategi
perubahan (teori) yang dipraksiskan dalam bentuk aksi perubahan (praktik).
Secara praksis pendidikan membangun budaya karakter perilaku pelaku
pendidikan sebagai nilai dan karakter perilaku. Kajian ini mendiskusikan
peran penting lembaga pendidikan Islam sebagai agen pengembangan ilmu
pengetahuan yang berdampak pada budaya perilaku sosial keagamaan. Hasil
penelitian ini menunjukkan pendidikan dalam pembentukan budaya
merupakan indoktrinasi sebagai sebuah proses yang dilakukan berdasarkan
satu sistem nilai untuk menanamkan gagasan, sikap, sistem berpikir, perilaku
dan kepercayaan tertentu. Praktik ini seringkali dibedakan dari pendidikan
karena dalam tindakan ini, seseorang yang diindoktrinasi diharapkan untuk
tidak mempertanyakan atau secara kritis menguji doktrin yang telah
dipelajari.

Kata Kunci: Nalar Budaya, Pendidikan Islam, dan Perilaku Sosial Keagamaan

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019
285


http://u.lipi.go.id/1324871824
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual
https://id.wikipedia.org/wiki/Gagasan
https://id.wikipedia.org/wiki/Sikap
https://id.wikipedia.org/wiki/Pendidikan
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Pemikiran_kritis&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/wiki/Doktrin

Page286

Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam Dan Dampaknya
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan
Oleh: Ahmad Ali Riyadi

Pendahuluan
Kata nalar dimaknai sebagai
epistem suatu bangunan keilmuan.

Kaitannya dengan pendidikan, kata nalar
mempunyai implikasi bahwa proses
munculnya lembaga pendidikan diang-
gap sebagai himpunan-himpunan yang
dipaksakan secara tidak sadar sebagai
akibat yang
berlangsung di masyarakat. Kajian ini

kajian keislaman
menjadi bentuk epistem atau himpunan-
himpunan aturan yang menjadi kaidah
berpikir yang diberikan oleh budaya bagi
penganutnya sebagai landasan untuk
memperoleh pengetahuan.! Maka dari
itu, lembaga-lembaga pendidikan yang
ada merupakan model kajian Islam yang
berdampak pada penyampaian agama
Model
inilah yang menjadi budaya keilmuan

secara sistematis. pendidikan
yang heterogen sesuai dengan model

kajian  ke-Islam-an = masing-masing,
sehingga dalam faktanya ditemukan
adanya model pendidikan Islam yang
beragam.

Pendidikan Islam sebagai proses
pembumian ajaran Islam agarumat dapat
mengembangkan daya pikir, rasa, dan
tindakannya sesuai dengan ajaran Islam,
maka upaya pengembangan pendidikan
Islam tidak bisa dilepaskan dari landasan
orbitnya yaitu Islam itu sendiri, apalagi
aktifitas pendidikan merupakan bagian

tak terpisahkan dari ajaran agama. 2

Lukman S. Thahir, Harun Nasution (1919-
1998): Interpretasi Nalar Theologis dalam Islam
(Yogyakarta: Disertasi PPs. IAIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta, 2003), h. 12.

2 Kasdi, Abdurrahman. 2000.
undamentalisme Islam Timur Tengah: Akar

Di Indonesia, Agama Islam selalu
didialogkan dengan budaya. Bagi salah
satu firqoh di Indonesia menyatakan
Islam yang khas ala Indonesia, gabungan
nilai Islam teologis dengan nilainilai
tradisi lokal, budaya, dan adat istiadat di
Tanah Air. Dalam konteks ini, budaya
suatu daerah atau negara tertentu
menempati posisi yang setara dengan
budaya Arab dalam menyerap dan
menjalankan ajaran Islam. Suatu tradisi
Islam Nusantara menunjukkan suatu
tradisi Islam dari berbagai daerah di
Indonesia yang melambangkan kebu-
dayaan Islam dari daerah tersebut.

Berdasarkan pembahasan di atas,
menunjukkan pendidikan Islam pun
tidak bisa dilepaskan dengan budaya.
tidak ubahnya
sebuah ideologi yang dideterminasi oleh

Budaya pendidikan
aktor yang mengendalikan. Bila budaya
pendidikan disampaikan sebagai sesuatu
yang transformatif dan progresif, maka
akan tampil sebagai agen perubahan.
Begitu pula sebaliknya jika budaya
pendidikan disampaikan sebagai sesuatu
yang kaku maka ia akan tampil sebagai
agen kebekuan.? Sebaliknya, pendidikan
Islam yang didesain untuk mentran-
formasikan nilai-nilai pembaharuan,
maka akan berdampak pada pem-
baharuan dan perkembangan kualitas
sumber daya manusia (SDM).

Sejatinya,

prinsip dasar pen-

didikan sebagai garda terdepan untuk

Teologi. Kritik Wacana dan Politisasi Agama”.
Jurnal Tashwirul Afar. Lakpesdan NU Jakarta.
No. 3., h.27

3Very Verdiansyah, Islam Emansipatoris:
Menafsir Agama Untuk Praksis (Pembebasan,
Jakarta: P3M, 2004), h. 28.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam Dan Dampaknya
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan
Oleh: Ahmad Ali Riyadi

usaha transformasi yang revolusioner

bagi  perubahan sosial, sehingga
pendidikan sebenarnya anti status quo
yang melanggengkan kemandegan.
Persoalannya adalah bagaimana nalar
budaya yang dibangun oleh pendidikan

Islam yang secara tidak langsung dalam

pembentukan  sistem  sosial  dan
keagamaan. Dalam hal ini, satu dalih
penting adalah pendidikan sangat
menentukan perilaku sosial keagamaan
ke depannya.
Metode

Penelitian  ini  menggunakan

metode studi kepustakaan atau Library
Studi adalah
teknik  pengumpulan dengan

Research. kepustakaan
data

mengadakan studi penelaahan terhadap
buku-buku,

catatan, dan laporan-laporan yang ada

literatur-literatur, catatan-
hubungannya dengan masalah yang
dipecahkan. Artikel ini memanfaatkan
jurnal, bahan-bahan dan informasi yang
relevan untuk dikumpulkan, dibaca dan
dikaji, dicatat sebagai pedoman ataupun
sumber referensi. Metode studi pustaka
dalam artikel ini dapat dijadikan sebagai
data dan sumber data mengenai topik
masalah. Library Research ini bertujuan
untuk memberikan gambaran kepada
pembaca, tentang topik masalah yang
sedang diteliti.

4Ali Muhtarom, Ideologi dan Lembaga
Pendidikan Islam Transnasional di Indonesia (Jakarta;
Zahir Publishing, 2019), h. 20.

Hasil Penelitian dan Pembahasan
Nalar Budaya Transkultural
Transkultural dimaknai sebagai
pemahaman budaya yang terbentuk dari
budaya impor yang menggantikan
lokal, bahkan

menutup diri terhadap budaya setempat.

budaya cenderung
Dalam hal ini tidak terkecuali budaya
yang merupakan hasil pemahaman atau
tafsir suatu agama. Ciri khas budaya
impor ini merupakan budaya idola yang
menutup kesempatan budaya lainnya
untuk berpartisipasi.*

Ciri yang adalah
pemahaman keagamaan berdasarkan

lainnya

himpunan aturan-aturan dan kaidah
berpikir yang diberikan oleh budaya,
baik budaya Arab maupun non-Arab,
bagi landasan

penganutnya sebagai

untuk ~ memperoleh  pengetahuan.
Himpunan-himpunan atau aturan-aturan
yang sudah ditentukan itu dipaksakan
secara tidak sadar sebagai kerangka
pengetahuan. Dengan demikian identitas
keagamaan semakin dipersempit dalam
yang sudah

terkodifikasi sedemikian rupa. Teks-teks

lingkaran pemaknaan
keagamaan menjadi pemberi stempel
yang dapat memberikan legalitas di
pentas sosial atas nama agama. Produk
pemikirannya senantiasa mengandaikan
adanya pijakan yang menunjuk pada
sumber yang dianggap rasional yang
selalu dianggap membawa kebenaran
dan sebaliknya hal yang baru seringkali
disebut bid’ah
kemurtadan (kekafiran). Pola pandang

pembawa dan

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page287



Page288

Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam Dan Dampaknya
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan
Oleh: Ahmad Ali Riyadi

semacam ini tentu menjadi hambatan

serius dalam rangka melakukan
perubahan pada tataran praksis-teologis
karena ketergantungan pada masa lalu
begitu kuat dan masa lalu itu diyakini
sebagai lokomotif perubahan.

Seringkali fakta nalar transkultural
ini diimplementasikan dalam pemikiran
purifikasi agama. Tema ini muncul
dilatarbelakangi oleh semakin merebak-
yang
memegang teguh relasi agama dan
lokal

dianggap dapat mengancam keberadaan

nya kalangan  agamawan

budaya yang keberadaannya
agama itu sendiri. Inti ajaran purifikasi
adalah kembalinya pemahaman agama
berdasarkan landasan normatif dari
berbagai model interpretasi dan pelaku
keagamaan bercorak lokal di luar ajaran
normatif.> Purifikasi juga memandang
tradisi sebagai ajaran normatif yangn
berasal dari Tuhan yang tentunya harus
dibedakan dengan budaya di mana
ajaran itu dipahami.

Dalam

praktek  keagamaan

berdasarkan purifikasi agama para
pelakunya terjebak dalam pandangan
Arab  Wahabi

menjadi idola dalam praktek keagamaan.

bahwa kebudayaan
Apakah model pemahaman agama ini
salah? Tentu tidak ada yang salah dalam
mengadaptasi kebudayaan Arab Wahabi
untuk mengekspresikan keberagamaan
seseorang. Yang menjadi masalah adalah
menggunakan ekspresi kearaban atau

SMuhammad  Abed al-Jabiri,  Post
Tradisionalisme  Islam, penerj. Ahmad Baso
(Yogyakarta; LKiS, 2006), h. 60

SImdadun Rahman dkk.,”Islam Pribumi:

Mencari Wajah Islam Indonesia,” dalam Tashwirul
Afkar Edisi 14 Tahun 2001, h. 9.

budaya impor sebagai ekspresi tunggal
yang dianggap paling absah dalam
beragama dan berkebudayaan sehingga
ekspresi kearaban menjadi lebih dominan
bahkan menghegemoni budaya dan
tradisi lainnya. Akibatnya tidak hanya
mengakibatkan tradisi tersebut pudar
akan tetapi juga akan hilang dan mati.
Lebih radikal lagi jika budaya setempat
yang sudah berkembang lebih dahulu
dan menjadi nilai masyarakat setempat
kemudian dianggap sesat, musyrik dan
bid’ah tanpa harus memandang kerangka
kesejarahan sosial masyarakat setempat.
Sudah pasti langkah ini merupakan sikap
pembasmian ttradisi lokal yang selama
ini diuri-uri dan dikembangkan para
pemikir Islam diberbagai belahan dunia
non-Arab.°

Bagi para penggagas purifikasi
yang

merupakan

agama, agama dicontoh
salafussolihin bentuk
keberagamaan yang paling benar dan
ideal. Keunikan ekspresi keberagamaan
masyarakat, baca non Arab, dicerca
sebagai kejahilan modern yang jauh dari
pemahaman agama yang benar, otentik
dan asli. Agama di luar Arab dinilai
kehilangan keasliannya semenjak ia

mengakomodasi dan  berakulturasi
dengan budaya dan tuntunan lokal.”
Perilaku dan kerangka berpikir
lebih menandakan tipe formalistik yang
menunjukkan suatu model pemikiran
yang

mengutamakan peneguhan

7Abdul Mun'im DZ, “Mempertahankan
Keragaman Budaya,” dalam Tashwirul Afkar, Edisi
No, 14 Tahun 2003, h. 7.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam Dan Dampaknya
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan
Oleh: Ahmad Ali Riyadi

ketaatan yang ketat pada format ajaran-
ajaran agama. Dalam konteks sosial-
budaya-politik, model ini menunjukkan
perhatian terhadap suatu orientasi yang
cenderung menopang masyarakat Islam
yang dibayangkan, seperti maujudnya
suatu sistem politik Islam, munculnya
partai Islam, ekspresi simbolik idiom
budaya Islam serta eksperimen sistem
kemasysrakatan Islam. Oleh karena itu,
pandangan ini lebih menekankan
ideologisasi yang mengarah pada
simbolisme keagamaan secara formal.
formalisme

Kuatnya agama  ini

kadangkala menjadi memunculkan
resistensi terhadap dominasi budaya
yang dianggap melemahkan Islam,
khususnya dunia Barat yang lebih maju
daripada dunia Islam. Akibatnya mereka
melakukan peneguhan ideologi dan
budaya mereka sendiri sebagai langkah
untuk mengimbangi budaya orang lain,
baca Barat dan non Arab Islam.?
Penggunaan yang
anggap doktrin

keagamaan diterjemahkan bukan sekedar

terminologi
mereka Islami,
rumusan teologis akan tetapi juga suatu
sistem keimanan dan tindakan sosial

eksklusif.

yang
menunjukkan kurangnya minat mereka

yang komprehensif dan

Terdapat kecenderungan
dalam pengembangan dan imlementasi
pemikiran sosial atas suatu lingkungan
kultural yang spesifik dan khas karena
akan dkawatirkan

hal ini dapat

menghilangkan atau mereduksi identitas

8Zainul Milal Bizawie,” Dialektika Tradisi
Kultural: Pijakan Historis dan Antropologis
Pribumisasi Islam,” dalam Tashwirul Afkar Edisi
No. 14 Tahun 2003, h. 36.

keimanan. Pemeliharaan kaum formalis
terhadap bahasa otentik dari wahyu
bukan saja menunjukkan kuatnya refleksi
terhadap budaya skripturalisme, akan
juga

kecenderungan

tetapi memperlihatkan

mereka untuk
menggunakan pendekatan literal dan
tekstual

gagasan-gagasan sosial. Juga mereka

dalam  mengartikulasikan
memanfaatkan argumen-argumen yang

sifatnya tradisionalistik dan
fundamentalistik. ~Walaupun mereka
lahir dari lingkungan modernis dan
terdidik secara modern model Barat cara
berpikir mereka tetap formalistik dan
menekankan idiom-idiom keislaman.
Dampaknya, mereka sangat kesulitan
untuk menerima metodologi dan analisis
yang bersumber dari khazanah ilmu-ilmu
sosial Barat. Sikap kritis mereka terhadap
segala sesuatu yang dianggap berada
dalam pengaruh westernisasi adalah
bagian dari peneguhan identitas
keislaman yang dikhawatirkan dapat
melemahkan Islam dalam menghadapi
kemoderenan.’

Model pemahaman keagamaan
seperti itu biasanya selalu mencurigai
dan mengkritisi model pemahaman
akulturasi agama dan budaya lokal
dengan cara-cara konflik. Budaya yang di
luar dirinya atau yang datang dari
pemahaman orang lain dianggap sesat,
bid’ah dan kurafat. Term ini merupakan
istilah yang
menghilangkan dan mengidentifikasi

digunakan  untuk

9Nasr Hamid Abu Zaid, Tekstualitas Al-
Qur’an: Kritik Terhadap Ulumul Qur’an, penet;.
Khoiron Nahdliyyin (Yogyakarta: LKiS, 2001), h.
vii

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page289



Page290

Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam Dan Dampaknya
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan
Oleh: Ahmad Ali Riyadi

budaya orang lain (outsider) sebagai
pembatas antara ia (insider) dengan orang
lain (outsider). Walhasil terjadilah konflik
antar peradaban di mana salah satunya
harus mengalah bahkan salah satunya
harus dihilangkan demi eksistensi
budaya dirinya sendiri dan menafikan
budaya orang lain.!?

Model pemahaman transkultural
memunculkan berbagai model kajian
Islam dan kelompok Islam garis keras
yang lebih mengedepankan idealisasi
syari'at. Kelompok Islam model ini
biasanya tidak terlibat dalam kegiatan
intelektual yang mencoba mengadaptasi-
kan pesan-pesan agama dan makna Islam
ke dalam kondisi sosial dipenghujung
abad kedua puluh. Akan tetapi mereka
perpandangan bahwa pesan-pesan dan
makna kehidupan sudah jelas termaktub
dalam kitab suci dan tradisi rasul yang
hanya secara otomatis diterapkan dalam
melakukan
yang
berkembang dengan corak pemikirannya

kehidupan tanpa harus

interpretasi. Berbagai slogan
yang skripturalis radikal seperti kitab
suci adalah kalam Ilahi yang harus
dipahami secara literal, bahwa dalil
normatif agama sudah menyediakan

perangkat hukum dan doktrin halal

haramnya bagi perilaku individu
maupun  masyarakat dan  Islam
mencakup seluruh aspek kehidupan

manusia. Pemeliharaan kaum formalistik
radikal terhadap bahasa otentik dari
wahyu bukan saja menunjukkan kuatnya
akan

afeksi terhadap skripturalisme,

10 Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap
Kita Terhadap Tradisi Barat, penerj. M. Najib
Bukhori (Jakarta: Paramadina, 2000), h. 5.

tetapi juga memperlihatkan kecenderu-
ngan mereka untuk menggunakan
pendekatan literal dan tekstual dalam
menngartikulasikan  gagasan-gagasan
sosial politik.

Kelompok-kelompok Islam trans-
kultural yang berkembang di Indonesia
dapat dicermati secara kultural dan
struktural, secara kultural mereka
membentuk ormas-ormas Islam sebagai
sayap perjuangan dakwah sedangkan
secara struktural mereka membentuk
partai politik untuk menyalurkan aspirasi
mereka dan

memperkuat jaringan

dipemerintahan. Karakteristik kelompok
lebih  didasarkan

keberagamaannya yang bersifat inte-

ini pada corak
gralistik antara agama dan segala aspek
kehidupan, sehingga kelompok ini lebih
mengedepankan corak legal formal Islam
secara total.

ke-
munculan gerakan Islam di Indonesia
disebabkan oleh dua faktor, faktor

internal umat Islam. Faktor ini dilandasi

Secara sosiologis politis,

oleh kondisi internal umat Islam sendiri
yang dianggap telah terjadi penyim-
pangan norma-norma agama. Kehidupan
sekuler dan pertautan aspek lokalitas
yang
kehidupan umat Islam dengan segala

sudah merasuk ke dalam
dampaknya mendorong mereka mela-
kukan gerakan-gerakan kembali kepada
otentitas Islam. Sikap ini ditopang oleh
pemahaman agama yang totalistik dan
kaku

memahami teks-teks agama, dan merujuk

formalistik,  bersifat dalam

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam Dan Dampaknya
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan
Oleh: Ahmad Ali Riyadi

totalitas perilaku Rasul di Makkah dan
Madinah secara literal total. Oleh karena
itu, identitas keagamaannya sangat
literalistik, kaku dan cenderung menolak
peruhan sosial. Mereka frustasi terhadap
perubahan dunia yang begitu cepat,
sementara respon Islam sangat lambat
dan ketinggalan dibandingka dengan
masyarakat Barat sekuler. Kedua, faktor
eksternal di luar umat Islam. Faktor ini
lebih ditekankan pada

terhadap kelompok

perlawanan
lain, khususnya
dunia Barat, yang telah menghegemoni
dan terlalu ikut campur terhadap umat
Islam. Umat Islam dianggap
diperlakukan tidak adil oleh dunia Barat
secara sosial, dan

politik, budaya

ekonomi, sehingga mereka harus
mendeklarasikan perlawanan terhadap
Barat. Dominasi Barat terhadap negara-
negara Islam yang berlebihan dan tidak
dalam kapasitasnya yang salig bekerja
sama akan tetapi malah memojokkan dan
yang
ketidakadilan Barat ini dilawan dengan

memusubhi, pada  akhirnya
aksi-aksi kekerasan. Reaksi ditunjukkan
kelompok Islam radikal biasanya adalah
melawan dengan kekerasan terhadap
Jihad
menjadi simbol perlawanan yang efektif

kepentingan-kepentingan Barat.

untuk menggerakkan perang melawan

Barat. Kondisi ini  menyebabkan
permusuhan yang terus menerus antara
Islam dan Barat.!!

Dari faktor-faktor

umum ada beberapa karakter berkaitan

itu, secara

llKajian tentang Islam radikal di
Indonesia baca Khamami Zada, Islam Radikal:
Perqulatan ~ Ormas-Ormas Islam  Garis Keras di
Indonesia (Bandung: Teraju, 2006).h.37

dengan istilah Islam radikal; pertama,

radikalisme merupakan respons

terhadap kondisi yang berlangsung.
Biasanya respons tersebut muncul dalam
bentuk evaluasi, penolakan atau bahkan
perlawanan. Masalah-masalah  yang
ditolak dapat berupa asumsi atau ide,
lembaga atau nilai-nilai yang dapat
dipandang bertanggungjawab terhadap
keberlangsungan terhadap kondisi yang
ditolak. Kedua, radikalisasi tidak
berhenti pada wupaya penolakan,
melainkan terus berupaya mengganti
tatanan tersebut dengan suatu bentuk
tatanan lain. Ciri ini menunjukkan bahwa
dalam radikalisasi terkandung suatu
program  atau pandangan  dunia
tersendiri. Kaum radikalis berupaya kuat
untuk menjadikan tatanan terseut sebagai
ganti dari tatanan yang sudah ada.
Ketiga, kuatnya keyakinan kaum
radikalis akan kebenaran program atau
ideologi yang mereka bawa. Sikap ini
pada saat yang sama dibarengi dengan
penafian kebenaran dengan sistem lain
yang akan diganti. Dalam gerakan sosial,
keyakinan tentang kebenaran program
atau filosofi sering dikombinasikan

dengan cara-cara pencapaian yang

ideal
seperti kerakyatan atau kemanusiaan.

mengatasnamakan  nilai-nilai
Saking kuatnya keyakinan ini dapat

megakibatkan munculnya sikap
emosional berlebihan yang menjurus

pada kekerasan.!?

12Zaki Mubarak, Genealogi Islam Radikal di
Indonesia (Jakarta; LP3ES, 2009). h.25

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page291



Page292

Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam Dan Dampaknya
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan
Oleh: Ahmad Ali Riyadi

Oleh karena tidak terlalu
mengejutkan meskipun kadang-kadang

itu,

menghawatirkan, bahwa dunia Islam
kontemporer menyaksikan umat Islam
yang mendasarkan seluruh kerangka
kehidupan sosial, ekonomi, budaya dan
politik pada ajaran Islam secara eksklusif
tanpa menyadari keterbatasan-
keterbatasan dan kendala-kendala yang
bakal
Ekspresi-ekspresinya dapat ditemukan
istilah-istilah
dewasa ini populer dengan revivalismen

muncul dalam  prakteknya.

dalam simbolik  yang

Islam, kebangkitan Islam, revolusi Islam
atau fundamentalisme Islam.

Nalar Budaya Akulturatif
Nalar
aksentuasi

akulturatif sebagai

bahwa makna iman dan
peribadatan lebih penting daripada
formalitas dan simbolisme keagamaan
serta ketaatan yang bersifat literal kepada
teks normatif wahyu Tuhan. Pesan-pesan
Tuhan yang

mengandung esensi abadi dan universal

lewat teks normatif
ditafsirkan kembali berdasakan runtut

dan rentang waktu generasi kaum

muslimin serta mengkotekstualisasi-
kannya dengan kondisi-kondisi sosial
yang berlaku pada masanya. Refleksi
kelompok ini pada dasarnya adalah
upaya yang
terhadap pemikiran dan orientasi sosial

melakukan sinifikan
yang menekankan manifestasi substan-
sial dari nilai-nilai Islam aktivitas sosial.
Bukan pada penampilan akan tetapi juga
dalam format pemikiran dan gerakan

sosial mereka. Bagi kelompok ini
BM. Imdadun Rahman, Islam Pribumi
(Jakarta; Erlangga, 2004), h. 8.

eksistensi dan artikulasi nilai-nilai Islam
yang intrinsik dalam iklim sosial lebih
penting dan sangat memadai untuk
mengembangkan  Islamisasi ~ dalam
wadah kultural masyarakat.!> Proses
kulturalisasi telah melahirkan kompetisi
di antara berbagai kekuatan kultural dan
Islam adalah salah satu kekuatan yang
bersaing itu. Agar supaya Islam dapat
memenangkan persaingan itu proses

Islamisasi haruslah mengambil bentuk

kulturalisasi ~ bukannya  formalisasi.
Gerakan Islam sebaliknya menjadi
gerakan budaya daripada menjadi

gerakan formalisasi.

Gerakan akulturatif dalam dunia
pendidikan di Indonesia dapat dicermati
adanya berbagai lembaga pendidikan
yang muncul mengakar di tengah
masyarakat Islam dan mempunyai nilai
budaya yang indigenist (asli). Kelompok
ini diwakili oleh budaya pendidikan
pesantren. Pesantren termasuk bukan
satu-satunya lembaga pendidikan Islam
dan tradisi ini salah satu dari beberapa
aliran Islam Indonesia masa kini yang
tentunya bersaing dengan model tradisi
Islam lainnya. Ada paradoks pada tradisi
pesantren, di satu sisi ia berakar kuat di
bumi Indonesia dan di sisi yang lain ia

berorientasi internasional

Makkah
Tradisi internasional ini ditunjukkan

dengan

sebagai pusat orientasinya.
dengan tradisi kitab kuning jelas-jelas
lokal

Indonesia. Semua kitab klasik yang

bukan berasal dari budaya
dipelajari berbahasa Arab dan sebagian

besar ditulis sebelum Islam tersebar di

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam Dan Dampaknya
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan
Oleh: Ahmad Ali Riyadi

Indonesia. Pola khas pesantren sebagai
lembaga pendidikan juga mencerminkan
pengaruh asing dan bahkan kemung-
kinan mempunyai pengaruh asing. la
menyerupai madrasah di Timur Tengah
dan tradisi India. Tidak ada data yang
pasti kapan pesantren pada awalnya
berdiri. Data yang ada menunjukkan
adanya tanda-tanda hubungan timbal
balik antara intelektual muslim Indonesia
dengan Makkah pada abad ke 16 hingga
abad ke 19. Bukti keberadaanya adalah
kitab-kitab  klasik  berbahasa Arab
dipelajari pada abad 16. Beberapa kitab
pada zaman itu sudah diterjemahkan ke
dalam bahasa Jawa dan Melayu,
sementara beberapa pengarang Indonesia
telah menulis kitab-kitab dalam bahasa
tersebut dengan gaya dan isi yang serupa
dengan kitab-kitab ortodoks. Kitab-kitab
klasik berbahasa Arab yang

menopang tradisi keilmuan pesantren ini

impor

ditulis pada abad ke 10 sampai dengan 15
M. Agaknya tidak ada data dan sumber
yang pasti keberadaan perkembangan
pesantren secara spesifik sebelum abad
ke 19 M.

Terlepas dari perdebatan sejarah
kemunculan pesantren, catatan yang
terpenting adalah adanya akulturasi
budaya yang ditunjukkan pesantren
dengan mempertahankan budaya dan
tetap bersandar pada ajaran dasar
normatif Islam yang berkembang dan
bertahan selama berabad-abad. Pesantren
memang  khas pendidikan  yang

membumi di Indonesia. Ada beberapa

1“Nurcholish Madjid, Bilik-bilik Pesantren:
Sebuah Potret Perjalanan  (Jakarta; Paramadina,
2008), h. 56

istilah yang ditemukan dan digunakan
untuk menunjuk jenis pendidikan ini. Di
dan Madura
umumnya dipakai isatilah pesantren atau

Jawa termasuk Sunda

pondok atau pondok pesantren, di Aceh
dikenal istilah dayah atau rangkang atau
meunasah sedang di Minangkabau
disebuut surau.!4

Secara sosiologis, karena watak
pesantren yang akulturatif, pesantren
memang terbukti mampu melakukan
adaptasi-adaptasi di tengah kemajuan-
kemajuan sains dan tekhnologi yang
begitu cepat. Bahkan pesantren mampu
menjadi peran sebagai sumbu utama dari
dinamika sosial, budaya dan keagamaan
masyarakat dengan apa yang disebut
masyarakat subkultur. Yaitu miniatur
masyarakat kecil dalam lingkup pardikan
atau padepokan. Oleh karena itu, apa
yang disebut pesantren sebenarnya
bukan semata wujud fisik tempat belajar
agama dengan perangkat bangunan serta
strukur pengelolanya akan tetapi juga
masyarakat dalam pengertian luas yang
tinggal disekelilingnya dan membentuk
pola hubungan budaya, sosial dan
keagamaan di mana pola-polanya kurang
lebih sama dengan yanng berkembang
atau dikembangkan di dalam pesantren.
Kebudayaan masyarakat tersebut tidak
dapat dibantah memang dipengaruhi
oleh pesantren. Walaupun perlu diakui,
sekarang pada abad 21 ada pesantren
yang menjaga jarak dengan masyarakat
sekitar bahkan kadangkala cenderung

melakukan intimidasi terhadap masyara-

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page293



Page294

Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam Dan Dampaknya
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan
Oleh: Ahmad Ali Riyadi

kat karena berbeda keyakinan dan cara
pandang pemahaman agama antara
pesantren dengan masyarakat sekitar.
Pesantren model terakhir ini biasanya
model pesantren impor dari timur tengah
atau negara-negara donor tententu yang
mempunyai basis dan misi pengkaderan
keyakinan tertentu.

Bangunan budaya institusi yang
ada di pesantren yang semula hanyalah
diidentifikasi terdiri dari masjid, asrama
santri, tempat belajar, rumah kiai dan
kurikulum yang tidak baku mengalami
perkembangan sebagai dampak dari
kemajuan, serbuan budaya luar dan
tuntutan profesionalisme. Tidak jarang
muncul kritik keberadaan pesantren di
serbuan modernisasi

tengah budaya

pendidikan umum vyang kapitalis,
misalkan pesantren tidak mempunyai
standar karena lebih didominasi oleh
muatan-muatan agama, menggunakan
kurikulum yang belum standar, memiliki
yang tidak
menggunakan manajemen yang tidak

struktur seragam, dan
dapat dikontrol. Kritik ini merupakan hal
yang logis dalam era persaingan lembaga
pendidikan yang menuntut budaya

modern dari Barat. Tentu cukup

menyulitkan bagi keberadaan pesantren
untuk tetap eksis di tengah budaya
pendidikan modern yang prakmatis.
Dalam  kaca mata  pragmatisme
pendidikan modern, baca pendidikan
model barat, lebih banyak diminati oleh
karena yang

masyarakat wataknya

konsumtif dunia kerja.!s

5Abu Yasid, Paradigma Baru Pesantren
(Yogyakarta; Diva Press, 2010), h. 50.

Akan
pesantren yang membumi pesantren

tetapi, dengan watak
merespon perubahan modernisasi sesuai
dengan dinamika keyakinan dan budaya

masing-masing  dalam artian ada

yang
akomodatif dan ada juga pesantren yang

pesantren merespon  secara
merespon secara defensif. Ada pesantren
yang merespon dengan merevisi kuri-
kulumnya dan memasukkan semakin
banyak mata pelajaran umum dan
membuka kelembagaan serta fasilitas-
fasilitas pendidikannya bagi kependidi-
kan umum. Pada sisi yang lain, ada
pesantren yang tetap melakukan peran
bertahan dengan  mempertahankan
substansi pendidikan tradisional. Pada
persoalan pertama pesantren merespon
kebijakan pendidikan modern (umum)
dengan melakukan evolusi pendidikan
dengan membuka lembaga pendidikan
modern (umum), merupakan dinamika
setelah  merasa

tersendiri tersaingi

dengan sistem kelembagaan umum
sebagai lembaga modern. Ditemukan
dinamika  baru  semakin = banyak
pesantren yang mendirikan pendidikan
modern di dalam kompleks pesantren
masing-masing. ini

Dengan  cara

pesantren tetap berfungsi sebagai
pesantren dalam pengertian aslinya,
yaitu tempat pendidikan dan pengajaran
bagi santri yang ingin memperoleh
pengetahuan Islam secara mendalam dan
sekaligus madrasah bagi anak-anak di
lingkungan pesantren. Sebagian murid-
murid pendidikan moderen sekaligus

menjadi santri tetap di pesantren yang

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam Dan Dampaknya
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan
Oleh: Ahmad Ali Riyadi

bersangkutan. Dengan mendaftar sebagai
santri murid pendidikan modern mereka
kemudian mendapatkan pengakuan
secara formal dan memiliki akses lebih
besar tidak hanya dalam melanjutkan
pendidikan, akan tetapi juga dalam
lapangan kerja. Dalam perkembangan
tidak

pesantren memiliki lebih banyak murid

selanjutnya jarang ditemukan
lembaga modern dari pada santri yang
hanya belajar ngaji khusus di pesantren.!¢

Beberapa pesantren tidak hanya

mengembangkan eksperimennya
mendirikan lembaga-lembaga
pendidikan  bersistem umum dan

madrasi. Beberapa pesantren bahkan
mendirikan lembaga-lembaga
pendidikan umum. Dengan pengertian,
pesantren bukan hanya mendirikan
madrasah tetapi juga sekolah-sekolah
umum yang mengikuti sistem dan
kurikulum modern. Ada juga sebagian
tidak

bersedia mengikuti dan menyesuaikan

madrasah di pesantren yang
kurikulumnya dengan pola kurikulum
modern, tapi membuat kurikulum sendiri
sesuai dengan idealisme pesantren yang
bersangkutan. Hal itu dilakukan untuk
merespon kebutuhan umat, khususnya
berkenaan dengan kebutuhan maasa
depan santri untuk bisa mengakses dunia
kerja dan pendidikan yang lebih tinggi.
Deskripsi di atas menunjukkan
bagaimana respon pesantren dalam

menghadapi berbagai perubahan di

sekililingnya. Dalam menghadapi semua

perubahan dan tantangan itu para

1®Martin Van Bruinessen, Kitab Kuning,
Tradisi dan Tarekat (Jakarta; Gading Publishing,
2012), h.67

eksponen pesantren tidak begitu saja

melepaskan dan memfokuskan
kelembagaan pesantren menjadi lembaga
pendidikan modern Islam sepenuhnya,
akan tetapi sebaliknya mereka cenderung
mempertahankan kebijakan lembaganya
hati-hati. Mereka

pembaharuan pendidikan hanya dalam

secara menerima

skala yang terbatas mampu menjamin
pesantren tetap eksis.

Kesimpulan
Pendidikan secara praktis tak
dapat dipisahkan dengan nilai-nilai

budaya. Dalam membentuk dan

melestarikan kebudayaan sendiri, secara

proses mantransfernya yang paling
efektif ~dengan cara  pendidikan.
Keduanya sangat erat sekali

hubungannya karena saling melengkapi
dan mendukung antara satru sama
lainnya.
Oleh
dalam pembentukan budaya merupakan

karenanya, pendidikan
indoktrinasi sebagai sebuah proses yang
dilakukan berdasarkan satu sistem nilai
untuk menanamkan gagasan, sikap,
sistem berpikir, perilaku dan kepercaya-
Praktik ini

dibedakan dari pendidikan karena dalam

an tertentu. seringkali

tindakan ini, seseorang yang
diindoktrinasi diharapkan untuk tidak
mempertanyakan atau secara kritis

menguji doktrin yang telah dipelajari.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page295


https://id.wikipedia.org/wiki/Gagasan
https://id.wikipedia.org/wiki/Sikap
https://id.wikipedia.org/wiki/Pendidikan
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Pemikiran_kritis&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Pemikiran_kritis&action=edit&redlink=1
https://id.wikipedia.org/wiki/Doktrin

Page296

Refleksi Nalar Budaya Pendidikan Islam Dan Dampaknya
Dalam Perilaku Sosial Keagamaan
Oleh: Ahmad Ali Riyadi

Daftar Pustaka

Abu Zaid, Nasr Hamid, Tekstualitas Al-
Qur'an: Kritik  Terhadap Ulumul
Qur’an, penerj. Khoiron Nahdliyyin,
Yogyakarta: LKiS, 2001.

al-Jabiri, = Muhammad Abed, Post
Tradisionalisme Islam, penerj. Ahmad
Baso, Yogyakarta; LKiS, 2006.

Bizawie, Zainul Milal,” Dialektika Tradisi
Kultural: Pijakan Historis dan
Antropologis Pribumisasi Islam,”
dalam Tashwirul Afkar Edisi No. 14
Tahun 2003.

Bruinessen, Martin Van, Kitab Kuning,
Tradisi dan Tarekat, Jakarta, Gading
Publishing, 2012.

Hanafi, Hassan, Oksidentalisme: Sikap Kita
Terhadap Tradisi Barat, penerj. M.
Najib Bukhori, Jakarta: Paramadina,

2000.

Madjid, Nurcholish, Bilik-bilik Pesantren:
Sebuah Potret Perjalanan, Jakarta;
Paramadina, 2008.

Kasdi, Abdurrahman. 2000.
Fundamentalisme Islam Timur
Tengah: Akar Teologi. Kritik

Wacana dan Politisasi Agama”.
Jurnal Tashwirul Afar. Lakpesdan
NU Jakarta. No. 3.

Mubarak, Zaki, Genealogi Islam Radikal di
Indonesia, Jakarta; LP3ES, 2009.

Muhtarom, Ali, Ideologi dan Lembaga
Pendidikan Islam Transnasional di
Indonesia, Jakarta; Zahir Publishing,
2019.

Mun'im DZ, Abdul, “Mempertahankan
Keragaman  Budaya,” dalam

Tashwirul Afkar, Edisi No, 14 Tahun
2003.

Rahman, Imdadun dkk.,”Islam Pribumi:
Mencari Wajah Islam Indonesia,”
dalam Tashwirul Afkar Edisi 14
Tahun 2001.

Rahman, M. Imdadun, Islam Pribumi,
Jakarta; Erlangga, 2004.

Thahir, Lukman S., Harun Nasution (1919-
1998): Interpretasi Nalar Theologis
dalam Islam, Yogyakarta: Disertasi
PPs. IAIN  Sunan  Kalijaga
Yogyakarta, 2003.

Verdiansyah, Very, Islam Emansipatoris:
Menafsir  Agama  Untuk  Praksis
Pembebasan, Jakarta: P3M, 2004.

Yasid, Abu, Paradigma Baru Pesantren,
Yogyakarta; Diva Press, 2010.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



