
 
 
 
p-ISSN: 1979-2050/e-ISSN: 2685-4155 

 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

297 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul Ulama 
 

Ahmad Khoirul Mustamir 

Program Pascasarjana Institut Agama Islam Tribakti Kediri 
mustamir09@gmail.com 

Abstract 
The Islamic Discourse of the Archipelago increasingly found its momentum 
in the struggle for the meaning of Islam. Many are pros and not a few cons. 
The pros, driven by the NU religious movement. While those who are cons, 
radical groups are identified. In this context, it is important to study more 
deeply about Islam Nusantara. This research uses the method of library 
research or Library Research. A literature study is a data collection technique 
by conducting a study of books, literature, notes, and reports that are related 
to the problem being solved. This article utilizes journals, materials and 
relevant information to be collected, read and reviewed, recorded as a guide 
or reference source. The results showed that the ability of Islamic da'wah to 
adapt to local culture made it easier for Islamic da'wah to enter the lowest 
strata of society. Inevitably, Islam as a religion that spreads throughout the 
world appears creatively in dialogue with the local community (local), is in a 
position to accept the traditions of the community, while modifying it into a 
new culture that can be accepted by the local community and still within the 
path of Islam. Therefore, the arrival of Islamic da'wah is enlightenment for the 
Southeast Asian region, especially Indonesia. 

Keywords: Islam Nusantara, Struggle Strategy, Nahdlatul Ulama 

Abstrak 
Wacana Islam Nusantara semakin menemukan momentumnya dalam 
perebutan makna Islam. Banyak yang pro dan tidak sedikit yang kontra. Yang 
pro, dimotori oleh gerakan keagamaan NU. Sedangkan yang kontra, 
teridentifikasi kelompok-kelompok radikal. Dalam konteks inilah, penting 
untuk mengkaji lebih mendalam tentang Islam Nusantar.  Penelitian ini 
menggunakan metode studi kepustakaan atau Library Research. Studi 
kepustakaan adalah teknik pengumpulan data dengan mengadakan studi 
penelaahan terhadap buku-buku, literatur-literatur, catatan-catatan, dan 
laporan-laporan yang ada hubungannya dengan masalah yang dipecahkan. 
Artikel ini  memanfaatkan jurnal, bahan-bahan dan informasi yang relevan 
untuk dikumpulkan, dibaca dan dikaji, dicatat sebagai pedoman ataupun 
sumber referensi. Hasil penelitian menunjukkan, kemampuan dakwah Islam 
untuk beradaptasi dengan budaya setempat, memudahkan dakwah Islam 
masuk ke lapisan paling bawah dari masyarakat. Tak pelak lagi, Islam sebagai 
agama yang menyebar ke seluruh penjuru dunia tampil secara kreatif 
berdialog dengan masyarakat setempat (lokal), berada dalam posisi yang 

http://u.lipi.go.id/1324871824
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual


Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul 
Ulama 
Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e2
9

8
 

menerima tradisi masyarakat, sekaligus memodifikasinya menjadi budaya 
baru yang dapat diterima oleh masyarakat setempat dan masih berada di 
dalam jalur Islam. Karena itu, kedatangan dakwah Islam merupakan 
pencerahan bagi kawasan Asia Tenggara, khususnya Indonesia. 

Kata Kunci: Islam Nusantara, Strategi Perjuangan 

Pendahuluan 

Wacana Islam Nusantara semakin 

menemukan momentumnya dalam 

perebutan makna Islam. Jika dilihat 

kebelakang, wacana ini mengeras saat 

dijadikan tema pada Muktamar NU ke-33 

di Jombang, Jawa Timur, pada 1-5 

Agustus 2015. Tema “Meneguhkan Islam 

Nusantara untuk Peradaban Indonesia 

dan Dunia” sepertinya menjadi lompatan 

besar NU dalam penegasan kongkretisasi 

nilai-nilai Islam Nusantara yang secara 

normatif doktrinal menganut ajaran 

Islam ahlussunnah wal jamaah an 

nahdliyah.1  Diskursus inipun dijadakan 

sarana dakwah keuamatan dalam 

membendung faham radikalisme.  

Menurut Azyumardi Azra “Islam 

Nusantara” dalam dunia akademis 

mengacu kepada “Southeast Asian Islam” 

yang terdapat di wilayah Muslim 

Indonesia, Malaysia, Brunei, Pattani 

(Thailand Selatan) dan Mindanau 

(Filipina Selatan). Wilayah Islam 

Nusantara dalam literatur prakolonial 

disebut “negeri bawah angin” (lands below 

the wind). Lebih spesifik dalam literatur 

Arab sejak abad ke-16, kawasan Islam 

Nusantara disebut “bilad al-Jawi” (Negeri 

Muslim Jawi), yaitu Asia Tenggara. Umat 

Muslimin Nusantara biasa disebut 

                                                             
1 M. Ramlan, Tata Bahasa Indonesia: 

Penggolongan Kata (Yogyakarta: Andi Offset, 
1985). H. 37 

sebagai “ashab al-Jawiyyin” atau “jama’ah 

al-Jawiyyin”. 2 

Dalam konteks ini, Islam 

Nusantara mirip dengan karakter Islam 

dalam tujuh ranah agama dan budaya. 

Perspektif religio-cultural Islam Islam 

Nusantara seperti Islam Arab, Islam 

Persia/Iran, Islam Turki, Islam Anak 

Benua India, Islam Sino Islamic, Islam 

Afrika Hitam dan Islam Dunia Barat. 

Kedelapan religio cultural tersebut, 

mempunyai persamaan dalam bidang 

akidah dan ibadah, akan tetapi memiliki 

ranah karakter keagamaan berdasarkan 

budaya sendiri-sendiri. Islam dan budaya 

akan menemukan prinsip yang saya 

tentang nilai-nilai kemanusiaan universal 

(persamaan, keadilan, perdamaian, 

penghormatan, toleransi dan lain 

sebagainya.   

Akhmad Sahal menuturkan, 

pemahaman mengenai Islam Nusantara 

mensyaratkan adanya hubungan yang 

saling terkait antara dimensi keagamaan 

dan budaya. Dimensi ini menjadikan 

Islam mampu berdialektika dengan batas 

wilayah geografis teritorial yang 

memiliki akar budaya tertentu. Dengan 

demikian, Islam tidak lagi menampilkan 

wajah suram, kaku dan tertutup, namun 

lebih menghargai perbedaan, membiar-

2  Azyumardi Azra, “Islam Indonesia 
Berkelanjutan”, dalam Opini Kompas, 3 Agustus 
2015.  



Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul 
Ulama 
Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e2
9

9
 

kan yang lain hadir dalam ruang sosial 

dan budaya. Islam, dalam kapasitas 

demikian, sangat mengakomodir nilai-

nilai sosial dan budaya yang sudah 

berlangsung selama berabad-abad dalam 

suatu wilayah tertentu. Hal ini 

ditegaskan pula oleh Abdurrahman 

Wahid (Gus Dur), yang mengatakan, 

“Tumpang tindih antara agama dan 

budaya akan terjadi terus menerus 

sebagai suatu proses yang akan 

memperkaya kehidupan dan 

membuatnya tidak gersang.”3 

Pandangan ini sekaligus menegas-

kan, Islam Nusantara menolak cara-cara 

beragama yang diekspresikan oleh 

kelompok Islamisme atau kelompok 

radikal. Kelompok-kelompok ini 

menolak Islam Nusantara, karena Islam 

Nusantara diangap sebagai madzhab 

baru. mereka berpendapat, madzhab 

baru ini tidak mempunyai landasan 

secara historis ataupun nasab keilmuan 

kepada madzhab-madzhab yang sudah 

diakui dalam keilmuan keIslaman. 

Pandangan ini pun mendaoatkan respon 

dari KH. Mustofa Bisri (Gus Mus).  

Menurut KH. Mustofa Bisri (Gus 

Mus) kata Nusantara itu akan salah 

maksud jika dipahami dalam struktur 

na’at-man’ut (penyifatan) sehingga 

berarti, “Islam yang dinusantarakan.” 

Akan tetapi akan benar bila diletakkan 

dalam struktur idhafah (penunjukan 

tempat) sehingga berarti “Islam di 

                                                             
3 Akhmad Sahal (eds.), Islam Nusantara Dari 

Ushul Fiqh hingga Paham Kebangsaan, Cet. I 

(Bandung: Mizan Pustaka, 2015), h. 33.  
4 Edi AH Iyubenu, “Ontran-Ontran Islam 

Nusantara”, dalam Opini Jawa Pos, 24 Juli 2015.  

Nusantara”.4 Menurut ulama-ulama dan 

cendekiawan NU, penjelasan Gus Mus di 

atas memang tidak salah dalam konteks 

untuk meredam ketakutan-ketakutan 

suatu kelompok tertentu yang salah 

dalam memahami Islam Nusantara. 

Namun perlu dipahami bahwa 

penunjukan tempat juga berarti menguak 

unsur-unsur yang ada dalam tempat 

tersebut. Maka, mau tidak mau, suka atau 

tidak suka, kita harus tetap merangkul 

watak dan karakteristik dari sebuah 

wilayah yang bernama Nusantara. 

Ulasan secara akademik, seperti 

yang disampaikan Teuku Kemal Fasya 

dalam esainya, Dimensi Puitis dan Kultural 

Islam Nusantara,. Ia mendefinisikan 

bahwa Islam Nusantara ialah proses 

penghayatan dan pengamalan lokalitas 

umat yang tinggal di Nusantara. 

Penabalan kata “Nusantara” bukan 

sekadar penegasan nama tempat atau 

nomina, melainkan lebih penting, 

penjelasan adjektiva atau kualitas Islam 

“di sini” yang berbeda dengan Islam “di 

sana”. Keberhasilan Islam jadi agama 

Nusantara yang damai tak bisa 

dilepaskan dari daya adaptasi dan 

resiliensi pengetahuan, kesenian dan 

kebudayaan lokal. Kredo teologis yang 

serba melangit itu bertemu dengan 

dimensi kultural masyarakat dan 

beresonansi melalui pengetahuan lokal.5 

Hal ini menemukan bentuk hitorisnya 

5 Teuku Kemal Fasya, “Dimensi Puitis dan 
Kultural Islam Nusantara”, dalam Opini Kompas, 4  

Agustus  2015.  



Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul 
Ulama 
Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
0

0
 

dalam sejarah penyebaran Islam yang 

dilakukan oleh wali songo.  

Lepas dari beragam istilah yang 

muncul untuk menunjuk kepada Islam 

Nusantara yang memiliki beragam 

konsekuensi terminologis. Namun 

demikian, dapat dipastikan secara 

kultural Islam Nusantara yang di 

dalamnya melekat pelbagai sistem nilai 

masih terasa pengaruhnya dalam 

perkembangan Islam di Indonesia hingga 

saat ini. Benih-benih Islam Nusantara 

selama berabad-abad sudah tersemaikan 

di negeri ini dan memberi perangkat 

fungsional yang memberi warna 

keislaman kepada kehidupan bangsa 

secara keseluruhan. 

Dengan demikian, khazanah Islam 

Nusantara yang menjadi blueprint (cetak 

biru) karena ‘terlembagakan’ dalam 

pelbagai sistem kepercayaan atau tradisi 

keagamaan NU tidak dapat dipisahkan 

dari proses dakwah atau penyebaran 

Islam di Indonesia sejak beberapa abad 

sebelumnya.6 Dalam kapasitas demikian, 

NU telah berupaya ‘mengislamkan’ nilai-

nilai ke-Nusantara-an dan ’menusantara-

kan’ nilai–nilai ke-Islam-an, setidaknya 

melalui tiga doktrin ortodoksi. Ketiga 

ortodoksi itu adalah Pertama, dalam 

bidang teologi, NU menganut faham 

Asyáriyah dan Maturidiyah. Kedua dalam 

bidang fiqih, NU mengikuti empat 

madzhab, yaitu Hanafi, Maliki, Syafi’í, 

dan Hambali. Ketiga dalam bidang 

tasawuf, NU menganut pemikiran Imam 

Junaid al-Baghdadi dan Imam al-Ghazali. 

                                                             
6 Arbiyah Lubis, Pemikiran Muhammadiyah 

dan Muhammad Abduh:Suatu studi Perbandingan 
(Jakarta: Bulan Bintang, 1993). h, 137 

Melalui ketiga doktrin ortodoksi inilah, 

NU telah berhasil memunculkan wajah 

Islam—yaitu Islam Nusantara—yang 

berbeda dengan Islam di pelbagai 

belahan dunia. 

Pandangan terssebut menjadai 

cara pandang pemikiran Institut Agama 

Islam Tribakti (IAIT) Kediri. Perspektif 

ini menjadi ruh ke-Islam-an yang 

ditranformasikan ke dalam kehidupan 

seluruh civitas akademis IAIT Kediri. 

Meskipun demikian, IAIT sangat 

menghormati cara pandang berbeda 

tentang Islam Nusantara di lingkungan 

akademis. Perbedaan ini justru akan 

membangun dan mengenbangkan 

dinamika pemikiran dan keilmuan Islam 

di lingkup IAIT Kediri.  

Berdasarkan hal itu, penulis akan 

membatasi tema tulisan ini dalam 

konteks pro terhadap Islam Nusantara. 

Bagi yang menolak, penulis memohon 

untuk menuliskan gagasannya melalui 

karya tulis Ilmiah sebagai bentuk 

kedewasaan intelaktual. Akhirnya, dalam 

pendangan penulis, karya yang sudah 

dipublis, maka tafsir makna bukan milik 

penulis akan tetapi milik publik. Bahasan 

penelitian ini dibatasi dalam menyoal 

Islam Nusantara dalam Ideologi dan 

Tradisi, serta Islam Nusantara dalam 

lanskap pribumisasi Islam.  

Metode 

Penelitian ini menggunakan 

metode studi kepustakaan atau Library 

Research. Studi kepustakaan adalah 



Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul 
Ulama 
Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
0

1
 

teknik pengumpulan data dengan 

mengadakan studi penelaahan terhadap 

buku-buku, literatur-literatur, catatan-

catatan, dan laporan-laporan yang ada 

hubungannya dengan masalah yang 

dipecahkan. Artikel ini  memanfaatkan 

jurnal, bahan-bahan dan informasi yang 

relevan untuk dikumpulkan, dibaca dan 

dikaji, dicatat sebagai pedoman ataupun 

sumber referensi. Metode studi pustaka 

dalam artikel ini dapat dijadikan sebagai 

data dan sumber data mengenai topik 

masalah. Library Research ini bertujuan 

untuk memberikan gambaran kepada 

pembaca, tentang topik masalah yang 

sedang diteliti. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Seperti disinggung di awal, Islam 

Nusantara adalah Islam khas Indonesia 

yang mengutamakan toleransi, menerima 

perbedaan, baik agama, suku, ras, 

maupun budaya. Dengan demikian, 

doktrin Islam Nusantara menjadi palang 

pintu pertama dalam membangun 

kebersamaan melalui nilai-nilai inklusif 

seperti tawasuth (moderat), tasamuh 

(toleransi), tawazun (tolong menolong), 

tawazun (harmoni), dan lain-lain. 

Pemahaman ini, jelas sebagai penjelas 

identifikasi terhadap akar nilai-nilai 

inklusif tersebut telah menghunjam di 

dasar kesadaran mayoritas umat Islam di 

Indonesia. Ekspresi keagamaan muslim 

Indonesia syarat melekat kuat di 

dalamnya, aspek budaya, tradisi dan adat 

istiadat.  

                                                             
7 Agil asshofie, Radikalisme Gerakan Islam, 

http://agilasshofie.blogspot.com/2011/10/radik

Berbeda dengan pandangan 

keagamaan Islam eksklusif. Islam 

eklusifisme menjadikan pemahaman 

keagamaan kearah radikal. Secara 

sederhana radikalisme adalah pemikiran 

atau sikap yang ditandai oleh empat hal 

yang sekaligus menjadi karakteristiknya, 

yaitu: pertama, sikap tidak toleran dan 

tidak mau menghargai pendapat atau 

keyakinan orang lain. Kedua, sikap 

fanatik, yaitu selalu merasa benar sendiri 

dan menganggap orang lain salah. 

Ketiga, sikap eksklusif, yaitu membeda-

kan diri dari kebiasaan orang kebanya-

kan. Keempat, sikap revolusioner, yaitu 

cenderung menggunakan kekerasan 

untuk mencapai tujuan.7 

Dalam konteks Indonesia, kondisi 

Kehidupan keagamaan umat Islam pada 

saat ini tidak dapat dipisahkan dari 

proses dakwah atau penyebaran Islam 

sejak beberapa abad sebelumnya. Ketika 

Islam masuk di Indonesia, kebudayaan 

Nusantara telah dipengaruhi oleh agama-

agama yang telah datang sebelumnya, 

seperti Hindu dan Budha, termasuk 

pelbagai kepercayaan tradisional, sebut 

saja animisme, dinamisme, (mohon maaf, 

aliran kepercayaan dalam konteks 

sekarang) dan sebagainya. Kebudayaan 

Islam akhirnya menjadi tradisi kecil di 

tengah pusaran tradisi Hinduisme dan 

Budhisme. Tradisi-tradisi kecil inilah 

alisme-gerakan-politik.html, diakses pada 10 
Desember 2019. 



Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul 
Ulama 
Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
0

2
 

yang kemudian saling mempengaruhi 

dan mempertahankan eksistensinya.8 

Dalam sejarahnya, Nusantara 

yang pertama dan menjadi bidikan 

penyebaran Islam adalah pusat-pusat 

perdagangan yang ada di wilayah 

perkotaan di daerah pesisir. Sementara 

Islam ortodok dapat masuk secara 

mendalam di wilayah luar Jawa yang 

memang tidak banyak terpengaruh oleh 

nilai-nilai dan tradisi-tradisi baik itu dari 

Hindu atau Budha. Berbeda dengan di 

Jawa. Di wilayah ini, agama Islam 

menghadapi resistensi dari Hinduisme 

dan Budhisme yang telah mapan. Dalam 

proses seperti ini, Islam tidak saja harus 

menjinakkan sasarannya, tapi juga harus 

memperjinak diri.9 Benturan dan 

resistensi dengan kebudayaan-kebudaya-

an setempat memaksa Islam untuk 

mendapatkan simbol yang selaras 

dengan kemampuan penangkapan 

kultural dari masyarakat setempat. 

Kemampuan Islam untuk 

beradaptasi dengan budaya setempat, 

memudahkan Islam masuk ke lapisan 

paling bawah dari masyarakat. 

Akibatnya, kebudayaan Islam sangat 

dipengaruhi oleh kebudayaan petani dan 

kebudayaan pedalaman, sehingga 

                                                             
8  George W. Braswell, Islam: Its Prophet, 

Peoples, Politics and Power  (Nashville: 
Broadman & Holman Publishers, 1996). Lihat juga 
Arbiyah Lubis, Pemikiran Muhammadiyah dan 
Muhammad Abduh, Suatu studi Perbandingan, 
(Jakarta: Bulan Bintang, 1993); Hamid Algadari, 
Dutch Policy Against Islam and Indonesian of Arab 
Descent in Indonesia (Jakarta: LP3ES, 1994), 21; 
Arohman Prayitno, Trubus Rahardiansyah P., 
Ethics for a Multicultural Society: Strategic Solutions 
for Interweaving Togetherness the Frame Work of 
Pluralism (Jakarta: Trisakti University Press, 2008), 
h. 67. 

kebudayaan Islam mengalami transfor-

masi bukan saja karena jarak geografis 

antara Arab dan Indonesia, tetapi juga 

karena ada jarak-jarak kultural.10 Proses 

kompromi kebudayaan seperti ini tentu 

membawa resiko yang tidak sedikit, 

karena dalam keadaan tertentu seringkali 

bersikap toleran terhadap penafsiran 

yang mungkin dianggap menyimpang 

dari ajaran Islam yang murni. Kompromi 

kebudayaan ini pada akhirnya 

melahirkan, apa yang di pulau Jawa 

dikenal sebagai sinkretisme atau Islam 

Abangan. Sementara di pulau Lombok 

dikenal dengan istilah Islam Wetu Telu.11 

Proses islamisasi yang ber-

langsung di Nusantara tidak terlepas dari 

proses akulturasi. Seperti telah diketahui 

bahwa Islam disebarkan ke Nusantara 

sebagai kaedah normatif di samping 

aspek seni budaya. Sementara itu, 

masyarakat dan budaya di mana Islam itu 

disosialisasikan adalah sebuah alam 

empiris. Dalam konteks ini, sebagai 

makhluk berakal, manusia pada dasarnya 

beragama dan dengan akalnya pula 

mereka paling mengetahui dunianya 

sendiri. Pada alur logika inilah manusia, 

melalui perilaku budayanya senantiasa 

meningkatkan aktualisasi diri. Karena 

9 Taufik Abdullah, Taufik, “Pengantar: 
Islam, Sejarah dan Masyarakat”, dalam Taufik 
Abdullah [ed.], Sejarah dan Masyarakat:Lintasan 
Historis Islam di Indoensia, (Jakarta: Pustaka 
Firdaus, 1987), h. 3. 

10 Hildred Geertz, “Indonesian Cultures 
and Communities,” in Indonesia, ed. Ruth T. 
McVey (New Haven, CT: Human Relations Area 
Files, 1963), h. 6. 

11 Lihat Muhammad Harfin Zuhdi, 
Parokialitas Adat terhadap Pola Keberagamaan 
Komunitas Islam Wetu Telu di Bayan Lombok 

(Jakarta: Lemlit UIN Jakarta, 2009), h. 111. 



Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul 
Ulama 
Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
0

3
 

itu, dalam setiap akulturasi budaya, 

manusia membentuk, memanfaatkan, 

mengubah hal-hal paling sesuai dengan 

kebutuhannya. 

Dari paradigma inilah, masih 

dalam kerangka akulturasi, lahir apa 

yang kemudian apa yang dikenal sebagai 

local genius. Di sini local genius bisa 

diartikan sebagai kemampuan menyerap 

sambil mengadakan seleksi dan 

pengolahan aktif terhadap pengaruh 

kebudayaan asing, sehingga dapat 

dicapai suatu ciptaan baru yang unik, 

yang tidak terdapat di wilayah bangsa 

yang membawa pengaruh budayanya.12 

Pada sisi lain, secara implisit local genius 

dapat dirinci karakteristiknya, yakni: 

mampu bertahan terhadap dunia luar; 

mempunyai kemamapuan megakomo-

dasi unsur-unsur dunia luar; mempunyai 

kemampuan mengintegrasi unsur 

budaya luar ke dalam budaya asli; dan 

memiliki kemampuan mengendalikan 

dan memberikan arah pada perkem-

bangan budaya selanjutnya.13 

Kembali kepada Ideologi dan Tradisi 

Islam Nusantara yang seolah 

menjadi garis kesadaran sejarah dapat 

dilihat dengan jelas dalam kiprah NU 

sebagai ormas terbesar di negeri ini. 

Dalam kapasitas ini, NU sangat jenius 

mendialogkan ajaran-ajaran agama yang 

bertumpu, setidaknya dari tiga aspek, 

                                                             
12 Harry Parkin, Batak Fruit of Hindu Thought 

(India: Christian Literature Society, 1978), h. 28 
13 Soerjanto Poespowardojo,  “Pengertian 

Local Genius dan Relevansinya dalam 
Modernisasi” dalam Kepribadian Budaya Bangsa 
(local genius), Ayotrohaedi (ed.) (Jakarta: Pustaka 
Jaya, 1986), h. 28-38. 

yaitu aspek doktrinal normatif, historis 

dan budaya. Karena itu, para ulama NU 

dengan piawai mampu menyemaikan 

benih-benih ajaran Islam ahlussunnah wal 

jamaah an nahdliyah dengan cara damai 

dan santun dalam setiap perjumpaannya 

dengan beragam budaya, tradisi dan 

adat-istiadat yang diwarisi dari pola 

dakwah Walisongo. Dalam konteks 

inilah, diperlukan proses reideologisasi 

dan retradisionalisasi Islam Nusantara 

dalam bentuknya yang sangat kultural. 

Artinya, nilai-nilai Islam yang telah lama 

menjiwai kehidupan umat Islam di 

Indonesia misalnya, dicoba dihidupkan 

kembali secara bulat dan utuh. Dari 

sinilah maka kerangka ideologis adalah 

suatu keniscayaan. Tentu ideologi yang 

dimaksudkan di sini bukan ideologi 

politik, melainkan ideologi kultural, 

seperti desakan untuk menciptakan 

dalam bahasa Gus Dur (Abdurrahman 

Wahid) masyarakat Islam yang ‘tuntas’, 

yang di dalamnya nilai-nilai Islam 

berkembang secara penuh tanpa 

penyimpangan atau distorsi apapun.14 

Dengan demikian, proses yang seperti ini 

juga memunculkan retradisionalisasinya 

sendiri, yaitu ketika tradisi masa lalu 

direkatkan dan dikaitkan satu sama lain 

dengan sebuah kerangka tradisi yang 

utuh, antara tradisi dan ideologi, 

walaupun hanya ideologi kultural, lalu 

14 Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan: 
Nilai-Nilai Indonesia dan Transformasi Kebudayaan, 

(Jakarta: The Wahid Institute, 2007), h. 193. A. 

Jauhar Fuad, “Tlatah Dan Tradisi Keagamaan 
Islam Mataraman,” Jurnal Pemikiran Keislaman 30, 
no. 1 (January 31, 2019): 1–27, 
https://doi.org/10.33367/tribakti.v30i1.659 



Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul 
Ulama 
Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
0

4
 

terjadi kaitan simbiosis untuk saling 

mendukung dan saling menguatkan. 

Wajah keberagamaan di Indonesia 

justru menemui kematangannya karena 

telah bersalin rupa dalam paras 

Nusantara. Islam Nusantara adalah 

wujud kematangan yang terrefleksikan 

dari ajaran-ajaran Islam universal. Secara 

empiris, ia terbukti bisa bertahan dalam 

sekian banyak kebudayaan non-Arab. Ia 

bahkan ikut menciptakan ruang-ruang 

kebudayaan yang sampai hari ini ikut 

dihuni oleh mereka yang non-muslim 

sekalipun.15 

Dalam konteks ini, budaya atau 

kebudayaan adalah bersifat spesifik 

manusiawi. Artinya, manifestasi dan 

perwujudan dari segala aktivitas manusia 

sebagai upaya untuk memudahkan dan 

memenuhi kebutuhan hidupnya. 

Kebudayaan terdiri dari nilai dan 

simbol.16 Nilai-nilai budaya itu tidak 

kasat mata, sedangkan simbol budaya 

yang merupakan perwujudan nilai itulah 

yang kasat mata. Pelbagai bentuk simbol 

budaya, seperti masjid, pasar, sekolah, 

rumah misalnya adalah perwujudan dari 

nilai-nilai budaya masyarakatnya. Dalam 

setiap aktivitas manusia, nilai-nilai 

budaya senantiasa hadir dan melekat di 

dalamnya sistem nilai, yaitu nilai budaya, 

meski terkadang tidak serta merta 

merupakan simbol budaya. 

Dalam konteks ini pula, manusia 

mampu mengetahuinya melalui pola 

                                                             
15 A. Musthofa Haroen, Meneguhkan Islam 

Nusantara: Biografi Pemikiran dan Kebangsaan Prof. 

Dr, KH. Said Aqil Siroj, MA (Jakarta: Khalista, 
2015), h.121.  

persemaian nilai-nilai luhur Islam 

Nusantara, setidaknya dengan dakwah 

(propagation) dalam segala bentuknya.17 

Dakwah tidak lain adalah seruan bagi 

umat manusia menuju jalan Tuhan, yaitu 

jalan menuju Islam. Islam yang 

bersumber dari wahyu Tuhan dan 

sunnah Rasul-Nya, adalah sumber nilai 

yang akan memberikan corak, warna dan 

bentuk kebudayaan Islam. Suatu bentuk 

kebudayaan yang berisikan pesan atau 

nilai-nilai Islami, boleh jadi muncul dari 

orang atau masyarakat di luar Islam. 

Demikian juga sebaliknya, tidak 

dikatakan budaya Islam, walau ia lahir 

dari orang atau masyarakat yang 

menganut ajaranIslam, jika tidak memuat 

pesan atau nilai-nilai Islami. Sebagai 

aktualisasi imani (teologis), dakwah 

Islam teraktualisasikan dalam pelbagai 

sistem kegiatan sosial kemasyarakatan, 

setidaknya untuk mempengaruhi warga 

masyarakat dalam upaya untuk 

merealisasikan ajaran Islam dalam semua 

segi kehidupan dengan menggunakan 

cara tertentu. 

Dalam perspektif ini, budaya atau 

kebudayaan adalah aktualisasi dari sikap 

tunduk manusia kepada Tuhan. 

Sebagaimana dalam Al-Qur’an yang 

artinya: “Dan penyair-penyair itu diikuti 

oleh orang-orang yang sesat. Tidakkah kamu 

melihat bahwasanya mereka mengembara di 

tiap-tiap lembah, dan bahwasanya mereka 

suka mengatakan apa yang mereka sendiri 

tidak mengerjakan (nya)?, kecuali orang-

16 Lihat F Allan Hanson, Meaning in Culture 

(London and New York: Routledge, 2004), h.99-
100. 

17 Majma’ al-Lughah al-‘arabiyah (Beirut: Dar 
al-Fikr, 1972), h. 286. 



Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul 
Ulama 
Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
0

5
 

orang (penyair-penyair) yang beriman dan 

beramal saleh dan banyak menyebut Allah 

dan mendapat kemenangan sesudah 

menderita kezaliman. Dan orang-orang yang 

zalim itu kelak akan mengetahui ke tempat 

mana mereka akan kembali".18 

Ayat di atas menginformasikan 

bahwa ada dua jenis budaya yang 

diwakili oleh sosok pelakunya. Pertama, 

budaya yang dibangun dengan dimensi 

taqwa yang diwakili oleh sosok pelaku 

budaya yang beriman, beramal shaleh, 

dan senantiasa berdzikir mengingat 

Allah serta sabar menghadapi kezaliman. 

Jika disepakati bahwa budaya itu spesifik 

manusiawi, maka pengaruh ideologi, 

pandangan hidup, sikap hidup, dan cara 

berpikir pelaku atau peletek budaya itu 

menjadi nilai dasar dari bentuk budaya 

tersebut. Dengan demikian, seseorang 

yang memiliki kesalehan individual dan 

kesalehan sosial dalam dirinya, tentu 

akan melahirkan jenis budaya yang juga 

beroreintasi memudahkan jalan orang 

lain atau masyarakat untuk menjadi 

shaleh (al-Khair al-Ummah). Kedua, 

budaya yang dibangun dengan dimensi 

kesesatan dan kezhaliman. Seseorang 

yang berlatar belakang ideologi komunis 

atau kapitalis, misalnya, tentu juga akan 

menampilkan bentuk budaya dengan 

orientasi dan cara berpikir ideologi 

dimaksud dalam membangun tatanan 

masyarakatnya. 

                                                             
18 (Q.S.Asy-Syua’ara [26]: 224-227).  
19 Bassas Tibbi, Islam and Cultutral 

Accommodation of Social Change (San Francisco: 
Westview Pres, 1991), 1. Lihat juga Mary-Paula 
Walsh, Feminism and Christian Tradition: An 
Annotated Bibliography and Critical Introduction to 

Selanjutnya berkaitan dengan 

relasi antara Islam sebagai agama dengan 

budaya lokal sangat jelas dalam kajian 

antropologi agama. Dalam perspektif ini 

diyakini bahwa agama merupakan 

penjelmaan dari sistem budaya.19 

Berdasarkan teori ini, Islam sebagai 

agama samawi dianggap penjelmaan dari 

sistem budaya suatu masyarakat Muslim. 

Tesis ini kemudian dikembangkan pada 

aspek-aspek ajaran Islam, termasuk 

aspek hukumnya. Para pakar antropologi 

dan sosiologi mendekati hukum Islam 

sebagai sebuah institusi kebudayaan 

Muslim. Pada konteks sekarang, 

pengkajian hukum dengan pendekatan 

sosiologis dan antrologis sudah 

dikembangkan oleh para ahli hukum 

Islam yang peduli terhadap nasib 

syari’ah. Dalam pandangan mereka, jika 

syari’ah hanya didekati secara doktrinal 

tidak didekati secara sosio-historis, maka 

yang terjadi adalah pembakuan terhadap 

norma syariah yang sejatinya bersifat 

dinamis dan mengakomodasi perubahan 

masyarakat.20 

Islam sebagai agama, kebudayaan 

dan peradaban besar dunia sudah sejak 

awal masuk ke Indonesia pada abad ke-7 

dan terus berkembang hingga kini. Ia 

telah memberi sumbangsih terhadap 

keanekaragaman kebudayaan Nusantara. 

Islam tidak saja hadir dalam tradisi agung 

[great tradition] bahkan memperkaya 

pluralitas dengan islamisasi kebudayaan 

the Literature (London, Greenwood Press, 1999), 
h.127 

20 Muhammad Harfin Zuhdi, “Dakwah dan 
Dialektika Akulturasi Budaya”, dalam Religia, 
jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, Vol. 15, No. 1, April, 
2012, h.18 



Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul 
Ulama 
Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
0

6
 

dan pribumisasi Islam yang pada 

gilirannya banyak melahirkan tradisi-

tardisi kecil (little tradition) Islam. 

Berbagai warna Islam—dari Aceh, 

Melayu, Jawa, Sunda, Sasak, Bugis, dan 

lainnya—riuh rendah memberi corak 

tertentu keragaman, yang akibatnya 

dapat berwajah ambigu. Ambiguitas atau 

juga disebut ambivalensi adalah fungsi 

agama yang sudah diterima secara umum 

dari sudut pandang sosiologis.21 

Berbicara tentang pengaruh 

budaya dan adat lokal dalam kaitannya 

dengan agama, tak dapat dipungkiri ada 

pergulatan dalam upaya mendialogkan 

antara pesan religiusitas dengan muatan 

lokal. Perjumpaan agama dengan budaya 

lokal itu mengambil banyak bentuk. 

Pertama, mengalami benturan [clash] yang 

sampai pada titik di mana budaya 

setempat dihabisi dan diganti yang baru 

dengan islamisasi misalnya, seperti yang 

terjadi di Padang tempo dulu. Kedua, ada 

yang mengambil jalan akomodasi. 

Artinya, ada pertemuan saling mengisi 

dan tidak saling menjatuhkan. Islam 

diterima tapi sebatas simboliknya. 

Adapun substansi seperti kepercayaan 

terhadap leluhur tetap lestari. Ketiga, 

mengambil bentuk hibriditas. Artinya 

menerima agama tapi separohnya saja, 

sisanya tradisi setempat. Bentuk ini 

kemudian biasa dikenal dengan 

misalnya, Islam Jawa, Islam Banjar, Islam 

Sasak dan sebagainya.22 Dengan 

demikian, upaya reideologisasi dan 

retradisionalisasi Islam Nusantara 

                                                             
21 John Bresnan, Indonesia: The Great 

Tradition (Maryland, Roman and Littlefield 
Publishers, Inc., 2005), h. 83 

memiliki pijakan yang kokoh baik dari 

sisi doktrinal, historis maupun budaya. 

Pribumisasi Islam Dalam Lanskap Islam 

Nusantara 

Sejak awal kelahirannya, Islam 

tumbuh dan berkembang dalam suatu 

kondisi yang tidak hampa budaya. 

Realitas kehidupan ini diakui atau tidak 

memiliki peran yang cukup signifikan 

dalam mengantarkan Islam menuju 

perkembangannya yang aktual sehingga 

sampai pada suatu peradaban yang 

mewakili dan diakui oleh masyarakat 

dunia.  

Aktualisasi Islam dalam lintasan 

sejarah telah menjadikan Islam tidak 

dapat dilepaskan dari aspek lokalitas, 

mulai dari budaya Arab, Persi, Turki, 

India sampai Melayu. Masing-masing 

dengan karakteristiknya sendiri, tapi 

sekaligus mencerminkan nilai-nilai 

ketauhidan sebagai suatu unity sebagai 

benang merah yang mengikat secara 

kokoh satu sama lain. Islam sejarah yang 

beragam tapi satu ini merupakan 

penerjemahan Islam universal ke dalam 

realitas kehidupan umat manusia. 

Gagasan Islam pribumi dalam 

istilah penulis, Islam Nusantara—secara 

genealogis, diilhami oleh gagasan 

pribumisasi Islam yang pernah 

dilontarkan oleh Abdurrahman Wahid 

pada paruh akhir tahun 80-an. Dalam 

“pribumisasi Islam”, tergambar 

bagaimana Islam sebagai sebuah ajaran 

yang normatif berasal dari Tuhan yang 

diakomodasikan ke dalam ruang budaya 

22 Ahmad Baso, Plesetan Lokalitas: Politik 
Pribumisasi Islam (Jakarta: Desantara, 2002),h. 3. 



Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul 
Ulama 
Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
0

7
 

yang berasal dari manusia tanpa 

kehilangan identitasnya masing-masing. 

Pribumisasi bukan sebagai upaya 

menghindari timbulnya perlawanan dari 

kekuatan-kekuatan budaya setempat, 

akan tetapi justru agar budaya itu tidak 

hilang. Karena itu, inti pribumisasi Islam 

adalah bukan untuk melakukan 

polarisasi antara agama dan budaya, 

sebab polariasi demikian memang tidak 

terhindarkan.23 

Pribumisasi Islam ini, sejatinya 

mengambil semangat yang diajarkan oleh 

Walisongo dalam dakwahnya ke wilayah 

Nusantara sekitar abad ke-15 dan ke-16 di 

pulau Jawa. Dalam konteks ini Walisongo 

telah berhasil memasukkan nilai-nilai 

lokal dalam Islam yang khas Indonesia. 

Kreativitas ini melahirkan gugusan baru 

bagi nalar Islam Indonesia yang tidak 

harfiah dan tekstual meniru Islam di 

Arab. Tidak ada nalar Arabisasi yang 

melekat dalam penyebaran Islam awal di 

Nusantara. Hal ini tentu saja berbeda 

dengan apa yang telah dilakukan pada 

masa selanjutnya, yakni abad ke-17 oleh 

Abdurrauf al-Sinkili dan Muhammad 

Yusuf al-Makasari yang lebih bercorak 

purifikasi dalam pembaruan Islam.  

Walisongo justru mengakomo-

dasikan Islam sebagai ajaran agama yang 

mengalami historisasi dengan 

kebudayaan. Misalnya, apa yang 

dilakukan oleh Sunan Bonang dengan 

mengubah gamelan Jawa yang saat itu 

kental dengan estetika Hindu menjadi 

bernuansa zikir yang mendorong 

                                                             
23 Abdurrahman Wahid, Pergulatan Negara, 

Agama, dan Kebudayaan (Jakarta: Desantara, 2001), 
h. 111.  

kecintaan pada kehidupan transendental. 

Tembang “tombo Ati” adalah salah satu 

karyanya. Lebih jauh dalam pentas 

pewayangan, Sunan Bonang mengubah 

lakon dan memasukkan tafsir-tafsir 

bernuansa Islam. 

Oleh karenanya, ‘Islam Pribumi’ 

sebagai jawaban dari Islam otentik 

mengandaikan tiga hal. Pertama, ‘Islam 

Pribumi’ memiliki sifat kontekstual, 

yakni Islam dipahami sebagai ajaran yang 

terkait dengan konteks zaman dan 

tempat. Perubahan waktu dan perbedaan 

wilayah menjadi kunci untuk mengin-

terpretasikan ajaran. Dengan demikian, 

Islam akan mengalami perubahan dan 

dinamika dalam merespons perubahan 

zaman. Kedua, ‘Islam Pribumi’ bersifat 

progresif, yakni kemajuan zaman bukan 

dipahami sebagai ancaman terhadap 

penyimpangan terhadap ajaran dasar 

agama (Islam), tetapi dilihat sebagai 

pemicu untuk melakukan respons kreatif 

secara intens. Ketiga, ‘Islam Pribumi’ 

memiliki karakter membebaskan. Dalam 

pengertian, Islam menjadi ajaran yang 

dapat menjawab problem-problem 

kemanusiaan secara universal tanpa 

melihat perbedaan agama dan etnik. 

Dengan demikian, Islam tidak kaku dan 

rigid dalam menghadapi realitas sosial 

masyarakat yang selalu berubah. Artinya, 

Islam Pribumi dengan Islam mempunyai 

kesamaan secara tipologi bukan seperti 

madzhab.  

Konsep yang demikian, 

Azyumardi Azra menganggap bahwa 



Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul 
Ulama 
Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
0

8
 

Islam Nusantara seperti diwakili oleh NU 

dan ormas-ormas washatiyyah yang lain 

memiliki hampir seluruh potensi untuk 

tampil dalam mewujudkan peradaban 

yang rahmatan lil alamin. Modal besarnya 

adalah kekayaan dan keragaman lembaga 

mulai dari masjid, sekolah, madrasah, 

pesantren, perguruan tinggi, rumah sakit 

dan klinik, panti penyantunan sosial, 

koperasi, hingga usaha ekonomi lain.  

Sehingga banyak kalangan asing 

sejak akhir 1980-an, semisal Fazlur 

Rahman memandang potensi besar Islam 

Nusantara untuk berdiri terdepan dalam 

memajukan peradaban Islam global. 

Dengan peradaban Islam wasathiyah 

(jalan tengah) Islam Nusantara dapat 

memberikan kontribusi peradaban dunia 

lebih damai dan harmonis.  Harapan 

seperti ini, menurut Azyumardi Azra, 

kian meningkat di tengah berlanjutnya 

konflik di negara-negara Muslim dunia 

Arab, Asia Selatan, Asia Barat dan Afrika. 

Untuk itu, NU dan ormas-ormas Islam 

wasathiyah lain, tidak hanya perlu 

meningkatkan pemikiran dan amal usaha 

di dalam negeri, tetapi juga harus lebih 

ekspansif menyebarkan Islam wasathiyah 

ke manca-negara. Dengan begitu, Islam 

Nusantara dapat berdiri paling depan 

dalam mewujudkan Islam sebagai 

rahmatan lil alamin.24 

Kesimpulan 

Islam Nusantara bukanlah suatu 

bentuk pengkotak-kotakan ataupun 

sebuah gerakan untuk mengubah doktrin 

                                                             
24 Azyumardi Azra, “Islam Indonesia 

Berkelanjutan”, dalam Opini Kompas, 3  Agustus  
2015.” 

Islam. Ia juga bukan hendak memindah 

kiblat umat Islam Indonesia dari Mekkah 

ke Indonesia. Ia hanya ingin mencari cara 

bagaimana melabuhkan Islam dalam 

konteks budaya masyarakat yang 

beragam. Islam Nusantara hanya ingin 

menyemai dan menampilkan wajah 

Islam yang teduh dan ramah bukan 

marah. 

Dengan melihat serpihan-sepihan 

sejarah yang cukup panjang, Islam (di) 

Nusantara telah mengalami pergumulan 

dengan lokalitas yang beragam. Ia hadir 

bukan untuk mendobrak atau membabat 

habis tradisi dan budaya lokal yang ada, 

melainkan coba untuk berdialektika 

dengan konteks di mana ia berada. Oleh 

karena sifat fleksibelnya itu, ia mampu 

bertahan dan berkembang sehingga 

memunculkan ekspresi keislaman baru 

yang khas dan tidak ada di belahan dunia 

manapun. 

Akhirnya, hasil kajian, dapat 

disimpulkan bahwa kemampuan 

dakwah Islam untuk beradaptasi dengan 

budaya setempat, memudahkan dakwah 

Islam masuk ke lapisan paling bawah 

dari masyarakat. Tak pelak lagi, Islam 

sebagai agama yang menyebar ke seluruh 

penjuru dunia tampil secara kreatif 

berdialog dengan masyarakat setempat 

(lokal), berada dalam posisi yang 

menerima tradisi masyarakat, sekaligus 

memodifikasinya menjadi budaya baru 

yang dapat diterima oleh masyarakat 

setempat dan masih berada di dalam jalur 

Islam. Karena itu, kedatangan dakwah 



Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul 
Ulama 
Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
0

9
 

Islam merupakan pencerahan bagi 

kawasan Asia Tenggara, khususnya 

Indonesia. 

 

Daftar Pustaka 

Abdullah, Taufik. “Pengantar: Islam, 
Sejarah dan Masyarakat”, dalam 
Taufik Abdullah [ed.], Sejarah dan 
Masyarakat: Lintasan Historis Islam di 
Indonesia. Jakarta: Pustaka Firdaus. 
1987. 

Ali, Fachry. Agama, Islam dan 
Pembangunan. Yogyakarta: PLP2M. 
1985. 

Algadari, Hamid. Dutch Policy Against 
Islam and Indonesian of Arab Descent 
in Indonesia. Jakarta: LP3ES. 1994. 

Ambary, Hasan Muarif. Menemukan 
Peradaban; Jejak Arkeologis dan 
Historis Islam Indonesia. Jakarta: 
Logos Wacana Ilmu. 2001. 

Azra, Azyumardi dan Hudson, Wayne 
(eds.). Islam beyond Conflict: 
Indonesian Islam and Western Political 
Theory. England: Ashgate 
Publishing Limited. 2008. 

Azra, Azyumardi. “Islam Indonesia 
Berkelanjutan”, dalam Opini 
Kompas. 3 Agustus 2015.  

Arbiyah, Lubis. Pemikiran Muhammadiyah 
dan Muhammad Abduh:Suatu studi 
Perbandingan Jakarta: Bulan 
Bintang. 1993. 

Baso, Ahmad. Plesetan Lokalitas: Politik 
Pribumisasi Islam. Jakarta: 
Desantara. 2002. 

------------Islam Nusantara Ijtihad Jenius dan 
Ijma’ Ulama Indonesia, Jilid I,. 
Jakarta: Pustaka Afid. 2015.  

Bresnan, John. Indonesia: The Great 
Tradition. Maryland, Roman and 
Littlefield Publishers, Inc. 2005. 

Braswell, George W. Islam: Its Prophet, 
Peoples, Politics and Power. 
Nashville: Broadman & Holman 
Publishers. 1996. 

Cornell, Vincent J. (ed.). Voices of Islam, 
Vol. 5. London: Praeger Publisher. 
2007. 

Fealy, Greg (eds.). Tradisionalisme Radikal: 
Persinggungan Nahdlatul 
UlamaNegara. Terj. 

Fasya, Teuku Kemal. “Dimensi Puitis dan 
Kultural Islam Nusantara”, dalam 
Opini Kompas. 4 Agustus 2015. 

Fuad, A. Jauhar, “Tlatah Dan Tradisi 
Keagamaan Islam Mataraman,” 
Jurnal Pemikiran Keislaman 30, no. 1 
(January 31, 2019): 1–27, 
https://doi.org/10.33367/tribakti.
v30i1.659 

Geertz, Hildred. “Indonesian Cultures and 
Communities,” in Indonesia, Ruth T. 
McVey (ed.). New Haven, CT: 
Human Relations Area Files. 1963. 

Geerrtz, Clifford. The Interpretation of 
Cultures.New York: Basic Books. 
1973. Hanson, F. Allan, Meaning in 
Culture. London and New York: 
Routledge. 2004. 

Iyubenu, Edi AH. “Ontran-Ontran Islam 
Nusantara”, dalam Opini Jawa Pos. 
24 Juli 2015.  

Maula, Jadul. “Syariat [Kebudayaan] 
Islam: Lokalitas dan Universalitas”, 
makalah Islam Transformatif dan 
Toleran. Yogyakarta: LkiS. 2002. 

Munandar, Agus Aris. “Kegiatan 
Keagamaan di Pawitra Gunung 
Suci di Jawa Timur Abad 14-15”, 
Tesis, Magister Humaniora 



Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul 
Ulama 
Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
1

0
 

Fakultas Sastra Universitas 
Indonesia. 1990.  

Parkin, Harry. Batak Fruit of Hindu 
Thought. India: Christian Literature 
Societ., 1978. 

Poespowardojo, Soerjanto. “Pengertian 
Local Genius dan Relevansinya 
dalam Modernisasi” dalam 
Kepribadian Budaya Bangsa (local 
genius), Ayotrohaedi (ed.). Jakarta: 
Pustaka Jaya. 1986. 

Prayitno, Arohman dan Rahardiansyah 
P., Trubus. Ethics for a Multicultural 
Society: Strategic Solutions for 
Interweaving Togetherness the Frame 
Work of Pluralism. Jakarta: Trisakti 
University Press. 2008. 

Renard, John. Tales of God's Friends: 
Islamic Hagiography in Translation. 
California: University of California 
Press. 2009.  

Sahal, Akhmad (eds.). Islam Nusantara 
Dari Ushul Fiqh hingga Paham 
Kebangsaan. Bandung: Mizan 
Pustaka. 2015. 

Siroj, Said Aqil. Islam Sumber Inspirasi 
Budaya Nusantara Menuju 
Masyarakat Mutamaddin. Jakarta 
Pusat: LTN NU. 2015.  

Suaedy, Ahmad. Yogyakarta: LkiS. 1997. 

Sunyoto, Agus. Walisongo: Rekonstruksi 
Sejarah yang Disingkirkan. Jakarta: 
Transpustaka. 2011.  

Tibbi, Bassas. Islam and Cultutral 
Accommodation of Social Change. San 
Francisco: Westview Press. 1991. 

Utama, Edy. “Adat Basandi Syarak, 
Syarak Basandi Kitabullah”, dalam 
Ahmad Baso, Plesetan Lokalitas: 
Politik Pribumisasi Islam.Jakarta: 
Desantara. 2002. 

Wahid, Abdurrahman. Pergulatan Negara, 
Agama, dan Kebudayaan. Jakarta: 
Desantara. 2001. 

---------Islam Kosmopolitan: Nilai-Nilai 
Indonesia dan Transformasi 
Kebudayaan. Jakarta: The Wahid 
Institute. 2007 

Walsh, Mary-Paula. Feminism and 
Christian Tradition: An Annotated 
Bibliography and Critical Introduction 
to the Literature. London, 
Greenwood Press. 1999. 

Zada, Khamami. “Islam Pribumi: 
Mencari Wajah Islam Indonesia”, 
dalam Tashwirul Afkar, jurnal 
Refleksi Pemikiran Keagamaan & 
Kebudayaan, Edisi No. 14 tahun 
2003. 

Zuhdi, Muhammad Harfin. Parokialitas 
Adat terhadap Pola Keberagamaan 
Komunitas Islam Wetu Telu di Bayan 
Lombok.Jakarta: Lemlit UIN Jakarta. 
2009. 

 


