- ~t él.‘é‘(t al Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman
W\ u https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual
Yurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Volume 9, Nomor 3, Desember 2019
p-ISSN: 1979-2050/e-ISSN: 2685-4155

Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul Ulama

Ahmad Khoirul Mustamir
Program Pascasarjana Institut Agama Islam Tribakti Kediri
mustamir09@gmail.com

Abstract

The Islamic Discourse of the Archipelago increasingly found its momentum
in the struggle for the meaning of Islam. Many are pros and not a few cons.
The pros, driven by the NU religious movement. While those who are cons,
radical groups are identified. In this context, it is important to study more
deeply about Islam Nusantara. This research uses the method of library
research or Library Research. A literature study is a data collection technique
by conducting a study of books, literature, notes, and reports that are related
to the problem being solved. This article utilizes journals, materials and
relevant information to be collected, read and reviewed, recorded as a guide
or reference source. The results showed that the ability of Islamic da'wah to
adapt to local culture made it easier for Islamic da'wah to enter the lowest
strata of society. Inevitably, Islam as a religion that spreads throughout the
world appears creatively in dialogue with the local community (local), is in a
position to accept the traditions of the community, while modifying it into a
new culture that can be accepted by the local community and still within the
path of Islam. Therefore, the arrival of Islamic da'wah is enlightenment for the
Southeast Asian region, especially Indonesia.

Keywords: [slam Nusantara, Struggle Strategy, Nahdlatul Ulama

Abstrak
Wacana Islam Nusantara semakin menemukan momentumnya dalam
perebutan makna Islam. Banyak yang pro dan tidak sedikit yang kontra. Yang
pro, dimotori oleh gerakan keagamaan NU. Sedangkan yang kontra,
teridentifikasi kelompok-kelompok radikal. Dalam konteks inilah, penting
untuk mengkaji lebih mendalam tentang Islam Nusantar. Penelitian ini
menggunakan metode studi kepustakaan atau Library Research. Studi
kepustakaan adalah teknik pengumpulan data dengan mengadakan studi
penelaahan terhadap buku-buku, literatur-literatur, catatan-catatan, dan
laporan-laporan yang ada hubungannya dengan masalah yang dipecahkan.
Artikel ini memanfaatkan jurnal, bahan-bahan dan informasi yang relevan
untuk dikumpulkan, dibaca dan dikaji, dicatat sebagai pedoman ataupun
sumber referensi. Hasil penelitian menunjukkan, kemampuan dakwah Islam
untuk beradaptasi dengan budaya setempat, memudahkan dakwah Islam
masuk ke lapisan paling bawah dari masyarakat. Tak pelak lagi, Islam sebagai
agama yang menyebar ke seluruh penjuru dunia tampil secara kreatif
berdialog dengan masyarakat setempat (lokal), berada dalam posisi yang

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019
297


http://u.lipi.go.id/1324871824
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual

Page298

Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul

Ulama

Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir

menerima tradisi masyarakat, sekaligus memodifikasinya menjadi budaya
baru yang dapat diterima oleh masyarakat setempat dan masih berada di
dalam jalur Islam. Karena itu, kedatangan dakwah Islam merupakan
pencerahan bagi kawasan Asia Tenggara, khususnya Indonesia.

Kata Kunci: Islam Nusantara, Strategi Perjuangan

Pendahuluan

Wacana Islam Nusantara semakin
menemukan  momentumnya  dalam
perebutan makna Islam. Jika dilihat
kebelakang, wacana ini mengeras saat
dijadikan tema pada Muktamar NU ke-33
di Jombang, Jawa Timur, pada 1-5
Agustus 2015. Tema “Meneguhkan Islam
Nusantara untuk Peradaban Indonesia
dan Dunia” sepertinya menjadi lompatan
besar NU dalam penegasan kongkretisasi
nilai-nilai Islam Nusantara yang secara
normatif doktrinal

menganut ajaran

Islam ahlussunnah  wal
nahdliyah.!
sarana

jamaah  an
Diskursus inipun dijadakan
dakwah keuamatan dalam
membendung faham radikalisme.
Menurut Azyumardi Azra “Islam
akademis

Nusantara” dalam dunia

mengacu kepada “Southeast Asian Islam”

yang terdapat di wilayah Muslim
Indonesia, Malaysia, Brunei, Pattani
(Thailand  Selatan) dan Mindanau
(Filipina  Selatan). =~ Wilayah  Islam

Nusantara dalam literatur prakolonial
disebut “negeri bawah angin” (lands below
the wind). Lebih spesifik dalam literatur
Arab sejak abad ke-16, kawasan Islam
Nusantara disebut “bilad al-Jawi” (Negeri
Muslim Jawi), yaitu Asia Tenggara. Umat
disebut

Muslimin Nusantara biasa

I M. Ramlan, Tata Bahasa Indonesia:
Penggolongan Kata (Yogyakarta: Andi Offset,
1985). H. 37

sebagai “ashab al-Jawiyyin” atau “jama’ah
al-Jawiyyin”.?
konteks Islam

Nusantara mirip dengan karakter Islam

Dalam ini,
dalam tujuh ranah agama dan budaya.
Perspektif religio-cultural Islam Islam
Nusantara seperti Islam Arab, Islam
Persia/Iran, Islam Turki, Islam Anak
Benua India, Islam Sino Islamic, Islam
Afrika Hitam dan Islam Dunia Barat.
Kedelapan religio cultural tersebut,
mempunyai persamaan dalam bidang
akidah dan ibadah, akan tetapi memiliki
ranah karakter keagamaan berdasarkan
budaya sendiri-sendiri. Islam dan budaya
akan menemukan prinsip yang saya

tentang nilai-nilai kemanusiaan universal

(persamaan, keadilan, perdamaian,
penghormatan, toleransi dan lain
sebagainya.

Akhmad  Sahal menuturkan,

pemahaman mengenai Islam Nusantara
mensyaratkan adanya hubungan yang
saling terkait antara dimensi keagamaan
dan budaya. Dimensi ini menjadikan
Islam mampu berdialektika dengan batas
yang

memiliki akar budaya tertentu. Dengan

wilayah  geografis teritorial
demikian, Islam tidak lagi menampilkan
wajah suram, kaku dan tertutup, namun

lebih menghargai perbedaan, membiar-

2 Azyumardi Azra, “Islam Indonesia
Berkelanjutan”, dalam Opini Kompas, 3 Agustus
2015.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul

Ulama

Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir

kan yang lain hadir dalam ruang sosial
dan budaya. Islam, dalam kapasitas
demikian, sangat mengakomodir nilai-
nilai sosial dan budaya yang sudah
berlangsung selama berabad-abad dalam
Hal
ditegaskan pula oleh Abdurrahman

suatu wilayah tertentu. ini

Wahid (Gus Dur), yang mengatakan,
“Tumpang tindih antara agama dan

budaya akan terjadi terus menerus
sebagai suatu proses yang akan
memperkaya kehidupan dan

membuatnya tidak gersang.”3
Pandangan ini sekaligus menegas-
kan, Islam Nusantara menolak cara-cara
oleh
kelompok Islamisme atau kelompok
radikal.
menolak Islam Nusantara, karena Islam

beragama yang diekspresikan

Kelompok-kelompok ini

Nusantara diangap sebagai madzhab
baru. mereka berpendapat, madzhab
baru ini tidak mempunyai landasan
secara historis ataupun nasab keilmuan
kepada madzhab-madzhab yang sudah
diakui
Pandangan ini pun mendaoatkan respon
dari KH. Mustofa Bisri (Gus Mus).
Menurut KH. Mustofa Bisri (Gus
Mus) kata Nusantara itu akan salah

dalam keilmuan kelslaman.

maksud jika dipahami dalam struktur

na’at-man’ut  (penyifatan)  sehingga
berarti, “Islam yang dinusantarakan.”
Akan tetapi akan benar bila diletakkan
idhafah

sehingga berarti

dalam struktur (penunjukan

tempat) “Islam  di

3 Akhmad Sahal (eds.), Islam Nusantara Dari
Ushul Figh hingga Paham Kebangsaan, Cet. |
(Bandung: Mizan Pustaka, 2015), h. 33.

4 Edi AH Iyubenu, “Ontran-Ontran Islam
Nusantara”, dalam Opini Jawa Pos, 24 Juli 2015.

Nusantara”.* Menurut ulama-ulama dan
cendekiawan NU, penjelasan Gus Mus di
atas memang tidak salah dalam konteks
untuk meredam ketakutan-ketakutan
suatu kelompok tertentu yang salah
dalam memahami Islam Nusantara.

Namun  perlu  dipahami  bahwa
penunjukan tempat juga berarti menguak
unsur-unsur yang ada dalam tempat
tersebut. Maka, mau tidak mau, suka atau
tidak suka, kita harus tetap merangkul
watak dan karakteristik dari sebuah
wilayah yang bernama Nusantara.
Ulasan secara akademik, seperti
yang disampaikan Teuku Kemal Fasya
dalam esainya, Dimensi Puitis dan Kultural
Islam  Nusantara,. la mendefinisikan
bahwa Islam Nusantara ialah proses
penghayatan dan pengamalan lokalitas
yang

Penabalan kata

Nusantara.
bukan
sekadar penegasan nama tempat atau

umat tinggal di

“Nusantara”
nomina, melainkan lebih penting,
penjelasan adjektiva atau kualitas Islam
“di sini” yang berbeda dengan Islam “di
sana”. Keberhasilan Islam jadi agama
tak bisa

daya adaptasi

Nusantara yang damai

dilepaskan dari dan
resiliensi pengetahuan, kesenian dan
kebudayaan lokal. Kredo teologis yang
serba melangit itu bertemu dengan
kultural

beresonansi melalui pengetahuan lokal.>

dimensi masyarakat dan

Hal ini menemukan bentuk hitorisnya

5 Teuku Kemal Fasya, “Dimensi Puitis dan
Kultural Islam Nusantara”, dalam Opini Kompas, 4
Agustus 2015.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page299



Page300

Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul

Ulama

Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir

dalam sejarah penyebaran Islam yang
dilakukan oleh wali songo.

Lepas dari beragam istilah yang
muncul untuk menunjuk kepada Islam
Nusantara

yang memiliki beragam

konsekuensi  terminologis. = Namun
demikian,
kultural

dalamnya melekat pelbagai sistem nilai

dapat dipastikan secara

Islam Nusantara yang di

masih  terasa pengaruhnya dalam
perkembangan Islam di Indonesia hingga
saat ini. Benih-benih Islam Nusantara
selama berabad-abad sudah tersemaikan
di negeri ini dan memberi perangkat
yang

keislaman kepada kehidupan bangsa

fungsional memberi  warna
secara keseluruhan.

Dengan demikian, khazanah Islam
Nusantara yang menjadi blueprint (cetak
biru)
pelbagai sistem kepercayaan atau tradisi

karena ‘terlembagakan’ dalam
keagamaan NU tidak dapat dipisahkan
dari proses dakwah atau penyebaran
Islam di Indonesia sejak beberapa abad
sebelumnya.® Dalam kapasitas demikian,
NU telah berupaya ‘mengislamkan’ nilai-
nilai ke-Nusantara-an dan ‘'menusantara-
kan’ nilai-nilai ke-Islam-an, setidaknya
melalui tiga doktrin ortodoksi. Ketiga
ortodoksi itu adalah Pertama, dalam
bidang teologi, NU menganut faham
Asyariyah dan Maturidiyah. Kedua dalam
bidang figih, NU mengikuti empat
madzhab, yaitu Hanafi, Maliki, Syafi’,
dan Hambeali.

tasawuf, NU menganut pemikiran Imam

Ketign dalam bidang

Junaid al-Baghdadi dan Imam al-Ghazali.

¢ Arbiyah Lubis, Pemikiran Muhammadiyah
dan Muhammad Abduh:Suatu studi Perbandingan
(Jakarta: Bulan Bintang, 1993). h, 137

Melalui ketiga doktrin ortodoksi inilah,
NU telah berhasil memunculkan wajah

Islam—yaitu Islam Nusantara—yang

berbeda dengan Islam di pelbagai
belahan dunia.
Pandangan terssebut menjadai

cara pandang pemikiran Institut Agama
Islam Tribakti (IAIT) Kediri. Perspektif
ini menjadi ruh ke-Islam-an yang
ditranformasikan ke dalam kehidupan
seluruh civitas akademis IAIT Kediri.
IAIT

cara pandang berbeda

Meskipun  demikian, sangat
menghormati
tentang Islam Nusantara di lingkungan
akademis. Perbedaan ini justru akan
membangun  dan  mengenbangkan
dinamika pemikiran dan keilmuan Islam
di lingkup IAIT Kediri.

Berdasarkan hal itu, penulis akan
membatasi tema tulisan ini dalam
konteks pro terhadap Islam Nusantara.
Bagi yang menolak, penulis memohon
untuk menuliskan gagasannya melalui
Ilmiah bentuk

kedewasaan intelaktual. Akhirnya, dalam

karya tulis sebagai
pendangan penulis, karya yang sudah
dipublis, maka tafsir makna bukan milik
penulis akan tetapi milik publik. Bahasan
penelitian ini dibatasi dalam menyoal
Islam Nusantara dalam Ideologi dan
Tradisi, serta Islam Nusantara dalam

lanskap pribumisasi Islam.

Metode

Penelitian  ini  menggunakan

metode studi kepustakaan atau Library

Research. Studi kepustakaan adalah

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul

Ulama

Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir

data

mengadakan studi penelaahan terhadap
buku-buku,
catatan, dan laporan-laporan yang ada

teknik pengumpulan dengan

literatur-literatur, catatan-
hubungannya dengan masalah yang
dipecahkan. Artikel ini memanfaatkan
jurnal, bahan-bahan dan informasi yang
relevan untuk dikumpulkan, dibaca dan
dikaji, dicatat sebagai pedoman ataupun
sumber referensi. Metode studi pustaka
dalam artikel ini dapat dijadikan sebagai
data dan sumber data mengenai topik
masalah. Library Research ini bertujuan
untuk memberikan gambaran kepada
pembaca, tentang topik masalah yang

sedang diteliti.

Hasil dan Pembahasan

Seperti disinggung di awal, Islam
Nusantara adalah Islam khas Indonesia
yang mengutamakan toleransi, menerima
perbedaan, suku,

baik agama, ras,

maupun budaya. Dengan demikian,
doktrin Islam Nusantara menjadi palang
pintu pertama dalam membangun
kebersamaan melalui nilai-nilai inklusif
tasamuh

seperti  tawasuth

(toleransi), tawazun (tolong menolong),

(moderat),

tawazun  (harmoni), dan lain-lain.
Pemahaman ini, jelas sebagai penjelas
identifikasi terhadap akar nilai-nilai
inklusif tersebut telah menghunjam di
dasar kesadaran mayoritas umat Islam di
Indonesia. Ekspresi keagamaan muslim
kuat di

dalamnya, aspek budaya, tradisi dan adat

Indonesia syarat melekat

istiadat.

7 Agil asshofie, Radikalisme Gerakan Islam,
http:/ /agilasshofie.blogspot.com/2011/10/radik

Berbeda dengan  pandangan
keagamaan Islam eksklusif. Islam
eklusifisme menjadikan pemahaman
keagamaan kearah radikal. Secara

sederhana radikalisme adalah pemikiran
atau sikap yang ditandai oleh empat hal
yang sekaligus menjadi karakteristiknya,
yaitu: pertama, sikap tidak toleran dan
tidak mau menghargai pendapat atau
keyakinan orang lain. Kedua, sikap
fanatik, yaitu selalu merasa benar sendiri
dan menganggap orang lain salah.
Ketiga, sikap eksklusif, yaitu membeda-
kan diri dari kebiasaan orang kebanya-
kan. Keempat, sikap revolusioner, yaitu
cenderung menggunakan kekerasan
untuk mencapai tujuan.’

Dalam konteks Indonesia, kondisi
Kehidupan keagamaan umat Islam pada
saat ini tidak dapat dipisahkan dari
proses dakwah atau penyebaran Islam
sejak beberapa abad sebelumnya. Ketika
Islam masuk di Indonesia, kebudayaan
Nusantara telah dipengaruhi oleh agama-
agama yang telah datang sebelumnya,
seperti Hindu dan Budha, termasuk
pelbagai kepercayaan tradisional, sebut
saja animisme, dinamisme, (mohon maaf,
aliran kepercayaan dalam konteks
sekarang) dan sebagainya. Kebudayaan
Islam akhirnya menjadi tradisi kecil di
tengah pusaran tradisi Hinduisme dan
kecil inilah

Budhisme. Tradisi-tradisi

alisme-gerakan-politik.html,
Desember 2019.

diakses pada 10

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page301



Page302

Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul

Ulama

Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir

yang kemudian saling mempengaruhi
dan mempertahankan eksistensinya.®
Dalam sejarahnya, Nusantara
yang pertama dan menjadi bidikan
penyebaran Islam adalah pusat-pusat
perdagangan yang ada di wilayah
perkotaan di daerah pesisir. Sementara
Islam ortodok dapat masuk secara
mendalam di wilayah luar Jawa yang
memang tidak banyak terpengaruh oleh
nilai-nilai dan tradisi-tradisi baik itu dari
Hindu atau Budha. Berbeda dengan di
Jawa. Di wilayah ini, agama Islam
menghadapi resistensi dari Hinduisme
dan Budhisme yang telah mapan. Dalam
proses seperti ini, Islam tidak saja harus
menjinakkan sasarannya, tapi juga harus
memperjinak  diri.® Benturan dan
resistensi dengan kebudayaan-kebudaya-
an setempat memaksa Islam untuk
yang
penangkapan

mendapatkan  simbol selaras

dengan  kemampuan
kultural dari masyarakat setempat.

Kemampuan Islam untuk
beradaptasi dengan budaya setempat,
memudahkan Islam masuk ke lapisan
dari

paling  bawah

Akibatnya, kebudayaan Islam sangat

masyarakat.

dipengaruhi oleh kebudayaan petani dan

kebudayaan = pedalaman,  sehingga

8 George W. Braswell, Islam: Its Prophet,
Peoples, Politics and Power (Nashville:
Broadman & Holman Publishers, 1996). Lihat juga
Arbiyah Lubis, Pemikiran Muhammadiyah dan
Muhammad Abduh, Suatu studi Perbandingan,
(Jakarta: Bulan Bintang, 1993); Hamid Algadari,
Dutch Policy Against Islam and Indonesian of Arab
Descent in Indonesia (Jakarta: LP3ES, 1994), 21;
Arohman Prayitno, Trubus Rahardiansyah P.,
Ethics for a Multicultural Society: Strategic Solutions
for Interweaving Togetherness the Frame Work of
Pluralism (Jakarta: Trisakti University Press, 2008),
h. 67.

kebudayaan Islam mengalami transfor-
masi bukan saja karena jarak geografis
antara Arab dan Indonesia, tetapi juga
karena ada jarak-jarak kultural.!® Proses
kompromi kebudayaan seperti ini tentu
membawa resiko yang tidak sedikit,
karena dalam keadaan tertentu seringkali
bersikap toleran terhadap penafsiran
yang mungkin dianggap menyimpang
dari ajaran Islam yang murni. Kompromi
kebudayaan  ini  pada  akhirnya
melahirkan, apa yang di pulau Jawa
dikenal sebagai sinkretisme atau Islam
Abangan. Sementara di pulau Lombok
dikenal dengan istilah Islam Wetu Telu.!!

Proses islamisasi yang ber-
langsung di Nusantara tidak terlepas dari
proses akulturasi. Seperti telah diketahui
bahwa Islam disebarkan ke Nusantara
sebagai kaedah normatif di samping
aspek seni budaya. Sementara itu,
masyarakat dan budaya di mana Islam itu
disosialisasikan adalah sebuah alam
empiris. Dalam konteks ini, sebagai
makhluk berakal, manusia pada dasarnya
beragama dan dengan akalnya pula
mereka paling mengetahui dunianya
sendiri. Pada alur logika inilah manusia,
melalui perilaku budayanya senantiasa

meningkatkan aktualisasi diri. Karena

 Taufik Abdullah, Taufik, “Pengantar:
Islam, Sejarah dan Masyarakat”, dalam Taufik
Abdullah [ed.], Sejarah dan Masyarakat:Lintasan
Historis Islam di Indoensia, (Jakarta: Pustaka
Firdaus, 1987), h. 3.

10 Hildred Geertz, “Indonesian Cultures
and Communities,” in Indonesia, ed. Ruth T.
McVey (New Haven, CT: Human Relations Area
Files, 1963), h. 6.

11 Lihat Muhammad Harfin Zuhdi,
Parokialitas Adat terhadap Pola Keberagamaan
Komunitas Islam Wetu Telu di Bayan Lombok
(Jakarta: Lemlit UIN Jakarta, 2009), h. 111.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul

Ulama

Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir

itu, dalam setiap akulturasi budaya,
manusia membentuk, memanfaatkan,
mengubah hal-hal paling sesuai dengan
kebutuhannya.

Dari

dalam kerangka akulturasi, lahir apa

paradigma inilah, masih
yang kemudian apa yang dikenal sebagai
local genius. Di sini local genius bisa
diartikan sebagai kemampuan menyerap
sambil ~mengadakan seleksi dan
pengolahan aktif terhadap pengaruh
kebudayaan asing, sehingga dapat
dicapai suatu ciptaan baru yang unik,
yang tidak terdapat di wilayah bangsa
yang membawa pengaruh budayanya.!?
Pada sisi lain, secara implisit local genius
dapat dirinci karakteristiknya, yakni:
mampu bertahan terhadap dunia luar;
mempunyai kemamapuan megakomo-
dasi unsur-unsur dunia luar; mempunyai
kemampuan  mengintegrasi  unsur
budaya luar ke dalam budaya asli; dan
memiliki kemampuan mengendalikan
dan memberikan arah pada perkem-

bangan budaya selanjutnya.!3

Kembali kepada Ideologi dan Tradisi

Islam Nusantara yang seolah
menjadi garis kesadaran sejarah dapat
dilihat dengan jelas dalam kiprah NU
sebagai ormas terbesar di negeri ini.
Dalam kapasitas ini, NU sangat jenius
mendialogkan ajaran-ajaran agama yang

bertumpu, setidaknya dari tiga aspek,

12Harry Parkin, Batak Fruit of Hindu Thought
(India: Christian Literature Society, 1978), h. 28

13 Soerjanto Poespowardojo, “Pengertian
Local Genius dan Relevansinya dalam
Modernisasi” dalam Kepribadian Budaya Bangsa
(local genius), Ayotrohaedi (ed.) (Jakarta: Pustaka
Jaya, 1986), h. 28-38.

yaitu aspek doktrinal normatif, historis
dan budaya. Karena itu, para ulama NU
dengan piawai mampu menyemaikan
benih-benih ajaran Islam ahlussunnah wal
jamaah an nahdliyah dengan cara damai
dan santun dalam setiap perjumpaannya
dengan beragam budaya, tradisi dan
adat-istiadat yang diwarisi dari pola
dakwah Walisongo. Dalam konteks
inilah, diperlukan proses reideologisasi
dan retradisionalisasi Islam Nusantara
dalam bentuknya yang sangat kultural.
Artinya, nilai-nilai Islam yang telah lama
menjiwai kehidupan umat Islam di
Indonesia misalnya, dicoba dihidupkan
kembali secara bulat dan utuh. Dari
sinilah maka kerangka ideologis adalah
suatu keniscayaan. Tentu ideologi yang
dimaksudkan di sini bukan ideologi
kultural,

politik, melainkan ideologi

seperti desakan untuk menciptakan

dalam bahasa Gus Dur (Abdurrahman
Wahid) masyarakat Islam yang ‘tuntas’,
Islam

yang di

dalamnya nilai-nilai

berkembang secara penuh tanpa

penyimpangan atau distorsi apapun.!'4
Dengan demikian, proses yang seperti ini
juga memunculkan retradisionalisasinya
sendiri, yaitu ketika tradisi masa lalu
direkatkan dan dikaitkan satu sama lain
dengan sebuah kerangka tradisi yang

utuh, antara tradisi dan ideologi,

walaupun hanya ideologi kultural, lalu

14 Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan:
Nilai-Nilai Indonesia dan Transformasi Kebudayaan,
(Jakarta: The Wahid Institute, 2007), h. 193. A.
Jauhar Fuad, “Tlatah Dan Tradisi Keagamaan
Islam Mataraman,” Jurnal Pemikiran Keislaman 30,
no. 1 (January 31, 2019): 1-27,
https:/ /doi.org/10.33367 / tribakti.v30i1.659

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page303



Page304

Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul

Ulama

Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir

terjadi kaitan simbiosis untuk saling
mendukung dan saling menguatkan.
Wajah keberagamaan di Indonesia
justru menemui kematangannya karena
telah bersalin rupa dalam paras
adalah

wujud kematangan yang terrefleksikan

Nusantara. Islam Nusantara
dari ajaran-ajaran Islam universal. Secara
empiris, ia terbukti bisa bertahan dalam
sekian banyak kebudayaan non-Arab. Ia
bahkan ikut menciptakan ruang-ruang
kebudayaan yang sampai hari ini ikut
dihuni oleh mereka yang non-muslim
sekalipun.!s

Dalam konteks ini, budaya atau
kebudayaan adalah bersifat spesifik
manusiawi. Artinya, manifestasi dan
perwujudan dari segala aktivitas manusia
sebagai upaya untuk memudahkan dan
kebutuhan
terdiri

memenuhi hidupnya.

Kebudayaan dari nilai dan
simbol.'® Nilai-nilai budaya itu tidak
kasat mata, sedangkan simbol budaya
yang merupakan perwujudan nilai itulah
yang kasat mata. Pelbagai bentuk simbol
budaya, seperti masjid, pasar, sekolah,
rumah misalnya adalah perwujudan dari
nilai-nilai budaya masyarakatnya. Dalam
setiap aktivitas manusia, nilai-nilai
budaya senantiasa hadir dan melekat di
dalamnya sistem nilai, yaitu nilai budaya,
terkadang tidak

merupakan simbol budaya.

meski serta merta

Dalam konteks ini pula, manusia
mampu mengetahuinya melalui pola

15 A. Musthofa Haroen, Meneguhkan Islam
Nusantara: Biografi Pemikiran dan Kebangsaan Prof.
Dr, KH. Said Agqil Siroj, MA (Jakarta: Khalista,
2015), h.121.

persemaian nilai-nilai luhur Islam
Nusantara, setidaknya dengan dakwah
(propagation) dalam segala bentuknya.!”
Dakwah tidak lain adalah seruan bagi
umat manusia menuju jalan Tuhan, yaitu
jalan Islam.

menuju Islam yang

bersumber dari wahyu Tuhan dan
sunnah Rasul-Nya, adalah sumber nilai
yang akan memberikan corak, warna dan
bentuk kebudayaan Islam. Suatu bentuk
kebudayaan yang berisikan pesan atau
nilai-nilai Islami, boleh jadi muncul dari

orang atau masyarakat di luar Islam.

Demikian juga  sebaliknya, tidak
dikatakan budaya Islam, walau ia lahir
dari orang atau masyarakat yang

menganut ajaranlslam, jika tidak memuat
pesan atau nilai-nilai Islami. Sebagai
dakwah
Islam teraktualisasikan dalam pelbagai

aktualisasi imani (teologis),
sistem kegiatan sosial kemasyarakatan,
setidaknya untuk mempengaruhi warga
upaya
merealisasikan ajaran Islam dalam semua

masyarakat  dalam untuk
segi kehidupan dengan menggunakan
cara tertentu.

Dalam perspektif ini, budaya atau
kebudayaan adalah aktualisasi dari sikap
tunduk Tuhan.

Sebagaimana dalam Al-Quran yang

manusia  kepada
artinya: “Dan penyair-penyair itu diikuti
oleh orang-orang yang sesat. Tidakkah kamu
melihat bahwasanya mereka mengembara di
tiap-tiap lembah, dan bahwasanya mereka
suka mengatakan apa yang mereka sendiri
tidak mengerjakan (nya)?, kecuali orang-

16 Lihat F Allan Hanson, Meaning in Culture
(London and New York: Routledge, 2004), h.99-
100.

17 Majma’” al-Lughah al-‘arabiyah (Beirut: Dar
al-Fikr, 1972), h. 286.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul

Ulama

Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir

orang (penyair-penyair) yang beriman dan
beramal saleh dan banyak menyebut Allah
dan  mendapat  kemenangan  sesudah
menderita kezaliman. Dan orang-orang yang
zalim itu kelak akan mengetahui ke tempat
mana mereka akan kembali" .13

Ayat di atas menginformasikan
bahwa ada dua jenis budaya yang
diwakili oleh sosok pelakunya. Pertama,
budaya yang dibangun dengan dimensi
taqwa yang diwakili oleh sosok pelaku
budaya yang beriman, beramal shaleh,
dan senantiasa berdzikir mengingat
Allah serta sabar menghadapi kezaliman.
Jika disepakati bahwa budaya itu spesifik
manusiawi, maka pengaruh ideologi,
pandangan hidup, sikap hidup, dan cara
berpikir pelaku atau peletek budaya itu
menjadi nilai dasar dari bentuk budaya
tersebut. Dengan demikian, seseorang
yang memiliki kesalehan individual dan
kesalehan sosial dalam dirinya, tentu
akan melahirkan jenis budaya yang juga
beroreintasi memudahkan jalan orang
lain atau masyarakat untuk menjadi
shaleh  (al-Khair  al-Ummah).  Kedua,
budaya yang dibangun dengan dimensi
kesesatan dan kezhaliman. Seseorang
yang berlatar belakang ideologi komunis
atau kapitalis, misalnya, tentu juga akan
menampilkan bentuk budaya dengan
orientasi dan cara berpikir ideologi
dimaksud dalam membangun tatanan

masyarakatnya.

18 (Q.5.Asy-Syua’ara [26]: 224-227).

19 Bassas Tibbi, Islam and Cultutral
Accommodation of Social Change (San Francisco:
Westview Pres, 1991), 1. Lihat juga Mary-Paula
Walsh, Feminism and Christian Tradition: An
Annotated Bibliography and Critical Introduction to

Selanjutnya berkaitan dengan
relasi antara Islam sebagai agama dengan
budaya lokal sangat jelas dalam kajian
antropologi agama. Dalam perspektif ini
diyakini bahwa

agama merupakan

penjelmaan  dari sistem budaya.!?
Berdasarkan teori ini, Islam sebagai
agama samawi dianggap penjelmaan dari
sistem budaya suatu masyarakat Muslim.
Tesis ini kemudian dikembangkan pada
aspek-aspek ajaran Islam, termasuk
aspek hukumnya. Para pakar antropologi
dan sosiologi mendekati hukum Islam
sebagai sebuah institusi kebudayaan

Pada  konteks
pengkajian hukum dengan pendekatan
sudah

dikembangkan oleh para ahli hukum

Muslim. sekarang,

sosiologis dan  antrologis

Islam yang peduli terhadap nasib
syari’ah. Dalam pandangan mereka, jika
syari’ah hanya didekati secara doktrinal
tidak didekati secara sosio-historis, maka
yang terjadi adalah pembakuan terhadap
norma syariah yang sejatinya bersifat
dinamis dan mengakomodasi perubahan
masyarakat.?0

Islam sebagai agama, kebudayaan
dan peradaban besar dunia sudah sejak
awal masuk ke Indonesia pada abad ke-7
dan terus berkembang hingga kini. Ia
telah memberi sumbangsih terhadap
keanekaragaman kebudayaan Nusantara.
Islam tidak saja hadir dalam tradisi agung
[great tradition] bahkan memperkaya
pluralitas dengan islamisasi kebudayaan

the Literature (London, Greenwood Press, 1999),
h.127

20 Muhammad Harfin Zuhdi, “Dakwah dan
Dialektika Akulturasi Budaya”, dalam Religia,
jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, Vol. 15, No. 1, April,
2012, h.18

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page305



Page306

Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul

Ulama

Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir

dan pribumisasi Islam yang pada
gilirannya banyak melahirkan tradisi-
kecil (little

warna

Islam.
Aceh,
Melayu, Jawa, Sunda, Sasak, Bugis, dan

tardisi tradition)

Berbagai Islam —dari
lainnya—riuh rendah memberi corak
tertentu keragaman, yang akibatnya
dapat berwajah ambigu. Ambiguitas atau
juga disebut ambivalensi adalah fungsi
agama yang sudah diterima secara umum
dari sudut pandang sosiologis.?!
Berbicara  tentang  pengaruh
budaya dan adat lokal dalam kaitannya
dengan agama, tak dapat dipungkiri ada
pergulatan dalam upaya mendialogkan
antara pesan religiusitas dengan muatan
lokal. Perjumpaan agama dengan budaya
lokal itu mengambil banyak bentuk.
Pertama, mengalami benturan [clash] yang
sampai pada titikk di mana budaya
setempat dihabisi dan diganti yang baru
dengan islamisasi misalnya, seperti yang
terjadi di Padang tempo dulu. Kedua, ada
yang mengambil jalan akomodasi.
Artinya, ada pertemuan saling mengisi
dan tidak saling menjatuhkan. Islam
sebatas

diterima tapi

Adapun substansi seperti kepercayaan

simboliknya.

terhadap leluhur tetap lestari. Ketiga,
mengambil bentuk hibriditas. Artinya
menerima agama tapi separohnya saja,
sisanya tradisi setempat. Bentuk ini
dikenal
misalnya, Islam Jawa, Islam Banjar, Islam
Sasak
demikian,

kemudian  biasa dengan

dan  sebagainya.??
upaya

retradisionalisasi

Dengan
reideologisasi dan

Islam Nusantara

21 John Bresnan, Indonesia: The Great
Tradition (Maryland, Roman and Littlefield
Publishers, Inc., 2005), h. 83

memiliki pijakan yang kokoh baik dari
sisi doktrinal, historis maupun budaya.
Pribumisasi Islam Dalam Lanskap Islam
Nusantara

Sejak awal kelahirannya, Islam
tumbuh dan berkembang dalam suatu
kondisi yang tidak hampa budaya.
Realitas kehidupan ini diakui atau tidak
memiliki peran yang cukup signifikan
dalam mengantarkan Islam menuju
perkembangannya yang aktual sehingga
sampai pada suatu peradaban yang
mewakili dan diakui oleh masyarakat
dunia.

Aktualisasi Islam dalam lintasan
sejarah telah menjadikan Islam tidak
dapat dilepaskan dari aspek lokalitas,
mulai dari budaya Arab, Persi, Turki,
India sampai Melayu. Masing-masing
dengan karakteristiknya sendiri, tapi
sekaligus ~ mencerminkan  nilai-nilai
ketauhidan sebagai suatu unity sebagai
benang merah yang mengikat secara
kokoh satu sama lain. Islam sejarah yang
beragam tapi satu ini merupakan
penerjemahan Islam universal ke dalam
realitas kehidupan umat manusia.

Gagasan Islam pribumi dalam
istilah penulis, Islam Nusantara—secara
genealogis, diilhami oleh gagasan
pribumisasi  Islam  yang  pernah
dilontarkan oleh Abdurrahman Wahid
pada paruh akhir tahun 80-an. Dalam
“pribumisasi Islam”, tergambar
bagaimana Islam sebagai sebuah ajaran
yang normatif berasal dari Tuhan yang

diakomodasikan ke dalam ruang budaya

22 Ahmad Baso, Plesetan Lokalitas: Politik
Pribumisasi Islam (Jakarta: Desantara, 2002),h. 3.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul

Ulama

Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir

yang berasal dari manusia tanpa
kehilangan identitasnya masing-masing.
bukan upaya

menghindari timbulnya perlawanan dari

Pribumisasi sebagai

kekuatan-kekuatan budaya setempat,
akan tetapi justru agar budaya itu tidak
hilang. Karena itu, inti pribumisasi Islam
adalah

polarisasi antara agama dan budaya,

bukan  untuk  melakukan
sebab polariasi demikian memang tidak
terhindarkan.?

Pribumisasi Islam ini, sejatinya
mengambil semangat yang diajarkan oleh
Walisongo dalam dakwahnya ke wilayah
Nusantara sekitar abad ke-15 dan ke-16 di
pulau Jawa. Dalam konteks ini Walisongo
telah berhasil memasukkan nilai-nilai
lokal dalam Islam yang khas Indonesia.
Kreativitas ini melahirkan gugusan baru
bagi nalar Islam Indonesia yang tidak
harfiah dan tekstual meniru Islam di
Arab. Tidak ada nalar Arabisasi yang
melekat dalam penyebaran Islam awal di
Nusantara. Hal ini tentu saja berbeda
dengan apa yang telah dilakukan pada
masa selanjutnya, yakni abad ke-17 oleh
Abdurrauf al-Sinkili

Yusuf al-Makasari yang lebih bercorak

dan Muhammad

purifikasi dalam pembaruan Islam.

Walisongo justru mengakomo-
dasikan Islam sebagai ajaran agama yang
historisasi

mengalami dengan

yang
dilakukan oleh Sunan Bonang dengan

kebudayaan. = Misalnya, apa

mengubah gamelan Jawa yang saat itu
kental dengan estetika Hindu menjadi
zikir

bernuansa yang mendorong

23 Abdurrahman Wahid, Pergulatan Negara,
Agama, dan Kebudayaan (Jakarta: Desantara, 2001),
h. 111.

kecintaan pada kehidupan transendental.
Tembang “tombo Ati” adalah salah satu
karyanya. Lebih jauh dalam pentas
pewayangan, Sunan Bonang mengubah
lakon dan memasukkan tafsir-tafsir
bernuansa Islam.

Oleh karenanya, ‘Islam Pribumi’
sebagai jawaban dari Islam otentik
mengandaikan tiga hal. Pertama, ‘Islam
Pribumi” memiliki sifat kontekstual,
yakni Islam dipahami sebagai ajaran yang
terkait dengan konteks zaman dan
tempat. Perubahan waktu dan perbedaan
wilayah menjadi kunci untuk mengin-
terpretasikan ajaran. Dengan demikian,
Islam akan mengalami perubahan dan
dinamika dalam merespons perubahan
zaman. Kedua, ‘Islam Pribumi’ bersifat
progresif, yakni kemajuan zaman bukan
dipahami sebagai ancaman terhadap
penyimpangan terhadap ajaran dasar
agama (Islam), tetapi dilihat sebagai
pemicu untuk melakukan respons kreatif
secara intens. Ketiga, ‘Islam Pribumi’
memiliki karakter membebaskan. Dalam
pengertian, Islam menjadi ajaran yang
dapat

menjawab  problem-problem

kemanusiaan secara universal tanpa
melihat perbedaan agama dan etnik.
Dengan demikian, Islam tidak kaku dan
rigid dalam menghadapi realitas sosial
masyarakat yang selalu berubah. Artinya,
Islam Pribumi dengan Islam mempunyai
kesamaan secara tipologi bukan seperti
madzhab.

Konsep demikian,

yang
Azyumardi Azra menganggap bahwa

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page307



Page308

Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul

Ulama

Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir

Islam Nusantara seperti diwakili oleh NU
dan ormas-ormas washatiyyah yang lain
memiliki hampir seluruh potensi untuk
tampil dalam mewujudkan peradaban
yang rahmatan lil alamin. Modal besarnya
adalah kekayaan dan keragaman lembaga
mulai dari masjid, sekolah, madrasah,
pesantren, perguruan tinggi, rumah sakit
dan klinik, panti penyantunan sosial,
koperasi, hingga usaha ekonomi lain.

Sehingga banyak kalangan asing
akhir 1980-an,
Rahman memandang potensi besar Islam

sejak semisal Fazlur
Nusantara untuk berdiri terdepan dalam
memajukan peradaban Islam global.
Dengan peradaban Islam wasathiyah
(jalan tengah) Islam Nusantara dapat
memberikan kontribusi peradaban dunia
lebih damai dan harmonis. Harapan
seperti ini, menurut Azyumardi Azra,
kian meningkat di tengah berlanjutnya
konflik di negara-negara Muslim dunia
Arab, Asia Selatan, Asia Barat dan Afrika.
Untuk itu, NU dan ormas-ormas Islam
wasathiyah lain, tidak hanya perlu
meningkatkan pemikiran dan amal usaha
di dalam negeri, tetapi juga harus lebih
ekspansif menyebarkan Islam wasathiyah
ke manca-negara. Dengan begitu, Islam
Nusantara dapat berdiri paling depan
Islam

dalam mewujudkan sebagai

rahmatan lil alamin. 24

Kesimpulan
Islam Nusantara bukanlah suatu
bentuk  pengkotak-kotakan ataupun

sebuah gerakan untuk mengubah doktrin

2 Azyumardi Azra, “Islam Indonesia
Berkelanjutan”, dalam Opini Kompas, 3 Agustus
2015.”

Islam. Ia juga bukan hendak memindah
kiblat umat Islam Indonesia dari Mekkah
ke Indonesia. Ia hanya ingin mencari cara
bagaimana melabuhkan Islam dalam
konteks yang
beragam. Islam Nusantara hanya ingin

budaya masyarakat

menyemai dan menampilkan wajah
Islam yang teduh dan ramah bukan
marah.

Dengan melihat serpihan-sepihan
sejarah yang cukup panjang, Islam (di)
Nusantara telah mengalami pergumulan
dengan lokalitas yang beragam. Ia hadir
bukan untuk mendobrak atau membabat
habis tradisi dan budaya lokal yang ada,
melainkan coba untuk berdialektika
dengan konteks di mana ia berada. Oleh
karena sifat fleksibelnya itu, ia mampu
bertahan dan berkembang sehingga
memunculkan ekspresi keislaman baru
yang khas dan tidak ada di belahan dunia

manapun.
Akhirnya, hasil kajian, dapat
disimpulkan bahwa kemampuan

dakwah Islam untuk beradaptasi dengan
budaya setempat, memudahkan dakwah
Islam masuk ke lapisan paling bawah
dari masyarakat. Tak pelak lagi, Islam
sebagai agama yang menyebar ke seluruh
penjuru dunia tampil secara kreatif
berdialog dengan masyarakat setempat
(lokal), yang
menerima tradisi masyarakat, sekaligus

berada dalam posisi
memodifikasinya menjadi budaya baru
yang dapat diterima oleh masyarakat
setempat dan masih berada di dalam jalur
Islam. Karena itu, kedatangan dakwah

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul

Ulama

Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir

Islam merupakan pencerahan bagi
kawasan Asia Tenggara, khususnya

Indonesia.

Daftar Pustaka

Abdullah, Taufik. “Pengantar: Islam,
Sejarah dan Masyarakat”, dalam
Taufik Abdullah [ed.], Sejarah dan
Masyarakat: Lintasan Historis Islam di
Indonesia. Jakarta: Pustaka Firdaus.

1987.

Ali, Fachry. Agama, Islam  dan
Pembangunan. Yogyakarta: PLP2M.
1985.

Algadari, Hamid. Dutch Policy Against
Islam and Indonesian of Arab Descent
in Indonesia. Jakarta: LP3ES. 1994.

Ambary, Hasan Muarif. Menemukan
Peradaban;  Jejak  Arkeologis  dan
Historis Islam Indonesia. Jakarta:
Logos Wacana Ilmu. 2001.

Azra, Azyumardi dan Hudson, Wayne
(eds.). Islam  beyond  Conflict:
Indonesian Islam and Western Political
Theory. England: Ashgate
Publishing Limited. 2008.

Azyumardi. “Islam Indonesia
Berkelanjutan”, = dalam  Opini
Kompas. 3 Agustus 2015.

Azra,

Arbiyah, Lubis. Pemikiran Muhammadiyah
dan Muhammad Abduh:Suatu studi
Perbandingan Jakarta: Bulan
Bintang. 1993.

Baso, Ahmad. Plesetan Lokalitas: Politik
Pribumisasi Islam. Jakarta:
Desantara. 2002.

———————————— Islam Nusantara Ijtihad Jenius dan
Ijima” Ulama Indonesia, Jilid 1,
Jakarta: Pustaka Afid. 2015.

Bresnan, John. Indonesia: The Great
Tradition. Maryland, Roman and
Littlefield Publishers, Inc. 2005.

Braswell, George W. Islam: Its Prophet,
Peoples,  Politics  and  Power.
Nashville: Broadman & Holman
Publishers. 1996.

Cornell, Vincent J. (ed.). Voices of Islam,
Vol. 5. London: Praeger Publisher.

2007.
Fealy, Greg (eds.). Tradisionalisme Radikal:
Persinggungan Nahdlatul

UlamaNegara. Terj.

Fasya, Teuku Kemal. “Dimensi Puitis dan
Kultural Islam Nusantara”, dalam
Opini Kompas. 4 Agustus 2015.

Fuad, A. Jauhar, “Tlatah Dan Tradisi
Keagamaan Islam Mataraman,”
Jurnal Pemikiran Keislaman 30, no. 1
(January 31, 2019): 1-27,
https:/ /doi.org/10.33367/ tribakti.
v30i1.659

Geertz, Hildred. “Indonesian Cultures and
Communities,” in Indonesia, Ruth T.
McVey (ed.). New Haven, CT:
Human Relations Area Files. 1963.

Geerrtz, Clifford. The Interpretation of
Cultures. New York: Basic Books.
1973. Hanson, F. Allan, Meaning in
Culture. London and New York:
Routledge. 2004.

Iyubenu, Edi AH. “Ontran-Ontran Islam
Nusantara”, dalam Opini Jawa Pos.
24 Juli 2015.

Maula, Jadul. “Syariat [Kebudayaan]
Islam: Lokalitas dan Universalitas”,
makalah  Islam  Transformatif dan
Toleran. Yogyakarta: LkiS. 2002.

Munandar, Agus Aris. “Kegiatan
Keagamaan di Pawitra Gunung
Suci di Jawa Timur Abad 14-15”,
Tesis, Magister Humaniora

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page309



Page310

Islam Nusantara: Strategi Perjuangan “Keumatan” Nahdlatul

Ulama

Oleh: Ahmad Khoirul Mustamir

Fakultas Sastra Universitas

Indonesia. 1990.

Parkin, Harry. Batak Fruit of Hindu
Thought. India: Christian Literature
Societ., 1978.

Poespowardojo, Soerjanto. “Pengertian
Local Genius dan Relevansinya
dalam Modernisasi” dalam
Kepribadian Budaya Bangsa (local
genius), Ayotrohaedi (ed.). Jakarta:
Pustaka Jaya. 1986.

Prayitno, Arohman dan Rahardiansyah
P., Trubus. Ethics for a Multicultural
Society:  Strategic ~ Solutions  for
Interweaving Togetherness the Frame
Work of Pluralism. Jakarta: Trisakti
University Press. 2008.

Renard, John. Tales of God's Friends:
Islamic Hagiography in Translation.
California: University of California
Press. 2009.

Sahal, Akhmad (eds.). Islam Nusantara
Dari  Ushul Figh hingga Paham

Kebangsaan. ~ Bandung:  Mizan
Pustaka. 2015.

Siroj, Said Aqil. Islam Sumber Inspirasi
Budaya Nusantara Menuju
Masyarakat Mutamaddin. Jakarta
Pusat: LTN NU. 2015.

Suaedy, Ahmad. Yogyakarta: LkiS. 1997.

Sunyoto, Agus. Walisongo: Rekonstruksi
Sejarah yang Disingkirkan. Jakarta:
Transpustaka. 2011.

Tibbi, Bassas. Islam and Cultutral

Accommodation of Social Change. San

Francisco: Westview Press. 1991.

Utama, Edy. “Adat Basandi Syarak,
Syarak Basandi Kitabullah”, dalam
Ahmad Baso, Plesetan Lokalitas:

Politik  Pribumisasi  Islam.]Jakarta:
Desantara. 2002.

Wahid, Abdurrahman. Pergulatan Negara,
Agama, dan Kebudayaan. Jakarta:
Desantara. 2001.

--------- Islam  Kosmopolitan: ~ Nilai-Nilai
Indonesia dan Transformasi
Kebudayaan. Jakarta: The Wahid
Institute. 2007

Walsh, Mary-Paula. Feminism and
Christian Tradition: An Annotated
Bibliography and Critical Introduction
to the Literature. London,
Greenwood Press. 1999.

Zada, Khamami. “Islam  Pribumi:
Mencari Wajah Islam Indonesia”,
dalam Tashwirul Afkar, jurnal
Refleksi Pemikiran Keagamaan &
Kebudayaan, Edisi No. 14 tahun

2003.

Zuhdi, Muhammad Harfin. Parokialitas
Adat terhadap Pola Keberagamaan
Komunitas Islam Wetu Telu di Bayan
Lombok.Jakarta: Lemlit UIN Jakarta.
20009.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



