intelektual

Yurnal Pendidikan dan Studi Keislaman
p-ISSN: 1979-2050/e-ISSN: 2685-4155

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual /index
Volume 10, Nomor 1, April 2020

Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan Beragama Perspektif

Magqgashid Asy-Syari’ah

M. Luthfi Afif Al Azhari
Institut Agama Islam Ngawi
luthfiafif@iaingawi.ac.id

Abstrak

Wasatiyyah melekat pada islam semenjak ia lahir dan akan terus melekat
sampai hari kiamat nanti. Dalam sejarahnya, pasca terjadinya perpecahan
dalam tubuh umat islam yang melahirkan banyak madzhab dan aliran, sifat
Wasatiyyah melekat pada golongan yang berhaluan Ahlus Sunnah wa al-
jama’ah, termasuk didalamnya aliran teologi Asy’ariyah dan Maturidiyah.
Magqashid syari’ah muncul akibat perdebatan di antara pakar figh mengenai
syari'ah, yang memiliki ‘illat (kausa) tertentu ataukah tidak. Perdebatan
tersebut menimbulkan berbagai macam aliran tak terkecuali di kalangan
ulama’” ushul figh. Maghasid al-ahkam dianggap sebagai dasar dalam
penetapan suatu hukum, dan dapat dikategorikan sebagai landasan utama
dalam hukum. Sebagaimana keterangan mengenai al-kulliyyat al-khams
beserta batasannya, hifzh ad-din (perlindungan agama), hifzh an-nafs
(perlindungan jiwa), hifzh al-'aql (perlindungan intelektual), hifzh an-nasl

(perlindungan genetik), dan hifzh al-mal (perlindungan harta)

Kata Kunci: Moderat, Islam, Maqashid Asy-Syari’ah

Pendahuluan

Agama Islam memiliki banyak ciri
khas yang membedakannya dengan
agama lainya. Ciri khas Islam yang paling
menonjol adalah tawassut (jalan tengah),
ta’adul  (berkeadilan), dan tawazun
(seimbang) . ketiga ungkapan tersebut
memiliki arti yang sangat berdekatan,
ketiganya bisa disarikan dan disatukan
menjadi wasatiyyah (moderat).

Ciri khas wasatiyyah Islam sendiri

dinyatakan oleh Allah dalam al-Qur’an:

g e 5201 0,555 A
Terjemahnya: Dan demikian (pula) Kami
telah menjadikan kamu (umat Islam), umat
yang adil dan pilihan agar kamu menjadi
saksi atas (perbuatan) manusia dan agar

Rasul (Muhammad) menjadi saksi atas
(perbuatan) kamu (Q.S. Al-Baqarah: 143).

Wasatiyyah berarti jalan tengah
atau keseimbangn antara dua hal yang
berbeda

atau bertentangan, seperti

keseimbangan antara ruh dan jasad,

Page27


http://u.lipi.go.id/1324871824
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual/index

Page28

Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari

dunia dan akhirat, ilmu dan amal, dan
seterusnya.!

Karakter Wasatiyyah melekat pada
islam semenjak ia lahir dan akan terus
melekat sampai hari kiamat nanti. Dalam
sejarahnya, pasca terjadinya perpecahan
dalam tubuh umat islam yang
melahirkan banyak madzhab dan aliran,
sifat Wasatiyyah melekat pada golongan
yang berhaluan Ahlus Sunnah wa al-
jama’ah, termasuk didalamnya aliran
teologi Asy’ariyah dan Maturidiyah. Di
Nusantara, ciri khas Wasatiyyah terlihat
jelas pada tradisi dan platform Jam'iyyah
Nahdlatul ‘Ulama (NU). NU merupakan

organisasi keagamaan terbesar

yang
mempunyai basis massa hingga tingkat
pedesaan dan banyak mengembangkan
model pendidikan pesantren.?

Fenomena Wasatiyyah mewarnai
semua dimensi

ajaran islam yang

mencakup semua aspek kehidupan.
Dengan bahasa lain, karakter Islam
Wasatiyyah (moderat) sudah bertahun-
tahun menjadi cita rasa penerapan ajaran

agama di Nusantara yang berasaskan

Pancasila.

! Afifuddin Muhajir, Figh Tata Negara,
(Yogyakarta: Diva press, 2017), 212
2 Ibid, 213

Landasan Teori
Magqashid asy-Syart’ah
Magashid asy-syari’ah adalah nilai-
nilai universal yang menjadi tujuan dari
legislasi (pensyariatan) seluruh hukum
agama.  Nilai-nilai  universal  ini
terangkum dalam lima prinsip dasar (al-
kulliyyat al-khams). Yaitu, hifzh ad-din
hifzh

hifzh

perlindungan agama), an-nafs

perlindungan jiwa), al-'agl

(
(
(perlindungan intelektual), hifzh an-nasl
(perlindungan genetik), dan hifzh al-mal
(perlindungan harta).3

Magashid  asy-syari’ah  sendiri
menurut salah satu pendapat ditengarai
muncul akibat perdebatan di antara
pakar figh mengenai syari’ah, yang
memiliki ‘illat (kausa) tertentu ataukah
tidak. Perdebatan tersebut menimbulkan
berbagai macam aliran tak terkecuali di
kalangan ulama’ usul figh. Perkembangan
selanjutnya diwarnai oleh dua tokoh Abu
al-Hasan al-Basri dan al-Ghazali.

Pada perjalanan sejarah, syari’ah
didefinisikan pada suatu definisi yang
lebih mengerucut pada suatu pengertian
hukum Islam

seperangkat tatanan

praktis, atau seperangkat peraturan

3 Tim Forza Pesantren, Ijtihad Politik Islam
Nusantara, (Kediri: Lirboyo press, 2015), 80

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 10, Nomor 1, April 2020



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari

berdasarkan wahyu Allah dan atau

Sunnah Rasul tentang tingkah laku

manusia mukallaf yang diakui dan
diyakini mengikat untuk segenap
muslim. Maka, magashid asy-syari’ah

dapat dikorelasikan dengan magqashid al-
ahkam. Yaitu aturan yang ditetapkan
sebagai inti dari tujuan ditetapkannya
suatu hukum dengan banyak peraturan
yang ketat. Segenap aturan tersebut
dikodifikasi dan dianggap sebagai aturan
baku bagi suatu golongan.

Magashid  al-ahkam  dianggap
sebagai dasar dalam penetapan suatu

hukum, dan dapat dikategorikan sebagai

landasan utama dalam hukum. Oleh

karena itu, sangatlah wajar jika
ditemukan  poin  utama  tujuan
pembentuk  hukum  dalam  suatu

ketetapan hukum itu sendiri.*
1. Hifzh al-din

Agama adalah ajaran atau sistem
keimanan

mengatur tata

yang
(kepercayaan) dan peribadatan kepada
Tuhan Yang Maha Esa, serta mengatur
tata kaidah yang berhubungan dengan
serta

antar manusia

Dari

pergaulan

lingkungannya. pengertian  ini

4 Afifuddin Muhaijir, Figh Tata Negara, 191

menunjukkan, agama memiliki concern
terhadap dua tata kehidupan.

1. Tata kehidupan manusia sebagai
makhluk Tuhan, yaitu dengan wujud
peribadatan dan mematuhi hukum-

hukum Tuhan (syari’at).

2. Tata kehidupan manusia sebagai
makhluk  sosial, yaitu dengan
menanamkan  moral-etik  dalam
kehidupan bermasyarakat.

Eksistensi manusia sebagai

makhluk Tuhan dan manusia sebagai
makhluk sosial, tidak mungkin bisa
dilepaskan dari agama. Agama menjadi
kebutuhan primer

bagi kehidupan

manusia, sehingga eksistensi agama
harus dilindungi. Melindungi eksistensi
agama, secara tidak langsung berarti juga
melindungi eksistensi manusia.

Dalam penerapannya, hifzh ad-din
diwujudkan dengan penjagaan dari dua
sisi. Pertama, penjagaan dari sisi
kelestariannya (janib al-wujud). Dalam
kerangka islam

janib  al-wujud,

mewajibkan manusia beriman,
melaksanakan shalat, membayar zakat,
puasa, menunaikan ibadah haji, dan
kewajiban agama yang lain. Kedua,

penjagaan dari sisi ancaman yang dapat

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 10, Nomor 1, April 2020

Page29



Page30

Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari

merusaknya (janib al-'adam). Dalam

kerangka  janib  al-'adam,  islam
mewajibkan jihad ketika mendapatkan
serangan dari non-muslim, menetapkan
hukuman mati dalam kasus apostasi
(murtad atau keluar dari agama),
mendukung kebebasan agama, dan lain
sebagainya.>

a. Jihad

Jihad berasal dari kata jahada yang
secara literal berarti  bersungguh-
sungguh atau berusaha keras. Dari akar
kata “jahada” ini selanjutnya lahir kata
turunan berupa jihad, ijtihad, dan
mujahadah.

Mujahadah adalah memerangi hawa
nafsu dengan tarigah: mengosongkan
segala sifat-sifat tercela (takhalli) dan
menghiasi diri dengan sifat-sifat terpuji
bisa

(tahalli)  hingga

Tuhan

menyaksikan

kebesaran (tajalli).  Perang
melawan hawa nafsu inilah yang disebut
Nabi sebagai jihad kubra (perang besar).
Jjtihad adalah mengerahkan segala daya
intelektual ~ untuk  menggali dan
menemukan inspirasi-inspirasi hukum
dari al-Quran dan as-Sunnabh. Ijtihad juga

bisa diinterpretasikan sebagai perang

5> Abi Ishaq Asy-Syathibi, al-Muwafaqgat fi
Ushul Asy-Syari’ah, (Kairo: Dar al-Hadits, 2006),
265.

melawan kebodohan. Sedangkan jihad
dalam pengertian khusus berarti gital.
Yaitu perang fisik melawan non-muslim
yang memusuhi dan menyerang umat
Islam.
Dalam ajaran Islam memang
terdapat instruksi untuk berjihad dalam
arti berperang melawan non-muslim,
baik dalam al-Quran maupun as-Sunnah.
Namun yang perlu digaris bawahi
adalah, jihad dalam arti perang melawan
non-muslim, dalam ajaran islam sama
sekali bukan karena faktor kekufuran
mereka. Artinya, jihad yang dilegalkan
Islam bukan semata-mata karena mereka
beda agama, tetapi karena mereka
memusuhi dan menyerang umat Islam.
Jihad dalam Islam adalah himayah
ad-da'wah (pelindung dakwah). Artinya,
jihad untuk

diri

merupakan  usaha
mempertahankan atau membela
manakala kebebasan dakwah (agama)
dirintangi  menggunakan  kekuatan
senjata. Dengan kata lain, karakter jihad
dalam Islam bersifat defensif (difa'i), yakni
sebagai bentuk pertahanan dan bela diri
karena mendapatkan serangan terlebih

dahulu. Karakter jihad dalam Islam

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 10, Nomor 1, April 2020



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari

bukan bersifat ofensif (hujumi), yakni
menyerang untuk melakukan ekspansi.¢

Ketika Islam tidak mendapatkan
serangan non-muslim terlebih dahulu,
atau non-muslim  telah  berhenti
melancarkan serangan, maka Islam tidak
mengajari umatnya untuk melakukan
teror, serangan atau memusuhi pemeluk
agama apapun.

Pandangan seperti ini sekaligus
menandaskan bahwa, asas dasar
hubungan (asas al-'alagah) antara muslim
dan non-muslim bukanlah hubungan
konflik atau perang (hirabah) melainkan
memberikan

hubungan saling

keselamatan (musalamah). Artinya,
hukum asal hubungan antara muslim
dan non-muslim bukanlah hubungan
konflik dan perang, kemudian baru
damai  setelah terjadi  penjanjian
keamanan ('agd al-aman). Akan tetapi,
hukum asal hubungan antara muslim
dan non-muslim adalah hubungan damai
dan saling memberikan keselamatan,
kemudian perang baru diizinkan apabila
terdapat faktor-faktor eksternal yang
menyulutnya. Pandangan seperti inilah
yang di-farjih dalam kitab Takmilah al-

Majmu’.7

¢ Muthi'l, Takmilah al-Majmu’,(Maktabah
Syamilah), 162

Tujuan fundamental  dari

bukanlah

jihad
untuk  membunuhi non-
muslim, melainkan Untuk menunjukkan
jalan hidayah. Apabila jalan hidayah bisa
ditunjukkan melalui alternatif-altematif
damai tanpa pertumpahan darah, seperti
melalui pendidikan, penelitian, dialog,
dan sebagainya, maka altematif damai
itulah yang harus ditempuh. Sebab, tinta
ulama lebih utama daripada darah
syuhada.

Apabila kita membaca sejarah Islam
di masa hidup Nabi Muhammad saw.
secara seksama, kita akan mendapati dari
27 peristiwa perang yang diikuti Nabi
(ghazwah) dan 36 ekspedisi perang yang
tidak diikuti Nabi (sariyyah), tidak ada
satupun yang bersifat ofensif. Semua
perang di era Nabi tersebut bersifat
defensif, yakni perang untuk membela
dan mempertahankan diri dari serangan
musuh yang merintangi dakwah dan
kebebasan

menghalangi beragama.

Memahami jihad sebagai manifestasi dari
hifzh  ad-din, harus merujuk pada
peperangan di era Nabi ini, bukan
peperangan umat Islam setelah era Nabi.

Sebab peperangan umat Islam yang

7 Ibid, 159.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 10, Nomor 1, April 2020

Page31



Page32

Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari

terjadi setelah masa hidup Nabi, lebih
diwarnai oleh unsur-unsur politik.

Motif peperangan di era Rasulullah
yaitu untuk mempertahankan diri dari
serangan musuh yang merintangi
dakwah dan menghalangi kebebasan
umat Islam memeluk agamanya, bukan
untuk tujuan memaksa seseorang untuk
memeluk Islam. Rasulullah
mendakwahkan Islam dengan ketajaman
dalil dan burhan, akhlak mulia dan
perasaan kasih sayang (syafaqah) kepada
umatnya, bukan dengan memaksa orang
di bawah todongan senjata.

Karakter jihad yang defensif untuk
himayah  ad-da'wah  dan  kebebasan
beragama seperti inilah manifestasi jihad
sebagai bagian dari hifzh ad-din.

b. Kebebasan Beragama

Kebebasan beragama memiliki dua
pengertian aplikatif. Pertama, tidak ada
paksaan bagi non-muslim untuk masuk
dan memeluk agama Islam. Kedua, bebas
bagi muslim untuk keluar dari agama
Islam dan pindah ke agama lain atau
menjadi atheis. Dalam wacana Kklasik,
pengertian yang pertama barangkali

masih bisa diterima, sebab masalah

bersumber dari hati nurani yang butuh
ketulusan dan keikhlasan. Mustahil
memaksa seseorang yang tidak atau
belum bisa meyakini kebenaran Islam
sebagai pilihan kepercayaan untuk
masuk dan memeluknya secara tulus.
Menanamkan ajaran Islam dengan
paksaan, tidak akan membentuk jiwa
Hasil dari

seorang Muslim sejati.

pemaksaan hanya akan melahirkan
muslim-muslim yang hipokrit (munafiq).®

Kebebasan beragama, dalam
pengertian tidak ada paksaan bagi non
Muslim untuk memeluk agama Islam,
sehingga konsekuensinya umat Islam
dilarang memaksa non-muslim untuk
masuk Islam, adalah konsep yang
diajarkan oleh Islam sejak awal. Yang
dicita-citakan Islam adalah hubungan
antar umat beragama yang rukun dan
dialogis, bukan pertikaian dan konflik.
Karakter =~ semua agama memang
misionaris, termasuk agama Islam. Yakni
agama dakwah untuk menyeru umat
manusia memeluk agamanya. Akan
tetapi, dakwah harus bebas dari segala
bentuk pemaksaan. Dakwah memang

kewajiban agama, namun Islam tidak

keimanan  adalah masalah yang mengizinkan dakwah dengan
8 Tim Forza Pesantren, Ijtihad Politik Islam
Nusantara, 92

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 10, Nomor 1, April 2020



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari

menggunakan cara-cara pemaksaan.
Dakwah yang diajarkan Islam adalah
dakwah dengan pendekatan dalil dan
burhan, bukan dengan pedang dan aliran
darah. Dakwah yang diajarkan Islam
adalah dakwah yang humanis, elegan
dan penuh hikmah.

Sedangkan kebebasan agama dalam
pengertian yang kedua, yakni bebas bagi
Muslim untuk keluar dari agama Islam
dan pindah ke agama lain atau atheis,
agaknya belum populer dalam wacana
ulama klasik. Kebebasan beragama
dalam pengertian seperti ini, sangat perlu
untuk diwacanakan, setidaknya karena
tiga alasan, yakni alasan secara ideologis,
alasan secara psikologis, dan alasan
secara sosiologis.

Secara ideologis, ajaran Islam jelas
mengusung  kebebasan  beragama
sebagaimana ulasan di atas. Islam sangat
tidak membenarkan segala bentuk
pemaksaan dalam urusan beragama.

Secara psikologis. seseorang yang
merasa tidak menemukan kebenaran
dalam Islam. pasti batinnya akan
berontak ketika dipaksa untuk tetap
meyakini Islam dan diancam hukuman
mati ketika keluar islam. Sebab, tak
mungkin seseorang hidup dengan

kepercayaan yang tidak diyakininya.

Kalaupun toh ia tetap memeluk islam,
pasti hanya ekspresi kepalsuan atau

kemunafikan sekedar untuk

menyelamatkan diri dari hukuman mati.

Tentu Islam tidak menghendaki

keagamaan seseorang seperti ini.

Sedangkan  secara  sosiologis,
kebebasan beragama dengan dua
pengertiannya di atas, akan

menguntungkan semua agama tanpa
terkecuali, termasuk islam. Kompetisi
antar agama dalam berdakwah akan
berlangsung damai dan dialogis. Bahkan
ketika umat Islam berada pada posisi
minoritas, akan leluasa menjalankan
ritual agamanya tanpa gangguan yang
mungkin muncul karena tekanan atau
dominasi non-muslim.

Prinsip kebebasan beragama akan
memberi kesempatan manusia untuk
memilih agama sesuai hati nuraninya
secara tulus, ikhlas, dan bertanggung
konsekuensi  dari

jawab  dengan

pilihannya itu, tanpa paksaan dan

ancaman dari pihak manapun. Prinsip
kebebasan agama juga mengajarkan
kepada manusia akan pentingnya nilai
humanisme, kerukunan, penghargaan
dan penghormatan kepada orang lain,

sehingga  konflik  berdarah

yang

mengatasnamakan agama bisa dihindari

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 10, Nomor 1, April 2020

Page33



Page34

Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari

dari kehidupan manusia. Dan inilah
makna kebebasan agama sebagai bagian
dari hifzh ad-din.?
2. Hifzh al-nafs

Eksistensi agama sebagai petunjuk
kehidupan, tidak akan berarti tanpa
eksistensi manusia sebagai pemeluknya.
Karena itu, Islam memberlakukan
perlindungan terhadap keberlangsungan
hidup manusia (hifzh al-nafs). Islam
adalah satu-satunya agama yang paling
tegas dalam menyuarakan perlindungan
terhadap nyawa.

Manifestasi dari proteksi jiwa ini
dapat dilihat dari anjuran Islam untuk
memperbanyak keturunan lewat ikatan

pernikahan dan melarang semua bentuk

tindakan yang dapat mengancam atau

membahayakan nyawa, dengan
memberikan sanksi seberat-beratnya
terhadap orang yang melakukan

pembunuhan. Islam memberlakukan
sanksi berupa gisas pada pelaku tindak
kriminal pembunuhan yang disengaja
(‘amdu mahdhin). Dengan sanksi gisas,
diharapkan akan memberikan efek jera

atau minimal menanamkan rasa takut

melakukan kejahatan serupa, sehingga
dengan sanksi gisas, keberlangsungan
hidup pemeluk agama tetap terpelihara,
dan kelestarian agama tetap
berlangsung. 10

Ibnu Manzur dalam kitabnya Lisan
al-' Arab menyebutkan, gisas adalah suatu
hukuman yang ditetapkan dengan cara
mengikuti bentuk tindak pidana yang
dilakukan. Al-Quran sendiri memberikan
isyarat bahwa yang dimaksud dengan
gisas adalah sanksi hukum dengan
semirip mungkin terhadap tindak pidana
yang dilakukan.!!

Dengan  pengertian  demikian,
dapat dipahami bahwa spirit dari gisas
selain ~ untuk  menjadi  tindakan
pencegahan juga untuk menegakkan
keadilan. Yaitu menegaskan adanya
konsekuensi yang serupa dengan tindak
kejahatan yang dilakukan.

Dalam Islam gisas ditetapkan
sebagai hukuman kasus pembunuhan.
Hanya Saja, dalam kasus pembunuhan
yang disengaja  (‘amdu  mabdhin),
disamping gisas, islam juga menawarkan

opsi hukuman diyat. Diyat adalah sebuah

terhadap orang lain yang hendak kompensasi yang harus dibayar pelaku
9 Ibid, 95 11 Ibnu Manzur, Lisan al-’Arab, (Maktabah
10 Wahbah az-Zuhaili, Ushul al-Figh al- Syamilah), 370

Islami, (Damaskus: Dar el-fikr, 2006), 310

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 10, Nomor 1, April 2020



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari

pembunuhan  setelah  mendapatkan
ampunan (‘afwu) dari pihak korban.
Hukuman diyat inilah yang lebih
diprioritaskan dalam Islam. Sebab selain
sebagai bentuk keringanan dan kasih
sayang agama terhadap pemeluknya,
pengampunan yang terdapat di dalam
diyat mencerminkan sikap ihsan yang
lebih utama dari sikap menunutut
keadilan dalam gisas.!?

Spirit diyat dalam melindungi jiwa
lebih nyata dibanding gisas. Apabila
menerapkan gisas akan kehilangan dua
nyawa (nyawa korban dan pelaku), maka
dengan diyat hanya akan kehilangan satu
nyawa saja, yaitu nyawa korban.

Pendekatan magqashid asy-syari’ah,
masih

pemberlakuan  gisas terdapat

kekurangan. Qisas yang sejatinya
difungsikan untuk melindungi nyawa,
namun  pada

praktiknya  justru

menghilangkan nyawa. Itulah sebabnya
hukuman diyat yang memiliki spirit
ihsan lebih diprioritaskan di dalam Islam
daripada gisas yang memiliki spirit
keadilan.

Dari

ulasan di atas membuat

pandangan bahwa, dalam hukuman

kasus pembunuhan, Islam bukan hanya

12 Ali ash-Shabuni, Rawaa’l al-Bayan,
(Maktabah Syamilah), 71

mengajarkan keadilan melalui tuntutan

gisas saja, melainkan Islam lebih
menekankan sikap yang mencerminkan
keihsanan melalui pemberian ampunan
(‘afwu) terhadap pelaku pembunuhan
dengan tuntutan diyat. Qisas atau diyat
adalah termasuk hak adami, dalam hal ini
adalah hak korban. Sehingga penerapan
atau tidakya, sepenuhnya menjadi
kewenangan pihak korban, bukan pihak

ketiga termasuk pemerintah.

3. Hifzh al-‘aql

Perlindungan intelektual (akal)

merupakan prioritas terpenting setelah
perlindungan agama dan nyawa. Karena
akal adalah wadah untuk menampung
taklif agama. Tanpa akal, pemeluk agama
tidak akan bisa menerima beban taklif
agama, vyang berupa kewajiban-
kewajiban dan larangan-larangan. Tanpa
akal, manusia tidak ubahnya dengan
makhluk-makhluk lain yang tidak
mukallaf. Faktor inilah yang mendasari
agama mengharamkan segala tindakan

berpotensi menghilangkan

yang
kesadaran dan kecakapan intelektualitas,

serta menganjurkan untuk

memberdayakan pemikiran dengan

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 10, Nomor 1, April 2020

Page35



Page36

Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari

berpikir kritis. Islam mengharamkan
mengkonsumsi minuman keras, sabu-
sabu, ekstasi, dan lain sebagainya sebagai
bentuk penjagaan terhadap kontrol dan
kesadaran akal (hifzh al-"agl).13

Minuman keras atau sejenisnya,
memang tidak semua agama sepakat
mengatakannya sebagai sesuatu yang
tabu atau dilarang. Dalam Islam sendiri,
sejarah pengharaman khamr berlangsung
secara bertahap. al-Quran membutuhkan
waktu setidaknya sampai tiga kali untuk
mencapai hukum final meminum khamr,
yakni haram. Tahapan ini lebih karena
mempertimbangkan aspek psikologis
sosial, dimana khamr sudah menjadi
bagian dari tradisi yang begitu lekat
dalam kehidupan masyarakat. Pada
awalnya, al-Quran menyatakan bahwa
khamr sebagai karunia dan rezeki yang
baik (Q.S. An-Nahl: 67), kemudian turun
ayat yang menyatakan bahwa manfaat
khamr tidak sebanding dengan bahaya
yang ditimbulkannya (Q.S. Al-Baqarah:
219). Yang terakhir, turunlah ayat yang
secara tegas menyatakan bahwa khamr
adalah minuman keji

dan perilaku

setan.!4

13 Tim Forza Pesantren, Ijtihad Politik Islam
Nusantara, 100

55 o (3508 Sually S 2l
:) }/?:'; ,’E T/’Sé i:i{; ’)’iiin"d;_’c

Terjemahnya: Sesungquhnya (meminum)
khamar, berjudi, (berkorban untuk) berhala,
mengundi nasib dengan panah, adalah
termasuk perbuatan syaitan. Maka jauhilah
perbuatan-perbuatan  itu  agar  kamu
mendapat keberuntungan (Q.S. Al-Maidah:
90).

Kendati hukum khamr dalam Islam

tegas diharamkan, akan tetapi hukuman
untuk peminum khamr masih terjadi
perselisihan di antara ulama. Pasalnya,
tidak ada aturan tertulis dalam al-Quran
harus

mengenai  hukuman

yang
dijatuhkan untuk peminum minuman
keras. Sebagai solusi dari kekosongan
hukuman pemabuk ini, pasca Nabi
Muhammad saw wafat, para sahabat
menerapkan hukuman yang beragam.
Sebagian menghukum dengan memukul
menggunakan pelapah kurma, yang lain
dengan sandal dan ada pula yang
menggunakan tangan kosong.!3

literatur klasik,

Dalam terjadi

perbedaan pendapat ulama dalam

menetapkan hukuman bagi peminum

khamr.

14 Tim DIFA 07, Manhaj Solusi Umat,
(Kediri: Lirboyo press, 2007), 233.
15 Ibid, 234

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 10, Nomor 1, April 2020



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari

1. Hanya boleh  dipukul dengan
menggunakan sandal, ujung kain atau
tangan kosong.

berdasarkan

Sahabat

2. Hukuman  cambuk,

keputusan  para dan
diterapkan pada era kepemimpinan
Abu Bakar sampai ‘Ali bin Abi
Thalib. 1

3. Keduanya boleh diterapkan, dengan

berpijak pada kedua dalil

yang
digunakan oleh pendapat pertama dan
pendapat kedua sekaligus (pendapat
paling kuat).
Melihat

kenyataan di atas,

hukuman ini tidak bisa distatuskan
sebagai hadd. Sebab hadd adalah istilah
hukuman yang bersifat pasti dan jelas
serta ditetapkan oleh syariat.!” Ibrahim al-
Bajury menyatakan, hukuman dalam
pengertian hadd harus ditetapkan oleh
syariat dan bersifat absolut, tidak boleh
dikurangi atau ditambahi.!'® Sementara
dalam kasus mabuk minuman keras, al-
Quran tidak menentukan baik jenis
atau Dalam

hukuman jumlahnya.

16 Jbn Hajar al-Asqalani, Fath al-Bari; Syarh
Shahih Bukhari, (Lebanon: Dar al-Kutub al-
IImiyah, 2009), 534

17 Cyril Glasse, Ensiklopedi Islam (Ringkas),
(Jakarta: Rajawali press, 2002), 111

18 Ibrahim al-Bajury, al-Bajury, ‘ala Syarh
Ibn Qasim al-Ghazzy, (Lebanon:Dar al-Kutub al-
IImiyah, 2005), 336

perjalanan sejarahnya, hukuman ini juga
masih simpang siur. Dari keterangan Ibn
Syihab, Nabi hanya memerintahkan
Sahabat yang kebetulan berada di tempat
kejadian perkara untuk memukulnya,
tanpa menjelaskan secara spesifik berapa
jumlah pukulan tersebut.!® Lalu di masa
kepemimpinan Abu Bakar ra., pukulan
itu ditetapkan sebanyak 40 kali.
Kemudian Umar ra. menetapkan jumlah
pukulan dalam satu kali hukuman
sebanyak 80 kali. Dan ketika Ali ra.
menjadi khalifah, hukuman kembali
ditetapkan menjadi 40 kali cambukan.?’
Karena itulah, hukuman menghilangkan
kesadaran akal. baik melalui minuman
keras, sabu-sabu, ekstasi atau jenis
lainnya, bukan termasuk kategori hadd,
melainkan hanya berstatus ta'zir yang
otoritas

penerapannya menjadi

pemerintah,  berdasarkan  tuntutan

kemaslahatan yang menjadi magashid asy-

syari’ah.

4. Hifzh al-nasl

19 Ibn Hajar al-Asqalani, Fath al-Bari; Syarh
Shahih Bukhari, 536

20 Jalaluddin Muhammad bin Ahmad al-
Mabhally, Syarh al-mahally, (Lebanon: Dar el-Fikr,
2006), 205

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 10, Nomor 1, April 2020

Page37



Page38

Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari

Hifzh al-nasl adalah perlindungan
genetik, garis nasab atau keturunan.
Dalam aplikasinya, hifzh an-nasl memiliki
dua pengertian. Pertama, melindungi
dari kepunahan generasi atau keturunan
(ta'thil an-nasl). Dan kedua, melindungi
dari percampuran atau ketidakjelasan
nasab (ikhtilat an-nasab). Pada
hifzh  an-nasl

garis
pengertian kedua ini,
dianggap sebagai prinsip kehidupan
yang primer (dharuriyah). Sebab ketidak
jelasan garis nasab, dapat menimbulkan
sikap acuh dan tidak peduli. Artinya,
seorang anak yang terlahir tanpa
memiliki garis nasab yang jelas, maka
tidak ada yang wajib merasa peduli
untuk bertanggug jawab terhadap
keberlangsungan hidupnya. Dan hal ini
sangat berbahaya bagi tatanan sosial,
bahkan bagi keberlangsungan kehidupan
sendiri. Karena Islam

itu itulah,

memberikan perlindungan terhadap

genetik atau garis keturunan (hifzh al-
nasl).?!

Manifestasi dari hifzh an-nasl ini,
diwujudakan Islam dengan memberikan
perlindungan  dari sisi  menjaga
kelestariannya (janib al-wujud), seperti
Islam

menganjuran pernikahan,

21 Thahir Ibn “Asyur, Magashid al-Islamiyah
as-Syari’ah, (Jordania: Dar an-Nafais, 2001),302

memperbanyak keturunan, dan
sebagainya. Manifestasi hifzh an-nasl juga
diwujudkan islam dengan memberikan
perlindungan dari sisi menjaga ancaman
yang dapat merusaknya (janib al-'adam),
seperti islam melarang aborsi, melarang
rahim,

pengangkatan melarang

perzinahan, dan lain-lain,

yang
semuanya disyariatkan demi menjaga
genetik atau garis keturunan.??

Islam sangat keras melarang hal-hal

yang dapat merusak garis nasab atau

keturunan, karena itulah Islam
mengharamkan perzinahan.

Dalam terminologi Islam, zina
adalah  perbuatan seorang yang

memasukan alat kelaminnya pada alat
kelamin lawan jenisnya tanpa ikatan
dan tidak

pernikahan sah,

yang
dilakukan atas dasar syubhat.

Zina dalam pandangan Islam,
bahkan dalam pandangan semua agama,
dianggap sebagai perbuatan yang kotor,
keji dan amoral, baik dilakukan secara
paksa atau atas dasar suka sama suka.
Dalam pandangan semua agama,
hubungan badan tanpa melalui ikatan

yang sah, adalah perbuatan keji yang

22 Tim Forza Pesantren, Ijtihad Politik Islam
Nusantara, 110

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 10, Nomor 1, April 2020



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari

tidak manusiawi dan hanya pantas
dilakukan oleh binatang.

Sebagaimana agama-agama
sebelumnya, Islam juga memberlakukan
hukuman yang keras kepada orang yang
melakukan perzinahan. Dalam syariat
Islam, apabila orang yang zina berstatus
gair muhsan (belum pernah berhubungan
badan dalam ikatan yang sah), maka
dijatuhi hukuman cambuk 100 kali dan
(taghrib).  Dan
(sudah

diasingkan apabila

berstatus  muhsan pernah
berhubungan badan dalam ikatan yang
sah), maka dikenakan hukuman rajam.
Kendati ayat yang berbicara hukuman
rajam di atas dianulir (mansukh), namun
para ulama (kecuali dari kalangan
Khawarij) tetap sepakat (ijma') untuk
memberlakukannya. Ijma' ulama untuk
memberlakukan  sanksi rajam  ini
berdasarkan Hadis dan tindakan Sahabat
(fi'l ash-shababy). Diantara hadits yang
membicarakan rajam adalah riwayat dari
Abu Ubaidah yang menurut sebagian
ulama digunakan sebagai penjelas
(mubayyin) ayat al-Quran.

Dengan demikian, hukuman rajam,
selain didasarkan pada ijma' ulama, juga

didasarkan pada nash agama yang sangat

23 Wahbah az-Zubhaili, Ushul al-Figh al-
Islami, 340

jelas (ghat'iy ad-dalalah). Dalam teori usul
figih, tidak ada ruang untuk melakukan
penafsiran-penafsiran (ijtihad) terhadap
nas agama yang ghat'iy ad-dalalah, sebab
tidak

terdapat  alternative-alternatif

interpretasi.? Namun demikian,
sekalipun sanksi zina secara dalil bersifat
rigid, akan tetapi dalam tataran praktis,
hukuman zina tidak seharusnya
diformalisasikan menjadi hukum positif
negara. Ada beberapa pertimbangan
yang mendasari hal ini.

Zina merupakan tindak pidana
yang berhubungan dengan hak Allah
(hagqullah). Hagqullah adalah segala
aturan hukum yang diberlakukan demi
terciptanya kemaslahatan umum.>* Hal-
hal yang berhubungan dengan haqqullah,
dibangun atas dasar prinsip musamahah
dan musahalah, yakni spirit untuk
memberi keringanan dan kemudahan
hukuman. Sebab urusan-urusan yang
berhubungan dengan hagqullah, bisa
dilakukan pertaubatan langsung kepada
Allah. Lantaran itulah, syari’at Islam
memberi anjuran kepada orang yang
tindak

melakukan pidana

yang
berhubungan dengan hagqullah, seperti

berzina, mencuri, dan sebagainya, untuk

24 Abdul Wahhab Khallaf, ‘Ilm Ushulal-
Figh, (Haramain, 2004), 210

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 10, Nomor 1, April 2020

Page39



Page40

Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari

merahasiakan (satru) dari ekspos publik,
dan cukup melakukan pertaubatan
kepada Allah. Bahkan dalam kasus
telah

seseorang mengaku

yang
melakukan perzinahan di depan hakim,
mencabut

disunnahkan untuk

pengakuannya. Karena yang paling
esensial dalam kasus yang berhubungan
dengan haqqullah bukanlah pelaksanaan
hudud-nya, melainkan pertaubatannya.
Dalam menetapkan kasus
perzinahan sehingga bisa dijatuhi sanksi
zina (rajam atau dera dan diasingkan),

dibutuhkan syarat dan ketentuan yang

sangat ketat dan sulit untuk dipenuhil.

Yaitu harus ditetapkan oleh empat orang
saksi yang adil dan melihat kasus
perzinahan secara langsung dan dengan

mata kepala sendiri atau kasus

perzinahan  ditetapkan  berdasarkan

pengakuan (igrar) pelakunya sendiri.
Syarat-syarat demikian, tentu sangat sulit
dipenuhi. Apalagi empat saksi tersebut
bisa saja menjadi

(sehingga
tidak sah)

fasiq

persaksiannya dianggap

apabila motif menyaksikan kasus

perzinahan  bukan untuk tujuan

memberikan persaksian di pengadilan.

Sepanjang sejarah pengadilan Islam,

25 Jbrahim al-Bajury, al-Bajury, ‘ala Syarh
Ibn Qasim al-Ghazzy, 3

belum  pemah  ditemukan  kasus

perzinahan yang dapat memenubhi
persyaratan dan ketentuan-ketentuan
tersebut. Pada masa Nabi, hukuman
rajam yang dijatuhkan kepada pelaku
zina, seluruhnya ditetapkan berdasarkan
pengakuan (igrar) dari pelaku zina
sendiri, bukan berdasarkan persaksian

(bayyinah). Kalaupun ada saksi yang

melihat kasus perzinahan, juga tidak

diwajibkan untuk melapor kepada
hakim, bahkan dianjurkan untuk
menutupi  aibnya, dengan  cara

menasihati untuk bertaubat.?
Sabda Nabi yang menginstruksikan
untuk sebisa mungkin menghindari dari
pelaksanaan hudud:

Sialaill L cilgill 35040 1355
Hindarilah (pelaksanaan) hudud dengan

sejumlah alibi semampu kalian

(H.R. at-Tirmidzi)

Melihat pertimbangan-
pertimbangan di atas, maka hukuman
bagi pelaku perzinahan berupa rajam atau
hukuman cambuk dan pengasingan,
sangat tidak perlu bahkan tidak etis
untuk diformalisasikan menjadi hukum
Dalam kasus

positif suatu negara.

perzinahan, memberikan kesempatan

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 10, Nomor 1, April 2020



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari

pelaku untuk bertaubat lebih dianjurkan
sanksi

berkali-kali

ketimbang menjatuhkan

kepadanya. Nabi sendiri
berusaha menghidarkan hukuman zina

kepada para sahabat yang mengaku

melakukan perzinahan di hadapan
beliau.?¢
5. Hifzh al-mal

“Harta bukan segalanya, tapi

segalanya butuh harta", pernyataan itu
barangkali yang paling representatif
untuk menggambarkan betapa fitalnya
arti harta atau materi bagi kelangsungan
kehidupan manusia. Harta berfungsi
sebagai

sarana untuk mencukupi

kebutuhan primer, sekunder bahkan
tersier kehidupan. Tanpa keberadaan
harta, bukan hanya akan mengancam
kelangsungan tata kehidupan semata,
bahkan keagamaan seseorang juga bisa
terancam.

Islam menilai harta sebagai salah
satu elemen kehidupan yang sangat fital,
sehingga Islam memberikan
perlindungan terhadap harta (hifzh al-
mal). Dalam ajaran Islam, manifestasi

perlindungan harta diwujudkan dalam

banyak hukum. Diantaranya, larangan

26 Lihat An-Nasa’l, as-Sunan al-Kubra,
(Maktabah Syamilah, Vol VI), 419 dan 460

memakan harta orang lain dengan jalan

batil seperti mencuri, merampok,
membegal, mencopet, riba, curang dalam
bisnis, mengurangi timbangan, dan
sebagainya.

Islam juga memberikan larangan
mentasarufkan harta bagi mahjur ‘alaih
(orang yang dibekukan tasarufnya),
tabzir al-mal

larangan untuk

(menghambur-hamburkan harta),
larangan untuk ida’ah al-mal (menyia-
nyiakan harta), larangan untuk berlaku
israf (berlebih-lebihan atau boros), dan
sebagainya, semuanya demi memberikan
perlindungan terhadap harta (hifzh al-
mal).

Khusus untuk kejahatan pencurian,
syariat memberikan hukuman yang
keras, yaitu hukuman potong tangan
apabila nilai barang yang dicuri
mencapai satu nishab, yaitu seperempat
(1/4) dinar (kurang lebih 8,145 gram
emas).

Hukuman keras ini, karena modus
dalam kejahata pencurian dilakukan
secara tersembunyi (khufyah), sehingga
aksi kejahatannya sulit untuk dicegah
menggunkan kekuatan. Berbeda dengan

modus kejahatan perampokan atau

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 10, Nomor 1, April 2020

Page4 1



Page4?2

Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari

pembegalan, dimana aksi kejahatannya

dilakukan secara terbuka (jahrah),

sehingga  aksinya  bisa  dicegah
menggunakan kekuatan. Karena sulitnya
mencegah aksi kejahatan pencurian ini
menggunakan kekuatan, maka syariat
memberi hukuman secara khusus,
berupa potong tangan untuk kasus
pencurian yang telah mencapai nilai satu
nishab.?’

Kendati hukuman petang tangan
bagi pencuri didasarkan pada dalil al-
Quran, akan tetapi dalam penerapannya
tetap harus mempertimbangkan
kemaslahatan yang menjadi nilai-nilai
universal syariat (magqashid asy-syari'ah),
sehingga hukuman potong tangan yang
pada dasarnya disyariatkan untuk
kemaslahatan perlindungan harta (hifzh
al-mal), tidak justru menimbulkan
mafsadah lain yang lebih besar. Apabila
hukuman  potong tangan  dalam
praktiknya justru akan menimbulkan
mafsadah lain yang lebih besar, maka
hukuman potong tangan bagi pencuri
tidak boleh dilakukan.

Gambaran  hukuman  potong
tangan yang tidak maslahat ini. adalah

seperti dalam masa-masa krisis ekonomi

27 Abu Yahya Zakariyah al-Anshari, Asnaa
al Mathalib, (Lebanon: Dar el-Fikr, 2001), 343

atau tingkat Kkesejahteraan ekonomi
masyarakat yang sangat rendah. Dalam
keadaan paceklik atau seperti ini,
pemberlakuan hukuman potong tangan
hanya akan menimbulkan mafsadah,
yakni akan semakin menyengsarakan
dan menambah penderitaan hidup

masyarakat. Oleh karena itulah, Sahabat

Umar ketika masa-masa krisis. tidak
memberlakukan ~ hukuman  potong
tangan.

Penerapan  hukuman  potong

tangan bagi pencuri yang disebutkan

dalam al-Quran, hanya tepat
diberlakukan terhadap kasus pencurian
yang murni didasari motif keserakahan.
Kasus-kasus pencurian yang didasari
oleh

desakan  kemiskinan,

yang
disebabkan oleh krisis ekonomi atau
karena pemerintah belum berhasil
menyejahterakan kehidupan rakyatnya,
maka hukuman potong tangan bagi
pencuri tidak akan memberi dampak
kemaslahatan. Sebab, dalam kondisi
kesejahteraan ekonomi masyarakat yang
masih rendah, kasus pencurian tidak
murni didasari oleh motif kejahatan atau

keserakahan, melainkan lebih karena

desakan kebutuhan hidup. Kondisi

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 10, Nomor 1, April 2020



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari

seperti ini dalam Wacana fuqaha’
dianggap bisa menggugurkan hukuman
potong langan karena faktor syubhat al-
kondisi  darurat

milk,  yakni

yang
memperbolehkan seseorang mengambil
harta orang lain secukupnya.?
Hukuman potong tangan hanya
akan merefleksikan kemaslahatan apabila
sebuah negara telah dapat menjamin

kemakmuran dan kesejahteraan hidup

rakyatnya. Dalam kondisi kehidupan

masyarakat yang  sejahtera,  aksi
pencurian harta orang lain sangat tidak
beralasan. Ahli  psikologi  juga

mengatakan, aksi pencurian pada masa
makmur dan mudah mencari pekerjaan
halal, lebih didorong oleh nafsu serakah
dan kelainan mental daripada didorong
oleh kebutuhan hidup. Dalam kondisi
masyarakat yang sejahtera demikian,
pemberlakuan hukuman potong tangan
akan memiliki dampak kemaslahatan,
yakni akan menjadi shock therapy yang
edukasi, sanksi,

berfungsi sebagai

tindakan  preventif, dan jaminan

ketertiban dan keamanan secara luas.
Dalam tingkat kesejahteraan hidup

masyarakat yang masih rendah, upaya

dan

mengentaskan kemiskinan

28 As-Sarkhasy, al-Mabsuth li as-Sarkhasy,
(Maktabah Syamilah, Vol XI), 292

menyejahterakan kehidupan rakyat jauh
lebih penting daripada menegakkan

hukuman potong tangan dengan

membuntungi tangan-tangan pencuri

yang justru akan semakin menambah
penderitaan dan kesengsaraan rakyat.

Apabila  al-Quran secara harfiyah

meginstruksikan ~ untuk ~ memotong

tangan pencuri agar menjadi buntung
sehingga diharapkan tidak lagi bisa

mencuri, maka mengupayakan

pengentasan kemiskinan dan

menyejahterakan kehidupan masyarakat
sehingga tidak ada lagi alasan untuk

melakukan pencurian, maka

upaya

demikian  bisa  jadi = merupakan

interpretasi dari perintah memotong

tangan secara ma'nawi. Dengan kata lain,

perintah  potong tangan  tidak

diinterpretasikan dengan memotong

tangan secara fisik yang digunakan

mencuri, melainkan diinterpretasikan
dengan memotong tangan secara
maknawi, vyakni kemiskinan yang
menjadi pendorong seseorang

melakukan pencurian.
Dengan demikian, maka jelaslah
bahwa memformalisasikan hukuman

potong tangan bagi pencuri menjadi

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 10, Nomor 1, April 2020

Page43



Page44

Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari

hukum positif suatu negara, sangat tidak
tepat apabila tidak terlebih dahulu
mempertimbangankan  kemaslahatan-
kemaslahatan yang menjadi cita-cita dan
tujuan dari pensyari’atan setiap hukum

Islam (magqashid asy-syari'ah).

Kesimpulan

Wasatiyyah melekat pada islam
semenjak ia lahir dan akan terus melekat
sampai hari kiamat nanti. Dalam
sejarahnya, pasca terjadinya perpecahan
dalam tubuh umat islam yang
melahirkan banyak madzhab dan aliran,
sifat Wasatiyyah melekat pada golongan
yang berhaluan Ahlus Sunnah wa al-
jama’ah, termasuk didalamnya aliran
teologi Asy’ariyah dan Maturidiyah.

Magashid syari’ah muncul akibat
perdebatan di antara pakar figh mengenai
syari’ah, yang memiliki ‘illat (kausa)
tertentu ataukah tidak. Perdebatan
tersebut menimbulkan berbagai macam
aliran tak terkecuali di kalangan ulama’
ushul figh. Maqghasid al-ahkam dianggap
sebagai dasar dalam penetapan suatu
hukum, dan dapat dikategorikan sebagai
landasan  utama  dalam  hukum.
Sebagaimana keterangan mengenai al-
kulliyyat al-khams beserta batasannya,

hifzh ad-din (perlindungan agama), hifzh

an-nafs (perlindungan jiwa), hifzh al-'aql
(perlindungan intelektual), hifzh an-nasl
(perlindungan genetik), dan hifzh al-mal

(perlindungan harta).

Daftar Pustaka

‘Asyur, Thahir Ibn. Magashid al-Islamiyah
as-Syari’ah, Jordania: Dar an-Nafais,
2001

al-Anshari, Abu Yahya Zakariyah. Asnaa
al Mathalib, Lebanon: Dar el-Fikr,
2001.

al-Asqalani, Hajar. Fath al-Bari; Syarh
Shahih Bukhari, .Lebanon: Dar al-
Kutub al-Ilmiyah, 2009.

al-Bajury, Ibrahim. al-Bajury, ‘ala Syarh Ibn
Qasim al-Ghazzy, as-Sunan al-Kubra,
Maktabah Syamilah, Vol VI

al-Bajury, Ibrahim. al-Bajury, ‘ala Syarh Ibn
Qasim al-Ghazzy, Lebanon:Dar al-
Kutub al-Ilmiyah, 2005.

al-Mahally, Jalaluddin Muhammad bin
Ahmad. Syarh al-mahally, Lebanon:
Dar el-Fikr, 2006

ash-Shabuni, Ali. Rawaa’l
Maktabah Syamilah.

al-Bayan,

As-Sarkhasy, al-Mabsuth i as-Sarkhasy,
Maktabah Syamilah, Vol XI

Asy-Syathibi, Abi Ishaq, al-Muwafaqat fi
Ushul Asy-Syari’ah, Kairo: Dar al-
Hadits, 2006

az-Zuhaili, Wahbah, Ushul al-Figh al-
Islami, Damaskus: Dar el-fikr, 2006

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 10, Nomor 1, April 2020



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan

Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari

Glasse,Cyril. Ensiklopedi Islam (Ringkas),
Jakarta: Rajawali press, 2002

Khallaf, Abdul Wahbab. ‘Ilm Ushulal-Figh,
Haramain, 2004.

Manzur, Ibnu, Lisan al-’Arab, Maktabah
Syamilah

Muhajir, Afifuddin. Figh Tata Negara,
Yogyakarta: Diva press, 2017

Muthi’l, Takmilah al-Majmu’,(Maktabah
Syamilah),

Tim DIFA '07, Manhaj Solusi Umat, Kediri:
Lirboyo press, 2007

Tim Forza Pesantren, Ijtihad Politik Islam
Nusantara, Kediri: Lirboyo press,
2015

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman
Volume 10, Nomor 1, April 2020

Page45



