
 
 
 
p-ISSN: 1979-2050/e-ISSN: 2685-4155 

 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual/index 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e2
7
 

Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan Beragama Perspektif 

Maqashid Asy-Syari’ah 

 

M. Luthfi Afif Al Azhari 
Institut Agama Islam Ngawi 

luthfiafif@iaingawi.ac.id 
 

Abstrak 

Wasaṭiyyah melekat pada islam semenjak ia lahir dan akan terus melekat 
sampai hari kiamat nanti. Dalam sejarahnya, pasca terjadinya perpecahan 
dalam tubuh umat islam yang melahirkan banyak madzhab dan aliran, sifat 
Wasaṭiyyah melekat pada golongan yang berhaluan Ahlus Sunnah wa al-
jama’ah, termasuk didalamnya aliran teologi Asy’ariyah dan Maturidiyah. 
Maqashid syari’ah muncul akibat perdebatan di antara pakar fiqh mengenai 
syari’ah, yang memiliki ‘illat (kausa) tertentu ataukah tidak. Perdebatan 
tersebut menimbulkan berbagai macam aliran tak terkecuali di kalangan 
ulama’ ushul fiqh. Maqhasid al-ahkam dianggap sebagai dasar dalam 
penetapan suatu hukum, dan dapat dikategorikan sebagai landasan utama 
dalam hukum. Sebagaimana keterangan mengenai al-kulliyyat al-khams 
beserta batasannya, ḥifzh ad-din (perlindungan agama), ḥifzh an-nafs 
(perlindungan jiwa), ḥifzh al-'aql (perlindungan intelektual), ḥifzh an-nasl 
(perlindungan genetik), dan ḥifzh al-māl (perlindungan harta) 
 

Kata Kunci: Moderat, Islam, Maqashid Asy-Syari’ah 
 

Pendahuluan 

Agama Islam memiliki banyak ciri 

khas yang membedakannya dengan 

agama lainya. Ciri khas Islam yang paling 

menonjol adalah tawassuṭ (jalan tengah), 

ta’adul (berkeadilan), dan tawazun 

(seimbang) . ketiga ungkapan tersebut 

memiliki arti yang sangat berdekatan, 

ketiganya bisa disarikan dan disatukan 

menjadi wasaṭiyyah (moderat). 

Ciri khas wasaṭiyyah Islam sendiri 

dinyatakan oleh Allah dalam al-Qur’an: 

َٰلكََِ ةَٗوَسَطٗاَل تَِكُونوُاَْشُهَدَاءََٓعَلَىََوَكَذَ م َ
ُ
جَعَلۡنََٰكُمَۡأ

َعَلَيۡكُمَۡشَهِيدٗاَٱلر َسُولَُوَيَكُونَََٱلن َاسَِ
Terjemahnya: Dan demikian (pula) Kami 
telah menjadikan kamu (umat Islam), umat 
yang adil dan pilihan agar kamu menjadi 
saksi atas (perbuatan) manusia dan agar 
Rasul (Muhammad) menjadi saksi atas 
(perbuatan) kamu (Q.S. Al-Baqarah: 143). 
 

Wasaṭiyyah berarti jalan tengah 

atau keseimbangn antara dua hal yang 

berbeda atau bertentangan, seperti 

keseimbangan antara ruh dan jasad, 

http://u.lipi.go.id/1324871824
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual/index


Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan 
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah  
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e2
8
 

dunia dan akhirat, ilmu dan amal, dan 

seterusnya.1 

Karakter Wasaṭiyyah melekat pada 

islam semenjak ia lahir dan akan terus 

melekat sampai hari kiamat nanti. Dalam 

sejarahnya, pasca terjadinya perpecahan 

dalam tubuh umat islam yang 

melahirkan banyak madzhab dan aliran, 

sifat Wasaṭiyyah melekat pada golongan 

yang berhaluan Ahlus Sunnah wa al-

jama’ah, termasuk didalamnya aliran 

teologi Asy’ariyah dan Maturidiyah. Di 

Nusantara, ciri khas Wasaṭiyyah terlihat 

jelas pada tradisi dan platform Jam’iyyah 

Nahdlatul ‘Ulama (NU). NU merupakan 

organisasi keagamaan terbesar yang 

mempunyai basis massa hingga tingkat 

pedesaan dan banyak mengembangkan 

model pendidikan pesantren.2 

Fenomena Wasaṭiyyah mewarnai 

semua dimensi ajaran islam yang 

mencakup semua aspek kehidupan. 

Dengan bahasa lain, karakter Islam 

Wasaṭiyyah (moderat) sudah bertahun-

tahun menjadi cita rasa penerapan ajaran 

agama di Nusantara yang berasaskan 

Pancasila. 

 

                                                             
1 Afifuddin Muhajir, Fiqh Tata Negara, 

(Yogyakarta: Diva press, 2017), 212 
2 Ibid, 213 

Landasan Teori 

Maqāshid asy-Syarī’ah 

Maqāshid asy-syarī’ah adalah nilai-

nilai universal yang menjadi tujuan dari 

legislasi (pensyariatan) seluruh hukum 

agama. Nilai-nilai universal ini 

terangkum dalam lima prinsip dasar (al-

kulliyyat al-khams). Yaitu, ḥifzh ad-din 

(perlindungan agama), ḥifzh an-nafs 

(perlindungan jiwa), ḥifzh al-'aql 

(perlindungan intelektual), ḥifzh an-nasl 

(perlindungan genetik), dan ḥifzh al-māl 

(perlindungan harta).3 

Maqāshid asy-syarī’ah sendiri 

menurut salah satu pendapat ditengarai 

muncul akibat perdebatan di antara 

pakar fiqh mengenai syarī’ah, yang 

memiliki ‘illat (kausa) tertentu ataukah 

tidak. Perdebatan tersebut menimbulkan 

berbagai macam aliran tak terkecuali di 

kalangan ulama’ uṣul fiqh. Perkembangan 

selanjutnya diwarnai oleh dua tokoh Abu 

al-Hasan al-Basri dan al-Ghazali. 

Pada perjalanan sejarah, syarī’ah 

didefinisikan pada suatu definisi yang 

lebih mengerucut pada suatu pengertian 

seperangkat tatanan hukum Islam 

praktis, atau seperangkat peraturan 

3 Tim Forza Pesantren, Ijtihad Politik Islam 
Nusantara, (Kediri: Lirboyo press, 2015), 80 



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan 
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah  
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari 
 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e2
9
 

berdasarkan wahyu Allah dan atau 

Sunnah Rasul tentang tingkah laku 

manusia mukallaf yang diakui dan 

diyakini mengikat untuk segenap 

muslim. Maka, maqāshid asy-syarī’ah 

dapat dikorelasikan dengan maqāshid al-

aḥkam. Yaitu aturan yang ditetapkan 

sebagai inti dari tujuan ditetapkannya 

suatu hukum dengan banyak peraturan 

yang ketat. Segenap aturan tersebut 

dikodifikasi dan dianggap sebagai aturan 

baku bagi suatu golongan. 

Maqāshid al-aḥkam dianggap 

sebagai dasar dalam penetapan suatu 

hukum, dan dapat dikategorikan sebagai 

landasan utama dalam hukum. Oleh 

karena itu, sangatlah wajar jika 

ditemukan poin utama tujuan 

pembentuk hukum dalam suatu 

ketetapan hukum itu sendiri.4 

1. Ḥifzh al-din 

Agama adalah ajaran atau sistem 

yang mengatur tata keimanan 

(kepercayaan) dan peribadatan kepada 

Tuhan Yang Maha Esa, serta mengatur 

tata kaidah yang berhubungan dengan 

pergaulan antar manusia serta 

lingkungannya. Dari pengertian ini 

                                                             
4 Afifuddin Muhajir, Fiqh Tata Negara, 191 

menunjukkan, agama memiliki concern 

terḥadap dua tata kehidupan.  

1. Tata kehidupan manusia sebagai 

makhluk Tuhan, yaitu dengan wujud 

peribadatan dan mematuhi hukum-

hukum Tuhan (syarī’at).  

2. Tata kehidupan manusia sebagai 

makhluk sosial, yaitu dengan 

menanamkan moral-etik dalam 

kehidupan bermasyarakat.  

Eksistensi manusia sebagai 

makhluk Tuhan dan manusia sebagai 

makhluk sosial, tidak mungkin bisa 

dilepaskan dari agama. Agama menjadi 

kebutuhan primer bagi kehidupan 

manusia, sehingga eksistensi agama 

harus dilindungi. Melindungi eksistensi 

agama, secara tidak langsung berarti juga 

melindungi eksistensi manusia.  

Dalam penerapannya, ḥifzh ad-din 

diwujudkan dengan penjagaan dari dua 

sisi.  Pertama, penjagaan dari sisi 

kelestariannya (janib al-wujud). Dalam 

kerangka janib al-wujud, islam 

mewajibkan manusia beriman, 

melaksanakan shalat, membayar zakat, 

puasa, menunaikan ibadah haji, dan 

kewajiban agama yang lain. Kedua, 

penjagaan dari sisi ancaman yang dapat 



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan 
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah  
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e3
0
 

merusaknya (janib al-'adam). Dalam 

kerangka janib al-'adam, islam 

mewajibkan jiḥad ketika mendapatkan 

serangan dari non-muslim, menetapkan 

hukuman mati dalam kasus apostasi 

(murtad atau keluar dari agama), 

mendukung kebebasan agama, dan lain 

sebagainya.5 

a. Jiḥad 

Jiḥad berasal dari kata jaḥada yang 

secara literal berarti bersungguh-

sungguh atau berusaha keras. Dari akar 

kata ”jaḥada” ini selanjutnya lahir kata 

turunan berupa jiḥad, ijtiḥad, dan 

mujaḥadah.  

Mujaḥadah adalah memerangi hawa 

nafsu dengan ṭariqah: mengosongkan 

segala sifat-sifat tercela (takhalli) dan 

menghiasi diri dengan sifat-sifat terpuji 

(taḥalli) hingga bisa menyaksikan 

kebesaran Tuhan (tajalli). Perang 

melawan hawa nafsu inilah yang disebut 

Nabi sebagai jiḥad kubra (perang besar). 

Ijtiḥad adalah mengerahkan segala daya 

intelektual untuk menggali dan 

menemukan inspirasi-inspirasi hukum 

dari al-Quran dan as-Sunnah. Ijtiḥad juga 

bisa diinterpretasikan sebagai perang 

                                                             
5 Abi Ishaq Asy-Syathibi, al-Muwafaqat fi 

Ushul Asy-Syari’ah, (Kairo: Dar al-Hadits, 2006), 
265. 

melawan kebodohan. Sedangkan jiḥad 

dalam pengertian khusus berarti qital. 

Yaitu perang fisik melawan non-muslim 

yang memusuhi dan menyerang umat 

Islam.  

Dalam ajaran Islam memang 

terdapat instruksi untuk berjiḥad dalam 

arti berperang melawan non-muslim, 

baik dalam al-Quran maupun as-Sunnah. 

Namun yang perlu digaris bawahi 

adalah, jiḥad dalam arti perang melawan 

non-muslim, dalam ajaran islam sama 

sekali bukan karena faktor kekufuran 

mereka. Artinya, jiḥad yang dilegalkan 

Islam bukan semata-mata karena mereka 

beda agama, tetapi karena mereka 

memusuhi dan menyerang umat Islam.  

Jiḥad dalam Islam adalah ḥimayah 

ad-da'wah (pelindung dakwah). Artinya, 

jiḥad merupakan usaha untuk 

mempertahankan atau membela diri 

manakala kebebasan dakwah (agama) 

dirintangi menggunakan kekuatan 

senjata. Dengan kata lain, karakter jiḥad 

dalam Islam bersifat defensif (difa'i), yakni 

sebagai bentuk pertahanan dan bela diri 

karena mendapatkan serangan terlebih 

dahulu. Karakter jiḥad dalam Islam 



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan 
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah  
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari 
 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e3
1
 

bukan bersifat ofensif (ḥujumi), yakni 

menyerang untuk melakukan ekspansi.6 

Ketika Islam tidak mendapatkan 

serangan non-muslim terlebih dahulu, 

atau non-muslim telah berhenti 

melancarkan serangan, maka Islam tidak 

mengajari umatnya untuk melakukan 

teror, serangan atau memusuhi pemeluk 

agama apapun.  

Pandangan seperti ini sekaligus 

menandaskan bahwa, asas dasar 

hubungan (asas al-'alaqah) antara muslim 

dan non-muslim bukanlah hubungan 

konflik atau perang (hirabah) melainkan 

hubungan saling memberikan 

keselamatan (musalamah). Artinya, 

hukum asal hubungan antara muslim 

dan non-muslim bukanlah hubungan 

konflik dan perang, kemudian baru 

damai setelah terjadi penjanjian 

keamanan ('aqd al-aman). Akan tetapi, 

hukum asal hubungan antara muslim 

dan non-muslim adalah hubungan damai 

dan saling memberikan keselamatan, 

kemudian perang baru diizinkan apabila 

terdapat faktor-faktor eksternal yang 

menyulutnya. Pandangan seperti inilah 

yang di-tarjih dalam kitab Takmilah al-

Majmu’.7 

                                                             
6 Muthi’I, Takmilah al-Majmu’,(Maktabah 

Syamilah), 162 

Tujuan fundamental dari jiḥad 

bukanlah untuk membunuhi non-

muslim, melainkan Untuk menunjukkan 

jalan hidayah. Apabila jalan hidayah bisa 

ditunjukkan melalui alternatif-altematif 

damai tanpa pertumpahan darah, seperti 

melalui pendidikan, penelitian, dialog, 

dan sebagainya, maka altematif damai 

itulah yang harus ditempuh. Sebab, tinta 

ulama lebih utama daripada darah 

syuḥada.  

Apabila kita membaca sejarah Islam 

di masa hidup Nabi Muhammad saw. 

secara seksama, kita akan mendapati dari 

27 peristiwa perang yang diikuti Nabi 

(ghazwah) dan 36 ekspedisi perang yang 

tidak diikuti Nabi (sariyyah), tidak ada 

satupun yang bersifat ofensif. Semua 

perang di era Nabi tersebut bersifat 

defensif, yakni perang untuk membela 

dan mempertahankan diri dari serangan 

musuh yang merintangi dakwah dan 

menghalangi kebebasan beragama. 

Memahami jiḥad sebagai manifestasi dari 

ḥifzh ad-din, harus merujuk pada 

peperangan di era Nabi ini, bukan 

peperangan umat Islam setelah era Nabi. 

Sebab peperangan umat Islam yang 

7 Ibid, 159. 



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan 
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah  
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e3
2
 

terjadi setelah masa hidup Nabi, lebih 

diwarnai oleh unsur-unsur politik.  

Motif peperangan di era Rasulullah 

yaitu untuk mempertahankan diri dari 

serangan musuh yang merintangi 

dakwah dan menghalangi kebebasan 

umat Islam memeluk agamanya, bukan 

untuk tujuan memaksa seseorang untuk 

memeluk Islam. Rasulullah 

mendakwahkan Islam dengan ketajaman 

dalil dan burhan, akhlak mulia dan 

perasaan kasih sayang (syafaqah) kepada 

umatnya, bukan dengan memaksa orang 

di bawah todongan senjata.  

Karakter jiḥad yang defensif untuk 

ḥimayah ad-da'wah dan kebebasan 

beragama seperti inilah manifestasi jiḥad 

sebagai bagian dari ḥifzh ad-din. 

b. Kebebasan Beragama 

Kebebasan beragama memiliki dua 

pengertian aplikatif. Pertama, tidak ada 

paksaan bagi non-muslim untuk masuk 

dan memeluk agama Islam. Kedua, bebas 

bagi muslim untuk keluar dari agama 

Islam dan pindah ke agama lain atau 

menjadi atheis. Dalam wacana klasik, 

pengertian yang pertama barangkali 

masih bisa diterima, sebab masalah 

keimanan adalah masalah yang 

                                                             
8 Tim Forza Pesantren, Ijtihad Politik Islam 

Nusantara, 92 

bersumber dari hati nurani yang butuh 

ketulusan dan keikhlasan. Mustahil 

memaksa seseorang yang tidak atau 

belum bisa meyakini kebenaran Islam 

sebagai pilihan kepercayaan untuk 

masuk dan memeluknya secara tulus. 

Menanamkan ajaran Islam dengan 

paksaan, tidak akan membentuk jiwa 

seorang Muslim sejati. Hasil dari 

pemaksaan hanya akan melahirkan 

muslim-muslim yang hipokrit (munafiq).8 

Kebebasan beragama, dalam 

pengertian tidak ada paksaan bagi non 

Muslim untuk memeluk agama Islam, 

sehingga konsekuensinya umat Islam 

dilarang memaksa non-muslim untuk 

masuk Islam, adalah konsep yang 

diajarkan oleh Islam sejak awal. Yang 

dicita-citakan Islam adalah hubungan 

antar umat beragama yang rukun dan 

dialogis, bukan pertikaian dan konflik. 

Karakter semua agama memang 

misionaris, termasuk agama Islam. Yakni 

agama dakwah untuk menyeru umat 

manusia memeluk agamanya. Akan 

tetapi, dakwah harus bebas dari segala 

bentuk pemaksaan. Dakwah memang 

kewajiban agama, namun Islam tidak 

mengizinkan dakwah dengan 



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan 
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah  
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari 
 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e3
3
 

menggunakan cara-cara pemaksaan. 

Dakwah yang diajarkan Islam adalah 

dakwah dengan pendekatan dalil dan 

burhan, bukan dengan pedang dan aliran 

darah. Dakwah yang diajarkan Islam 

adalah dakwah yang humanis, elegan 

dan penuh hikmah. 

Sedangkan kebebasan agama dalam 

pengertian yang kedua, yakni bebas bagi 

Muslim untuk keluar dari agama Islam 

dan pindah ke agama lain atau atheis, 

agaknya belum populer dalam wacana 

ulama klasik. Kebebasan beragama 

dalam pengertian seperti ini, sangat perlu 

untuk diwacanakan, setidaknya karena 

tiga alasan, yakni alasan secara ideologis, 

alasan secara psikologis, dan alasan 

secara sosiologis.  

Secara ideologis, ajaran Islam jelas 

mengusung kebebasan beragama 

sebagaimana ulasan di atas. Islam sangat 

tidak membenarkan segala bentuk 

pemaksaan dalam urusan beragama.  

Secara psikologis. seseorang yang 

merasa tidak menemukan kebenaran 

dalam Islam. pasti batinnya akan 

berontak ketika dipaksa untuk tetap 

meyakini Islam dan diancam hukuman 

mati ketika keluar islam. Sebab, tak 

mungkin seseorang hidup dengan 

kepercayaan yang tidak diyakininya. 

Kalaupun toh ia tetap memeluk islam, 

pasti hanya ekspresi kepalsuan atau 

kemunafikan sekedar untuk 

menyelamatkan diri dari hukuman mati. 

Tentu Islam tidak menghendaki 

keagamaan seseorang seperti ini.  

Sedangkan secara sosiologis, 

kebebasan beragama dengan dua 

pengertiannya di atas, akan 

menguntungkan semua agama tanpa 

terkecuali, termasuk islam. Kompetisi 

antar agama dalam berdakwah akan 

berlangsung damai dan dialogis. Bahkan 

ketika umat Islam berada pada posisi 

minoritas, akan leluasa menjalankan 

ritual agamanya tanpa gangguan yang 

mungkin muncul karena tekanan atau 

dominasi non-muslim.  

Prinsip kebebasan beragama akan 

memberi kesempatan manusia untuk 

memilih agama sesuai hati nuraninya 

secara tulus, ikhlas, dan bertanggung 

jawab dengan konsekuensi dari 

pilihannya itu, tanpa paksaan dan 

ancaman dari pihak manapun. Prinsip 

kebebasan agama juga mengajarkan 

kepada manusia akan pentingnya nilai 

humanisme, kerukunan, penghargaan 

dan penghormatan kepada orang lain, 

sehingga konflik berdarah yang 

mengatasnamakan agama bisa dihindari 



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan 
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah  
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e3
4
 

dari kehidupan manusia. Dan inilah 

makna kebebasan agama sebagai bagian 

dari ḥifzh ad-din.9 

2. Ḥifzh al-nafs 

Eksistensi agama sebagai petunjuk 

kehidupan, tidak akan berarti tanpa 

eksistensi manusia sebagai pemeluknya. 

Karena itu, Islam memberlakukan 

perlindungan terḥadap keberlangsungan 

hidup manusia (ḥifzh al-nafs). Islam 

adalah satu-satunya agama yang paling 

tegas dalam menyuarakan perlindungan 

terḥadap nyawa. 

Manifestasi dari proteksi jiwa ini 

dapat dilihat dari anjuran Islam untuk 

memperbanyak keturunan lewat ikatan 

pernikahan dan melarang semua bentuk 

tindakan yang dapat mengancam atau 

membahayakan nyawa, dengan 

memberikan sanksi seberat-beratnya 

terḥadap orang yang melakukan 

pembunuhan. Islam memberlakukan 

sanksi berupa qiṣas pada pelaku tindak 

kriminal pembunuhan yang disengaja 

('amdu mahdhin). Dengan sanksi qiṣas, 

diharapkan akan memberikan efek jera 

atau minimal menanamkan rasa takut 

terḥadap orang lain yang hendak 

                                                             
9 Ibid, 95 
10 Wahbah az-Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-

Islami, (Damaskus: Dar el-fikr, 2006), 310 

melakukan kejahatan serupa, sehingga 

dengan sanksi qiṣas, keberlangsungan 

hidup pemeluk agama tetap terpelihara, 

dan kelestarian agama tetap 

berlangsung.10 

Ibnu Manzur dalam kitabnya Lisan 

al-'Arab menyebutkan, qiṣas adalah suatu 

hukuman yang ditetapkan dengan cara 

mengikuti bentuk tindak pidana yang 

dilakukan. Al-Quran sendiri memberikan 

isyarat bahwa yang dimaksud dengan 

qiṣas adalah sanksi hukum dengan 

semirip mungkin terḥadap tindak pidana 

yang dilakukan.11 

Dengan pengertian demikian, 

dapat dipahami bahwa spirit dari qiṣas 

selain untuk menjadi tindakan 

pencegahan juga untuk menegakkan 

keadilan. Yaitu menegaskan adanya 

konsekuensi yang serupa dengan tindak 

kejahatan yang dilakukan. 

Dalam Islam qiṣas ditetapkan 

sebagai hukuman kasus pembunuhan. 

Hanya Saja, dalam kasus pembunuhan 

yang disengaja ('amdu mabdhin), 

disamping qiṣas, islam juga menawarkan 

opsi hukuman diyat. Diyat adalah sebuah 

kompensasi yang harus dibayar pelaku 

11 Ibnu Manzur, Lisan al-‘Arab, (Maktabah 
Syamilah), 370 



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan 
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah  
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari 
 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e3
5
 

pembunuhan setelah mendapatkan 

ampunan (’afwu) dari pihak korban. 

Hukuman diyat inilah yang lebih 

diprioritaskan dalam Islam. Sebab selain 

sebagai bentuk keringanan dan kasih 

sayang agama terḥadap pemeluknya, 

pengampunan yang terdapat di dalam 

diyat mencerminkan sikap ihsan yang 

lebih utama dari sikap menunutut 

keadilan dalam qiṣas.12 

Spirit diyat dalam melindungi jiwa 

lebih nyata dibanding qiṣas. Apabila 

menerapkan qiṣas akan kehilangan dua 

nyawa (nyawa korban dan pelaku), maka 

dengan diyat hanya akan kehilangan satu 

nyawa saja, yaitu nyawa korban.  

Pendekatan maqashid asy-syari’ah, 

pemberlakuan qiṣas masih terdapat 

kekurangan. Qiṣas yang sejatinya 

difungsikan untuk melindungi nyawa, 

namun pada praktiknya justru 

menghilangkan nyawa. Itulah sebabnya 

hukuman diyat yang memiliki spirit 

ihsan lebih diprioritaskan di dalam Islam 

daripada qiṣas yang memiliki spirit 

keadilan.  

Dari ulasan di atas membuat 

pandangan bahwa, dalam hukuman 

kasus pembunuhan, Islam bukan hanya 

                                                             
12 Ali ash-Shabuni, Rawaa’I al-Bayan, 

(Maktabah Syamilah), 71 

mengajarkan keadilan melalui tuntutan 

qiṣas saja, melainkan Islam lebih 

menekankan sikap yang mencerminkan 

keihsanan melalui pemberian ampunan 

('afwu) terḥadap pelaku pembunuhan 

dengan tuntutan diyat. Qiṣas atau diyat 

adalah termasuk hak adami, dalam hal ini 

adalah hak korban. Sehingga penerapan 

atau tidakya, sepenuhnya menjadi 

kewenangan pihak korban, bukan pihak 

ketiga termasuk pemerintah. 

 

3. Ḥifzh al-‘aql 

Perlindungan intelektual (akal) 

merupakan prioritas terpenting setelah 

perlindungan agama dan nyawa. Karena 

akal adalah wadah untuk menampung 

taklif agama. Tanpa akal, pemeluk agama 

tidak akan bisa menerima beban taklif 

agama, yang berupa kewajiban-

kewajiban dan larangan-larangan. Tanpa 

akal, manusia tidak ubahnya dengan 

makhluk-makhluk lain yang tidak 

mukallaf. Faktor inilah yang mendasari 

agama mengharamkan segala tindakan 

yang berpotensi menghilangkan 

kesadaran dan kecakapan intelektualitas, 

serta menganjurkan untuk 

memberdayakan pemikiran dengan 



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan 
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah  
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e3
6
 

berpikir kritis. Islam mengharamkan 

mengkonsumsi minuman keras, sabu-

sabu, ekstasi, dan lain sebagainya sebagai 

bentuk penjagaan terḥadap kontrol dan 

kesadaran akal (ḥifzh al-’aql).13  

Minuman keras atau sejenisnya, 

memang tidak semua agama sepakat 

mengatakannya sebagai sesuatu yang 

tabu atau dilarang. Dalam Islam sendiri, 

sejarah pengharaman khamr berlangsung 

secara bertahap. al-Quran membutuhkan 

waktu setidaknya sampai tiga kali untuk 

mencapai hukum final meminum khamr, 

yakni haram. Tahapan ini lebih karena 

mempertimbangkan aspek psikologis 

sosial, dimana khamr sudah menjadi 

bagian dari tradisi yang begitu lekat 

dalam kehidupan masyarakat. Pada 

awalnya, al-Quran menyatakan bahwa 

khamr sebagai karunia dan rezeki yang 

baik (Q.S. An-Nahl: 67), kemudian turun 

ayat yang menyatakan bahwa manfaat 

khamr tidak sebanding dengan bahaya 

yang ditimbulkannya (Q.S. Al-Baqarah: 

219). Yang terakhir, turunlah ayat yang 

secara tegas menyatakan bahwa khamr 

adalah minuman keji dan perilaku 

setan.14 

                                                             
13 Tim Forza Pesantren, Ijtihad Politik Islam 

Nusantara, 100 

نصَابَُوَََٱلمَۡيۡسِرَُوَََٱلۡخَمۡرَُإنِ َمَاَ
َ
زۡلََٰمَُوَََٱلۡأ

َ
ِنََۡٱلۡأ رجِۡسَٞم 

يۡطََٰنَِعَمَلَِ َلَعَل َكُمَۡتُفۡلحُِونَََٱجۡتَنبُِوهَُفَََٱلش َ
Terjemahnya: Sesungguhnya (meminum) 
khamar, berjudi, (berkorban untuk) berhala, 
mengundi nasib dengan panah, adalah 
termasuk perbuatan syaitan. Maka jauhilah 
perbuatan-perbuatan itu agar kamu 
mendapat keberuntungan (Q.S. Al-Maidah: 
90). 

Kendati hukum khamr dalam Islam 

tegas diharamkan, akan tetapi hukuman 

untuk peminum khamr masih terjadi 

perselisihan di antara ulama. Pasalnya, 

tidak ada aturan tertulis dalam al-Quran 

mengenai hukuman yang harus 

dijatuhkan untuk peminum minuman 

keras. Sebagai solusi dari kekosongan 

hukuman pemabuk ini, pasca Nabi 

Muhammad saw wafat, para sahabat 

menerapkan hukuman yang beragam. 

Sebagian menghukum dengan memukul 

menggunakan pelapah kurma, yang lain 

dengan sandal dan ada pula yang 

menggunakan tangan kosong.15 

 Dalam literatur klasik, terjadi 

perbedaan pendapat ulama dalam 

menetapkan hukuman bagi peminum 

khamr.  

14 Tim DIFA ’07, Manhaj Solusi Umat, 

(Kediri: Lirboyo press, 2007), 233. 
15 Ibid, 234 



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan 
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah  
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari 
 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e3
7
 

1. Hanya boleh dipukul dengan 

menggunakan sandal, ujung kain atau 

tangan kosong. 

2. Hukuman cambuk, berdasarkan 

keputusan para Sahabat dan 

diterapkan pada era kepemimpinan 

Abu Bakar sampai ’Ali bin Abi 

Thalib.16  

3. Keduanya boleh diterapkan, dengan 

berpijak pada kedua dalil yang 

digunakan oleh pendapat pertama dan 

pendapat kedua sekaligus (pendapat 

paling kuat).  

Melihat kenyataan di atas, 

hukuman ini tidak bisa distatuskan 

sebagai ḥadd. Sebab ḥadd adalah istilah 

hukuman yang bersifat pasti dan jelas 

serta ditetapkan oleh syariat.17 lbrahim al-

Bajury menyatakan, hukuman dalam 

pengertian ḥadd harus ditetapkan oleh 

syariat dan bersifat absolut, tidak boleh 

dikurangi atau ditambahi.18 Sementara 

dalam kasus mabuk minuman keras, al-

Quran tidak menentukan baik jenis 

hukuman atau jumlahnya. Dalam 

                                                             
16 Ibn Hajar al-Asqalani, Fath al-Bari; Syarh 

Shahih Bukhari, (Lebanon: Dar al-Kutub al-
Ilmiyah, 2009), 534 

17 Cyril Glasse, Ensiklopedi Islam (Ringkas), 

(Jakarta: Rajawali press, 2002), 111 
18 Ibrahim al-Bajury, al-Bajury, ‘ala Syarh 

Ibn Qasim al-Ghazzy, (Lebanon:Dar al-Kutub al-
Ilmiyah, 2005), 336 

perjalanan sejarahnya, hukuman ini juga 

masih simpang siur. Dari keterangan Ibn 

Syihab, Nabi hanya memerintahkan 

Sahabat yang kebetulan berada di tempat 

kejadian perkara untuk memukulnya, 

tanpa menjelaskan secara spesifik berapa 

jumlah pukulan tersebut.19 Lalu di masa 

kepemimpinan Abu Bakar ra., pukulan 

itu ditetapkan sebanyak 40 kali. 

Kemudian Umar ra. menetapkan jumlah 

pukulan dalam satu kali hukuman 

sebanyak 80 kali. Dan ketika Ali ra. 

menjadi khalifah, hukuman kembali 

ditetapkan menjadi 40 kali cambukan.20 

Karena itulah, hukuman menghilangkan 

kesadaran akal. baik melalui minuman 

keras, sabu-sabu, ekstasi atau jenis 

lainnya, bukan termasuk kategori ḥadd, 

melainkan hanya berstatus ta'zir yang 

penerapannya menjadi otoritas 

pemerintah, berdasarkan tuntutan 

kemaslahatan yang menjadi maqashid asy-

syari’ah.  

 

4. Ḥifzh al-nasl  

19 Ibn Hajar al-Asqalani, Fath al-Bari; Syarh 
Shahih Bukhari, 536 

20 Jalaluddin Muhammad bin Ahmad al-
Mahally, Syarh al-mahally, (Lebanon: Dar el-Fikr, 

2006), 205 



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan 
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah  
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e3
8
 

Ḥifzh al-nasl adalah perlindungan 

genetik, garis nasab atau keturunan. 

Dalam aplikasinya, ḥifzh an-nasl memiliki 

dua pengertian. Pertama, melindungi 

dari kepunahan generasi atau keturunan 

(ta'thil an-nasl). Dan kedua, melindungi 

dari percampuran atau ketidakjelasan 

garis nasab (ikhtilat an-nasab). Pada 

pengertian kedua ini, ḥifzh an-nasl 

dianggap sebagai prinsip kehidupan 

yang primer (dharuriyah). Sebab ketidak 

jelasan garis nasab, dapat menimbulkan 

sikap acuh dan tidak peduli. Artinya, 

seorang anak yang terlahir tanpa 

memiliki garis nasab yang jelas, maka 

tidak ada yang wajib merasa peduli 

untuk bertanggug jawab terḥadap 

keberlangsungan hidupnya. Dan hal ini 

sangat berbahaya bagi tatanan sosial, 

bahkan bagi keberlangsungan kehidupan 

itu sendiri. Karena itulah, Islam 

memberikan perlindungan terḥadap 

genetik atau garis keturunan (ḥifzh al-

nasl).21 

Manifestasi dari ḥifzh an-nasl ini, 

diwujudakan Islam dengan memberikan 

perlindungan dari sisi menjaga 

kelestariannya (janib al-wujud), seperti 

Islam menganjuran pernikahan, 

                                                             
21 Thahir Ibn ‘Asyur, Maqashid al-Islamiyah 

as-Syari’ah, (Jordania: Dar an-Nafais, 2001),302 

memperbanyak keturunan, dan 

sebagainya. Manifestasi ḥifzh an-nasl juga 

diwujudkan islam dengan memberikan 

perlindungan dari sisi menjaga ancaman 

yang dapat merusaknya (janib al-'adam), 

seperti islam melarang aborsi, melarang 

pengangkatan rahim, melarang 

perzinahan, dan lain-lain, yang 

semuanya disyariatkan demi menjaga 

genetik atau garis keturunan.22 

Islam sangat keras melarang hal-hal 

yang dapat merusak garis nasab atau 

keturunan, karena itulah Islam 

mengharamkan perzinahan.  

Dalam terminologi Islam, zina 

adalah perbuatan seorang yang 

memasukan alat kelaminnya pada alat 

kelamin lawan jenisnya tanpa ikatan 

pernikahan yang sah, dan tidak 

dilakukan atas dasar syubhat.   

Zina dalam pandangan Islam, 

bahkan dalam pandangan semua agama, 

dianggap sebagai perbuatan yang kotor, 

keji dan amoral, baik dilakukan secara 

paksa atau atas dasar suka sama suka. 

Dalam pandangan semua agama, 

hubungan badan tanpa melalui ikatan 

yang sah, adalah perbuatan keji yang 

22 Tim Forza Pesantren, Ijtihad Politik Islam 
Nusantara, 110 



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan 
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah  
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari 
 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e3
9
 

tidak manusiawi dan hanya pantas 

dilakukan oleh binatang.  

Sebagaimana agama-agama 

sebelumnya, Islam juga memberlakukan 

hukuman yang keras kepada orang yang 

melakukan perzinahan. Dalam syariat 

Islam, apabila orang yang zina berstatus 

ġair muḥṣan (belum pernah berhubungan 

badan dalam ikatan yang sah), maka 

dijatuhi hukuman cambuk 100 kali dan 

diasingkan (taghrib). Dan apabila 

berstatus muḥṣan (sudah pernah 

berhubungan badan dalam ikatan yang 

sah), maka dikenakan hukuman rajam. 

Kendati ayat yang berbicara hukuman 

rajam di atas dianulir (mansukh), namun 

para ulama (kecuali dari kalangan 

Khawarij) tetap sepakat (ijma') untuk 

memberlakukannya. Ijma' ulama untuk 

memberlakukan sanksi rajam ini 

berdasarkan Ḥadis dan tindakan Sahabat 

(fi’l ash-shababy). Diantara ḥadits yang 

membicarakan rajam adalah riwayat dari 

Abu Ubaidah yang menurut sebagian 

ulama digunakan sebagai penjelas 

(mubayyin) ayat al-Quran. 

Dengan demikian, hukuman rajam, 

selain didasarkan pada ijma' ulama, juga 

didasarkan pada nash agama yang sangat 

                                                             
23 Wahbah az-Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-

Islami, 340 

jelas (qhat'iy ad-dalalah). Dalam teori uṣul 

fiqih, tidak ada ruang untuk melakukan 

penafsiran-penafsiran (ijtiḥad) terḥadap 

naṣ agama yang qhat'iy ad-dalalah, sebab 

tidak terdapat alternative-alternatif 

interpretasi.23 Namun demikian, 

sekalipun sanksi zina secara dalil bersifat 

rigid, akan tetapi dalam tataran praktis, 

hukuman zina tidak seharusnya 

diformalisasikan menjadi hukum positif 

negara. Ada beberapa pertimbangan 

yang mendasari hal ini.  

Zina merupakan tindak pidana 

yang berhubungan dengan hak Allah 

(ḥaqqullah). Haqqullah adalah segala 

aturan hukum yang diberlakukan demi 

terciptanya kemaslahatan umum.24 Hal-

hal yang berhubungan dengan ḥaqqullah, 

dibangun atas dasar prinsip musamaḥah 

dan musaḥalah, yakni spirit untuk 

memberi keringanan dan kemudahan 

hukuman. Sebab urusan-urusan yang 

berhubungan dengan ḥaqqullah, bisa 

dilakukan pertaubatan langsung kepada 

Allah. Lantaran itulah, syarī’at Islam 

memberi anjuran kepada orang yang 

melakukan tindak pidana yang 

berhubungan dengan haqqullah, seperti 

berzina, mencuri, dan sebagainya, untuk 

24  Abdul Wahhab Khallaf, ‘Ilm Ushulal-
Fiqh, (Haramain, 2004), 210 



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan 
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah  
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e4
0
 

merahasiakan (satru) dari ekspos publik, 

dan cukup melakukan pertaubatan 

kepada Allah. Bahkan dalam kasus 

seseorang yang telah mengaku 

melakukan perzinahan di depan hakim, 

disunnahkan untuk mencabut 

pengakuannya. Karena yang paling 

esensial dalam kasus yang berhubungan 

dengan ḥaqqullah bukanlah pelaksanaan 

ḥudud-nya, melainkan pertaubatannya. 

Dalam menetapkan kasus 

perzinahan sehingga bisa dijatuhi sanksi 

zina (rajam atau dera dan diasingkan), 

dibutuhkan syarat dan ketentuan yang 

sangat ketat dan sulit untuk dipenuhi. 

Yaitu harus ditetapkan oleh empat orang 

saksi yang adil dan melihat kasus 

perzinahan secara langsung dan dengan 

mata kepala sendiri atau kasus 

perzinahan ditetapkan berdasarkan 

pengakuan (iqrar) pelakunya sendiri. 

Syarat-syarat demikian, tentu sangat sulit 

dipenuhi. Apalagi empat saksi tersebut 

bisa saja menjadi fasiq (sehingga 

persaksiannya dianggap tidak sah) 

apabila motif menyaksikan kasus 

perzinahan bukan untuk tujuan 

memberikan persaksian di pengadilan. 

Sepanjang sejarah pengadilan Islam, 

                                                             
25 Ibrahim al-Bajury, al-Bajury, ‘ala Syarh 

Ibn Qasim al-Ghazzy, 3 

belum pemah ditemukan kasus 

perzinahan yang dapat memenuhi 

persyaratan dan ketentuan-ketentuan 

tersebut. Pada masa Nabi, hukuman 

rajam yang dijatuhkan kepada pelaku 

zina, seluruhnya ditetapkan berdasarkan 

pengakuan (iqrar) dari pelaku zina 

sendiri, bukan berdasarkan persaksian 

(bayyinah). Kalaupun ada saksi yang 

melihat kasus perzinahan, juga tidak 

diwajibkan untuk melapor kepada 

hakim, bahkan dianjurkan untuk 

menutupi aibnya, dengan cara 

menasihati untuk bertaubat.25 

1.  Sabda Nabi yang menginstruksikan 

untuk sebisa mungkin menghindari dari 

pelaksanaan ḥudud:  

مِ ت ِعِ طِ ت ِاِاسِ مِ ِاتِ بهِ الشِ ب ِِد ِوِ د ِاِالحِ وِ ؤِ رِ د ِا ِ  

Hindarilah (pelaksanaan) ḥudud dengan 

sejumlah alibi semampu kalian  

(H.R. at-Tirmidzi) 

Melihat pertimbangan-

pertimbangan di atas, maka hukuman 

bagi pelaku perzinahan berupa rajam atau 

hukuman cambuk dan pengasingan, 

sangat tidak perlu bahkan tidak etis 

untuk diformalisasikan menjadi hukum 

positif suatu negara. Dalam kasus 

perzinahan, memberikan kesempatan 



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan 
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah  
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari 
 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e4
1
 

pelaku untuk bertaubat Iebih dianjurkan 

ketimbang menjatuhkan sanksi 

kepadanya. Nabi sendiri berkali-kali 

berusaha menghidarkan hukuman zina 

kepada para sahabat yang mengaku 

melakukan perzinahan di ḥadapan 

beliau.26 

 

5. Ḥifzh al-māl 

“Harta bukan segalanya, tapi 

segalanya butuh harta", pernyataan itu 

barangkali yang paling representatif 

untuk menggambarkan betapa fitalnya 

arti harta atau materi bagi kelangsungan 

kehidupan manusia. Harta berfungsi 

sebagai sarana untuk mencukupi 

kebutuhan primer, sekunder bahkan 

tersier kehidupan. Tanpa keberadaan 

harta, bukan hanya akan mengancam 

kelangsungan tata kehidupan semata, 

bahkan keagamaan seseorang juga bisa 

terancam.  

Islam menilai harta sebagai salah 

satu elemen kehidupan yang sangat fital, 

sehingga Islam memberikan 

perlindungan terḥadap harta (ḥifzh al-

māl). Dalam ajaran Islam, manifestasi 

perlindungan harta diwujudkan dalam 

banyak hukum. Diantaranya, larangan 

                                                             
26  Lihat An-Nasa’I, as-Sunan al-Kubra, 

(Maktabah Syamilah, Vol VI), 419 dan 460 

memakan harta orang Iain dengan jalan 

batil seperti mencuri, merampok, 

membegal, mencopet, riba, curang dalam 

bisnis, mengurangi timbangan, dan 

sebagainya.  

Islam juga memberikan larangan 

mentasarufkan harta bagi mahjur ‘alaih 

(orang yang dibekukan tasarufnya), 

larangan untuk tabżir al-māl 

(menghambur-hamburkan harta), 

larangan untuk iḍa’ah al-māl (menyia-

nyiakan harta), larangan untuk berlaku 

israf (berlebih-lebihan atau boros), dan 

sebagainya, semuanya demi memberikan 

perlindungan terḥadap harta (ḥifzh al-

māl).  

Khusus untuk kejahatan pencurian, 

syariat memberikan hukuman yang 

keras, yaitu hukuman potong tangan 

apabila nilai barang yang dicuri 

mencapai satu nishab, yaitu seperempat 

(1/4) dinar (kurang lebih 8,145 gram 

emas). 

Hukuman keras ini, karena modus 

dalam kejahata pencurian dilakukan 

secara tersembunyi (khufyah), sehingga 

aksi kejahatannya sulit untuk dicegah 

menggunkan kekuatan. Berbeda dengan 

modus kejahatan perampokan atau 



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan 
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah  
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e4
2
 

pembegalan, dimana aksi kejahatannya 

dilakukan secara terbuka (jahrah), 

sehingga aksinya bisa dicegah 

menggunakan kekuatan. Karena sulitnya 

mencegah aksi kejahatan pencurian ini 

menggunakan kekuatan, maka syariat 

memberi hukuman secara khusus, 

berupa potong tangan untuk kasus 

pencurian yang telah mencapai nilai satu 

nishab.27 

Kendati hukuman petang tangan 

bagi pencuri didasarkan pada dalil al-

Quran, akan tetapi dalam penerapannya 

tetap harus mempertimbangkan 

kemaslahatan yang menjadi nilai-nilai 

universal syariat (maqashid asy-syari'ah), 

sehingga hukuman potong tangan yang 

pada dasarnya disyariatkan untuk 

kemaslahatan perlindungan harta (ḥifzh 

al-māl), tidak justru menimbulkan 

mafsadah lain yang lebih besar. Apabila 

hukuman potong tangan dalam 

praktiknya justru akan menimbulkan 

mafsadah lain yang lebih besar, maka 

hukuman potong tangan bagi pencuri 

tidak boleh dilakukan.  

Gambaran hukuman potong 

tangan yang tidak maslahat ini. adalah 

seperti dalam masa-masa krisis ekonomi 

                                                             
27  Abu Yahya Zakariyah al-Anshari, Asnaa 

al Mathalib, (Lebanon: Dar el-Fikr, 2001), 343 

atau tingkat kesejahteraan ekonomi 

masyarakat yang sangat rendah. Dalam 

keadaan paceklik atau seperti ini, 

pemberlakuan hukuman potong tangan 

hanya akan menimbulkan mafsadah, 

yakni akan semakin menyengsarakan 

dan menambah penderitaan hidup 

masyarakat. Oleh karena itulah, Sahabat 

Umar ketika masa-masa krisis. tidak 

memberlakukan hukuman potong 

tangan.  

Penerapan hukuman potong 

tangan bagi pencuri yang disebutkan 

dalam al-Quran, hanya tepat 

diberlakukan terḥadap kasus pencurian 

yang murni didasari motif keserakahan. 

Kasus-kasus pencurian yang didasari 

oleh desakan kemiskinan, yang 

disebabkan oleh krisis ekonomi atau 

karena pemerintah belum berhasil 

menyejahterakan kehidupan rakyatnya, 

maka hukuman potong tangan bagi 

pencuri tidak akan memberi dampak 

kemaslahatan. Sebab, dalam kondisi 

kesejahteraan ekonomi masyarakat yang 

masih rendah, kasus pencurian tidak 

murni didasari oleh motif kejahatan atau 

keserakahan, melainkan lebih karena 

desakan kebutuhan hidup. Kondisi 



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan 
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah  
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari 
 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e4
3
 

seperti ini dalam Wacana fuqaha’ 

dianggap bisa menggugurkan hukuman 

potong langan karena faktor syubhat al-

milk, yakni kondisi darurat yang 

memperbolehkan seseorang mengambil 

harta orang lain secukupnya.28 

Hukuman potong tangan hanya 

akan merefleksikan kemaslahatan apabila 

sebuah negara telah dapat menjamin 

kemakmuran dan kesejahteraan hidup 

rakyatnya. Dalam kondisi kehidupan 

masyarakat yang sejahtera, aksi 

pencurian harta orang lain sangat tidak 

beralasan. Ahli psikologi juga 

mengatakan, aksi pencurian pada masa 

makmur dan mudah mencari pekerjaan 

halal, lebih didorong oleh nafsu serakah 

dan kelainan mental daripada didorong 

oleh kebutuhan hidup. Dalam kondisi 

masyarakat yang sejahtera demikian, 

pemberlakuan hukuman potong tangan 

akan memiliki dampak kemaslahatan, 

yakni akan menjadi shock therapy yang 

berfungsi sebagai edukasi, sanksi, 

tindakan preventif, dan jaminan 

ketertiban dan keamanan secara luas.  

Dalam tingkat kesejahteraan hidup 

masyarakat yang masih rendah, upaya 

mengentaskan kemiskinan dan 

                                                             
28  As-Sarkhasy, al-Mabsuth li as-Sarkhasy, 

(Maktabah Syamilah, Vol XI), 292 

menyejahterakan kehidupan rakyat jauh 

lebih penting daripada menegakkan 

hukuman potong tangan dengan 

membuntungi tangan-tangan pencuri 

yang justru akan semakin menambah 

penderitaan dan kesengsaraan rakyat. 

Apabila al-Quran secara harfiyah 

meginstruksikan untuk memotong 

tangan pencuri agar menjadi buntung 

sehingga diharapkan tidak lagi bisa 

mencuri, maka mengupayakan 

pengentasan kemiskinan dan 

menyejahterakan kehidupan masyarakat 

sehingga tidak ada lagi alasan untuk 

melakukan pencurian, maka upaya 

demikian bisa jadi merupakan 

interpretasi dari perintah memotong 

tangan secara ma'nawi. Dengan kata lain, 

perintah potong tangan tidak 

diinterpretasikan dengan memotong 

tangan secara fisik yang digunakan 

mencuri, melainkan diinterpretasikan 

dengan memotong tangan secara 

maknawi, yakni kemiskinan yang 

menjadi pendorong seseorang 

melakukan pencurian.  

Dengan demikian, maka jelaslah 

bahwa memformalisasikan hukuman 

potong tangan bagi pencuri menjadi 



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan 
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah  
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e4
4
 

hukum positif suatu negara, sangat tidak 

tepat apabila tidak terlebih dahulu 

mempertimbangankan kemaslahatan-

kemaslahatan yang menjadi cita-cita dan 

tujuan dari pensyarī’atan setiap hukum 

Islam (maqashid asy-syari'ah).  

 

Kesimpulan 

Wasaṭiyyah melekat pada islam 

semenjak ia lahir dan akan terus melekat 

sampai hari kiamat nanti. Dalam 

sejarahnya, pasca terjadinya perpecahan 

dalam tubuh umat islam yang 

melahirkan banyak madzhab dan aliran, 

sifat Wasaṭiyyah melekat pada golongan 

yang berhaluan Ahlus Sunnah wa al-

jama’ah, termasuk didalamnya aliran 

teologi Asy’ariyah dan Maturidiyah. 

Maqashid syari’ah muncul akibat 

perdebatan di antara pakar fiqh mengenai 

syari’ah, yang memiliki ‘illat (kausa) 

tertentu ataukah tidak. Perdebatan 

tersebut menimbulkan berbagai macam 

aliran tak terkecuali di kalangan ulama’ 

ushul fiqh. Maqhasid al-ahkam dianggap 

sebagai dasar dalam penetapan suatu 

hukum, dan dapat dikategorikan sebagai 

landasan utama dalam hukum. 

Sebagaimana keterangan mengenai al-

kulliyyat al-khams beserta batasannya, 

ḥifzh ad-din (perlindungan agama), ḥifzh 

an-nafs (perlindungan jiwa), ḥifzh al-'aql 

(perlindungan intelektual), ḥifzh an-nasl 

(perlindungan genetik), dan ḥifzh al-māl 

(perlindungan harta). 

 
Daftar Pustaka 
 
‘Asyur, Thahir Ibn. Maqashid al-Islamiyah 

as-Syari’ah, Jordania: Dar an-Nafais, 
2001 

al-Anshari, Abu Yahya Zakariyah. Asnaa 
al Mathalib, Lebanon: Dar el-Fikr, 
2001. 

al-Asqalani, Hajar. Fath al-Bari; Syarh 
Shahih Bukhari, .Lebanon: Dar al-
Kutub al-Ilmiyah, 2009. 

al-Bajury, Ibrahim. al-Bajury, ‘ala Syarh Ibn 
Qasim al-Ghazzy, as-Sunan al-Kubra, 
Maktabah Syamilah, Vol VI 

al-Bajury, Ibrahim. al-Bajury, ‘ala Syarh Ibn 
Qasim al-Ghazzy, Lebanon:Dar al-
Kutub al-Ilmiyah, 2005. 

al-Mahally, Jalaluddin Muhammad bin 
Ahmad. Syarh al-mahally, Lebanon: 
Dar el-Fikr, 2006 

ash-Shabuni, Ali. Rawaa’I al-Bayan, 
Maktabah Syamilah. 

As-Sarkhasy, al-Mabsuth li as-Sarkhasy, 

Maktabah Syamilah, Vol XI 

Asy-Syathibi, Abi Ishaq, al-Muwafaqat fi 
Ushul Asy-Syari’ah, Kairo: Dar al-
Hadits, 2006 

az-Zuhaili, Wahbah, Ushul al-Fiqh al-
Islami, Damaskus: Dar el-fikr, 2006 



Moderasi Islam dalam Dimensi Berbangsa, Bernegara Dan 
Beragama Perspektif Maqashid Asy-Syari’ah  
Oleh: M. Luthfi Afif Al Azhari 
 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 1, April 2020 

P
ag

e4
5
 

Glasse,Cyril. Ensiklopedi Islam (Ringkas), 
Jakarta: Rajawali press, 2002 

Khallaf, Abdul Wahbab. ‘Ilm Ushulal-Fiqh, 
Haramain, 2004. 

Manzur, Ibnu, Lisan al-‘Arab, Maktabah 
Syamilah 

Muhajir, Afifuddin. Fiqh Tata Negara, 
Yogyakarta: Diva press, 2017 

Muthi’I, Takmilah al-Majmu’,(Maktabah 
Syamilah),  

Tim DIFA ’07, Manhaj Solusi Umat, Kediri: 
Lirboyo press, 2007 

Tim Forza Pesantren, Ijtihad Politik Islam 
Nusantara, Kediri: Lirboyo press, 
2015 


