
 
 
 
p-ISSN: 1979-2050/e-ISSN: 2685-4155 

 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

387 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Kajian KeIslaman 
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh Bahruddin: 
Perspektif Psikologi Positif 

 
Achmad Muhibin Zuhri 

UIN Sunan Ampel Surabaya 
amizuhri@uinsby.ac.id 

Abstract 
This study explores moderate Islamic theology with a focus on applying the 
concept of intellectual humility by Kiai Haji Sholeh Bahruddin. Intellectual 
humility is a humble attitude that acknowledges human knowledge's 
limitations. The purpose of this study is to explore how the principle of 
intellectual humility can influence Kiai Haji Sholeh Bahruddin's view of 
religion and society, as well as its positive impact from a positive psychology 
perspective. The research method used is a qualitative approach with a 
phenomenological approach. Data were obtained through in-depth 
interviews with Kiai Haji Sholeh Bahruddin, as well as analysis of documents 
related to his views on moderate Islamic theology. Data analysis was carried 
out in the following steps: first, identifying the beliefs and values of moderate 
Islamic theology as applied by Kiai Haji Sholeh Bahruddin; second, describing 
how intellectual humility is reflected in the approach and views of Kiai Haji 
Sholeh Bahruddin; third, analyze the positive impact of the application of 
intellectual humility in forming an inter-religious dialogue, tolerance, and 
harmonious relations in society. The results of this study reveal that Kiai Haji 
Sholeh Bahruddin applies intellectual humility in his interpretation and 
communication of Islamic teachings, which opens up space for more open 
interreligious dialogue and acceptance of different views. This research aims 
to support the importance of a moderate approach to religion and show that 
intellectual humility can be an important instrument in building an inclusive 
and harmonious society. 

Keywords: Intellectual Humility, Moderate Islam, Positive Psychology 

Abstrak 
Penelitian ini mengeksplorasi teologi Islam moderat dengan fokus pada 
penerapan konsep intellectual humility oleh Kiai Haji Sholeh Bahruddin. 
Intellectual humility merupakan sikap rendah hati dalam berpikir yang 
mengakui keterbatasan pengetahuan manusia. Tujuan dari penelitian ini 
adalah untuk menggali bagaimana prinsip intellectual humility dapat 
mempengaruhi pandangan Kiai Haji Sholeh Bahruddin terhadap agama dan 
masyarakat, serta dampak positifnya dalam perspektif psikologi positif. 
Metode penelitian yang digunakan adalah pendekatan kualitatif dengan 
pendekatan fenomenologi. Data diperoleh melalui wawancara mendalam 
dengan Kiai Haji Sholeh Bahruddin, serta analisis dokumen yang terkait 

http://u.lipi.go.id/1324871824
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual


Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai 
Sholeh Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
8

8
 

dengan pandangannya tentang teologi Islam moderat. Analisis data 
dilakukan dengan langkah-langkah berikut: pertama, mengidentifikasi 
keyakinan dan nilai-nilai teologi Islam moderat yang diterapkan oleh Kiai 
Haji Sholeh Bahruddin; kedua, menggambarkan bagaimana intellectual 
humility tercermin dalam pendekatan dan pandangan Kiai Haji Sholeh 
Bahruddin; ketiga, menganalisis dampak positif dari penerapan intellectual 
humility dalam membentuk dialog antaragama, toleransi, dan hubungan 
harmonis dalam masyarakat. Hasil penelitian ini mengungkapkan bahwa 
Kiai Haji Sholeh Bahruddin menerapkan intellectual humility dalam 
interpretasi dan komunikasinya tentang ajaran Islam, yang pada gilirannya 
membuka ruang bagi dialog antaragama yang lebih terbuka dan penerimaan 
terhadap perbedaan pandangan. Implikasi dari penelitian ini adalah 
mendukung pentingnya pendekatan moderat dalam beragama dan 
menunjukkan bahwa intellectual humility dapat menjadi instrumen penting 
dalam membangun masyarakat inklusif dan harmonis. 

Kata Kunci: Islam Moderat, Kerendahan Intelektual, Psikologi Positif 

Pendahuluan 

 Teologi lazim diidentikan dengan 

keimanan. Sedangkan di dalam tradisi 

ajaran Islam, keimanan sangat lekat 

dengan keadaban dan moralitas atau 

yang sering disebut sebagai amal saleh. 

Maka membahas diskursus teologi dalam 

Islam sama halnya mengungkap dua sisi 

mata uang yang tak bisa dilepaskan: yaitu 

keimanan sebagai manifestasi hablu 

minallah, dan perilaku keagamaan yang 

merujuk pada interaksi sosial (hablu 

minan an-Nas). Merujuk konsep teologi 

ini, maka merasakan dinamika Islam di 

Indonesia dewasa ini memperlihatkan 

gelagat yang menggelisahkan. Fenomena 

ini setidaknya dilatarbelakangi oleh dua 

alasan: menguatnya populisme Islam 

melalui politik identitas serta 

meningkatnya angka intoleransi di 

Indonesia.1  

                                                             
1 Burhanudin Muhtadi, Populisme Politik 

Identitas Dan Dinamika Elektoral: Mengurai Jalan 
Panjang Demokrasi Prosedural (Malang: Intrans 

Publishing, 2019), 21. 

Realitas ini berimplikasi pada 

terpuruknya citra Islam di Indonesia 

yang dikenal sebagai Islam yang penuh 

warna dan kedamaian (the smiling and 

colorfull Islam).2 Performa keislaman yang 

cenderung menampakkan konservatisme 

keagamaan dan intoleran tersebut 

mengindikasikan lahirnya superioritas 

intelektual beberapa kelompok 

agamawan. Munculnya supremasi 

ideologi keislaman tertentu, pada 

gilirannya turut menyumbang sikap 

monopoli (tafsir) kebenaran yang 

berdampak tertutupnya kran toleransi. 

Pada posisi demikian, para sarjana Islam 

tradisional yang jamak diistilahkan 

dengan “Kiai” perlu menyuarakan 

2 Azyumardi Azra, “Indonesian Islam, 
Mainstream Muslims and Politics” (Taipe: 
Taiwanese and Indonesian Islamic Leaders 
Exchange Project, 2006), 2. 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
8

8
 

gagasan-gagasan keislamannya yang 

inklusif.3 

Kiai yang lazim dikenal dalam 

kelompok Islam tradisional di Indonesia 

jamak menganut faham sunni yang lebih 

moderat. Alasannya karena pemilihan 

mereka terhadap tradisi Asy’ari dan 

Maturidi dalam sistem teologi 

mengindikasikan sikap keagamaan 

mereka yang tidak skripturalis-tekstualis 

di satu sisi, serta menolak supremasi akal 

secara berlebih pada pihak yang lain. 

Konsep teologis Sunni yang 

mengedepankan moderatisme (tawasuth) 

dan inklusivisme (tasamuh) yang jamak 

diyakini oleh Kiai merupakan artikulasi 

kerendahatian intelektual (intellectual 

humility).4 

Korelasi antara kerendahatian 

intelektual dengan toleransi keagamaan 

ini, sebenarnya secara eksplisit pernah 

dikaji oleh Joshua N. Hook melalui 

risetnya yang berjudul Intellectual 

Humility and Religious Tolerance. Hook 

berhasil menemukan bahwa Intellectual 

Humility dapat menjadi salah satu faktor 

yang dapat membantu individu 

menciptakan rasa saling menghormati 

dan menghargai terlepas dari latar 

belakang agama atau paham keagamaan 

                                                             
3 Terminologi Kiai di Indonesia 

sebagaimana tipologi yang dikenalkan oleh 
Zamaksyari Dhofier sedikitnya ditafsiri pada tiga 
aspek: 1) Kiai sebagai  gelar kehormatan terhadap 
barang atau hewan, misalnya untuk menyebut 
keris atau Kerbau; 2) gelar kehormatan untuk 
orang yang dianggap tua; 3) gelar yang diberikan 
oleh masyarakat kepada seseorang ahli agama 
Islam, memimpin sebuah  pesantren dan fasih 
mengajarkan dan menyampaikan literatur-
literatur keislaman. Pada kajian ini, term Kiai 
yang digunakan adalah tipe yang ketiga. 
Selengkapnya dalam Zamachsyari Dhofir, Tradisi 

seseorang.5 Selain itu, riset yang 

dilakukan pada tahun 2016 silam juga 

menemukan bahwa kerendahan hati 

intelektual merupakan instrumen positif 

dalam menyemai toleransi beragama, 

bahkan potensial dalam mengendalikan 

konservatisme beragama yang cenderung 

intoleran.  

Dalam konteks Indonesia, dua 

organisasi Islam; Muhammadiyah dan 

NU banyak diklaim sebagai juara 

moderatisme Islam. Dikatakan demikian 

karena kedua organisasi itu tidak pernah 

didapati dalam pola dakwah dan 

ekspresi keagamaannya menggunakan 

cara-cara yang arogan, intoleran, dan 

ekslusif. Adalah Masdar Hilmy yang 

mengkaji pola moderatisme dua 

organisasi tersebut dalam rangka 

meneguhkan moderasi keislaman di 

Indonesia. Baik Muhammadiyah dengan 

konsep reformasinya (tajdid) dan NU 

melalui istilah-istilah kunci sikap 

kemasyarakatannya (tasamuh, tawasun, 

i’tidal). Dalam pandangan Hilmy, 

merupakan pondasi yang baik dalam 

membangun proyek moderasi Islam di 

Indonesia. Namun demikian, kajian 

Hilmy menyisakan “ruang kosong” 

tentang genealogi dan corak intelektual 

Pesantren Studi Tentang Pandangan Hidup Kiai 

(Jakarta: LP3S, 2010), 93. 
4 Sikap keberagamaan Kiai, bisa dilacak 

dalam Sumanto al-Qurtuby, Nahdlatul Ulama: dari 
Politik Kekuasaan sampai Pemikiran Keagamaan, 

(Semarang: eLsa Press, 2014), p. 109; Ahmad 
Shiddiq, Khittah Nahdliyah (Surabaya: Balai Buku, 
1980), p. 57. 

5 Joshua N. Hook, Jennifer E. Farrell, 
Kathryn A. Johnson, Daryl R. Van Tongeren, Don 
E. Davis & Jamie D. Aten, “Intellectual Humility 
And Religious Tolerance”, The Journal of Positive 
Psychology, (2016) 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Kognitif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
8

9
 

seperti apa yang dibangun oleh kedua 

organisasi tersebut, sehingga mampu 

menjadi penopang keislaman yang 

penuh kerendahan hati.6 

Figur Kiai yang menjadi agen 

intelektual Islam secara signifikan 

mampu memberikan sumbangsih corak 

pemikiran keislaman Indonesia yang 

dikenal toleran. Hal ini disebabkan 

sarjana Muslim banyak mengikuti pola 

berpikir imam madzhab yang memiliki 

kredo “pendapatku benar namun ada 

kemungkinan salah, pendapat orang lain 

salah tetapi bisa mengandung 

kebenaran”. 

Relativitas kebenaran yang menjadi 

karakter berpikir di atas, menjadikan Kiai 

memiliki dua cara pandang, yakni 

berpikir “ke dalam” dan “ke luar”. 

Tipologi berpikir ini identik dengan 

karakteristik  kerendahan hati intelektual 

yang oleh Hook dikategorikan ke dalam 

dua subdomain: intrapersonal dan 

interpersonal. Jika domain pertama 

mengandaikan pada kesadaran atas 

keterbatasan diri, maka domain terakhir 

memberikan ruang negosiasi, 

penghormatan serta penghargaan 

terhadap perbedaan pemikiran orang 

lain.7 

                                                             
6 Masdar Hilmy, “Whither Indonesia’s 

Islamic Moderatism? A Reexamination on the 
Moderate Vision of Muhammadiyah and NU”, 
Journal of Indonesian Islam, 7, 1 (Juni, 2013), pp. 24-
48 

7 Joshua N. Hook & Don E. Davis, 
“Intellectual Humility and Religion: A 
Psychological Perspective”, Journal of Psychology 

and Theology, (2018), DOI: 
10.1177/0091647118807188, pp. 1-24; Joshua N. 
Hook,et al. “Intellectual humility and forgiveness 

Artikel ini hendak membahas figur 

Kiai Sholeh Bahruddin yang dikenal 

sebagai sosok yang toleran, pluralis, dan 

inklusif. Pengasuh Pondok Pesantren 

Ngalah, Pasuruan, Jawa Timur ini setiap 

harinya didatangi berbagai kelompok 

yang ingin mendapat keberkahan doa 

sekaligus perlindungan darinya. Di 

antara mereka adalah tunasusila, 

pengamen jalanan, para Pastur yang 

meminta perlindungan karena gereja 

mereka diancam akan dirusak oleh 

kelompok tertentu, sekumpulan Biksu 

(pemimpin agama Budha) yang meminta 

perlindungan agar Vihara-nya aman, 

kelompok etnis Tionghoa non-Muslim 

serta masih banyak lagi lapisan 

masyarakat yang mengadu atau bahkan 

sekadar menjalin interaksi dengannya.8 

Corak pemikiran Kiai Sholeh yang 

cenderung terbuka diperolehnya dari 

dua akar intelektual, yakni: kearifan 

akademik leluhurnya yang juga Kiai agar 

merangkul semua orang,9 serta berasal 

dari khazanah keilmuan Islam klasik 

yang lazim disebut sebagai “kitab 

kuning” dalam tradisi pesantren. 

Misalnya sebagaimana pandangannya 

yang direkam oleh para santrinya dalam 

buku yang berjudul “Ensiklopedi Fiqh: 

Jawabul Masail Bermadzhab Empat” yang 

of religious leaders”, The Journal of Positive 
Psychology,(2015), pp. 1-8.  

8 M. Anang Sholikhudin, “ Praktik 
Pluralisme di Pondok Pesantren Ngalah”, Dirāsāt: 
Jurnal Manajemen dan Pendidikan Islam, 2, 2 (Juni 
2017), pp. 274-286. 

9 Kutipan original, “Sak temene dek pasar, dek 
masjid, dek dalan, kabeh iku dulurmu” (indeed in the 

market, in the mosque, on the road all are your 
brothers) 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
9

0
 

men-display corak pemikirannya yang 

toleran dan menghargai perbedaan. Di 

antaranya terkait landasan akademik 

keislaman tentang relasi Islam dan 

negara, pluralitas sosial, penghormatan 

dan perlindungan terhadap non-Muslim, 

serta etika sosial yang lain.10 

Tidak heran apabila Kiai Sholeh 

termasuk pemimpin agama Islam yang 

berani menandatangani berdirinya gereja 

dan vihara di daerahnya. Ia bahkan tak 

segan terjun langsung untuk membela 

tempat ibadah serta pemeluk agama non-

Muslim dari anarkisme maupun 

penggusuran oleh kelompok-kelompok 

keagamaan intoleran. Hal ini dilakukan 

demi mewujudkan rasa aman dan damai 

bagi sesama manusia. Perlu ditekankan 

di sini bahwa, sikap kerendahan hati 

intelektual Kiai tak hanya 

dimanifestasikan pada sikap toleransi 

dan penghormatannya kepada mereka 

yang berbeda agama, namun juga 

ditunjukkan pada mereka yang berbeda 

paham keagamaan, etnis sekaligus kelas 

sosial yang ditunjukkan melalui 

tindakan-tindakan nyata. 

Dengan demikian, artikel ini 

hendak menemukan bagaimana 

konstruksi kerendahatian intelektual di 

atas dibangun oleh Kiai. Misalnya 

berkaitan dengan pengembaraan 

akademik, sentuhan dengan kitab-kitab 

klasik Islam, dan pergaulannya sosialnya. 

Paper ini jelas memiliki kontribusi 

                                                             
10 Santri Pondok Pesantren Ngalah, 

Ensiklopedia Fiqih Jawabul Masail Bermadzhab 
Empat: Menjawab Masalah Lokal, Nasional dan 
Internasional (Pasuruan: PP Ngalah, t.th), pp. 1-
571. 

terhadap eksplanasi corak berpikir Kiai 

yang menjadi pendulum dalam 

membangun karakter inklusivisme dan 

moderatisme Islam di Indonesia. Selain 

itu, kajian ini juga menelisik tentang 

bagaimana artikulasi kerendahan hati 

intelektual dalam konteks relasi sosial 

Kiai, sehingga menjadikan Indonesia 

sebagai negara demokrasi berpenduduk 

Muslim terbesar di Indonesia tetap eksis 

sampai hari ini. 

 

Metode  

Artikel ini menggunakan metode 

penelitian kualitatif dengan pendekatan 

fenomenologi.11 Sebagai suatu 

pendekatan, fenomenologi digunakan 

karena kajian ini hendak mengungkap 

satu pandangan, pemahaman dan 

pemikiran Kiai Sholeh Bahruddin. 

Terutama berkaitan dengan nalarnya 

tentang tema-tema moderasi beragama, 

interaksi sosial yang didasarkan atas 

paham keagamaan dan basis teologis 

yang diyakininya. Data diperoleh dari 

wawancara, observasi, dan penelusuran 

dokumen yang relevan dengan kiprah 

pemikiran dan sosial Kiai Sholeh tentang 

multikulturalisme dan pluralisme dalam 

perspektifnya sebagai seorang yang 

bertauhid.12 Data yang diperoleh 

dianalisis dengan perspektif psikologi 

positif. Hal ini digunakan sebagai upaya 

untuk mengungkap nalar kognitif, 

karakter mental, dan kondisi psikisnya 

11 Mami Hajaroh, “Paradigma, Pendekatan 
Dan Metode Penelitian Fenomenologi,” 2007, 1–
21. 

12 Peter Woods, Successful Writing for 
Qualitative Research (London: Routledge, 2006), 
77. 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Kognitif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
9

1
 

sebagai seorang pemimpin keagamaan 

sekaligus pemimpin lembaga pendidikan 

Islam yang memiliki pergaulan lintas 

iman dan lintas budaya.13 

 

Hasil dan Pembahasan 

NU, Kiai, dan Khazanah Teologi Islam 

Moderat 

Di Indonesia organisasi Islam yang 

memiliki jumlah pengikut paling banyak 

adalah Nahdlatul Ulama (NU). Istilah Kiai 

muncul salah satunya dari tradisi 

intelektual yang dikembangkan di 

pesantren yang menjadi basis gerakan 

sosial-keagamaan NU. Kiai merupakan 

pemimpin pesantren yang memiliki 

pengaruh sangat besar terhadap santri 

dan masyarakat di sekitar pesantren. 

Indonesia sendiri, terutama di Jawa, 

merupakan basis penting dari eksistensi 

pesantren yang menjadi lembaga 

pendidikan yang genuine di Indonesia. 

Bahkan tak heran jika kebesaran NU 

ditopang oleh eksistensi pesantren, di 

mana Kiai tersebut menetap dan menjadi 

pemimpin keagamaan.14 Besarnya 

pengikut organisasi sosial-keagamaan ini 

banyak dianggap sebagai salah satu 

keberhasilan strategi dakwah yang 

memiliki paham keislaman dialogis-

akomodatif. Kesimpulan ini bisa 

dikonfirmasi setidaknya pada dua hal 

mendasar. 

Pertama, NU memiliki modal sosial 

di bidang akademik melalui pesanten 

                                                             
13 J Lofland and L H Lofland, “Analyzing 

Social Settings: A Guide to Qualitative Analysis,” 
Belmont, CA: Wadsworth, 1984, 81. 

14 Burhanudin Muhtadi, Populisme Politik 
Identitas Dan Dinamika Elektoral: Mengurai Jalan 

yang memiliki fungsi kaderisasi 

intelektual. Secara historis, memang NU 

didirikan dari para ulama pesantren, 

sehingga muncul adigium “NU adalah 

pesantren besar, dan pesantren adalah 

NU kecil”. Melalui lembaga pendidikan 

Islam tertua di Indonesia ini, Muslim 

nusantara diajarkan kitab-kitab Islam 

klasik yang multidisiplin, tak hanya di 

bidang fikih (jurisprudensi Islam), 

namun juga di bidang linguistik (nahwu-

sharaf), perilaku keagamaan (tasawuf), 

sejarah peradaban Islam (tarikh), serta 

logika hukum Islam melalui ilmu ushul 

fiqh dan Qowaid Fiqh. Disiplin keilmuan 

yang kompleks ini, berkonsekuensi 

melahirkan konstruksi berpikir 

kosmopolitan, tidak gampang 

mengeneralisir dan menjustifikasi. 

Kedua,  sebagai sebuah institusi 

keagaman, NU memiliki sikap organisasi 

sosial yang mengembangkan nilai-nilai 

inklusivisme (tasamuh), harmoni 

(tawazun), moderasi (tawasuth) dan 

kearifan serta keadilan (ta’adul). Nilai-

nilai sosial itu turut membentuk sikap 

intelektul ulama NU yang kedap 

terhadap ekslusivitas beragama. Hal ini 

bisa dilacak dari cara pandang 

keagamaan yang akomodatif-opsional. 

Sebagai organisasi Islam, NU 

melegitimasi tidak hanya satu madzhab 

tertentu, namun empat madzhab yang 

dinilai kredibel dan akuntabel.15 

Panjang Demokrasi Prosedural (Malang: Intrans 

Publishing, 2019), 67. 
15 Faisal Ismail, “The Nahdlatul Ulama: Its 

Early History and Contribution to the 
Establishment of Indonesian State,” Journal of 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
9

2
 

Di samping itu, untuk memilih 

pendapat yang dijadikan sebagai rujukan 

keagamaan, NU mempertimbangkan hal-

hal yang tak hanya sebatas ajaran 

dogmatis, namun juga sesuatu yang 

bersifat kemaslahatan publik. Realitas 

bahwa Islam menjadi agama mayoritas di 

Indonesia merupakan indikasi paling 

konkret bahwa bangunan peradaban 

Islam di Indonesia banyak ditopang oleh 

fondasi kearifan intelektual Islam yang 

sampai hari ini banyak dipraktikkan oleh 

ulama NU. Sebuah corak keislaman yang 

terbentuk melalui proses panjang 

semenjak kurun waktu abad ke-7 hingga 

ke-21 M. Dalam rentang waktu inilah 

terjadi dialektika antara ajaran Islam 

dengan kebudayaan, sebagai tradisi dan 

pola hidup masyarakat Indonesia. 

Sebuah varian keislaman yang bertemu, 

selaras dan mendasari pembangunan 

negara-bangsa, Gus Dur mengistilahkan 

fenomena ini sebagai pribumisasi Islam.  

Dalam konteks ini, ulama-ulama 

NU berhasil membuat produk keilmuan 

yang lebih menitikberatkan pada 

pemahaman Maa haula an-Nass (around the 

text), dan bukan berhenti pada 

pemahaman maa fii al-Nass (in the text). 

Pola keberagamaan itu tercermin dari 

religious experience para ulama NU yang 

senantiasa memahami teks-teks keilmuan 

Islam (Al-Qur’an dan Hadis)  lengkap 

dengan setting sosial, politik, dan budaya 

yang melingkupinya. Konstruksi berpikir 

inilah yang pada gilirannya melahirkan 

                                                             
Indonesian Islam 5, no. 2 (2011): 247–82, 

https://doi.org/10.15642/JIIS.2011.5.2.247-282. 
16 Agus Maftuh Abegebriel, "Madzhab 

Islam Kosmopolitan Gus Dur", dalam 

satu karakter teologi Islam moderat. 

Implikasinya, nalar keagamaannya tidak 

terjebak dalam verbalitas dan rigiditas 

teks yang justru lebih banyak melahirkan 

paham keislaman yang eksklusif, bahkan 

pada posisi tertentu menjadi radikal.16 

Melalui fondasi inilah, maka nalar 

teologi ulama-ulama NU melahirkan 

karakter keimanan yang mampu 

merangkul dan dirangkul dengan semua 

karakter, baik kebudayaan, politik, 

kebangsaan bahkan lintas iman. Sebuah 

sistem intelektual yang dibentuk oleh 

pertemuan antara kekayaan akademik 

yang dipadu dengan realitas sosial. 

Pada titik ini, para Kiai yang 

menjadi lambang supremasi intelektual 

kelompok NU menjadi lokomotif 

pembentukan kultur Islam khas 

Indonesia yang dikenal moderat. Para 

ulama NU yang merupakan manusia par 

excellence mempunyai modalitas tak 

hanya keilmuan dalam bidang syariah 

(jurisprudensi Islam), namun juga 

dibekali dengan kepiawaiannya dalam 

bidang tasawuf, ekonomi, sosial, politik, 

dan kebudayaan. Kenyataan inilah yang 

pada akhirnya menjadikan NU bergerak 

pada aspek sosio-religius cultural, bukan 

gerakan politik. Sifat kultural ini bisa 

terbentuk, karena penekanan atas 

substansi Islam yang akhirnya bisa 

membumi ke dalam bentuk kebudayaan 

serta sistem sosial di tengah masyarakat.  

Madzhab teologi yang bertumpu 

pada nalar moderasi inilah, yang menjadi 

Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan: Nilai-
Nilai Indonesia Dan Transformasi Kebudayaan 
(Jakarta: The Wahid Institute, 2007), xxv. 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Kognitif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
9

3
 

bukti kecerdasan para kiai dalam 

menghadapi tantangan fenomena sosial 

yang terus berubah (al-waqi’i ghair al-

mutanahiyah) yang dibenturkan dengan 

teks-teks yang pada faktanya bersifat 

terbatas (al-Nusus al-Mutanahiyah) 

sebagaimana adigium Ibn Rusyd dalam 

preambule kitab Bidayat al-Mujtahid wa 

Nihaya al-Mustafid. 

Sikap terbuka dan akomodatif 

sebagaimana di atas menjadi sangat 

masuk akal, mengingat NU secara 

kelembagaan telah mengklaim dirinya 

sebagai penganut madzhab teologi Islam 

yang dikenal moderat, yakni Ahl al-

Sunnah wa al-Jamā’ah –atau dalam kajian 

Barat disebut Sunni, yang kemudian 

diproklamirkan secara resmi melalui 

muktamar yang diselenggarakan pada 

tahun 1926.17 Konsep teologi Sunnisme 

yang dikembangkan oleh NU, kemudian 

menjadi suatu “intellectual guidance” para 

kiai dalam mengartikulasikan ajaran 

Islam yang lebih moderat, dialogis, dan 

demokratis. Dengan makna lain, di dalam 

teologi Sunni sendiri, terkandung nalar 

dan sifat yang moderat. Tidak terpaku 

pada satu madzhab atau aliran. Misalnya 

dalam bidang tauhid mengikuti Imam 

Asy’ary dan (atau) al-Maturidy, dalam 

bidang fiqh secara opsional bisa memilih 

di antara madzhab empat: Imam Abu 

Hanifah, Imam Malik, Imam Shafi’I dan 

Imam Ahmad Ibn Hanmbal. Sedangkan 

                                                             
17 Nur Khalik Ridwan, NU Dan Bangsa 1914-

2010: Pergulatan Politik Dan Kekuasaan (Yogjakarta: 
Arruz Media, 2010), 49. 

18 Mat Solikhin, “Gerakan Pemikiran Dan 
Peran Tiga Ulama Nu (K.H. Hasyim Asy’ari, 
K.H.R. Asnawi Kudus, K. H. Wahhab Hasbullah) 
Dalam Menegakkan Ahl Al-Sunnah Wal-Jama’ah 

dalam rumusan tasawuf, secara opsional 

juga bisa memilih antara gagasan yang 

dikenalkan oleh Imam al-Junaidi al-

Baghdadi atau Imam Abu Hamid al-

Ghazali.18  

Legasi keagamaan ini, 

berkonsekuensi pada konstruksi 

intelektualisme NU yang lebih kaya, 

substantif, dan akomodatif terhadap 

perbedaan madzhab pemikiran dalam 

Islam itu sendiri. Dengan demikian, Islam 

dalam pandangan NU tidak dipandang 

sebagai sistem syari’at dan akidah saja, 

namun Islam merupakan agama 

kebudayaan dan produk keilmuan (dinul 

hadharah wa al-ilmy), serta agama 

peradaban dan keadaban (dinul adab wa 

ats-tsaqofah) yang dibangun di atas sistem 

sosial dan karakter kultural yang 

berbeda-beda, sehingga melahirkan 

beragam varian madzhab dalam 

pemikiran Islam.19 

Kosmopolitanisme intelektual NU 

sebagaimana pengamatan penulis, juga 

dikonstruksi atas dasar konsep-konsep 

kunci yang berlaku dalam tradisi 

akademik para ulamanya. Di antaranya 

adalah konsep qowaid al-fiqh, maqasid as-

syari’ah dan aktivisme bahs al-masa’il. 

Ketiganya berjalan dialektis-integral 

dalam membangun nalar berpikir 

inklusif para Kiai dan NU yang 

dilahirkan dalam paham peradaban 

intelektual pesantren. Secara lebih detail, 

Annahdliyah Di Jawa Tahun 1926 – 1971,” Jurnal 
THEOLOGIA 27, no. 2 (2016): 331, 
https://doi.org/10.21580/teo.2016.27.2.1071. 

19 Said Agil Siraj, Ahlussunnah Waljama’ah 

Dalam Lintasan Sejarah (Yogjakarta: LKPSM, 1998), 
ix. 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
9

4
 

tradisi yang dikembangkan oleh para kiai 

dan komunitas NU dalam membangun 

intelektualismenya, antara lain: 

Pertama, posisi qowaid al-fiqh dalam 

nalar intelektual ulama NU memegang 

peranan penting dalam mengonstruksi 

hukum Islam, atau setidaknya 

pandangan keagamaannya. Kitab-kitab 

tentang ilmu ini, misalkan al-asybah wa al-

Nadhair karya Jalaludin al-Suyuthi, al-

Waraqat, lathaiful Isyarat dan al-Fawaid al-

Janiyah menjadi menu akademik wajib 

kalangan pesantren dalam membentuk 

nalar keislaman. Kitab ini, kemudian 

secara kreatif digunakan sebagai alat 

eksplorasi ulama NU untuk mengatasi 

permasalahan sosial dengan kaidah serta 

logika hukum fiqh yang lebih fleksibel. Di 

samping itu, kaidah fikih ini berfungsi 

untuk mempertemukan kebutuhan 

publik dengan norma ajaran Islam. 

Dengan demikian, melalui piranti 

keilmuan ini, ulama NU tidak sekadar 

menarik hukum langsung dari teks Al-

Qur’an dan Hadis, namun meramu dan 

mencernanya dengan menggunakan 

kaidah ilmiah metodologis untuk 

dikonsumsi oleh masyarakat.20  

Kedua, nalar maqasid as-syari’ah 

berkenaan dengan hak-hak dasar 

manusia yang harus dihargai, dihormati, 

dan diakomodir dalam normativitas 

ajaran agama. Lebih tepatnya, logika 

maqasid memiliki makna lain sebagai inti 

moralitas Islam, karena sifatnya yang 

                                                             
20 Abdurrahman  Wahid, Islam 

Kosmopolitan: Nilai-Nilai Indonesia Dan 
Transformasi Kebudayaan, 13. 

21 Ali Mutakin, “Kitab Kuning Dan Tradisi 
Intelektual Nahdlatul Ulama (NU) dalam 
Penentuan Hukum (Menelisik Tradisi Riset Kitab 

lebih universal.21 Jaminan dasar manusia 

yang dikonseptualisasikan melalui 

tujuan syariat ini antara lain adalah 

berkenaan dengan hak dan kebebasan 

beragama tanpa paksaan serta intimidasi 

(hifd ad-din), hak berekspresi dan 

berpendapat (hifd al-aql), hak atas 

kehidupan tanpa diskriminasi, persekusi, 

hegemoni dan keselamatan fisik (hifd an-

nafs), hak atas penghormatan terhadap 

keturunan dan keluarga (hifd an-nasl) 

serta hak atas jaminan memperoleh 

perlindungan harta dari gangguan, 

penggusuran, penipuan di luar prosedur 

hukum (hifd al-mal). 

Kelima dasar di atas, lazim diadopsi 

ulama NU sebagai acuan yang bersifat 

paradigmatik menjadi prinsip-prinisp 

universal Islam sehingga melahirkan 

kerangka berpikir Islam yang lebih 

substansial, dibanding hanya logika 

formal-tekstual yang memicu sikap 

keagamaan ekslusif. Abdurrahman 

Wahid berpandangan, jika kelima dasar 

ini digunakan sebagai acuan beragama, 

bermasyarakat, dan bernegara, maka 

peradaban Islam tak mustahil bisa 

dikelola berdasarkan hukum yang 

menjunjung tinggi persamaan derajat, 

sikap tenggang rasa terhadap perbedaan 

pandangan. Di samping itu, Islam secara 

fungsional memerankan ajarannya secara 

lebih terbuka, penuh toleransi serta 

konsisten dalam memperjuangkan nilai-

nilai kemanusiaan.22 

Kuning),” Syariah Jurnal Hukum Dan Pemikiran 18, 
no. 2 (2018): 192, 
https://doi.org/10.18592/sy.v18i2.2270. 

22 Abdurahman Wahid, Islam Kosmopolitan: 
Nilai-Nilai Indonesia Dan Transformasi Kebudayaan, 
12. 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Kognitif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
9

5
 

Ketiga, tradisi akademik bahs al-

masa’il yang lazim diagendakan di 

pesantren, menjadikan kelompok ini 

lebih terbuka terhadap perbedaan. Baik 

secara historis maupun operasional, 

tradisi intelektual NU ini, merupakan 

forum yang sangat dinamis, demokratis 

dan berwawasan luas. Dikatakan 

demikian karena persoalan (masail) yang 

digarap selalu mengikuti perkembangan 

(trend) hukum di masyarakat. Demokratis 

karena dalam forum tersebut tidak ada 

perbedaan antara kiai dan santri, baik 

yang muda maupun yang tua. Pendapat 

siapapun yang kuat itulah yang 

diambil.23 Tradisi keilmuan yang 

dibentuk atas dasar saling menerima 

pendapat orang lain inilah, yang 

kemudian membentuk nalar 

inklusivisme NU. Sehingga di dalam 

tradisi organisasi keagamaan Islam ini, 

dikenal istilah sepakat dalam perbedaan 

(ittifaq fi al-ikhtilaf) dan tidak sepakat 

dalam perbedaan (ikhtilaf fi al-ikhtilaf) 

dalam bingkai keadabaan dalam 

keragaman (adab al-ikhtilaf). 

Dengan demikian, moderatisme 

dan inklusivisme Islam yang 

dikembangkan oleh ulama NU dibangun 

atas dasar konstruksi pengetahuan yang 

luas. Sehingga kiai-kiai NU selalu dikenal 

cenderung menggunakan pendekatan 

                                                             
23 Darmawati H, “Manhaj Bahsul Masail 

Menurut Nahdatul Ulama (NU),” Sulesana: Jurnal 
Wawasan Keislaman 6, no. 2 (2011): 98–112, 
https://doi.org/10.24252/.V6I2.1406. 

24 Miftahul Huda, “Toward a New 
Theology for a Religiously Restless Region the 
Accommodation of Local Traditions into Islamic 
Law in Lombok,” Journal of Indonesian Islam 13, no. 
1 (2019): 50–72, 
https://doi.org/10.15642/JIIS.2019.13.1.50-72. 

lunak dan persuasi dalam upaya 

transformasi sosial sekaligus sedapat 

mungkin menghindari kerusuhan dan 

konflik. Sikap kerendahan hati secara 

intelektual seperti itu memungkinkan 

para Kiai melihat berbagai pendapat 

secara lebih kritis, objektif, dan apresiatif. 

Mengartikulasikan ajaran Islam di ranah 

sosial lebih bijak dan penuh hormat tanpa 

kutukan dan hinaan.24 

 

Teologi Moderat: Antara Keislaman 

dan Kerendahatian Intelektual 

Salah satu karakter menonjol yang 

ditampilkan oleh Kiai Sholeh adalah 

sifatnya yang ngemong; tak segan 

merangkul apapun agama dan sukunya. 

Sikap yang ditunjukkan oleh Kiai Sholeh, 

menjadikannya banyak dikenal sebagai 

seorang kiai pluralis dan multikulturalis. 

Dalam perspektif psikologi, apa yang 

dilakukan oleh Kiai Sholeh merupakan 

kristalisasi pemikiran yang mengendap 

menjadi perilaku dan kondisi jiwa yang 

mampu berdamai dengan berbagai 

macam perbedaan. Dari kacamata positive 

psychology,25 Kiai Sholeh menampilkan 

pengalaman positif manusia dan 

kekuatan karakternya.26 Dengan 

demikian, nalar yang dipakai dalam 

interaksi sosial, tidak hanya berorientasi 

pada hal-hal yang bersifat transeden, 

25 Untuk memperdalam historisitas aliran 
positive psychology baca Martin E P Seligman and 
Mihaly Csikszentmihalyi, “Positive Psychology: 
An Introduction,” in Flow and the Foundations of 
Positive Psychology (Springer, 2014), 279–98. 

26 Joshua N Hook and Don E Davis, 
“Humility, Religion, and Spirituality : 
Introduction to the Special Issue,” Journal of 
Psychology and Theology 42, no. 1 (2014): 3–6. 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
9

6
 

namun juga berfokus pada hal-hal yang 

bersifat empiris-positivistik dan empiris-

humanistik yang lebih profan.27 

Dalam satu kesempatan kajian 

senenan yang menjadi rutinitasnya, Kiai 

Sholeh menyatakan untuk tidak ikut-ikut 

hal yang tidak ia ketahui, apalagi 

menyangkut tema yang masih 

kontroversial di tengah publik, misalnya 

dalam menyikapi khilafah dan tahun 

politik: 

 

“semua punya televisi, punya 
handphone, dan internet. Kalau ada 
rebut apa-apa ndak usah ikut-ikutan. 
Serahkan saja pada pemerintah, 
kalua ikut malah akan menjadi ikut 
ruwet”28 
 

Apa yang disampaikan oleh Kiai 

Sholeh, terlihat bahwa dalam mentalitas 

dan nalarnya muncul persinggungan 

antara perasaan psikologi dengan wacana 

agama. Persinggungan psikologi dengan 

agama mengakibatkan irisan kajian yang 

                                                             
27 Istilah aliran psikologi-positivistik dan 

empiris-humanistik dapat dicermati dari uraian 
Baharuddin tatkala historisitas evolusi ilmu 
psikologi, baca Baharuddin, Paradigma Psikologi 
Islami Studi Tentang Elemen Psikologi Dari Al-Quran 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004). 

28 “Tolong Sikapi al-Zaytun dengan 
Tenang”, NGALAH TV Official 

29 Kajian intellectual humility secara 

epistemik dapat dicermati dalam Justin L. Barrett, 
“Intellectual Humility,” Journal of Positive 
Psychology 12, no. 1 (2017): 1–2, 
https://doi.org/10.1080/17439760.2016.1167945. 

30 Baca Barrett. 
31 Bila ditelusuri definisi ini bisa dicermati 

dalam ulasan Dennis Whitcomb et al., 
“Intellectual Humility: Owning Our Limitations,” 
Philosophy and Phenomenological Research 94, no. 3 
(2017): 509–39, 
https://doi.org/10.1111/phpr.12228. 
Bandingkan dengan Burak Oc et al., “Humility 

mendalami tentang unsur penggerak 

karakter manusia, bagaimana manusia 

berkarakter moderat, toleran, dan 

menerima perbedaan dengan pikiran 

terbuka. Usaha untuk membedah alasan 

bagaimana dan seperti apa Kiai Sholeh 

menampilkan perilaku demikian, maka 

bisa dilihat dengan menggunakan 

perspektif psikologi positif dalam bingkai 

kajian intellectual humility.29 

Adalah Justin Barret yang 

mengonstruk kajian kerendahan hati 

secara intelektual (intellectual humility, 

atau disebut IH) dalam perspektif positive 

psychology.30 Dalam pandangan Barret IH 

melahirkan 3 definisi mendasar, bahwa ia 

diartikan sebagai: “keringkihan” 

intelektual,31 kekuatan interpersonal 

intelektual,32 dan sebuah karakter 

moderat seseorang di antara titik 

keangkuhan intelektual dengan 

kemunduran intelektual.33 Dalam Islam, 

moderasi beragama bisa terbentuk oleh 

sikap kerendahan hati secara intelektual 

Breeds Authenticity: How Authentic Leader 
Humility Shapes Follower Vulnerability and Felt 
Authenticity,” Organizational Behavior and Human 

Decision Processes, no. April (2019): 1–14, 
https://doi.org/10.1016/j.obhdp.2019.04.008. 

32 Bila ditelusuri definisi ini bisa dicermati 
dalam ulasannya Ian M. Church, “Intellectual 
Humility and Religious Belief,” Journal of 
Psychology and Theology 46, no. 4 (2018): 219–42, 
https://doi.org/10.1177/0091647118807188. Dan 
secara spesifik intellectual humility diulas secara 
teoretik oleh Maura Priest, “Intellectual Humility: 
An Interpersonal Theory,” Ergo, an Open Access 
Journal of Philosophy 4, no. 20200523 (2017): 463–80, 
https://doi.org/10.3998/ergo.12405314.0004.016. 

33 Peter L. Samuelson et al., “Implicit 
Theories of Intellectual Virtues and Vices: A Focus 
on Intellectual Humility,” Journal of Positive 

Psychology 10, no. 5 (2015): 389–406, 
https://doi.org/10.1080/17439760.2014.967802; 
Barrett, “Intellectual Humility.” 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Kognitif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
9

7
 

yang dibangun di atas teks keagamaan. 

Misalnya, dalam satu kajiannya, Kiai 

Sholeh menyatakan bahwa manusia 

memiliki derajat di hadapan Allah ketika 

di dalam dirinya mempunyai empat 

kompetensi. Sebagaimana yang ia 

ucapkan: 

 

“ada empat hal yang membuat 
seseorang ditinggikan derajatnya 
oleh Allah. Yaitu al-hilm (murah 
hati), tawadhu (ramah), dermawan, 
dan berakhlak atau berbudi pekerti 
yang baik. Keempat hal itu akan 
menjadikan iman seseorang 
sempurna,”  
 
Meskipun terkesan sulit 

mengonseptualisasikan secara utuh, 

sebenarnya kerendahan hati secara 

intelektual dalam bidang keyakinan 

agama yang ditampilkan dalam perilaku 

dan pemikiran Kiai Sholeh beserta 

perangkat nilai-nilai yang ada di 

dalamnya menjadi kajian penting untuk 

dikembangkan, karena alasan akademik 

ilmu yang terus berkembang. Sikap 

rendah hati secara intelektual lebih 

didasarkan pada kenyataan sejarah 

peradaban Islam –diakui atau tidak- 

dicirikan oleh perselisihan dan konflik. 

Islam yang awal kemunculannya 

mengalami hegemoni oleh non-Muslim, 

serta perbedaan madzhab baik di bidang 

akidah (kalam) atau fikih secara langsung 

atau tidak turut memperkeruh 

ketegangan sosial antar umat Islam.  

Di sini, ada banyak cara untuk 

memandang diri sendiri lebih unggul 

                                                             
34 Ian M. Church, “Intellectual Humility 

and Religious Belief.” 

secara moral daripada orang lain akibat 

dari supremasi intelektual masing-

masing kelompok. Fenomena 

radikalisme dan intoleransi atas nama 

agama merupakan imbas dari 

keangkuhan intelektual atas dasar paham 

keagamaan dengan menganggap diri dan 

kelompoknya merupakan pemegang 

kebenaran. Konsep IH dapat membantu 

mengungkap pemikiran Kiai Sholeh yang 

telah berhasil memupuk pandangan 

teologisnya berdasarkan realitas tentang 

diri mereka sendiri dalam tradisi dan 

budaya, menyeimbangkan antara mana 

yang baik dan mana yang buruk. Sikap 

yang matang secara psikologis ini 

memungkinkan seseorang untuk melihat 

tradisi lain dengan keseimbangan yang 

sama, menolak menjustifikasi budaya 

sendiri lebih baik dari yang lain34 

Misalnya pernyataan Kiai Sholeh 

Bahruddin, bahwa seorang ulama atau 

tokoh agama harus menampilkan diri 

layaknya langit, air hujan, dan bumi. 

Artinya yang ditekankan ketika menjadi 

panutan adalah mampu melayani semua 

orang, tanpa memandang agama, suku, 

bahasa atau latar belakang sosialnya.35 

Apa yang disampaikan oleh Kiai 

Sholeh setidaknya bisa dilihat dari 

perspektif psikologis kenapa konsep IH 

sebagai basis kognitif teologi Islam 

moderat diartikulasikan oleh seorang 

tokoh agama.  Pertama, agama menjawab 

pertanyaan tentang makna dan tujuan 

utama kehidupan. Narasi keagamaan 

memiliki potensi untuk menghubungkan 

semua aspek kehidupan seseorang dan 

35 KH Sholeh Bahruddin, wawancara, 12 
Maret 2019 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
9

8
 

memberi mereka makna sakral. Agama 

sering menjawab pertanyaan tentang 

siapa kita, dari mana kita berasal, apa 

yang paling penting, dan apa yang akan 

terjadi setelah kematian.  

Kedua, beberapa orang 

menggunakan kepercayaan agama 

sebagai sinyal kesetiaan kepada 

kelompoknya. Mendukung ide-ide 

tertentu adalah penanda identitas 

primordialisme yang dibangun melalui 

nalar intelektual. Komunitas religius 

tertentu, sering menggunakan supremasi 

intelektual untuk tujuan menjaga status 

quo sebuah kelompok keagamaan.  

Selain itu, IH yang diartikulasikan 

secara apik oleh Kiai Sholeh telah 

didefinisikan sebagai dua dimensi ganda, 

yakni intrapersonal dan interpersonal. 

Pada dimensi intrapersonal, Kiai Sholeh 

memiliki pandangan yang akurat tentang 

diri dan kesadaran akan keterbatasan 

mereka. Kesadaran ini kemudian 

melahirkan sikap tawadlu dan tidak 

merasa benar sendiri. Dalam konteks ini 

juga, nilai-nilai sufismenya sebagai 

penganut tarekat cukup signifikan dalam 

memberikan sumbangsih nilai-nilai 

keadaban.  

Sedangkan pada dimensi 

interpersonal individu Kiai Sholeh 

memiliki sikap yang berorientasi pada 

orang lain, dan tidak terjebak pada 

keangkuhan pribadi. Sikap ini ditandai 

dengan menghormati orang lain dan jauh 

dari superioritas. Dalam konteks situasi 

psikis , subdomain IH berkaitan dengan 

bagaimana seseorang menangani situasi 

                                                             
36 KH Sholeh Bahruddin, wawancara, 12 

Maret 2019 

yang menyulitkan kebanyakan orang 

untuk menegosiasikan ide secara adil 

melalui rasionalitasnya. Asumsi ini, 

terkonfirmasi oleh pernyataannya saat 

menerima banyak tamu lintas agama dan 

kultur di pesantrennya. 

Uwong iku kudu iso gumbul karo uwong. 

Nek enek uwong kok ora iso gumbul, iku 

uwong opo dudu uwong? [seseorang itu 

harus bisa bergaul dengan siapa saja. 

Jika ada seseorang yang tak bisa 

bergaul dengan orang lain, apakah 

dia termasuk orang (manusia) ?]36 

Dalam sebuah kesempatan, Kiai 

Sholeh juga menegaskan bahwa rukun 

tarekat dilandasasi pada enam pilar. Dua 

di antaranya adalah membangun 

interaksi positif dengan sesama manusia. 

Kutipan original pernyataan Kiai Sholeh, 

dapat dilihat di bawah ini: 

“Rukune thariqot iku ono enem, nomor 

limo ambi enem iku mbagusi kabeh 

konco lan mbagusi kabeh makhluk. Iku 

ngunu misi dari thariqot. Iku ngunu 

jenenge “al-ihsan fi’lu al-khoirot ila 

jami’I makhluqot”37 

Sebagai pengamal tarekat, Kiai 

Sholeh berkeyakinan bahwa ia harus 

mengartikulasikan ajaran tauhid melalui 

cara memperbaiki hubungan dengan 

orang lain. Dengan demikian dapat 

dipahami bahwa, IH yang melekat pada 

diri Kiai Sholeh melibatkan pandangan 

akurat tentang kekuatan dan kelemahan 

intelektual seseorang sekaligus diri 

sendiri, serta kemampuan untuk 

menegosiasikan berbagai ide dengan cara 

saling menghormati secara interpersonal 

37 KH Sholeh Bahruddin, wawancara, 20 
Mei 2019 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Kognitif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e3
9

9
 

kepada sesama manusia. Hal inilah yang 

kemudian melahirkan sikap respect, 

simpatik, dan toleran kepada sesama 

manusia. Dengan demikian, jika 

kerendahan hati secara umum (general 

humility) mengacu pada perilaku 

seseorang melintasi situasi dan 

hubungan, maka IH mengacu pada 

mindset tertentu yang melibatkan 

pemikiran dan perilaku seseorang saat 

bernegosiasi dengan ide-ide berbeda 

dalam wacana intelektual. Kiai Sholeh 

yang memiliki kerendahan hati secara 

intelektual dapat mengatur kepedulian 

seseorang untuk menjadi “benar” dan 

terbuka untuk informasi baru dan 

mengejar dan menggabungkan 

pengetahuan dan kebenaran dari sumber 

lain. IH mungkin sangat penting bagi 

individu yang dilihat oleh komunitas 

mereka untuk memiliki tingkat pengaruh 

intelektual yang tinggi.38  

Kerendahan hati secara intelektual 

adalah sikap intelektual yang adil sejak 

dalam pikiran. Dalam bahasa Kiai Sholeh, 

seorang yang dikatakan beriman 

(mukmin) adalah mereka yang mampu 

“ngayomi” dan “ngayemi”. Dua istilah ini 

merupakan pengejawantahan dari satu 

statement Nabi Muhammad bahwa 

seseorang dikatakan Muslim jika orang 

lain selamat gangguan lidah (ucapan/ 

lisan) dan tangannya [al-muslimu man 

salima al-muslim min lisani wa yadihi]. 

Sebagaimana pendapat Tanesini, corak 

                                                             
38 Joshua N. Hook et al., “Intellectual 

Humility and Forgiveness of Religious Leaders,” 
Journal of Positive Psychology 10, no. 6 (2015): 499–
506, 
https://doi.org/10.1080/17439760.2015.1004554. 

keberagamaan ini merupakan 

seperangkat sikap yang kuat (karena ini 

dipahami dalam psikologi sosial) yang 

diarahkan pada peningkatan kognitif 

seseorang beserta komponen-

komponennya. Dengan makna lain, 

terjadi keterjalinan yang padu antara 

keadaan kognitif dan afektif yang 

membentuk konstruksi intelektual, yang 

melayani fungsi pengetahuan dengan 

nilai-nilai moderat. Sikap kerendahan 

hati ini, memiliki dua sifat dialektik: 

penerimaan diri secara intelektual atas 

keterbatasan epistemik dan 

kesederhanaan intelektual tentang 

keberhasilan epistemik. Sifat-sifat ini 

secara konseptual berbeda, tetapi secara 

psikologis menyatu. Kerendahan hati 

adalah kebajikan kompleks yang terdiri 

dari kesederhanaan dan penerimaan 

diri.39 

Perlu ditegaskan di sini bahwa IH 

merupakan satu sikap psiko-kognitif 

yang menekankan pada penggunaan 

pertimbangan-pertimbangan emosional 

atau afeksi dalam mengartikulasikan 

produk intelektual, baik cara pandang 

maupun sikap keagamaan. Kerendahan 

hati secara intelektual meniscayakan 

adanya satu kontrol emosional yang tidak 

hanya mendewakan produk rasionalitas, 

namun lebih menekankan pada titik temu 

universal atas berbagai pandangan yang 

ada.  

39 Alessandra Tanesini, “Intellectual 
Humility as Attitude,” Philosophy and 

Phenomenological Research 96, no. 2 (2018): 399–420, 
https://doi.org/10.1111/phpr.12326. 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e4
0

0
 

Di sisi lain, memang tidak bisa 

dimungkiri bahwa terdapat aspek-aspek 

agama yang “sulit” untuk menerapkan 

IH apabila menyangkut persoalan prinsip 

keagamaan, misalnya soal keimanan 

yang di usik. Peristiwa politik identitas di 

Indonesia yang melahirkan gerakan 

populisme Islam melalui 212 adalah 

sebagian dari contoh sukarnya 

kontekstualisasi konsep IH jika dikaitkan 

dengan ketersinggungan teologis. 

Namun, lagi-lagi hal ini berkenaan 

dengan cara pandang yang 

menggunakan rasionalitas atas isu yang 

diangkat. Hal ini diperparah ketika 

keyakinan agama secara sistematis 

digunakan untuk mengonsolidasikan 

kekuatan politik.40 

Untuk itu, penting untuk menyadari 

bahwa kesenjangan pengetahuan sampai 

batas tertentu serta pengalaman spiritual 

seseorang menjadi pemantik perbedaan 

yang mengharuskan memiliki IH, untuk 

tidak hanya berfokus “ke dalam” diri, 

namun juga “keluar”. Seorang pemimpin 

keagamaan, Kiai dalam konteks ini, 

sering memperhatikan kesenjangan 

pengetahuan ini (sebagai keterbatasan), 

mengakui mereka, menerimanya, dan 

berusaha — jika relevan dan sesuai — 

untuk memperbaikinya.  

Terkait dengan itu, tak jarang 

artikulasi IH seorang Kiai diartikulasikan 

ke dalam ranah sosial dengan bertindak 

                                                             
40 Joshua N. Hook and Don E. Davis, 

“Humility, Religion, and Spirituality: 
Introduction to the Special Issue,” Journal of 
Psychology and Theology 42, no. 1 (2014): 3–6, 

https://doi.org/10.1177/009164711404200101. 
41 Emma C. Gordon, “Intellectual Humility, 

Spirituality, and Counselling,” Journal of 

sebagai konselor spiritual. Karena gap 

pengetahuan terbentuk dari perbedaan 

persepsi atau cara pandang, maka 

prinsip-prinsip konseling perlu 

dikedepankan menjadi satu keniscayaan 

untuk memanifestasikan kebajikan dan 

toleransi keagamaan. Seorang tokoh 

agama yang arogan secara intelektual, 

dengan demikian dapat diasumsikan 

sebagai seseorang yang gagal melihat gap 

pengetahuan dan pengalaman antara 

satu dengan yang lain.41 

Kiai dalam konteks keindonesiaan 

adalah religious leader yang mampu 

menyemai nilai-nilai toleran dan moderat 

di tengah kemajemukan masyarakat. 

Pemilihan figur Kiai dalam kajian ini 

dalam rangka melanjutkan penelitian 

Hook dan kawan-kawan tatkala meneliti 

religious leader dalam bingkai kajian 

intellectual humility.42 Hook dkk, 

menggunakan analisis teori dimensi 

interpersonal dan intrapersonal. Dimensi 

intrapersonal adalah pandangan reflektif 

individu tentang kesadaran akan 

keterbatasan mereka. Sementara dimensi 

interpersonal adalah pandangan individu 

terhadap orang lain yang dicirikan 

dengan rasa hormat terhadap orang lain, 

bukan superioritas serta keangkuhan.43 

Hook dkk, menjelaskan bahwa 

religious leader yang memiliki intellectual 

humility mampu mengendalikan situasi 

yang sulit terlebih situasi yang berkaitan 

Psychology and Theology 46, no. 4 (2018): 279–91, 
https://doi.org/10.1177/0091647118807185. 

42 Hook et al., “Intellectual Humility and 
Forgiveness of Religious Leaders.” 

43 Hook et al. 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Kognitif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e4
0

1
 

dengan keyakinan, ide atau keadilan. 

Religious leader yang baik memiliki 

pandangan yang hampir mencapai titik 

akurat terhadap kekuatan dan kelemahan 

seseorang serta mampu melakukan 

negosiasi dengan berbagai macam ide 

dengan cara saling menghormati satu 

sama lain. Negosiasi-negosiasi yang 

dilakukan oleh religious leader yang 

humility dilakukan dengan sikap 

menerima perbedaan dan terbuka untuk 

mengakomodasi informasi-informasi 

baru, bahkan religious leader yang humility 

mau mengintegrasikan informasi-

informasi baru terhadap keyakinan yang 

selama ini menjadi pegangannya.44  

Pandangan Hook dkk, dalam 

menjelaskan intellectual humility pada 

religious leader tidak serta merta diterima 

di kalangan positive psychology, adalah 

Davis dkk,45 seakan-akan menentang. 

dengan menyatakan bagi religious leader, 

intellectual humility itu sukar diterapkan, 

Davis dkk, mengajukan empat argumet 

keberatan. Pertama, religious leader 

sebagaimana seorang leader bertugas 

memimpin bawahannya. Seorang leader 

dalam mengambil keputusan setidaknya 

melibatkan unsur bawahannya untuk 

memberi masukan terhadap keputusan 

yang akan diambil oleh pemimpin. Peran 

pengambilan keputusan bagi leader 

menekan pengaruhnya yang besar dari 

pada ide-ide yang dilontarkan oleh 

bawahannya, sehingga sirkulasi 

pertukaran ide dapat berlangsung 

dengan seimbang. Peran seperti 

                                                             
44 Hook et al. 
45 Don E. Davis et al., “Humility and the 

Development and Repair of Social Bonds: Two 

demikian ini sulit diterapkan oleh 

religious leader yang humility.  

Kedua, religious leader adalah figur 

bagi pengikutnya. Religious leader bukan 

seperti pemimpin dalam perusahaan 

yang memiliki peran sebagai pemimpin 

formal. Artinya bawahan hanya wajib 

mengikuti perintah dari pemimpin 

perusahaan yang berkaitan dengan 

perusahaan tersebut. Religious leader 

bukan demikian, religious leader tidak 

memiliki bawahan melainkan, religious 

leader memiliki pengikut. Religious leader 

adalah role model bagi para pengikutnya. 

Artinya kapan pun dan di mana pun 

posisi religious leader berada tindakan, 

ucapan, dan sikap religious leader menjadi 

model bagi para pengikutnya. Dengan 

demikian religious leader yang humility 

harus bisa mengendalikan kebajikannya 

untuk mengontrol sikap 

keberagamaannya yang dapat berimbas 

pada para pengikutnya, kondisi seperti 

demikian ini dinilai Davis dkk, sukar 

dilakukan oleh religious leader yang 

humility.  

Ketiga, sebagai religious leader tugas 

yang sering diemban adalah memberikan 

ceramah dan nasihat–segala macam 

nasihat baik nasihat untuk kehidupan 

dunia maupun nasihat untuk kehidupan 

akhirat (afterlife). Nasihat-nasihat yang 

diberikan oleh religious leader untuk 

pengikutnya begitu dibutuhkan dari para 

pengikutnya ada yang terhimpit 

permasalahan ekonomi, permasalahan-

permasalahan dunia yang sukar untuk 

Longitudinal Studies,” Self and Identity 12, no. 1 
(2013): 58–77, 
https://doi.org/10.1080/15298868.2011.636509. 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e4
0

2
 

diselesaikan atau permasalahan-

permasalahan masa lalu pengikutnya 

berkaitan dengan dosa-dosa yang telah 

mereka tebarkan. Permasalahan-

permasalahn tersebut bila dibiarkan akan 

menimbulkan kecemasan, bahkan 

keputusasaan hingga mereka yang 

dirundung dalam masalah tersebut 

terperosok dalam jurang kesesatan. 

Religious leader berperan untuk 

memberikan nasihat-nasihat yang sejuk, 

mengurangi kecemasan atau bahkan 

terlibat langsung untuk mengatasi 

permasalahan pengikutnya. Saran 

nasihat atau kecemasan psikologis 

mungkin bisa diatasi oleh religious leader, 

akan tetapi terlibat langsung dalam 

mengatasi permasalahan tersebut atau 

mengalihkan persepsinya terhadap 

pengikutnya yang menyandang dosa 

besar itulah yang sulit dilakukan. 

Keempat, pandangan religious leader 

terhadap pengikutnya yang murtad. 

Murtad adalah suatu pengkhianatan 

penganut agama terhadap agama yang 

diyakininya. Pandangan terhadap orang 

yang murtad bagi religious leader 

merupakan tantangan besar untuk tidak 

hanya sekadar menahan emosi yang 

berkecamuk. Religious leader yang 

humility diuji untuk membedakan antara 

tindakan murtad dan pemurtad. 

Tindakan murtad adalah sebuah 

keputusan yang salah besar, akan tetapi 

pemurtad adalah manusia yang memiliki 

hak-hak untuk dilindungi secara 

                                                             
46 Davis et al. 
47 Leor Zmigrod et al., “The Psychological 

Roots of Intellectual Humility: The Role of 
Intelligence and Cognitive Flexibility,” Personality 

kemanusiaan dan juga kelangsungan 

hidupnya. Menurut pandangan Davis 

dkk, religious leader yang humility harus 

mampu mengendalikan emosi negatif 

seperti kemarahan, penghinaan atau 

perasaan jijik terhadap pemurtad–

mereka adalah manusia yang memiliki 

hak-hak sosial.46 

Argumen yang dilontarkan oleh 

Davis dkk, mengenai keberatannya 

terhadap religious leader yang humility 

patut untuk dipertimbangkan dalam 

memotret laku sarjana Islam tradisional 

atau lazim disebut dengan Kiai dalam 

membina pengikutnya. Selain bentuk 

religious leader yang dipotret oleh Hook 

dkk, Davis dkk, patut untuk dihadirkan 

di sini adalah pandangan Zmigrod dkk,. 

Religious leader yang humility adalah 

mereka yang memiliki kapasitas untuk  

mengevaluasi informasi secara kritis dan 

membuat keputusan berdasarkan bukti. 

Zmigrod melanjutkan, secara khusus 

religious leader yang humility meyakini 

bahwa keyakinan pribadi pada situasi 

tertentu dapat keliru, sebab pribadi 

seorang religious leader yang humility 

merasa pendapat yang dia pegang bisa 

kurang tepat mengingat dia selalu 

mengevaluasi pendapatnya dengan 

informasi-informasi baru.47  

Pendapat Zmigrod dapat dijabarkan 

bahwa religious leader yang humility tidak 

gegabah dan menghindari cara-cara 

arogan dalam mengambil keputusan. 

Mahfudzi menyatakan arogansi adalah 

and Individual Differences 141, no. January (2019): 

200–208, 
https://doi.org/10.1016/j.paid.2019.01.016. 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Kognitif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e4
0

3
 

kecenderungan seseorang yang 

menganggap keyakinan adalah sebuah 

kebenaran dengan asumsi bahwa 

keyakinan itu kebenaran milik sendiri, 

tanpa melirik kebenaran yang diyakini 

oleh orang lain secara a priori.48 Mahfudzi 

melanjutkan bahwa, untuk mengatasi 

permasalahan arogansi intelektual, 

manusia harus memiliki semangat 

berpikir cerdas dengan mendorong 

tumbuhnya intellectual humility. Peran 

seperti ini yang semestinya diambil alih 

oleh religious leader. Seorang religious 

leader memiliki semangat untuk berani 

menerima kebenaran dari orang lain 

tanpa memandang siapa yang 

menyampaikan kebenaran tersebut 

diiringi dengan sifat humility dan 

berkenan meluruskan kebenaran kepada 

orang lain. Oleh karena itu, untuk 

memerinci indikator seorang religious 

leader yang humility artikel ini 

menggunakan perspektif Rego dkk, di 

antaranya adalah (1) mengakui kesalahan 

dan keterbatasan; (2) mengevaluasi 

potensi dan membelokkan pujian kepada 

orang lain, dan (3) mau belajar.49 

Mengakhiri tulisan ini, penulis 

kutipkan salah satu pernyataan cukup 

penting yang dilontarkan oleh Kiai 

Sholeh. Ia dalam satu pengajiannya 

mengatakan: Intine urip berdampingan karo 

non-Muslim tidak lain yakni perdamaian. 

Sebab kok gak damai wurung sekolah, ora ono 

sekolahan, ora ono ngaji. Ora biso nyambut 

                                                             
48 Mahfudzi Mahfudzi, “Integritas 

Intelektual Menurut Al-Qur’an,” Jurnal Al-Fanar 2, 

no. 1 (2019): 15–28, 
https://doi.org/10.33511/alfanar.v2n1.15-28. 

49 Arménio Rego et al., “How Leader 
Humility Helps Teams to Be Humbler, 

gawe. Statemen ini bagi penulis sangat 

dahsyat untuk menggambarkan 

intellectual humility yang dimiliki oleh 

Kiai Sholeh, sehingga mengonstruksi 

corak teologi Islamnya yang kental 

nuansa moderat. Bahwa inti dari hidup 

berdampingan dengan non-Muslim atau 

orang lain yang berbeda adalah agar 

tercipta kedamaian. Bagi Kiai Sholeh, 

kedamaian adalah modal utama, pilar 

penyangga yang mampu mewujudkan 

satu tatanan masyarakat dan kemajuan 

peradaban. Tanpa perdamaian taka da 

aktivitas budaya, aktivitas sosial, dan visi 

politik dalam pembangunan bangsa akan 

terhenti. 

 

Penutup 

Penelitian ini secara mendalam 

berhasil mengurai bagaimana teologi 

Islam moderat yang lahir dari konstruksi 

“intellectual humility” Kiai Haji Sholeh 

Bahruddin. Dalam konteks ini, intellectual 

humility merujuk pada sikap rendah hati 

dalam berpikir dan mengakui 

keterbatasan pengetahuan manusia. 

Studi ini menggarisbawahi bagaimana 

Kiai Haji Sholeh Bahruddin menerapkan 

prinsip-prinsip ini dalam pandangannya 

terhadap agama, masyarakat, dan dirinya 

sendiri. Pendekatan psikologi positif 

digunakan dalam penelitian ini untuk 

menganalisis dampak positif dari 

intellectual humility dalam konteks teologi 

Islam moderat. Hasil penelitian 

Psychologically Stronger, and More Effective: A 
Moderated Mediation Model,” Leadership 
Quarterly 28, no. 5 (2017): 639–58, 

https://doi.org/10.1016/j.leaqua.2017.02.002. 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e4
0

4
 

menunjukkan bahwa pendekatan ini 

dapat memfasilitasi dialog yang lebih 

terbuka, toleransi antaragama, dan 

penerimaan terhadap perbedaan 

pendapat. Melalui kesederhanaan 

pemikiran dan sikap terbuka, Kiai Haji 

Sholeh Bahruddin berhasil membentuk 

hubungan yang lebih kuat antara 

komunitas Muslim dan masyarakat luas. 

Dengan menggabungkan ajaran agama 

yang moderat dengan intellectual humility, 

kajian ini menunjukkan pentingnya 

menghindari sikap dogmatis dan 

fanatisme dalam beragama. Kiai Haji 

Sholeh Bahruddin memberikan contoh 

nyata bagaimana seorang pemimpin 

agama dapat menginspirasi pengikutnya 

untuk menjalani kehidupan beragama 

dengan penuh rendah hati, pemahaman 

mendalam, dan rasa saling hormat.  

Selain itu, artikel ini memberikan 

wawasan yang berharga tentang 

bagaimana teologi Islam moderat yang 

berakar pada intellectual humility dapat 

berkontribusi pada pembangunan 

masyarakat yang inklusif, harmonis, dan 

terbuka terhadap berbagai perspektif. 

Studi ini memperkuat pentingnya 

pendekatan yang mengedepankan 

kerendahan hati secara intelektual dalam 

menjembatani beragam bentuk 

perbedaan dan mempromosikan 

kesatuan dalam masyarakat yang 

multikultural dan multireligius. 

 

Daftar Pustaka 

Azra, Azyumardi. "Indonesian Islam, 

Mainstream Muslims and Politics," 2. 

Taipe: Taiwanese and Indonesian 

Islamic Leaders Exchange Project, 2006. 

Baharuddin. Paradigma Psikologi Islami 

Studi Tentang Elemen Psikologi Dari Al-

Quran. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2004. 

Barrett, Justin L. "Intellectual Humility." 

Journal of Positive Psychology 12, no. 1 

(2017): 1–2. 

https://doi.org/10.1080/17439760.2016.

1167945. 

Church, Ian M. "Intellectual Humility and 

Religious Belief." Journal of Psychology 

and Theology 46, no. 4 (2018): 219–42. 

https://doi.org/10.1177/0091647118807

188. 

Davis, Don E., Everett L. Worthington, 

Joshua N. Hook, Robert A. Emmons, 

Peter C. Hill, Richard A. Bollinger, and 

Daryl R. van Tongeren. "Humility and 

the Development and Repair of Social 

Bonds: Two Longitudinal Studies." Self 

and Identity 12, no. 1 (2013): 58–77. 

https://doi.org/10.1080/15298868.2011.

636509. 

Gordon, Emma C. "Intellectual Humility, 

Spirituality, and Counselling." Journal 

of Psychology and Theology 46, no. 4 

(2018): 279–91. 

https://doi.org/10.1177/0091647118807

185. 

H, Darmawati. “Manhaj Bahsul Masail 

Menurut Nahdatul Ulama (NU).” 

Sulesana: Jurnal Wawasan Keislaman 6, 

no. 2 (2011): 98–112. 

https://doi.org/10.24252/.V6I2.1406. 

Hajaroh, Mami. “Paradigma, Pendekatan Dan 

Metode Penelitian Fenomenologi,” 

2007, 1–21. 

Hook, Joshua N., and Don E. Davis. 

"Humility, Religion, and Spirituality: 

Introduction to the Special Issue." 

Journal of Psychology and Theology 42, 

no. 1 (2014): 3–6. 

https://doi.org/10.1177/0091647114042

00101. 

Hook, Joshua N., Don E. Davis, Daryl R. Van 

Tongeren, Peter C. Hill, Everett L. 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Kognitif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e4
0

5
 

Worthington, Jennifer E. Farrell, and 

Phillip Dieke. "Intellectual Humility and 

Forgiveness of Religious Leaders." 

Journal of Positive Psychology 10, no. 6 

(2015): 499–506. 

https://doi.org/10.1080/17439760.2015.

1004554. 

Hook, Joshua N, and Don E Davis. "Humility, 

Religion, and Spirituality : Introduction 

to the Special Issue." Journal of 

Psychology and Theology 42, no. 1 

(2014): 3–6. 

Huda, Miftahul. "Toward a New Theology for 

a Religiously Restless Region the 

Accommodation of Local Traditions into 

Islamic Law in Lombok." Journal of 

Indonesian Islam 13, no. 1 (2019): 50–

72. 

https://doi.org/10.15642/JIIS.2019.13.1.

50-72. 

Ismail, Faisal. "The Nahdlatul Ulama: Its 

Early History and Contribution to the 

Establishment of Indonesian State." 

Journal of Indonesian Islam 5, no. 2 

(2011): 247–82. 

https://doi.org/10.15642/JIIS.2011.5.2.2

47-282. 

Lofland, J, and L H Lofland. "Analyzing 

Social Settings: A Guide to Qualitative 

Analysis." Belmont, CA: Wadsworth, 

1984. 

Mahfudzi, Mahfudzi. “Integritas Intelektual 

Menurut Al-Qur’an.” Jurnal Al-Fanar 2, 

no. 1 (2019): 15–28. 

https://doi.org/10.33511/alfanar.v2n1.15

-28. 

Muhtadi, Burhanudin. Populisme Politik 

Identitas Dan Dinamika Elektoral: 

Mengurai Jalan Panjang Demokrasi 

Prosedural. Malang: Intrans Publishing, 

2019. 

Mutakin, Ali. “Kitab Kuning Dan Tradisi 

Intelektual Nahdlatul Ulama Dalam 

Penentuan Hukum Islam (Menelisik 

Tradisi Riset Kitab Kuning).” Syariah 

Jurnal Hukum Dan Pemikiran 18, no. 2 

(2018): 192. 

https://doi.org/10.18592/sy.v18i2.2270. 

Oc, Burak, Michael A. Daniels, James M. 

Diefendorff, Michael R. Bashshur, and 

Gary J. Greguras. "Humility Breeds 

Authenticity: How Authentic Leader 

Humility Shapes Follower Vulnerability 

and Felt Authenticity." Organizational 

Behavior and Human Decision 

Processes, no. April (2019): 1–14. 

https://doi.org/10.1016/j.obhdp.2019.04.

008. 

Priest, Maura. "Intellectual Humility: An 

Interpersonal Theory." Ergo, an Open 

Access Journal of Philosophy 4, no. 

20200523 (2017): 463–80. 

https://doi.org/10.3998/ergo.12405314.0

004.016. 

Rego, Arménio, Bradley Owens, Susana Leal, 

Ana I. Melo, Miguel Pina e. Cunha, 

Lurdes Gonçalves, and Paula Ribeiro. 

"How Leader Humility Helps Teams to 

Be Humbler, Psychologically Stronger, 

and More Effective: A Moderated 

Mediation Model." Leadership 

Quarterly 28, no. 5 (2017): 639–58. 

https://doi.org/10.1016/j.leaqua.2017.02

.002. 

Ridwan, Nur Khalik. NU Dan Bangsa 1914-

2010: Pergulatan Politik Dan 

Kekuasaan. Yogjakarta: Arruz Media, 

2010. 

Samuelson, Peter L., Matthew J. Jarvinen, 

Thomas B. Paulus, Ian M. Church, Sam 

A. Hardy, and Justin L. Barrett. "Implicit 

Theories of Intellectual Virtues and 

Vices: A Focus on Intellectual 

Humility." Journal of Positive 

Psychology 10, no. 5 (2015): 389–406. 

https://doi.org/10.1080/17439760.2014.

967802. 

Seligman, Martin E P, and Mihaly 

Csikszentmihalyi. "Positive Psychology: 

An Introduction." In Flow and the 

Foundations of Positive Psychology, 

279–98. Springer, 2014. 

Siraj, Said Agil. Ahlussunnah Waljama’ah 

Dalam Lintasan Sejarah. Yogjakarta: 



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh 
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif 
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi KeIslaman 
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019 

P
ag

e4
0

6
 

LKPSM, 1998. 

Solikhin, Mat. “Gerakan Pemikiran dan Peran 

Tiga Ulama NU (K.H. Hasyim Asy’ari, 

K.H.R. Asnawi Kudus, K. H. Wahhab 

Hasbullah) dalam Menegakkan Ahl al-

Sunnah Wal-Jama’ah Annahdliyah di 

Jawa Tahun 1926 – 1971.” Jurnal 

Theologia 27, no. 2 (2016): 331. 

https://doi.org/10.21580/teo.2016.27.2.1

071. 

Tanesini, Alessandra. "Intellectual Humility 

as Attitude." Philosophy and 

Phenomenological Research 96, no. 2 

(2018): 399–420. 

https://doi.org/10.1111/phpr.12326. 

Wahid, Abdurrahman. Islam Kosmopolitan: 

Nilai-Nilai Indonesia Dan Transformasi 

Kebudayaan. Jakarta: The Wahid 

Institute, 2007. 

Whitcomb, Dennis, Heather Battaly, Jason 

Baehr, and Daniel Howard-Snyder. 

"Intellectual Humility: Owning Our 

Limitations." Philosophy and 

Phenomenological Research 94, no. 3 

(2017): 509–39. 

https://doi.org/10.1111/phpr.12228. 

Woods, Peter. Successful Writing for 

Qualitative Research. London: 

Routledge, 2006. 

Zamachsyari Dhofir. Tradisi Pesantren Studi 

Tentang Pandangan Hidup Kyai. 

Jakarta: LP3S, 2010. 

Zmigrod, Leor, Sharon Zmigrod, Peter Jason 

Rentfrow, and Trevor W. Robbins. "The 

Psychological Roots of Intellectual 

Humility: The Role of Intelligence and 

Cognitive Flexibility." Personality and 

Individual Differences 141, no. January 

(2019): 200–208. 

https://doi.org/10.1016/j.paid.2019.01.0

16. 

. 


