- ~t él‘é‘(t aL Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Kajian Kelslaman
ln u https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual
Yurnal Pendidikan dan Studs Keislaman Volume 9, Nomor 3, Desember 2019
p-ISSN: 1979-2050/e-ISSN: 2685-4155

Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh Bahruddin:
Perspektif Psikologi Positif

Achmad Muhibin Zuhri
UIN Sunan Ampel Surabaya
amizuhri@uinsby.ac.id

Abstract

This study explores moderate Islamic theology with a focus on applying the
concept of intellectual humility by Kiai Haji Sholeh Bahruddin. Intellectual
humility is a humble attitude that acknowledges human knowledge's
limitations. The purpose of this study is to explore how the principle of
intellectual humility can influence Kiai Haji Sholeh Bahruddin's view of
religion and society, as well as its positive impact from a positive psychology
perspective. The research method used is a qualitative approach with a
phenomenological approach. Data were obtained through in-depth
interviews with Kiai Haji Sholeh Bahruddin, as well as analysis of documents
related to his views on moderate Islamic theology. Data analysis was carried
out in the following steps: first, identifying the beliefs and values of moderate
Islamic theology as applied by Kiai Haji Sholeh Bahruddin; second, describing
how intellectual humility is reflected in the approach and views of Kiai Haji
Sholeh Bahruddin; third, analyze the positive impact of the application of
intellectual humility in forming an inter-religious dialogue, tolerance, and
harmonious relations in society. The results of this study reveal that Kiai Haji
Sholeh Bahruddin applies intellectual humility in his interpretation and
communication of Islamic teachings, which opens up space for more open
interreligious dialogue and acceptance of different views. This research aims
to support the importance of a moderate approach to religion and show that
intellectual humility can be an important instrument in building an inclusive
and harmonious society.

Keywords: Intellectual Humility, Moderate Islam, Positive Psychology

Abstrak
Penelitian ini mengeksplorasi teologi Islam moderat dengan fokus pada
penerapan konsep intellectual humility oleh Kiai Haji Sholeh Bahruddin.
Intellectual humility merupakan sikap rendah hati dalam berpikir yang
mengakui keterbatasan pengetahuan manusia. Tujuan dari penelitian ini
adalah untuk menggali bagaimana prinsip intellectual humility dapat
mempengaruhi pandangan Kiai Haji Sholeh Bahruddin terhadap agama dan
masyarakat, serta dampak positifnya dalam perspektif psikologi positif.
Metode penelitian yang digunakan adalah pendekatan kualitatif dengan
pendekatan fenomenologi. Data diperoleh melalui wawancara mendalam
dengan Kiai Haji Sholeh Bahruddin, serta analisis dokumen yang terkait

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019
387


http://u.lipi.go.id/1324871824
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual

Page388

Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai

Sholeh Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

dengan pandangannya tentang teologi Islam moderat. Analisis data
dilakukan dengan langkah-langkah berikut: pertama, mengidentifikasi
keyakinan dan nilai-nilai teologi Islam moderat yang diterapkan oleh Kiai
Haji Sholeh Bahruddin; kedua, menggambarkan bagaimana intellectual
humility tercermin dalam pendekatan dan pandangan Kiai Haji Sholeh
Bahruddin; ketiga, menganalisis dampak positif dari penerapan intellectual
humility dalam membentuk dialog antaragama, toleransi, dan hubungan
harmonis dalam masyarakat. Hasil penelitian ini mengungkapkan bahwa
Kiai Haji Sholeh Bahruddin menerapkan intellectual humility dalam
interpretasi dan komunikasinya tentang ajaran Islam, yang pada gilirannya
membuka ruang bagi dialog antaragama yang lebih terbuka dan penerimaan
terhadap perbedaan pandangan. Implikasi dari penelitian ini adalah
mendukung pentingnya pendekatan moderat dalam beragama dan
menunjukkan bahwa intellectual humility dapat menjadi instrumen penting

dalam membangun masyarakat inklusif dan harmonis.

Kata Kunci: Islam Moderat, Kerendahan Intelektual, Psikologi Positif

Pendahuluan

Teologi lazim diidentikan dengan
keimanan. Sedangkan di dalam tradisi
ajaran Islam, keimanan sangat lekat
dengan keadaban dan moralitas atau
yang sering disebut sebagai amal saleh.
Maka membahas diskursus teologi dalam
Islam sama halnya mengungkap dua sisi
mata uang yang tak bisa dilepaskan: yaitu
hablu
minallah, dan perilaku keagamaan yang

keimanan sebagai manifestasi
merujuk pada interaksi sosial (hablu
minan an-Nas). Merujuk konsep teologi
ini, maka merasakan dinamika Islam di
Indonesia dewasa ini memperlihatkan
gelagat yang menggelisahkan. Fenomena
ini setidaknya dilatarbelakangi oleh dua
alasan: menguatnya populisme Islam
melalui identitas serta

politik

meningkatnya angka intoleransi di

Indonesia.l

1 Burhanudin Muhtadi, Populisme Politik
Identitas Dan Dinamika Elektoral: Mengurai Jalan
Panjang Demokrasi Prosedural (Malang: Intrans
Publishing, 2019), 21.

Realitas ini berimplikasi pada
terpuruknya citra Islam di Indonesia
yang dikenal sebagai Islam yang penuh
warna dan kedamaian (the smiling and
colorfull Islam).2 Performa keislaman yang

cenderung menampakkan konservatisme

keagamaan dan intoleran tersebut
mengindikasikan lahirnya superioritas
intelektual beberapa kelompok
agamawan. Munculnya  supremasi
ideologi  keislaman tertentu, pada
gilirannya turut menyumbang sikap
monopoli  (tafsir) kebenaran yang

berdampak tertutupnya kran toleransi.
Pada posisi demikian, para sarjana Islam

yang
“ Kiaill

tradisional jamak diistilahkan

dengan perlu  menyuarakan

2 Azyumardi Azra, “Indonesian Islam,
Mainstream Muslims and Politics” (Taipe:
Taiwanese and Indonesian Islamic Leaders
Exchange Project, 2006), 2.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Page388

Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

gagasan-gagasan keislamannya
inklusif.3

Kiai yang lazim dikenal dalam

yang

kelompok Islam tradisional di Indonesia
jamak menganut faham sunni yang lebih
moderat. Alasannya karena pemilihan
mereka terhadap tradisi Asy’ari dan
Maturidi
mengindikasikan

dalam  sistem  teologi

sikap  keagamaan
mereka yang tidak skripturalis-tekstualis
di satu sisi, serta menolak supremasi akal
secara berlebih pada pihak yang lain.
yang
mengedepankan moderatisme (tawasuth)

Konsep teologis Sunni
dan inklusivisme (tasamuh) yang jamak

diyakini oleh Kiai merupakan artikulasi

kerendahatian intelektual (intellectual
humility).4
Korelasi antara kerendahatian

intelektual dengan toleransi keagamaan
ini, sebenarnya secara eksplisit pernah
dikaji oleh Joshua N. Hook melalui
risetnya yang berjudul Intellectual
Humility and Religious Tolerance. Hook
berhasil menemukan bahwa Intellectual
Humility dapat menjadi salah satu faktor
yang
menciptakan rasa saling menghormati

dapat membantu individu

dan menghargai terlepas dari latar

belakang agama atau paham keagamaan

3 Terminologi Kiai di Indonesia
sebagaimana tipologi yang dikenalkan oleh
Zamaksyari Dhofier sedikitnya ditafsiri pada tiga
aspek: 1) Kiai sebagai gelar kehormatan terhadap
barang atau hewan, misalnya untuk menyebut
keris atau Kerbau; 2) gelar kehormatan untuk
orang yang dianggap tua; 3) gelar yang diberikan
oleh masyarakat kepada seseorang ahli agama
Islam, memimpin sebuah pesantren dan fasih
mengajarkan dan menyampaikan literatur-
literatur keislaman. Pada kajian ini, term Kiai
yang digunakan adalah tipe yang ketiga.
Selengkapnya dalam Zamachsyari Dhofir, Tradisi

seseorang.’ Selain itu, riset

yang
dilakukan pada tahun 2016 silam juga
menemukan bahwa kerendahan hati
intelektual merupakan instrumen positif
dalam menyemai toleransi beragama,
bahkan potensial dalam mengendalikan
konservatisme beragama yang cenderung
intoleran.

Dalam konteks Indonesia, dua
organisasi Islam; Muhammadiyah dan
NU banyak diklaim

moderatisme Islam. Dikatakan demikian

sebagai juara

karena kedua organisasi itu tidak pernah
dakwah dan
ekspresi keagamaannya menggunakan

didapati dalam pola
cara-cara yang arogan, intoleran, dan
ekslusif. Adalah Masdar Hilmy yang
moderatisme  dua

mengkaji  pola

organisasi tersebut dalam rangka
meneguhkan moderasi keislaman di
Indonesia. Baik Muhammadiyah dengan
konsep reformasinya (tajdid) dan NU
melalui istilah-istilah ~ kunci sikap
kemasyarakatannya (tasamuh, tawasun,
i'tidal).

merupakan pondasi yang baik dalam

Dalam pandangan Hilmy,

membangun proyek moderasi Islam di

Indonesia. Namun demikian, kajian

Hilmy menyisakan “ruang kosong”

tentang genealogi dan corak intelektual

Pesantren Studi Tentang Pandangan Hidup Kiai
(Jakarta: LP3S, 2010), 93.

4 Sikap keberagamaan Kiai, bisa dilacak
dalam Sumanto al-Qurtuby, Nahdlatul Ulama: dari
Politik Kekuasaan sampai Pemikiran Keagamaan,
(Semarang: eLsa Press, 2014), p. 109; Ahmad
Shiddiq, Khittah Nahdliyah (Surabaya: Balai Buku,
1980), p. 57.

5 Joshua N. Hook, Jennifer E. Farrell,
Kathryn A. Johnson, Daryl R. Van Tongeren, Don
E. Davis & Jamie D. Aten, “Intellectual Humility
And Religious Tolerance”, The Journal of Positive
Psychology, (2016)

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Kognitif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

seperti apa yang dibangun oleh kedua
organisasi tersebut, sehingga mampu
menjadi penopang keislaman yang
penuh kerendahan hati.

Figur Kiai yang menjadi agen
intelektual Islam secara signifikan
mampu memberikan sumbangsih corak
pemikiran keislaman Indonesia yang
disebabkan

sarjana Muslim banyak mengikuti pola

dikenal toleran. Hal ini
berpikir imam madzhab yang memiliki
kredo “pendapatku benar namun ada
kemungkinan salah, pendapat orang lain
bisa

salah  tetapi

kebenaran”.

mengandung

Relativitas kebenaran yang menjadi
karakter berpikir di atas, menjadikan Kiai
memiliki dua cara pandang, yakni
berpikir “ke dalam” dan “ke luar”.
Tipologi berpikir ini identik dengan
karakteristik kerendahan hati intelektual
yang oleh Hook dikategorikan ke dalam
subdomain: dan
Jika

mengandaikan pada kesadaran atas

dua intrapersonal

interpersonal. domain pertama
keterbatasan diri, maka domain terakhir

memberikan ruang negosiasi,

penghormatan  serta  penghargaan
terhadap perbedaan pemikiran orang

lain.7

6 Masdar Hilmy, “Whither Indonesia’s
Islamic Moderatism? A Reexamination on the
Moderate Vision of Muhammadiyah and NU”,
Journal of Indonesian Islam, 7, 1 (Juni, 2013), pp. 24-
48

7 Joshua N. Hook & Don E. Davis,

“Intellectual ~Humility and Religion: A
Psychological Perspective”, Journal of Psychology
and Theology, (2018), DOI:

10.1177/0091647118807188, pp. 1-24; Joshua N.
Hook,et al. “Intellectual humility and forgiveness

Artikel ini hendak membahas figur
Kiai Sholeh Bahruddin yang dikenal
sebagai sosok yang toleran, pluralis, dan
inklusif. Pengasuh Pondok Pesantren
Ngalah, Pasuruan, Jawa Timur ini setiap
harinya didatangi berbagai kelompok
yang ingin mendapat keberkahan doa
sekaligus perlindungan darinya. Di
adalah

pengamen jalanan, para Pastur yang

antara mereka tunasusila,

meminta perlindungan karena gereja
oleh
kelompok tertentu, sekumpulan Biksu

mereka diancam akan dirusak
(pemimpin agama Budha) yang meminta
perlindungan agar Vihara-nya aman,
kelompok etnis Tionghoa non-Muslim
serta

masih  banyak lagi

masyarakat yang mengadu atau bahkan

lapisan

sekadar menjalin interaksi dengannya.?
Corak pemikiran Kiai Sholeh yang
cenderung terbuka diperolehnya dari
dua akar intelektual, yakni: kearifan
akademik leluhurnya yang juga Kiai agar
merangkul semua orang,’ serta berasal
dari khazanah keilmuan Islam Kklasik
yang “kitab
kuning” pesantren.

lazim disebut sebagai

dalam  tradisi

Misalnya sebagaimana pandangannya
yang direkam oleh para santrinya dalam
buku yang berjudul “Ensiklopedi Figh:
Jawabul Masail Bermadzhab Empat” yang

of religious leaders”, The Journal of Positive
Psychology, (2015), pp. 1-8.

8 M. Anang Sholikhudin, “ Praktik
Pluralisme di Pondok Pesantren Ngalah”, Dirasat:
Jurnal Manajemen dan Pendidikan Islam, 2, 2 (Juni
2017), pp. 274-286.

9 Kutipan original, “Sak temene dek pasar, dek
masjid, dek dalan, kabeh iku dulurmu” (indeed in the
market, in the mosque, on the road all are your
brothers)

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page389



Page390

Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

men-display corak pemikirannya yang
toleran dan menghargai perbedaan. Di
antaranya terkait landasan akademik
keislaman tentang relasi Islam dan
negara, pluralitas sosial, penghormatan
dan perlindungan terhadap non-Muslim,
serta etika sosial yang lain.10

Tidak heran apabila Kiai Sholeh
termasuk pemimpin agama Islam yang
berani menandatangani berdirinya gereja
dan vihara di daerahnya. Ia bahkan tak
segan terjun langsung untuk membela
tempat ibadah serta pemeluk agama non-
Muslim dari anarkisme maupun
penggusuran oleh kelompok-kelompok
keagamaan intoleran. Hal ini dilakukan
demi mewujudkan rasa aman dan damai
bagi sesama manusia. Perlu ditekankan
di sini bahwa, sikap kerendahan hati
Kiai tak
dimanifestasikan pada sikap toleransi

intelektual hanya

dan penghormatannya kepada mereka

juga
ditunjukkan pada mereka yang berbeda

yang berbeda agama, namun

paham keagamaan, etnis sekaligus kelas

yang
tindakan-tindakan nyata.

sosial ditunjukkan  melalui

artikel ini

bagaimana

Dengan demikian,
hendak
konstruksi kerendahatian intelektual di

menemukan

atas dibangun oleh Kiai. Misalnya

berkaitan dengan pengembaraan

akademik, sentuhan dengan kitab-kitab
klasik Islam, dan pergaulannya sosialnya.

Paper ini jelas memiliki kontribusi

10 Gantri Pondok Pesantren Ngalah,
Ensiklopedia  Figih  Jawabul Masail Bermadzhab
Empat: Menjawab Masalah Lokal, Nasional dan
Internasional (Pasuruan: PP Ngalah, t.th), pp. 1-
571.

terhadap eksplanasi corak berpikir Kiai
yang

membangun karakter inklusivisme dan

menjadi  pendulum  dalam
moderatisme Islam di Indonesia. Selain
itu, kajian ini juga menelisik tentang
bagaimana artikulasi kerendahan hati
intelektual dalam konteks relasi sosial
Kiai, sehingga menjadikan Indonesia
sebagai negara demokrasi berpenduduk
Muslim terbesar di Indonesia tetap eksis

sampai hari ini.

Metode

Artikel ini menggunakan metode
penelitian kualitatif dengan pendekatan
fenomenologi.!! Sebagai suatu
pendekatan, fenomenologi digunakan
karena kajian ini hendak mengungkap

satu pandangan, pemahaman dan

Kiai Sholeh  Bahruddin.
Terutama berkaitan dengan nalarnya

pemikiran

tentang tema-tema moderasi beragama,
interaksi sosial yang didasarkan atas
paham keagamaan dan basis teologis
yang diyakininya. Data diperoleh dari
wawancara, observasi, dan penelusuran
dokumen yang relevan dengan kiprah
pemikiran dan sosial Kiai Sholeh tentang
multikulturalisme dan pluralisme dalam
perspektifnya sebagai
bertauhid.’?>  Data
dianalisis dengan perspektif psikologi

seorang yang
yang  diperoleh

positif. Hal ini digunakan sebagai upaya

untuk mengungkap nalar kognitif,

karakter mental, dan kondisi psikisnya

1 Mami Hajaroh, “Paradigma, Pendekatan
Dan Metode Penelitian Fenomenologi,” 2007, 1-
21.

12 Peter Woods, Successful Writing for
Qualitative Research (London: Routledge, 2006),
77.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Kognitif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

sebagai seorang pemimpin keagamaan
sekaligus pemimpin lembaga pendidikan
Islam yang memiliki pergaulan lintas
iman dan lintas budaya.13

Hasil dan Pembahasan
NU, Kiai, dan Khazanah Teologi Islam
Moderat

Di Indonesia organisasi Islam yang
memiliki jumlah pengikut paling banyak
adalah Nahdlatul Ulama (NU). Istilah Kiai
muncul dari tradisi

salah satunya

intelektual yang dikembangkan di
pesantren yang menjadi basis gerakan
sosial-keagamaan NU. Kiai merupakan
pemimpin pesantren yang memiliki
pengaruh sangat besar terhadap santri
dan masyarakat di sekitar pesantren.
Indonesia sendiri, terutama di Jawa,
merupakan basis penting dari eksistensi
pesantren yang menjadi lembaga
pendidikan yang genuine di Indonesia.
Bahkan tak heran jika kebesaran NU
ditopang oleh eksistensi pesantren, di
mana Kiai tersebut menetap dan menjadi
pemimpin  keagamaan.'*  Besarnya
pengikut organisasi sosial-keagamaan ini
banyak dianggap sebagai salah satu
keberhasilan

strategi dakwah yang

memiliki paham keislaman dialogis-

akomodatif. =~ Kesimpulan ini  bisa
dikonfirmasi setidaknya pada dua hal
mendasar.

Pertama, NU memiliki modal sosial

di bidang akademik melalui pesanten

13 J Lofland and L H Lofland, “Analyzing
Social Settings: A Guide to Qualitative Analysis,”
Belmont, CA: Wadsworth, 1984, 81.

14 Burhanudin Muhtadi, Populisme Politik
Identitas Dan Dinamika Elektoral: Mengurai Jalan

yang memiliki fungsi  kaderisasi
intelektual. Secara historis, memang NU
didirikan dari para ulama pesantren,
sehingga muncul adigium “NU adalah
pesantren besar, dan pesantren adalah
NU kecil”. Melalui lembaga pendidikan
Islam tertua di Indonesia ini, Muslim
nusantara diajarkan kitab-kitab Islam
klasik yang multidisiplin, tak hanya di
bidang fikih (jurisprudensi Islam),
namun juga di bidang linguistik (nahwu-
sharaf), perilaku keagamaan (tasawuf),
sejarah peradaban Islam (tarikh), serta
logika hukum Islam melalui ilmu wushul
figh dan Qowaid Figh. Disiplin keilmuan
ini, berkonsekuensi

yang kompleks
melahirkan konstruksi berpikir
tidak gampang
mengeneralisir dan menjustifikasi.
Kedua,

keagaman, NU memiliki sikap organisasi

kosmopolitan,
sebagai sebuah institusi

sosial yang mengembangkan nilai-nilai
inklusivisme (tasamuh), harmoni
(tawasuth)

kearifan serta keadilan (fa’adul). Nilai-

(tawazun), moderasi dan
nilai sosial itu turut membentuk sikap
intelektul NU
terhadap ekslusivitas beragama. Hal ini
dilacak  dari
keagamaan yang akomodatif-opsional.
NU

melegitimasi tidak hanya satu madzhab

ulama yang kedap

bisa cara pandang

Sebagai Islam,

organisasi

tertentu, namun empat madzhab yang
dinilai kredibel dan akuntabel.1

Panjang Demokrasi Prosedural (Malang: Intrans
Publishing, 2019), 67.

15 Faisal Ismail, “The Nahdlatul Ulama: Its
Early History and Contribution to the
Establishment of Indonesian State,” Journal of

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page391



Page392

Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

Di samping itu, untuk memilih
pendapat yang dijadikan sebagai rujukan
keagamaan, NU mempertimbangkan hal-
hal yang tak hanya sebatas ajaran
dogmatis, namun juga sesuatu yang
bersifat kemaslahatan publik. Realitas
bahwa Islam menjadi agama mayoritas di
Indonesia merupakan indikasi paling
konkret bahwa bangunan peradaban
Islam di Indonesia banyak ditopang oleh
fondasi kearifan intelektual Islam yang
sampai hari ini banyak dipraktikkan oleh
ulama NU. Sebuah corak keislaman yang
terbentuk  melalui proses panjang
semenjak kurun waktu abad ke-7 hingga
ke-21 M. Dalam rentang waktu inilah
terjadi dialektika antara ajaran Islam
dengan kebudayaan, sebagai tradisi dan
pola Indonesia.

Sebuah varian keislaman yang bertemu,

hidup masyarakat

selaras dan mendasari pembangunan
negara-bangsa, Gus Dur mengistilahkan
fenomena ini sebagai pribumisasi Islam.
Dalam konteks ini, ulama-ulama
NU berhasil membuat produk keilmuan
yang lebih  menitikberatkan
pemahaman Maa haula an-Nass (around the
text), bukan berhenti
pemahaman maa fii al-Nass (in the text).

pada

dan pada
Pola keberagamaan itu tercermin dari
religious experience para ulama NU yang
senantiasa memahami teks-teks keilmuan
Islam (Al-Qur'an dan Hadis)
dengan setting sosial, politik, dan budaya

lengkap

yang melingkupinya. Konstruksi berpikir
inilah yang pada gilirannya melahirkan

Indonesian  Islam 5, no. 2 (2011): 247-82,
https:/ /doi.org/10.15642/]115.2011.5.2.247-282.
16 Agus Maftuh Abegebriel, "Madzhab

Islam  Kosmopolitan Gus Dur", dalam

satu karakter teologi Islam moderat.
Implikasinya, nalar keagamaannya tidak
terjebak dalam verbalitas dan rigiditas
teks yang justru lebih banyak melahirkan
paham keislaman yang eksklusif, bahkan
pada posisi tertentu menjadi radikal.

Melalui fondasi inilah, maka nalar
teologi ulama-ulama NU melahirkan
karakter = keimanan yang mampu
merangkul dan dirangkul dengan semua
karakter, baik kebudayaan, politik,
kebangsaan bahkan lintas iman. Sebuah
sistem intelektual yang dibentuk oleh
pertemuan antara kekayaan akademik
yang dipadu dengan realitas sosial.

Pada titik ini, para Kiai yang
menjadi lambang supremasi intelektual
kelompok NU menjadi lokomotif
kultur khas

Indonesia yang dikenal moderat. Para

pembentukan Islam
ulama NU yang merupakan manusia par
tak
hanya keilmuan dalam bidang syariah
juga

dibekali dengan kepiawaiannya dalam

excellence mempunyai modalitas

(urisprudensi  Islam), namun
bidang tasawuf, ekonomi, sosial, politik,
dan kebudayaan. Kenyataan inilah yang
pada akhirnya menjadikan NU bergerak
pada aspek sosio-religius cultural, bukan
gerakan politik. Sifat kultural ini bisa
terbentuk, karena penekanan atas
substansi Islam yang akhirnya bisa
membumi ke dalam bentuk kebudayaan
serta sistem sosial di tengah masyarakat.

Madzhab teologi yang bertumpu

pada nalar moderasi inilah, yang menjadi

Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan: Nilai-
Nilai Indonesia Dan Transformasi Kebudayaan
(Jakarta: The Wahid Institute, 2007), xxv.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Kognitif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

bukti
menghadapi tantangan fenomena sosial

kecerdasan para kiai dalam
yang terus berubah (al-waqi’i ghair al-
mutanahiyah) yang dibenturkan dengan
teks-teks yang pada faktanya bersifat
(al-Nusus al-Mutanahiyah)

sebagaimana adigium Ibn Rusyd dalam

terbatas

preambule kitab Bidayat al-Mujtahid wa
Nihaya al-Mustafid.
Sikap terbuka
sebagaimana di atas menjadi sangat
akal, NU
kelembagaan telah mengklaim dirinya

dan akomodatif

masuk mengingat secara
sebagai penganut madzhab teologi Islam
yang dikenal moderat, yakni Ahl al-
Sunnah wa al-Jama’ah -atau dalam kajian
Barat disebut Sunni, yang kemudian
diproklamirkan secara resmi melalui
muktamar yang diselenggarakan pada
tahun 1926.17 Konsep teologi Sunnisme
yang dikembangkan oleh NU, kemudian
menjadi suatu “intellectual guidance” para
kiai dalam mengartikulasikan ajaran
Islam yang lebih moderat, dialogis, dan
demokratis. Dengan makna lain, di dalam
teologi Sunni sendiri, terkandung nalar
dan sifat yang moderat. Tidak terpaku
pada satu madzhab atau aliran. Misalnya
dalam bidang tauhid mengikuti Imam
Asy’ary dan (atau) al-Maturidy, dalam
bidang figh secara opsional bisa memilih
di antara madzhab empat: Imam Abu
Hanifah, Imam Malik, Imam Shafi'l dan
Imam Ahmad Ibn Hanmbal. Sedangkan

17 Nur Khalik Ridwan, NU Dan Bangsa 1914-
2010: Pergulatan Politik Dan Kekuasaan (Yogjakarta:
Arruz Media, 2010), 49.

18 Mat Solikhin, “Gerakan Pemikiran Dan
Peran Tiga Ulama Nu (K.H. Hasyim Asy’ari,
K.H.R. Asnawi Kudus, K. H. Wahhab Hasbullah)
Dalam Menegakkan Ahl Al-Sunnah Wal-Jama’'ah

dalam rumusan tasawuf, secara opsional
juga bisa memilih antara gagasan yang
dikenalkan oleh Imam al-Junaidi al-
Baghdadi atau Imam Abu Hamid al-
Ghazali.8
Legasi

keagamaan ini,

berkonsekuensi pada konstruksi
intelektualisme NU vyang lebih kaya,
substantif, dan akomodatif terhadap
perbedaan madzhab pemikiran dalam
Islam itu sendiri. Dengan demikian, Islam
dalam pandangan NU tidak dipandang
sebagai sistem syari’at dan akidah saja,
namun Islam  merupakan agama
kebudayaan dan produk keilmuan (dinul
hadharah  wa  al-ilmy),

peradaban dan keadaban (dinul adab wa

serta agama
ats-tsaqofah) yang dibangun di atas sistem
kultural yang
sehingga  melahirkan
madzhab

sosial dan karakter
berbeda-beda,
beragam  varian dalam
pemikiran Islam.1®

Kosmopolitanisme intelektual NU
sebagaimana pengamatan penulis, juga
dikonstruksi atas dasar konsep-konsep
kunci yang berlaku dalam tradisi
akademik para ulamanya. Di antaranya
adalah konsep gowaid al-figh, magasid as-

syari’ah dan aktivisme bahs al-masa’il.

Ketiganya Dberjalan dialektis-integral
dalam membangun nalar berpikir
inklusif para Kiai dan NU yang

dilahirkan dalam paham peradaban
intelektual pesantren. Secara lebih detail,

Annahdliyah Di Jawa Tahun 1926 - 1971,” Jurnal
THEOLOGIA 27, no. 2 (2016): 331,
https:/ /doi.org/10.21580/te0.2016.27.2.1071.

19 Said Agil Siraj, Ahlussunnah Waljama’ah
Dalam Lintasan Sejarah (Yogjakarta: LKPSM, 1998),
ix.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page393



Page394

Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

tradisi yang dikembangkan oleh para kiai
dan komunitas NU dalam membangun
intelektualismenya, antara lain:

Pertama, posisi qowaid al-figh dalam
nalar intelektual ulama NU memegang
peranan penting dalam mengonstruksi
hukum Islam, atau setidaknya
pandangan keagamaannya. Kitab-kitab
tentang ilmu ini, misalkan al-asybah wa al-
Nadhair karya Jalaludin al-Suyuthi, al-
Waragat, lathaiful Isyarat dan al-Fawaid al-
Janiyah menjadi menu akademik wajib
kalangan pesantren dalam membentuk
nalar keislaman. Kitab ini, kemudian
secara kreatif digunakan sebagai alat
eksplorasi ulama NU untuk mengatasi
permasalahan sosial dengan kaidah serta
logika hukum figh yang lebih fleksibel. Di
samping itu, kaidah fikih ini berfungsi
kebutuhan
publik dengan norma ajaran Islam.

untuk  mempertemukan

Dengan demikian, melalui piranti
keilmuan ini, ulama NU tidak sekadar
menarik hukum langsung dari teks Al-
Qur’an dan Hadis, namun meramu dan
mencernanya
kaidah
dikonsumsi oleh masyarakat.

Kedua,

berkenaan

dengan menggunakan

ilmiah  metodologis untuk
nalar maqasid as-syari‘ah
hak-hak  dasar

manusia yang harus dihargai, dihormati,

dengan
dan diakomodir dalam normativitas
ajaran agama. Lebih tepatnya, logika
maqasid memiliki makna lain sebagai inti
moralitas Islam, karena sifatnya yang

20 Abdurrahman
Kosmopolitan: Nilai-Nilai
Transformasi Kebudayaan, 13.

21 Ali Mutakin, “Kitab Kuning Dan Tradisi
Intelektual Nahdlatul Ulama (NU) dalam
Penentuan Hukum (Menelisik Tradisi Riset Kitab

Wabhid,
Indonesia

Islam
Dan

lebih universal.?! Jaminan dasar manusia

yang
tujuan syariat ini antara lain adalah

dikonseptualisasikan ~ melalui
berkenaan dengan hak dan kebebasan
beragama tanpa paksaan serta intimidasi
(hifd  ad-din),
berpendapat

hak berekspresi dan
(hifd hak

kehidupan tanpa diskriminasi, persekusi,

al-aql), atas
hegemoni dan keselamatan fisik (hifd an-
nafs), hak atas penghormatan terhadap
keturunan dan keluarga (hifd an-nasl)
serta hak atas jaminan memperoleh
perlindungan harta dari gangguan,
penggusuran, penipuan di luar prosedur
hukum (hifd al-mal).

Kelima dasar di atas, lazim diadopsi
ulama NU sebagai acuan yang bersifat
paradigmatik menjadi prinsip-prinisp
universal Islam sehingga melahirkan
kerangka berpikir Islam yang lebih

substansial, dibanding hanya logika
formal-tekstual yang memicu sikap
keagamaan  ekslusif. = Abdurrahman

Wahid berpandangan, jika kelima dasar
ini digunakan sebagai acuan beragama,
bermasyarakat, dan bernegara, maka
peradaban Islam tak mustahil bisa
dikelola

menjunjung tinggi persamaan derajat,

berdasarkan hukum yang
sikap tenggang rasa terhadap perbedaan
pandangan. Di samping itu, Islam secara
fungsional memerankan ajarannya secara
lebih terbuka, penuh toleransi serta
konsisten dalam memperjuangkan nilai-
nilai kemanusiaan.??

Kuning),” Syariah Jurnal Hukum Dan Pemikiran 18,
no. 2 (2018): 192,
https://doi.org/10.18592/sy.v18i2.2270.

22 Abdurahman Wahid, Islam Kosmopolitan:
Nilai-Nilai Indonesia Dan Transformasi Kebudayaan,
12.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Kognitif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

Ketiga, tradisi akademik bahs al-
yang
pesantren, menjadikan kelompok ini
lebih terbuka terhadap perbedaan. Baik
secara historis

masa’il lazim diagendakan di

maupun operasional,
tradisi intelektual NU ini, merupakan
forum yang sangat dinamis, demokratis
Dikatakan
demikian karena persoalan (masail) yang

dan berwawasan luas.
digarap selalu mengikuti perkembangan
(trend) hukum di masyarakat. Demokratis
karena dalam forum tersebut tidak ada
perbedaan antara kiai dan santri, baik
yang muda maupun yang tua. Pendapat
siapapun yang kuat itulah yang
diambil.2>  Tradisi yang
dibentuk atas dasar saling menerima

keilmuan

pendapat orang lain inilah, yang

kemudian membentuk nalar
inklusivisme NU. Sehingga di dalam
tradisi organisasi keagamaan Islam ini,
dikenal istilah sepakat dalam perbedaan
(ittifag fi al-ikhtilaf) dan tidak sepakat

dalam perbedaan (ikhtilaf fi al-ikhtilaf)

dalam  bingkai keadabaan dalam
keragaman (adab al-ikhtilaf).

Dengan demikian, moderatisme
dan inklusivisme Islam yang

dikembangkan oleh ulama NU dibangun
atas dasar konstruksi pengetahuan yang
luas. Sehingga kiai-kiai NU selalu dikenal
cenderung menggunakan pendekatan

23 Darmawati H, “Manhaj Bahsul Masail
Menurut Nahdatul Ulama (NU),” Sulesana: Jurnal
Wawasan Keislaman 6, no. 2 (2011): 98-112,
https:/ /doi.org/10.24252/.V612.1406.

24 Miftahul Huda, “Toward a New
Theology for a Religiously Restless Region the
Accommodation of Local Traditions into Islamic
Law in Lombok,” Journal of Indonesian Islam 13, no.
1 (2019): 50-72,
https://doi.org/10.15642/J115.2019.13.1.50-72.

lunak dan persuasi dalam upaya
transformasi sosial sekaligus sedapat
mungkin menghindari kerusuhan dan
konflik. Sikap kerendahan hati secara
intelektual seperti itu memungkinkan
para Kiai melihat berbagai pendapat
secara lebih kritis, objektif, dan apresiatif.
Mengartikulasikan ajaran Islam di ranah
sosial lebih bijak dan penuh hormat tanpa

kutukan dan hinaan.?*

Teologi Moderat: Antara Keislaman
dan Kerendahatian Intelektual

Salah satu karakter menonjol yang
ditampilkan oleh Kiai Sholeh adalah
tak

merangkul apapun agama dan sukunya.

sifathya yang ngemong; segan
Sikap yang ditunjukkan oleh Kiai Sholeh,
menjadikannya banyak dikenal sebagai
seorang kiai pluralis dan multikulturalis.
Dalam perspektif psikologi, apa yang
dilakukan oleh Kiai Sholeh merupakan
kristalisasi pemikiran yang mengendap
menjadi perilaku dan kondisi jiwa yang
mampu berdamai dengan berbagai
macam perbedaan. Dari kacamata positive
psychology,?> Kiai Sholeh menampilkan
manusia  dan

pengalaman  positif

kekuatan karakternya.2¢ Dengan

demikian, nalar yang dipakai dalam
interaksi sosial, tidak hanya berorientasi
pada hal-hal yang bersifat transeden,

% Untuk memperdalam historisitas aliran
positive psychology baca Martin E P Seligman and
Mihaly Csikszentmihalyi, “Positive Psychology:
An Introduction,” in Flow and the Foundations of
Positive Psychology (Springer, 2014), 279-98.

26 Joshua N Hook and Don E Davis,
“Humility, Religion, and Spirituality :
Introduction to the Special Issue,” Journal of
Psychology and Theology 42, no. 1 (2014): 3-6.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page395



Page396

Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

namun juga berfokus pada hal-hal yang
bersifat empiris-positivistik dan empiris-
humanistik yang lebih profan.?”

Dalam satu kesempatan kajian
senenan yang menjadi rutinitasnya, Kiai
Sholeh menyatakan untuk tidak ikut-ikut

hal yang tidak ia ketahui,

yang
kontroversial di tengah publik, misalnya

apalagi

menyangkut  tema masih
dalam menyikapi khilafah dan tahun

politik:

“semua punya televisi, punya
handphone, dan internet. Kalau ada
rebut apa-apa ndak usah ikut-ikutan.
Serahkan saja pada pemerintah,
kalua ikut malah akan menjadi ikut
ruwet” 28

Apa yang disampaikan oleh Kiai
Sholeh, terlihat bahwa dalam mentalitas
dan nalarnya muncul persinggungan
antara perasaan psikologi dengan wacana
agama. Persinggungan psikologi dengan
agama mengakibatkan irisan kajian yang

27 Istilah aliran psikologi-positivistik dan
empiris-humanistik dapat dicermati dari uraian
Baharuddin tatkala historisitas evolusi ilmu
psikologi, baca Baharuddin, Paradigma Psikologi
Islami Studi Tentang Elemen Psikologi Dari Al-Quran
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004).

28 “Tolong Sikapi al-Zaytun dengan
Tenang”, NGALAH TV Official

2 Kajian intellectual humility secara
epistemik dapat dicermati dalam Justin L. Barrett,
“Intellectual Humility,” Journal of Positive
Psychology 12, no. 1 (2017): 1-2,
https://doi.org/10.1080/17439760.2016.1167945.

30 Baca Barrett.

31 Bila ditelusuri definisi ini bisa dicermati
dalam ulasan Dennis Whitcomb et al,
“Intellectual Humility: Owning Our Limitations,”
Philosophy and Phenomenological Research 94, no. 3
(2017): 509-39,
https://doi.org/10.1111/phpr.12228.
Bandingkan dengan Burak Oc et al., “Humility

mendalami tentang unsur penggerak
karakter manusia, bagaimana manusia
berkarakter
menerima perbedaan dengan pikiran

moderat, toleran, dan
terbuka. Usaha untuk membedah alasan
bagaimana dan seperti apa Kiai Sholeh
menampilkan perilaku demikian, maka
dilihat
perspektif psikologi positif dalam bingkai

bisa dengan menggunakan
kajian intellectual humility.?
Adalah yang

mengonstruk kajian kerendahan hati

Justin  Barret
secara intelektual (intellectual humility,
atau disebut IH) dalam perspektif positive
psychology.?® Dalam pandangan Barret IH
melahirkan 3 definisi mendasar, bahwa ia
diartikan

sebagai: “keringkihan”

intelektual,® kekuatan interpersonal
sebuah  karakter
titik

dengan

intelektual 2 dan

moderat seseorang di antara

keangkuhan intelektual

kemunduran intelektual.33 Dalam Islam,
moderasi beragama bisa terbentuk oleh
sikap kerendahan hati secara intelektual

Breeds Authenticity: How Authentic Leader
Humility Shapes Follower Vulnerability and Felt
Authenticity,” Organizational Behavior and Human
Decision Processes, mno. April (2019): 1-14,
https:/ /doi.org/10.1016/j.0bhdp.2019.04.008.

32 Bila ditelusuri definisi ini bisa dicermati
dalam ulasannya lan M. Church, “Intellectual
Humility and Religious Belief,” Journal of
Psychology and Theology 46, no. 4 (2018): 219-42,
https://doi.org/10.1177/0091647118807188. Dan
secara spesifik intellectual humility diulas secara
teoretik oleh Maura Priest, “Intellectual Humility:
An Interpersonal Theory,” Ergo, an Open Access
Journal of Philosophy 4, no. 20200523 (2017): 463-80,
https:/ /doi.org/10.3998/ergo.12405314.0004.016.

33 Peter L. Samuelson et al, “Implicit
Theories of Intellectual Virtues and Vices: A Focus
on Intellectual Humility,” Journal of Positive
Psychology 10, mno. 5 (2015):  389-406,
https://doi.org/10.1080/17439760.2014.967802;
Barrett, “Intellectual Humility.”

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Kognitif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

yang dibangun di atas teks keagamaan.
Misalnya, dalam satu kajiannya, Kiai
Sholeh menyatakan bahwa manusia
memiliki derajat di hadapan Allah ketika
di dalam dirinya mempunyai empat
kompetensi.

Sebagaimana yang ia

ucapkan:

“ada empat hal yang membuat
seseorang ditinggikan derajatnya
oleh Allah. Yaitu al-hilm (murah
hati), tawadhu (ramah), dermawan,
dan berakhlak atau berbudi pekerti
yang baik. Keempat hal itu akan

menjadikan iman seseorang

sempurna,”

Meskipun terkesan sulit
mengonseptualisasikan  secara  utuh,

sebenarnya kerendahan hati secara

intelektual dalam bidang keyakinan
agama yang ditampilkan dalam perilaku
Sholeh beserta
yang ada di

dalamnya menjadi kajian penting untuk

dan pemikiran Kiai
perangkat nilai-nilai
dikembangkan, karena alasan akademik
ilmu yang terus berkembang. Sikap
rendah hati intelektual lebih
didasarkan pada kenyataan

secara
sejarah
peradaban Islam -diakui atau tidak-
dicirikan oleh perselisihan dan konflik.
Islam yang awal kemunculannya
mengalami hegemoni oleh non-Muslim,
serta perbedaan madzhab baik di bidang
akidah (kalam) atau fikih secara langsung
tidak

ketegangan sosial antar umat Islam.

atau turut  memperkeruh
Di sini, ada banyak cara untuk

memandang diri sendiri lebih unggul

3 Jan M. Church, “Intellectual Humility
and Religious Belief.”

secara moral daripada orang lain akibat

dari supremasi intelektual masing-

masing kelompok. Fenomena
radikalisme dan intoleransi atas nama
agama  merupakan  imbas  dari
keangkuhan intelektual atas dasar paham
keagamaan dengan menganggap diri dan
kelompoknya merupakan pemegang
kebenaran. Konsep IH dapat membantu
mengungkap pemikiran Kiai Sholeh yang
telah berhasil

teologisnya berdasarkan realitas tentang

memupuk pandangan

diri mereka sendiri dalam tradisi dan
budaya, menyeimbangkan antara mana
yang baik dan mana yang buruk. Sikap
yang matang secara psikologis ini
memungkinkan seseorang untuk melihat
tradisi lain dengan keseimbangan yang
sama, menolak menjustifikasi budaya
sendiri lebih baik dari yang lain34
Misalnya pernyataan Kiai Sholeh
Bahruddin, bahwa seorang ulama atau
tokoh agama harus menampilkan diri
layaknya langit, air hujan, dan bumi.
Artinya yang ditekankan ketika menjadi
panutan adalah mampu melayani semua
orang, tanpa memandang agama, suku,
bahasa atau latar belakang sosialnya.3>
Apa yang disampaikan oleh Kiai
Sholeh setidaknya bisa dilihat
perspektif psikologis kenapa konsep IH

dari
sebagai basis kognitif teologi Islam
moderat diartikulasikan oleh seorang
tokoh agama. Pertama, agama menjawab
pertanyaan tentang makna dan tujuan
utama kehidupan. Narasi keagamaan
memiliki potensi untuk menghubungkan
semua aspek kehidupan seseorang dan

35 KH Sholeh Bahruddin, wawancara, 12
Maret 2019

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page397



Page398

Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

memberi mereka makna sakral. Agama
sering menjawab pertanyaan tentang
siapa kita, dari mana kita berasal, apa
yang paling penting, dan apa yang akan
terjadi setelah kematian.

Kedua, beberapa orang
menggunakan  kepercayaan  agama
sebagai  sinyal kesetiaan  kepada
kelompoknya. = Mendukung ide-ide
tertentu adalah penanda identitas

primordialisme yang dibangun melalui

nalar intelektual. Komunitas religius
tertentu, sering menggunakan supremasi
intelektual untuk tujuan menjaga status
quo sebuah kelompok keagamaan.

Selain itu, IH yang diartikulasikan
Sholeh telah

didefinisikan sebagai dua dimensi ganda,

secara apik oleh Kiai

yakni intrapersonal dan interpersonal.
Pada dimensi intrapersonal, Kiai Sholeh
memiliki pandangan yang akurat tentang
diri dan kesadaran akan keterbatasan
mereka. Kesadaran ini kemudian
melahirkan sikap tfawadlu dan tidak
merasa benar sendiri. Dalam konteks ini
juga,
penganut tarekat cukup signifikan dalam

nilai-nilai sufismenya sebagai

memberikan  sumbangsih  nilai-nilai
keadaban.

Sedangkan pada dimensi
interpersonal individu Kiai Sholeh

memiliki sikap yang berorientasi pada
orang lain, dan tidak terjebak pada
keangkuhan pribadi. Sikap ini ditandai
dengan menghormati orang lain dan jauh
dari superioritas. Dalam konteks situasi
psikis , subdomain IH berkaitan dengan
bagaimana seseorang menangani situasi

36 KH Sholeh Bahruddin, wawancara, 12
Maret 2019

yang menyulitkan kebanyakan orang
untuk menegosiasikan ide secara adil
melalui rasionalitasnya. Asumsi ini,
terkonfirmasi oleh pernyataannya saat
menerima banyak tamu lintas agama dan
kultur di pesantrennya.
Uwong itku kudu iso gumbul karo uwong.
Nek enek uwong kok ora iso gumbul, iku
uwong opo dudu uwong? [seseorang itu
harus bisa bergaul dengan siapa saja.
Jika ada seseorang yang tak bisa
bergaul dengan orang lain, apakah
dia termasuk orang (manusia) ?]3
Dalam sebuah kesempatan, Kiai
Sholeh juga menegaskan bahwa rukun
tarekat dilandasasi pada enam pilar. Dua
di antaranya adalah ~membangun
interaksi positif dengan sesama manusia.
Kutipan original pernyataan Kiai Sholeh,
dapat dilihat di bawah ini:
“Rukune tharigot iku ono enem, nomor
limo ambi enem iku mbagusi kabeh
konco lan mbagusi kabeh makhluk. Iku
ngunu misi dari tharigot. Iku ngunu
jenenge “al-ihsan fi'lu al-khoirot ila
jami’l makhlugot”37
Sebagai Kiai
Sholeh berkeyakinan bahwa ia harus

pengamal tarekat,

mengartikulasikan ajaran tauhid melalui
cara memperbaiki hubungan dengan
orang lain. Dengan demikian dapat
dipahami bahwa, IH yang melekat pada
diri Kiai Sholeh melibatkan pandangan
akurat tentang kekuatan dan kelemahan
diri

untuk

intelektual seseorang sekaligus

sendiri, serta kemampuan
menegosiasikan berbagai ide dengan cara

saling menghormati secara interpersonal

37 KH Sholeh Bahruddin, wawancara, 20
Mei 2019

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Kognitif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

kepada sesama manusia. Hal inilah yang

kemudian melahirkan sikap respect,
simpatik, dan toleran kepada sesama
manusia. Dengan  demikian, jika
kerendahan hati secara umum (general
humility)

seseorang

mengacu pada  perilaku

melintasi  situasi  dan
hubungan, maka IH mengacu pada
mindset  tertentu yang melibatkan
pemikiran dan perilaku seseorang saat
bernegosiasi dengan ide-ide berbeda
dalam wacana intelektual. Kiai Sholeh
yang memiliki kerendahan hati secara
intelektual dapat mengatur kepedulian
seseorang untuk menjadi “benar” dan
baru dan

terbuka untuk informasi

mengejar dan menggabungkan
pengetahuan dan kebenaran dari sumber
lain. IH mungkin sangat penting bagi
individu yang dilihat oleh komunitas
mereka untuk memiliki tingkat pengaruh
intelektual yang tinggi.38

Kerendahan hati secara intelektual
adalah sikap intelektual yang adil sejak
dalam pikiran. Dalam bahasa Kiai Sholeh,
dikatakan

(mukmin) adalah mereka yang mampu

seorang  yang beriman
“ngayomi” dan “ngayemi”. Dua istilah ini
merupakan pengejawantahan dari satu
Nabi
seseorang dikatakan Muslim jika orang

statement Muhammad bahwa
lain selamat gangguan lidah (ucapan/
lisan) dan tangannya [al-muslimu man
salima al-muslim min lisani wa yadihi].
Sebagaimana pendapat Tanesini, corak

38 Joshua N. Hook et al, “Intellectual
Humility and Forgiveness of Religious Leaders,”
Journal of Positive Psychology 10, no. 6 (2015): 499-
506,
https:/ /doi.org/10.1080/17439760.2015.1004554.

keberagamaan ini merupakan
seperangkat sikap yang kuat (karena ini
dipahami dalam psikologi sosial) yang
diarahkan pada peningkatan kognitif
beserta

seseorang komponen—

komponennya. Dengan makna lain,
terjadi keterjalinan yang padu antara
keadaan kognitif dan afektif yang
membentuk konstruksi intelektual, yang
melayani fungsi pengetahuan dengan
nilai-nilai moderat. Sikap kerendahan
hati ini, memiliki dua sifat dialektik:
penerimaan diri secara intelektual atas
keterbatasan dan

kesederhanaan

epistemik

intelektual  tentang
keberhasilan epistemik. Sifat-sifat ini
secara konseptual berbeda, tetapi secara
psikologis menyatu. Kerendahan hati
adalah kebajikan kompleks yang terdiri
dari kesederhanaan dan penerimaan
diri.?

Perlu ditegaskan di sini bahwa IH
merupakan satu sikap psiko-kognitif
yang menekankan pada penggunaan
pertimbangan-pertimbangan emosional
atau afeksi dalam mengartikulasikan
produk intelektual, baik cara pandang
maupun sikap keagamaan. Kerendahan
hati secara intelektual meniscayakan
adanya satu kontrol emosional yang tidak
hanya mendewakan produk rasionalitas,
namun lebih menekankan pada titik temu
universal atas berbagai pandangan yang
ada.

39 Alessandra Tanesini, “Intellectual
Humility as  Attitude,”  Philosophy  and
Phenomenological Research 96, no. 2 (2018): 399-420,
https://doi.org/10.1111/phpr.12326.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page399



Page400

Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

Di sisi lain, memang tidak bisa
dimungkiri bahwa terdapat aspek-aspek
agama yang “sulit” untuk menerapkan
IH apabila menyangkut persoalan prinsip
keagamaan, misalnya soal keimanan
yang di usik. Peristiwa politik identitas di
Indonesia yang melahirkan gerakan
populisme Islam melalui 212 adalah
sebagian  dari  contoh  sukarnya
kontekstualisasi konsep IH jika dikaitkan
dengan

ketersinggungan  teologis.

berkenaan

yang
menggunakan rasionalitas atas isu yang

Namun, lagi-lagi hal ini

dengan cara pandang
diangkat. Hal ini diperparah ketika

keyakinan agama secara sistematis
digunakan untuk mengonsolidasikan
kekuatan politik.40

Untuk itu, penting untuk menyadari
bahwa kesenjangan pengetahuan sampai
batas tertentu serta pengalaman spiritual
seseorang menjadi pemantik perbedaan
yang mengharuskan memiliki IH, untuk
tidak hanya berfokus “ke dalam” diri,
namun juga “keluar”. Seorang pemimpin
keagamaan, Kiai dalam konteks ini,
sering memperhatikan kesenjangan
pengetahuan ini (sebagai keterbatasan),
mengakui mereka, menerimanya, dan
berusaha — jika relevan dan sesuai —
untuk memperbaikinya.

Terkait dengan itu, tak jarang
artikulasi IH seorang Kiai diartikulasikan

ke dalam ranah sosial dengan bertindak

40 Joshua N. Hook and Don E. Davis,
“Humility, Religion, and Spirituality:
Introduction to the Special Issue,” Journal of
Psychology and Theology 42, no. 1 (2014): 3-6,
https:/ /doi.org/10.1177/009164711404200101.

41 Emma C. Gordon, “Intellectual Humility,
Spirituality, and Counselling,” Journal of

sebagai konselor spiritual. Karena gap
pengetahuan terbentuk dari perbedaan
atau maka

persepsi cara pandang,

prinsip-prinsip konseling perlu
dikedepankan menjadi satu keniscayaan
untuk memanifestasikan kebajikan dan
toleransi keagamaan. Seorang tokoh
agama yang arogan secara intelektual,
dengan demikian dapat diasumsikan
sebagai seseorang yang gagal melihat gap
pengetahuan dan pengalaman antara
satu dengan yang lain.#!

Kiai dalam konteks keindonesiaan
adalah religious leader yang mampu
menyemai nilai-nilai toleran dan moderat
di tengah kemajemukan masyarakat.
Pemilihan figur Kiai dalam kajian ini
dalam rangka melanjutkan penelitian
Hook dan kawan-kawan tatkala meneliti
religious leader dalam bingkai kajian
Hook  dkk,

teori dimensi

intellectual ~ humility .42
menggunakan analisis
interpersonal dan intrapersonal. Dimensi
intrapersonal adalah pandangan reflektif
individu tentang kesadaran akan
keterbatasan mereka. Sementara dimensi
interpersonal adalah pandangan individu
terhadap orang lain yang dicirikan
dengan rasa hormat terhadap orang lain,
bukan superioritas serta keangkuhan.*?
Hook dkk, menjelaskan bahwa
religious leader yang memiliki intellectual
humility mampu mengendalikan situasi

yang sulit terlebih situasi yang berkaitan

Psychology and Theology 46, no. 4 (2018): 279-91,
https://doi.org/10.1177/0091647118807185.

42 Hook et al., “Intellectual Humility and
Forgiveness of Religious Leaders.”

43 Hook et al.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Kognitif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

dengan keyakinan, ide atau keadilan.

Religious leader yang baik memiliki
pandangan yang hampir mencapai titik
akurat terhadap kekuatan dan kelemahan
seseorang serta mampu melakukan
negosiasi dengan berbagai macam ide
dengan cara saling menghormati satu
yang

leader yang

sama lain. Negosiasi-negosiasi

dilakukan oleh religious
dilakukan
menerima perbedaan dan terbuka untuk

humility dengan  sikap

mengakomodasi informasi-informasi
baru, bahkan religious leader yang humility
mau  mengintegrasikan  informasi-
informasi baru terhadap keyakinan yang
selama ini menjadi pegangannya.*
Hook dkk,

menjelaskan intellectual humility pada

Pandangan dalam
religious leader tidak serta merta diterima
di kalangan positive psychology, adalah
Davis dkk,% seakan-akan menentang.
dengan menyatakan bagi religious leader,
intellectual humility itu sukar diterapkan,
Davis dkk, mengajukan empat argumet
keberatan.  Pertama,  religious leader
sebagaimana seorang leader bertugas
memimpin bawahannya. Seorang leader
dalam mengambil keputusan setidaknya
melibatkan unsur bawahannya untuk
memberi masukan terhadap keputusan
yang akan diambil oleh pemimpin. Peran
pengambilan keputusan bagi leader
menekan pengaruhnya yang besar dari
pada ide-ide yang dilontarkan oleh
bawahannya, sehingga sirkulasi

ide
seimbang.

pertukaran dapat berlangsung

dengan Peran  seperti

44 Hook et al.
4 Don E. Davis et al,, “Humility and the
Development and Repair of Social Bonds: Two

demikian ini sulit diterapkan oleh
religious leader yang humility.

Kedua, religious leader adalah figur
bagi pengikutnya. Religious leader bukan
seperti pemimpin dalam perusahaan
yang memiliki peran sebagai pemimpin
formal. Artinya bawahan hanya wajib
mengikuti perintah dari pemimpin
perusahaan yang Dberkaitan dengan
perusahaan tersebut. Religious leader
bukan demikian, religious leader tidak
memiliki bawahan melainkan, religious
leader memiliki pengikut. Religious leader
adalah role model bagi para pengikutnya.
Artinya kapan pun dan di mana pun
posisi religious leader berada tindakan,
ucapan, dan sikap religious leader menjadi
model bagi para pengikutnya. Dengan
demikian religious leader yang humility
harus bisa mengendalikan kebajikannya
untuk mengontrol sikap
keberagamaannya yang dapat berimbas
pada para pengikutnya, kondisi seperti
demikian ini dinilai Davis dkk, sukar
dilakukan oleh

humility.

religious leader yang

Ketiga, sebagai religious leader tugas
yang sering diemban adalah memberikan
ceramah dan nasihat-segala macam
nasihat baik nasihat untuk kehidupan
dunia maupun nasihat untuk kehidupan
akhirat (afterlife). Nasihat-nasihat yang
diberikan oleh religious leader untuk
pengikutnya begitu dibutuhkan dari para
yang

permasalahan ekonomi, permasalahan-

pengikutnya ada terhimpit

permasalahan dunia yang sukar untuk

Longitudinal Studies,” Self and Identity 12, no. 1
(2013): 58-77,
https:/ /doi.org/10.1080/15298868.2011.636509.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page401



Page402

Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

diselesaikan atau permasalahan-
permasalahan masa lalu pengikutnya
berkaitan dengan dosa-dosa yang telah
Permasalahan-

mereka tebarkan.

permasalahn tersebut bila dibiarkan akan

menimbulkan kecemasan, bahkan
keputusasaan hingga mereka yang
dirundung dalam masalah tersebut

terperosok dalam jurang kesesatan.

Religious  leader ~ berperan  untuk
memberikan nasihat-nasihat yang sejuk,
mengurangi kecemasan atau bahkan
terlibat

permasalahan

langsung untuk mengatasi

Saran

pengikutnya.

nasihat atau kecemasan psikologis
mungkin bisa diatasi oleh religious leader,
akan tetapi terlibat langsung dalam
mengatasi permasalahan tersebut atau
mengalihkan  persepsinya  terhadap
pengikutnya yang menyandang dosa
besar itulah yang sulit dilakukan.
Keempat, pandangan religious leader
terhadap pengikutnya yang murtad.
Murtad adalah suatu pengkhianatan
penganut agama terhadap agama yang
diyakininya. Pandangan terhadap orang
yang murtad bagi religious leader
merupakan tantangan besar untuk tidak
hanya sekadar menahan emosi yang
yang
humility diuji untuk membedakan antara

berkecamuk.  Religious  leader

tindakan murtad dan

Tindakan adalah
keputusan yang salah besar, akan tetapi

pemurtad.

murtad sebuah

pemurtad adalah manusia yang memiliki

hak-hak untuk dilindungi secara

46 Davis et al.

47 Leor Zmigrod et al., “The Psychological
Roots of Intellectual Humility: The Role of
Intelligence and Cognitive Flexibility,” Personality

kemanusiaan dan juga kelangsungan
hidupnya. Menurut pandangan Davis
dkk, religious leader yang humility harus
mampu mengendalikan emosi negatif
seperti kemarahan, penghinaan atau
perasaan

jijik terhadap pemurtad-

mereka adalah manusia yang memiliki
hak-hak sosial.46

Argumen yang dilontarkan oleh
Davis dkk, mengenai keberatannya
terhadap religious leader yang humility
patut untuk dipertimbangkan dalam
memotret laku sarjana Islam tradisional
atau lazim disebut dengan Kiai dalam
membina pengikutnya. Selain bentuk
religious leader yang dipotret oleh Hook
dkk, Davis dkk, patut untuk dihadirkan
di sini adalah pandangan Zmigrod dKkk,.
Religious leader yang humility adalah
mereka yang memiliki kapasitas untuk
mengevaluasi informasi secara kritis dan
membuat keputusan berdasarkan bukti.
Zmigrod melanjutkan, secara khusus
religious leader yang humility meyakini
bahwa keyakinan pribadi pada situasi
tertentu dapat keliru, sebab pribadi
seorang religious leader yang humility
merasa pendapat yang dia pegang bisa
kurang tepat mengingat dia selalu

mengevaluasi  pendapatnya dengan
informasi-informasi baru.#

Pendapat Zmigrod dapat dijabarkan
bahwa religious leader yang humility tidak
gegabah dan menghindari cara-cara
arogan dalam mengambil keputusan.

Mahfudzi menyatakan arogansi adalah

and Individual Differences 141, no. January (2019):
200-208,
https://doi.org/10.1016/j.paid.2019.01.016.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Kognitif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

kecenderungan seseorang yang
menganggap keyakinan adalah sebuah
kebenaran dengan asumsi bahwa

keyakinan itu kebenaran milik sendiri,
tanpa melirik kebenaran yang diyakini
oleh orang lain secara a priori.*8 Mahfudzi
melanjutkan bahwa, untuk mengatasi

permasalahan  arogansi  intelektual,
manusia harus memiliki semangat
berpikir cerdas dengan mendorong

tumbuhnya intellectual humility. Peran
seperti ini yang semestinya diambil alih
oleh religious leader. Seorang religious
leader memiliki semangat untuk berani
menerima kebenaran dari orang lain

tanpa  memandang  siapa  yang
menyampaikan  kebenaran  tersebut
diiringi dengan sifat humility dan

berkenan meluruskan kebenaran kepada
orang lain. Oleh karena itu, untuk
memerinci indikator seorang religious
yang artikel
menggunakan perspektif Rego dkk, di

leader humility ini
antaranya adalah (1) mengakui kesalahan
dan keterbatasan; (2)

potensi dan membelokkan pujian kepada

mengevaluasi

orang lain, dan (3) mau belajar.4
Mengakhiri tulisan ini, penulis
kutipkan salah satu pernyataan cukup
penting yang dilontarkan oleh Kiai
Sholeh. Ia dalam satu pengajiannya
mengatakan: Intine urip berdampingan karo
non-Muslim tidak lain yakni perdamaian.
Sebab kok gak damai wurung sekolah, ora ono
sekolahan, ora ono ngaji. Ora biso nyambut

48 Mahfudzi Mahfudzi, “Integritas
Intelektual Menurut Al-Qur’an,” Jurnal Al-Fanar 2,
no. 1 (2019): 15-28,
https://doi.org/10.33511/alfanar.v2n1.15-28.

49 Arménio Rego et al, “How Leader
Humility Helps Teams to Be Humbler,

gawe. Statemen ini bagi penulis sangat

dahsyat untuk menggambarkan
intellectual humility yang dimiliki oleh
Kiai Sholeh, sehingga mengonstruksi
corak teologi Islamnya yang kental
nuansa moderat. Bahwa inti dari hidup
berdampingan dengan non-Muslim atau
orang lain yang berbeda adalah agar
tercipta kedamaian. Bagi Kiai Sholeh,
kedamaian adalah modal utama, pilar
penyangga yang mampu mewujudkan
satu tatanan masyarakat dan kemajuan
peradaban. Tanpa perdamaian taka da
aktivitas budaya, aktivitas sosial, dan visi
politik dalam pembangunan bangsa akan

terhenti.

Penutup

Penelitian ini secara mendalam
berhasil mengurai bagaimana teologi
Islam moderat yang lahir dari konstruksi
“intellectual humility” Kiai Haji Sholeh
Bahruddin. Dalam konteks ini, intellectual
humility merujuk pada sikap rendah hati
dalam dan

berpikir mengakui

keterbatasan  pengetahuan manusia.

Studi ini menggarisbawahi bagaimana
Kiai Haji Sholeh Bahruddin menerapkan
prinsip-prinsip ini dalam pandangannya
terhadap agama, masyarakat, dan dirinya
sendiri. Pendekatan psikologi positif
digunakan dalam penelitian ini untuk
menganalisis dampak positif dari
intellectual humility dalam konteks teologi
moderat.  Hasil

Islam penelitian

Psychologically Stronger, and More Effective: A
Moderated  Mediation Model,”  Leadership
Quarterly 28, no. 5 (2017): 639-58,
https:/ /doi.org/10.1016/j.leaqua.2017.02.002.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page403



Page404

Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

menunjukkan bahwa pendekatan ini
dapat memfasilitasi dialog yang lebih
terbuka,
penerimaan

toleransi antaragama, dan
terhadap
Melalui
pemikiran dan sikap terbuka, Kiai Haji
Sholeh Bahruddin berhasil membentuk
lebih  kuat

komunitas Muslim dan masyarakat luas.

perbedaan

pendapat. kesederhanaan

hubungan yang antara
Dengan menggabungkan ajaran agama
yang moderat dengan intellectual humility,
ini

kajian menunjukkan pentingnya

menghindari sikap dogmatis dan
fanatisme dalam beragama. Kiai Haji
Sholeh Bahruddin memberikan contoh
nyata bagaimana seorang pemimpin
agama dapat menginspirasi pengikutnya
untuk menjalani kehidupan beragama
dengan penuh rendah hati, pemahaman
mendalam, dan rasa saling hormat.
Selain itu, artikel ini memberikan
yang
bagaimana teologi Islam moderat yang

wawasan berharga tentang
berakar pada intellectual humility dapat

berkontribusi  pada  pembangunan
masyarakat yang inklusif, harmonis, dan
terbuka terhadap berbagai perspektif.
Studi pentingnya

pendekatan mengedepankan

ini  memperkuat

yang
kerendahan hati secara intelektual dalam
bentuk

mempromosikan
yang

menjembatani beragam

perbedaan dan
kesatuan dalam masyarakat

multikultural dan multireligius.

Daftar Pustaka

Azra, Azyumardi. "Indonesian Islam,
Mainstream Muslims and Politics,” 2.
Taipe: Taiwanese and Indonesian
Islamic Leaders Exchange Project, 2006.

Baharuddin. Paradigma Psikologi Islami
Studi Tentang Elemen Psikologi Dari Al-
Quran. Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2004.

Barrett, Justin L. “Intellectual Humility."
Journal of Positive Psychology 12, no. 1
(2017): 1-2.
https://doi.org/10.1080/17439760.2016.
1167945.

Church, lan M. "Intellectual Humility and
Religious Belief." Journal of Psychology
and Theology 46, no. 4 (2018): 219-42.
https://doi.org/10.1177/0091647118807
188.

Davis, Don E., Everett L. Worthington,
Joshua N. Hook, Robert A. Emmons,
Peter C. Hill, Richard A. Bollinger, and
Daryl R. van Tongeren. "Humility and
the Development and Repair of Social
Bonds: Two Longitudinal Studies.” Self
and Identity 12, no. 1 (2013): 58-77.
https://doi.org/10.1080/15298868.2011.
636509.

Gordon, Emma C. "Intellectual Humility,
Spirituality, and Counselling.” Journal
of Psychology and Theology 46, no. 4
(2018): 279-91.
https://doi.org/10.1177/0091647118807
185.

H, Darmawati. ‘“Manhaj Bahsul Masail
Menurut  Nahdatul Ulama (NU).”
Sulesana: Jurnal Wawasan Keislaman 6,
no. 2 (2011): 98-112.
https://doi.org/10.24252/.\V612.1406.

Hajaroh, Mami. “Paradigma, Pendekatan Dan

Metode  Penelitian  Fenomenologi,”
2007, 1-21.

Hook, Joshua N., and Don E. Dauvis.
"Humility, Religion, and Spirituality:
Introduction to the Special Issue.”
Journal of Psychology and Theology 42,
no. 1 (2014): 3-6.
https://doi.org/10.1177/0091647114042
00101.

Hook, Joshua N., Don E. Davis, Daryl R. Van
Tongeren, Peter C. Hill, Everett L.

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Kognitif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

Worthington, Jennifer E. Farrell, and
Phillip Dieke. "Intellectual Humility and
Forgiveness of Religious Leaders."
Journal of Positive Psychology 10, no. 6
(2015): 499-506.
https://doi.org/10.1080/17439760.2015.
1004554.

Hook, Joshua N, and Don E Davis. "Humility,
Religion, and Spirituality : Introduction
to the Special Issue.” Journal of
Psychology and Theology 42, no. 1
(2014): 3-6.

Huda, Miftahul. "Toward a New Theology for
a Religiously Restless Region the
Accommodation of Local Traditions into
Islamic Law in Lombok." Journal of
Indonesian Islam 13, no. 1 (2019): 50—
72.
https://doi.org/10.15642/J11S.2019.13.1.
50-72.

Ismail, Faisal. "The Nahdlatul Ulama: Its
Early History and Contribution to the
Establishment of Indonesian State."
Journal of Indonesian Islam 5, no. 2
(2011): 247-82.
https://doi.org/10.15642/J11S.2011.5.2.2
47-282.

Lofland, J, and L H Lofland. "Analyzing
Social Settings: A Guide to Qualitative
Analysis." Belmont, CA: Wadsworth,
1984.

Mahfudzi, Mahfudzi. “Integritas Intelektual
Menurut Al-Qur’an.” Jurnal Al-Fanar 2,
no. 1 (2019): 15-28.
https://doi.org/10.33511/alfanar.v2nl1.15
-28.

Muhtadi, Burhanudin. Populisme Politik
Identitas Dan Dinamika Elektoral:
Mengurai Jalan Panjang Demokrasi
Prosedural. Malang: Intrans Publishing,
20109.

Mutakin, Ali. “Kitab Kuning Dan Tradisi
Intelektual Nahdlatul Ulama Dalam
Penentuan Hukum Islam (Menelisik
Tradisi Riset Kitab Kuning).” Syariah
Jurnal Hukum Dan Pemikiran 18, no. 2
(2018): 192.

https://doi.org/10.18592/sy.v18i2.2270.

Burak, Michael A. Daniels, James M.
Diefendorff, Michael R. Bashshur, and
Gary J. Greguras. "Humility Breeds
Authenticity: How Authentic Leader
Humility Shapes Follower Vulnerability
and Felt Authenticity.” Organizational
Behavior and Human  Decision
Processes, no. April (2019): 1-14.
https://doi.org/10.1016/j.0bhdp.2019.04.
008.

Priest, Maura. “Intellectual Humility: An
Interpersonal Theory." Ergo, an Open
Access Journal of Philosophy 4, no.
20200523 (2017): 463-80.
https://doi.org/10.3998/ergo.12405314.0
004.016.

Rego, Armenio, Bradley Owens, Susana Leal,
Ana I. Melo, Miguel Pina e. Cunha,
Lurdes Goncalves, and Paula Ribeiro.
"How Leader Humility Helps Teams to
Be Humbler, Psychologically Stronger,
and More Effective: A Moderated
Mediation Model." Leadership
Quarterly 28, no. 5 (2017): 639-58.
https://doi.org/10.1016/j.leaqua.2017.02

Oc,

.002.
Ridwan, Nur Khalik. NU Dan Bangsa 1914-
2010:  Pergulatan  Politik  Dan

Kekuasaan. Yogjakarta: Arruz Media,
2010.

Samuelson, Peter L., Matthew J. Jarvinen,
Thomas B. Paulus, lan M. Church, Sam
A. Hardy, and Justin L. Barrett. "Implicit
Theories of Intellectual Virtues and
Vices: A Focus on Intellectual
Humility."  Journal  of  Positive
Psychology 10, no. 5 (2015): 389-406.
https://doi.org/10.1080/17439760.2014.
967802.

Seligman, Martin E P, and Mihaly
Csikszentmihalyi. "Positive Psychology:
An Introduction.” In Flow and the
Foundations of Positive Psychology,
279-98. Springer, 2014.

Siraj, Said Agil. Ahlussunnah Waljama ah
Dalam Lintasan Sejarah. Yogjakarta:

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman

Volume 9, Nomor 3, Desember 2019

Page405



Teologi Islam Moderat Berbasis Intellectual Humility Kiai Sholeh
Bahruddin: Perspektif Psikologi Positif
Oleh: Achmad Muhibin Zuhri

LKPSM, 1998.

Solikhin, Mat. “Gerakan Pemikiran dan Peran
Tiga Ulama NU (K.H. Hasyim Asy’ari,
K.H.R. Asnawi Kudus, K. H. Wahhab
Hasbullah) dalam Menegakkan Ahl al-
Sunnah Wal-Jama’ah Annahdliyah di
Jawa Tahun 1926 - 1971.” Jurnal
Theologia 27, no. 2 (2016): 331.
https://doi.org/10.21580/te0.2016.27.2.1
071.

Tanesini, Alessandra. "Intellectual Humility
as  Attitude.” Philosophy and
Phenomenological Research 96, no. 2
(2018): 399-420.
https://doi.org/10.1111/phpr.12326.

Wahid, Abdurrahman. Islam Kosmopolitan:
Nilai-Nilai Indonesia Dan Transformasi
Kebudayaan. Jakarta: The Wahid
Institute, 2007.

Whitcomb, Dennis, Heather Battaly, Jason
Baehr, and Daniel Howard-Snyder.
"Intellectual Humility: Owning Our

Limitations." Philosophy and
Phenomenological Research 94, no. 3
(2017): 509-39.

https://doi.org/10.1111/phpr.12228.

Woods, Peter. Successful Writing for
Qualitative Research. London:
Routledge, 2006.

Zamachsyari Dhofir. Tradisi Pesantren Studi
Tentang Pandangan Hidup Kyai.
Jakarta: LP3S, 2010.

Zmigrod, Leor, Sharon Zmigrod, Peter Jason
Rentfrow, and Trevor W. Robbins. "The
Psychological Roots of Intellectual
Humility: The Role of Intelligence and
Cognitive Flexibility." Personality and
Individual Differences 141, no. January

(2019): 200-208.
https://doi.org/10.1016/j.paid.2019.01.0
16.

Page406

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Kelslaman
Volume 9, Nomor 3, Desember 2019



