
 
 
 
p-ISSN: 1979-2050/e-ISSN: 2685-4155 

 
 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

 
 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual/index 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e1
8

3
 

Pemikiran Abu Bakar Bin Al-Markhum Muhammad Syato’ tentang Karakter dalam 

Kitab Kifayatul Atqiya’ wa Minhaju Asfiya’ 

 
M. Syarif1 

1 Universitas Islam Majapahit Mojokerto  
 1gilangcempaka78@email.com 

 
Abstract 

Kifayat al-Atqiya is a guide book written by Sufi Ulama Abu Bakar Bin Al-

Markhum Muhammad Syato ', inviting every muslim to be a totally good creature, in 
the eyes of God and humans, taught through the touch of morality-Sufism. The focus 

of this research is about the values of character education contained in the book 
Kifayat al-Atqiya by Abu Bakar Bin Al-Markhum Muhammad Syato'. It is against 
the background of the declining position of moral education in the community. 

Various problems related to morals began to arise to cause moral degradation. 
Therefore, it is necessary to study about moral education which is expected to 

provide enlightenment. Nowadays character education really needs to be developed 
in the world of education because of the importance of character keys in the 
development of a nation and country. Before the term character was echoed in 

education in Indonesia long ago it was instilled and taught by Rasulallah through 
Allah's revelation in the form of the Al-quran which was then continued by the alim 

ulama one of which is the thought of Abu Bakr Bin Al-Markhum Muhammad 
Syato'.  
Key Word: Character, Kifayatul Atqiya’ Wa Minhaju Asfiya’ 

 
 

Abstrak  
Kifayat al-Atqiya merupakan sebuah kitab panduan hasil karya dari Ulama Sufi Abu 
Bakar Bin Al-Markhum Muhammad Syato’, mengandung sebuah konsep bagaimana 

muslim untuk menjadi makhluk yang baik, dalam pandangan Allah dan manusia, 
diajarkan melalui jalan moralitas-tasawuf. Fokus penelitian ini adalah pada nilai-nilai 

pendidikan karakter yang terkandung dalam buku Kifayat al-Atqiya karya Abu Bakar 
Bin Al-Markhum Muhammad Syato. Pembahasan Ini adalah terkait dalam konteks 
semakin berkurangnya posisi pendidikan moral dalam masyarakat. Banyak masalah 

berkaitan dengan moralitas mulai muncul hingga berakibat pada degradasi moral. 
Karena itu, perlu dipelajari tentang pendidikan moral yang diharapkan memberikan 

pencerahan. Dewasa ini pendidikan karakter sangat perlu dikembangkan dalam dunia 
pendidikan karena pentingnya karakter dan kunci karakter dalam perkembangan suatu 
bangsa dan Negara. Sebelum istilah karakter digaungkan dalam pendidikan di 

Indonesia jauh hari sudah tanamkan dan diajarkan Oleh Rasulallah melalui wahyu 
Allah dalam bentuk al-Qur’an yang kemudian dilanjutkan oleh para alim ulama salah 
satunya adalah pemikiran Abu Bakar Bin Al-Markhum Muhammad Syato’. 

 
 

Kata Kunci: Karakter, Kifayatul Atqiya’ Wa Minhaju Asfiya’ 



Pemikiran Abu Bakar al-Markhum Muhammad Syato’ tentang 
Karakter dalam Kitab Kifayatul Atqiya’ wa Minhaju Asfiya’ 
Oleh: M. Syarif 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

 
 

P
ag

e1
8

4
 

Pendahuluan 

Buku Kifayat al-Atqiya wa Minhaj al-

Ashfiya, lebih dikenal sebagai al-Atqiya, 

ditulis oleh Syaikh Abu Bakr. Dalam buku 

ini ada dua catatan yang begitu jelas dan 

terang tentang Manzhumah Hidayat al-

Adzkiya ila Tariq al-Auliya. Metode 

penulisan adalah sebelum menyajikan 

kelompok nazham tertentu, ia membuat 

deskripsi dan penjelasan tentang judul, 

definisi dan batasan yang berkaitan dengan 

topik. Setelah itu, Nazham dari Hidayat al-

Adzkiya disebutkan dan penjelasan tentang 

tujuan penulis Manzhumah. Selain itu, untuk 

teks-teks tertentu ia menganalisis tata bahasa 

i’rab. 

Abu Bakar bin Muhammad Syatha al-

Dimyathi lahir pada tahun 1266H / 1849M 

dan meninggal pada tahun 1310H / 1892M. 

Dia adalah seorang guru terkenal di Masjidil 

Haram di Mekah dan salah satu siswa Al-

Amah, Allamah Sayyid Ahmad Zaini Dahlan 

Mufti al-Syafi'iyyah di Mekah al-

Mukarramah di masanya. Dia berasal dari 

keluarga Syatha, yang terkenal karena 

beasiswa dan pengabdian. Tetapi dia tidak 

mengenal ayahnya, karena ketika dia baru 

berusia tiga bulan, ayahnya, Sayyid 

Muhammad Zainal Abidin Syatha, 

meninggal di Rahmatullah. 

Saat ini, perbincangan tentang 

psikologi sufi tidak pernah berkurang, 

meskipun beberapa orang yang hidup di 

zaman modern tidak terlalu signifikan dan 

cenderung sakit. Ini disebabkan oleh 

kenyataan bahwa gaya hidup pada waktu itu 

sepenuhnya rasional dan sekuler, dengan 

perkembangan teknologi dan informasi. 

Sebenarnya, ketika orang yang hidup di 

zaman modern sepenuhnya rasional dan 

sekuler, yang didukung oleh perkembangan 

teknologi dan informasi, mereka tidak dapat 

membebaskan diri dari kebutuhan dimensi 

spiritual. 

Kita ketahui bersama bahwa pada 

zaman modern seperti sekarang ini banyak 

kejadian yang tidak mencerminkan akhlak 

yang terpuji, maka untuk mengantisipasi hal 

tersebut yakni dengan pemberian 

pemahaman tentang tasawuf sejak dini. 

Mengapa harus sejak dini? Sebab penataan 

akhlak mulai sejak dini itu lebih tertanam 

pada hati dan akan menjadi suatu kebiasaan. 

Dalam kehidupan modern sekarang 

ini yang mayoritas kehidupan seseorang 

dipengaruhi hedonis butuh adanya kesadaran 

dan pemahaman terkait tasawuf, karena 

bagaimanapun kesadaran seseorang untuk 

memahami tasawuf sangat penting. Ada 

beberapa teori yang menyebutkan pengertian 

tasawuf di antaranya seperti pendapat yang 



Pemikiran Abu Bakar al-Markhum Muhammad Syato’ tentang 
Karakter dalam Kitab Kifayatul Atqiya’ wa Minhaju Asfiya’ 
Oleh: M. Syarif 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e1
8

5
 

disampaikan oleh Asy-Syaikh Muhammad 

Amin Al-kurdy berkata: "Sufisme adalah 

suara pengetahuan yang melaluinya kebaikan 

dan kejahatan jiwa dapat diketahui, cara 

membersihkannya (perbuatan buruk) dan 

mengisinya dengan kualitas yang baik dan 

melalukan segala sesuatu hanya untuk 

kepentingan Allah, bagaimana 

melakukannya, untuk bergerak ke arah 

(kesenangan) Allah dan untuk meninggalkan 

(larangan-Nya) ke (perintah-Nya) ".  

Imam Al-Ghazali mengklaim bahwa 

tasawuf adalah seorang yang berkarakter, 

yang memberi orang-orang hadiah sopan 

santun untuk anda, berarti ia menyediakan 

anda Jadi hamba yang jiwanya diperintahkan 

untuk melakukan amal karena mereka benar-

benar melakukan suluk dengan instruksi 

Islam, dan para ahli zuhud yang jiwanya 

diperintahkan untuk melakukan moral yang 

baik karena mereka melakukan suluk dengan 

instruksi dari iman mereka.1 

Karena pentingnya ilmu tasawuf 

dewasa ini dalam kehidupan modern maka 

perlu menulis kajian tasawuf lebih lanjut, di 

antara Pemikiran Abu Bakar Bin Al-

Markhum Muhammad Syato’ tentang 

tasawuf (akhlaq terpuji) dalam kitab 

Kifayatul Atqiya’ Wa Minhaju Asfiya’. 

Karena itu fokus penelitian dalam tulisan ini 

adalaha bagaimana nilai pendidikan karakter 

dalam kitab Kifayatul Atqiya wa Minhaju 
                                                                 

1
 A Mustofa, Akhlak Tasawuf (Bandung: 

Pustaka Setia, 2005). 

Asfiya’. Sedangkan tujuan dalam penelitian 

ini adalah untuk mengungkap nilai-nilai 

pendidikan karakter dalam kitab tersebut, 

sehingga dapat memberikan sumbangsih bagi 

pendidikan di Indonesia. 

 

Metode Penelitian 

Peneltian ini adalah penelitian library 

reseach, atau penelitian pustaka dengan data 

primer adalah kitab Kifayatul Atqiya karya 

Abu Bakar Bin Al-Markhum Muhamad 

Syato. Sedangkan untuk memperoleh data 

pelengkap atau data sekunder, penulis akan 

memakai buku-buku lain sebagai 

pembanding dari buku primer. 

 

Pembahasan 

A. Biografi Abu Bakar Bin Al-Markhum 

Muhammad Syato’ 

Buku Kifayat al-Atqiya wa Minhaj al-

Ashfiya, lebih dikenal sebagai al-Atqiya, 

ditulis oleh Syaikh Abu Bakr. Dalam buku 

ini ada dua catatan yang jelas tentang 

Manzhumah Hidayat al-Adzkiya ila Tariq al-

Auliya. Metode penulisan adalah sebelum 

menyajikan kelompok nazham tertentu, ia 

membuat deskripsi tentang judul, definisi dan 

batasan yang berkaitan dengan topik. Setelah 

ini, Nazham dari Hidayat al-Adzkiya 

disebutkan dan penjelasan tentang tujuan 

penulis Manzhumah. Selain itu, untuk teks-

teks tertentu ia menganalisis tata bahasa 

i’rob. 



Pemikiran Abu Bakar al-Markhum Muhammad Syato’ tentang 
Karakter dalam Kitab Kifayatul Atqiya’ wa Minhaju Asfiya’ 
Oleh: M. Syarif 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e1
8

6
 

Abu Bakar bin Muhammad Syatha al-

Dimyathi lahir pada tahun 1266H / 1849M 

dan meninggal pada tahun 1310H / 1892M. 

Dia adalah seorang guru terkenal di Masjidil 

Haram di Mekah dan salah satu murid Sayyid 

Ahmad Zaini di Mekah al-Mukarramah pada 

masanya. Dia berasal dari keluarga Syatha, 

yang terkenal karena beasiswa dan 

pengabdian. Tetapi dia tidak mengenal 

ayahnya, karena ketika dia baru berusia tiga 

bulan, ayahnya, Sayyid Muhammad Zainal 

Abidin Syatha, meninggal di Rahmatullah. 

Buku pertama adalah Kifayat al-

Atqiya wa Minhaj al-Ashfiya , ia juga penulis 

Hasyiyah Ianatuth Thalibin. Buku kedua 

adalah Salalim al-Fudhala oleh Syaikh 

Muhammad Nawawi al-Bantani (wafat 1314 

H.). Buku ini berisi berbagai informasi 

teoretis dan praktis tentang tasawuf dan 

penerapannya. Selain itu, dilengkapi dengan 

kutipan dari al-Quran, hadis, puisi dan 

pendapat tokoh sufi. 

Kitab Kifayat al-Atqiya, atau nama 

lengkapnya: الاصفياء مفايح الاذقياء ٗ ٍْٖاج  itu 

adalah buku sharah atau buku yang 

mengulas buku lainnya. Dalam hal ini, buku 

yang ditinjau disebut: buku Hidayatu Adzkiya 

ila Tariq al-Auliya, dalam hal gaya penulisan 

adalah buku yang berisi nazham, yaitu tulisan 

yang tersusun dalam format yang mirip 

dengan model komposisi syi’ir. Meskipun 

dalam hal konten, buku ini berisi perilaku 

yang harus dimiliki oleh seseorang ketika 

seseorang mengambil jalan tasawuf untuk 

menjadi waliyullah. 

Nazham Hidayat al-Adzkiya ila Tariq 

al-Auliya ditulis oleh Syaikh Zainudin, yang 

lahir pada Kamis 12 Sya'ban antara tahun 

872H dan 871 H, terdapat perbedaan 

pendapat tentang tahun lahirnya. Sedangkan 

Syekh Zainudin wafat pada hari Jumat 

tanggal 16 Syawal 928 H. Bagi kalangan 

pesantren, komposer nazham Hidayatul al-

Adzkiya ila Thariq al-Auliya tidak asing 

dengan mereka, karena komposer nazham 

tidak lain adalah kakek dari Sheikh Zainudin, 

penulis buku Fat-hul Mu'in. 

Konteks penyusunan nadham, 

menurut Syekh Nawawi, dan seperti yang 

dikatakan bahwa ketika dia ingin belajar 

teologi, dia bingung tentang pilihan antara 

mempelajari yurisprudensi terlebih dahulu 

atau dia mempelajari tasawuf terlebih dahulu. 

Dalam keadaan bimbang, tiba-tiba, 

pada hari Rabu malam 24 Sya'ban 914 H, 

Syekh Abu Bakar bermimpi bertemu 

seseorang yang berkata kepadanya: Tasawuf 

memiliki lebih memiliki hak untuk 

diprioritaskan, karena seseorang yang 

berenang di air yang mengalir, jika dia ingin 

menyeberangi sungai dengan berenang, 

pertama-tama harus pindah ke arah yang 

berlawanan arus air kemudian harus  

memperkirakan tingkat arusnya dalam aliran 

sungai, sehingga jika dia akan menyeberang 

nanti, dia bisa sampai ke titik yang dia 



Pemikiran Abu Bakar al-Markhum Muhammad Syato’ tentang 
Karakter dalam Kitab Kifayatul Atqiya’ wa Minhaju Asfiya’ 
Oleh: M. Syarif 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e1
8

7
 

inginkan untuk menyeberang dengan tepat. 

Dan dia tidak boleh langsung pergi ke lokasi 

di mana dia awalnya, karena jika ini adalah 

pilihannya, maka dia pasti tidak bisa 

mencapai pada titik sebaliknya yang dia 

maksudkan. 

Dari beberapa mimpi ini, kemudian 

mengambil kesimpulan bahwa ia harus 

belajar tasawuf terlebih dahulu, untuk 

mencapai tujuan yang tepat, karena jika ia 

mempelajari fikih terlebih dahulu, ia 

mungkin tidak mencapai tujuan dengan 

benar. Setelah mimpi ini, ia mulai menyusun 

nazham ini, dengan jumlah 188 baris, dan 

dengan irama yang sangat indah. Berdasar 

ilmu Arudh (disiplin ilmu yang mempelajari 

tentang pola-poa syi’ir dalam tradisi 

pesantren), gubahan nazham Hidayatu 

Adzkiya ila Thariq al-Auliya 

mempergunakan Bahr Kamil, yaitu pola 

tembang syi’ir yang berdasar nada: ُِرقََاعِي ٍُ  

diulang sebanyak 6 kali untuk setiap 

barisnya, yaitu 

    ِ رقََاعِيُ ٍُ-    ِ رقََاعِيُ رقََ   -ٍُ ٍُ  ِ رقََاعِيُ ٍُ   #  ِ   -اعِيُ

  ِ رقََاعِيُ ٍُ-   .  ِ رقََاعِيُ ٍُ 

Nazham Hidayat al-Adzkiya ila Tariq 

al-Auliya kemudian diperdebatkan dan 

disyarahi (diberi komentar dan penjelasan) 

oleh Syekh Nawawi al-Bantani, dalam kitab 

Salalim al-Fudhala, (tangga tempat "gigi" 

harus dinaiki satu per satu, satu oleh orang-

orang yang mulia). Tetapi faktanya, kitab 

Salalim al-Fudhala sebetulnya bukan satu-

satunya syarah nazham ini. Setidaknya ada 

dua buku yang penulis temui terkait dengan 

syarah nadham tersebut , yaitu: Kifayah al 

Atqiya wa Minhaj al Ashfiya Syarh ‘ala 

Hidayah al Azdkiya’ila Toriq al Auliya dan 

kitab al Atqiya’ wa Minhaj al Asyfiya’. 

 

B. Pemikiran Abu Bakar Bin Al-

Markhum Muhammad Syato’ 

Terhadap Karakter 

Nilai pendidikan karakter dalam buku 

Kifayat al-Atqiya sudah dapat dideteksi pada 

awal muqaddimah. Di sini, Abu Bakri Al-

Makki mulai menyampaikan buah pikirannya 

melalui karyanya dengan terlebih dahulu 

memuji Allah dan Rasul-Nya, kemudian 

kepada keluarga dan beberapa teman-

temannya. Ini menunjukkan kecintaan Abu 

Bakri Al-Makki kepada Allah dan Rasul-

Nya, yang memanifestasikan dirinya di awal 

esainya, yang menulis: 

لاَ  ٍِ رنََا َُ ُٓ اى  ٚ  تِسَّ افِ َ٘ دًا يُ  َ فِّقِ ىيِ عُلاَ # حَ َ٘ َُ ََدُللهِ ا ى  اىَح 

ةٍ  ع  صَح  ٍَ ا لاهَِ  َٗ طفََٚ #  ص  َُ هِ ا ى  ٘ جُ عَيَٚ اىَّسَسُ لاَ ٌَّ اىصَّ ثُ

ذُثَّاعٍ ِٗلَا  َٗ 

Artinya : Segala piji bagi Allah yang 

telah menolong kepada kemuliaan, segala 

puji bagi Allah yang telah menjaga kebaikan 

dan kesempurnaan, salawat dan salam 

semoga tersampaikan pada Nabi 

Muhammad, keluarga, sahabat dan para 

pengikutnya. 

Berikut ini adalah akhlak dalam kitab 

Kifayat al-Atqiya yang patut dijadikan 



Pemikiran Abu Bakar al-Markhum Muhammad Syato’ tentang 
Karakter dalam Kitab Kifayatul Atqiya’ wa Minhaju Asfiya’ 
Oleh: M. Syarif 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e1
8

8
 

pedoman dan amalan serta referensi dalam 

kehidupan sehari-hari untuk mencapai 

kebahagiaan dunia dan akhirat. 

Dalam pembahasan tentang 

pendidikan karakter penulis tidak membahas 

kesuluruhan teks dalam kitab Kifayat al-

Atqiya, tetapi dibatasi pada teks natsar yang 

dipandang penulis memiliki nilai-nilai 

pendidikan karakter. 

1. Nilai Pendidikan Taubat 

رقَ ثَلاَ  ا اس  ََ ّ ةِ فِي  كِ اىرَّ ًِ ذَس  تعَِص  َٗ ق يعًِا #  ٍُ حِ ٍَ رَاتًا تِاىَّْدَا ٍَ  اطُ يةُ  

ىِٖرِِٓ  َٗ  # ٍِٚ ِ  مُوِّ حَقِّ ا لادََ ٍِ تَسَاءَجٍ  لاَ َٗ َِّ مَ َٗ عَ  ُِ فَاز  مَا  ا لاَز 

Pertobatan dalam bahasa berarti 

kembali. Sedangkan definisi taubat adalah,  

kembali kepada Allah, yang maha 

pengampun dan yang maha penyayang. Ajari 

dia dengan hati yang penuh penyesalan. 

Yaitu perasaan marah, sedih, sulit dan tidak 

pantas untuk dosa yang telah kita lakukan 

begitu banyak. Hati merasa terperangkap 

dalam ingatan akan dosa yang dilakukan. 

Meminta agar Allah SWT menerima 

pertobatan kita. Penyesalan dalam hati  atas 

dosa-dosa yang telah kita lakukan 

menyebabkan anggota badan kita (mata, 

telinga, kepala, kaki, tangan, alat kelamin) 

tunduk dan patuh pada syariat yang telah 

ditasbihkan Allah dan berjanji untuk tidak 

mengulangi segala tindakan yang 

menyebabkan dosa. 

Bertaubat kepada Allah SWT, kata 

dasarnya tauban, taubatan, dan mataban. 

Maksudnya insyaf dari kemaksiatannya dan 

menyesalinya. Orang yang bertaubat disebut 

tabi’in. Allah menerima taubatnya, 

maksudnya Allah mengampuninya dan 

kembali memberikan karunia kepadanya. 

Menurut Abu Bakri Al-Makki dalam 

kitabnya Kifayat al-Atqiya, “taubat adalah 

kembali dari sesuatu yang buruk menuju 

yang baik dalam pandangan syara`.2 Menurut 

Abu Bakri Al-Makki perilaku dosa timbul 

dari dua jalan. (1) Berhubungan Dengan 

Allah. (2) Berhubungan dengan manusia. 

Ketentuan hukum atau penerimaan taubat. a) 

ia harus menghentikan amoralitas. b) saya 

harus menyesal atas perbuatannya. c) niat 

serius tidak akan mengulangi perbuatan itu. 

d) dan jika dosa terkait dengan hak asasi 

manusia, maka cara pertaubatan seseorang 

harus meminta maaf terhadap orang yang 

bersangkutan .3 

Misalnya, jika seseorang telah 

melakukan kesalahan pada orang lain 

(hablum minanas) atau dengan melukai 

anggota tubuh mereka (cedera fisik), mereka 

harus meminta orang yang bersangkutan 

untuk meminta maaf dengan tujuan agar 

taubatnya diterima. Jika Anda telah 

memperoleh status halal, itu akan cukup 

sebagai tebusan. Tetapi yang menyulitkan 

adalah jika orang yang dianiaya telah 

meninggal atau tidak tersedia, atau karena 

                                                                 
2
 Sayyid Abi Bakar Ma’ruf Bissayyid Bakar 

Al-Makiy Ibn As-sayid Muhammad Syattodimyati, 

Kifayatul Atqiya’ Wa Minhajul Asfiya’, n.d. 

 



Pemikiran Abu Bakar al-Markhum Muhammad Syato’ tentang 
Karakter dalam Kitab Kifayatul Atqiya’ wa Minhaju Asfiya’ 
Oleh: M. Syarif 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e1
8

9
 

satu dan lain hal, sehingga sulit untuk 

mengklaim status halalnya, maka dalam 

keadaan seperti itu kesepakatan telah selesai 

dan tentu saja dia tidak bisa diikuti, tetapi 

dengan melipatgandakan perbuatannya atau 

perbuatan baiknya. 

Kemudian, seorang berdosa terkait 

erat dengan harta yang diterimanya yang 

tidak sesuai dengan cara mencarinya, seperti 

ghasab (mengambil atau meminjam tanpa 

izin pemilik), membeli dan menjual 

penipuan, mengurangi upah dari apa yang 

seharusnya diberikan atau mengonsumsi 

uang karyawan, korupsi, pencurian dan lain-

lain. Maka orang tersebut harus dengan 

cermat memeriksa semua hartanya, untuk 

memisahkan apa yang merupakan harta halal 

dan apa yang haram. Harta haramnya harus 

segera diklaim dari pemilik atau 

dikembalikan kepada pemiliknya, dan jika 

pemiliknya menghilang, ia harus 

meneruskannya kepada ahli warisnya. 

Jika seseorang tidak mungkin 

mengetahui siapa pemiliknya, izinkan semua 

apa yang dimiliki digunakan dan  

didedikasikan untuk kepentingan umum. Dan 

jika segala harta benda itu, jika tidak 

diketahui siapa pemiliknya, harta benda itu 

(yang dilarang) harus didedikasikan untuk 

kepentingan umum. Dan jika harta bendanya 

bercampur sedemikian rupa antara halal dan 

haram menyebabkan harta tersebut menjadi 

sesuatu yang tidak jelas. 

Orang berdosa harus berusaha 

meningkatkan dan berjuang untuk 

menyingkirkan dosa-dosa mereka. Orang-

orang yang membiarkan diri mereka dibalut 

noda dosa, adalah tanda moral yang jahat. 

Ada dua cara dalam Islam untuk 

menghilangkan dosa yang semuanya harus 

dilakukan, yaitu: 

a) Bertaubat kepada Allah. 

b) Menyembah Allah, dengan cara 

menjalankan perintah dan menjauhi 

laranganNya. 

Taubat mendapat perhatian yang 

sangat besar dalam nadham Kifayah Atqiya,  

َْاشِلاَ  ٍَ َٗ لاَتسَِ  ٍَ َٗ  ٌٍ ٍَط عَ   ِ ٍِ اى فَاخِسِ #  َٗ رَٖٚ  ش  َُ كِ اى  اق ْعَ  تِرَس  َٗ 

Artinya: dan terimalah, dengan 

meninggalkan perkara yang diinginkan dan 

perkara yang membuat bahagia, seperti 

makanan, pakaian dan beberapa rumah. 

2. Nilai Pendidikan Qonaah 

Qana'ah rela hanya perlu makan, 

minum dan berpakaian. Jadi biarkan dia 

merasa cukup kecil dan paling tidak baik. 

Tangguhkan keinginannya selama sehari atau 

sebulan, sehingga ia tidak punya terlalu 

banyak waktu untuk bersabar menghadapi 

kemiskinan. Itu mengarah pada ketamakan. 

Ini dapat menyebabkan keserakahan, 

pengemis dan penghinaan bagi orang kaya. 

Qonaah merupakan sebuah perasaan 

yang dengannya dia akan selalu merasa 

cukup dan selalu merasa bahwa apapun yang 

diterimanya adalah merupakan sesuatu yang 



Pemikiran Abu Bakar al-Markhum Muhammad Syato’ tentang 
Karakter dalam Kitab Kifayatul Atqiya’ wa Minhaju Asfiya’ 
Oleh: M. Syarif 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e1
9

0
 

terbaik untuk dirinya, sehingga dia akan 

sealalu merasa nyaman dan tentram dengan 

kehidupanya. 

Perasaan yang timbul dengan merasa 

cukup untuk apa yang ada dalam dirinya 

sendiri, adalah contoh dari perasaan yang 

merasa cukup, sehingga seseorang tidak 

menggunakan kemampuan dan potensinya 

untuk mendapatkan sesuatu yang diinginkan 

dan disukai. Sesuatu yang dapat 

menyebabkan seseorang kehilangan rasa 

lapar ketika dihadapkan dengan keinginan 

yang tidak dapat dipenuhi atau kebutuhan 

yang mungkin tidak mereka penuhi. Dengan 

perasaan ini dia tidak membutuhkan 

kebutuhan orang lain yang bisa sangat 

mendesak. 

Jadi orang yang memiliki jiwa 

qana'ah akan merasa puas dengan apa yang 

mereka dapatkan dan akan melakukan 

kesenangan menghindari hal-hal buruk, 

qana'ah juga membuat seseorang tidak 

menjadi sombong karena ia menganggap 

bahwa apa yang ia terima adalah deposit 

yang bisa hilang kapan saja. 

Qana'ah pada intinya adalah cukup 

menerima. Dalam Qana'ah itu berisi 5 kasus 

yaitu;  

a) Rela menerima apa yang ada, 

b) Minta pada Allah untuk penambahan 

yang sesuai. 

c) Sabar menerima perbekalan Allah. 

d) Percayalah pada Tuhan. 

e) Tidak tertarik dengan tipu daya manusia. 

Qana'ah, terimalah dari hati apa 

adanya, meski sedikit, disertai dengan sikap 

aktif, usaha. Dia adalah harta yang tidak akan 

hilang. Karena orang yang qana'ah menerima 

kenyataan dari hati yang kaya tidak kaya 

akan kekayaan, tetapi kaya dalam hati. Hati 

yang tidak rakus akan segala hal. 

Qana'ah memiliki pengaruh besar 

pada kehidupan seseorang, baik secara fisik 

dan mental. Karena qana'ah belajar untuk 

dengan tulus menerima apa adanya, membuat 

kedamaian batin, tidak serakah, selalu 

bersyukur dan tidak mudah putus asa, apa 

pun yang diberikan oleh Allah, kesenangan 

dan bencana akan datang dan pergi dan tidak 

ada yang tahu kapan bencana dan nikmat 

akan datang dan pergi. Untuk alasan ini, 

qana’ah adalah kepentingan seseorang, 

sehingga dalam keadaan apa pun, selalu 

disertai dengan perasaan tenang. 

Qana'ah juga merupakan obat terbaik 

untuk menghindari semua keraguan dalam 

hidup, berusaha dan meyakini nasib, 

sehingga ketika ada cobaan yang datang, 

tidak kaget dan tidak ragu, tidak lupa ketika 

mengambil keuntungan dan tidak khawatir 

ketika kalah. Siapa pun yang tidak memiliki 

sifat qana'ah berarti bahwa ia tidak percaya 

pada takdir, tidak sabar, pikirannya kacau, 

mudah tersinggung, menyebalkan dan, jika 

dia beruntung, cepat bangga. Dia melarikan 

diri dari apa yang dia takuti, seperti orang 



Pemikiran Abu Bakar al-Markhum Muhammad Syato’ tentang 
Karakter dalam Kitab Kifayatul Atqiya’ wa Minhaju Asfiya’ 
Oleh: M. Syarif 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e1
9

1
 

yang takut tidak mengingat hal-hal yang 

diingat, semakin dia mencoba untuk 

melupakan itu, semakin kuat dia berdiri di 

matanya. Begitu banyak orang menjadi gila 

ketika mereka jatuh miskin, bahkan akhir-

akhir ini banyak tragedi bunuh diri karena 

putus asa. 

Qana'ah adalah deposit abadi yang 

tidak akan pernah habis. Qana'ah adalah 

kekayaan jiwa, dan lebih mulia daripada 

kekayaan harta. Kekayaan jiwa 

meningkatkan harga diri dan kemuliaan diri, 

tidak meminta orang lain, sementara 

kekayaan kekayaan dan keserakahan harta 

dunia menciptakan penghinaan diri. Jiwa 

rakus akan dan serakah dapat menjauhkan 

jiwa dari taufik Allah SWT, sedangkan jiwa 

qana’ah akan mendekatkan taufik Allah 

SWT. 

3. Nilai Pendidikan Zuhud 

قَلاَ  اهَِ لاَ فقَ دُ ىَُٔ ذَلُ اعَ   َ ذَا فقَ دُعَلاقََحِ قيَ ثنَِا # تِاى َٗ ٕدَ   اش  َٗ 

Artinya: zuhud adalah lepasnya hati 

kita dengan harta bukannya miskin tak punya 

harta pikirlah saja. 

Secara bahasa zuhud adalah  خلاف

 artinya “perasaan tidak tertarik اىسغثد

terhadap sesuatu’’. Zahada fi al-dunya, 

berarti sebuah usaha mengosongkan diri dari 

kesenangan dunia dengan tujuan hanya untuk 

beribadah kepada Allah. Orang yang 

melakukan zuhud disebut zahid, zuhdan atau 

zahidun. Zahidah jamaknya zuhdan yang 

artinya kecil atau sedikit. Hakikat zuhud 

yaitu : 

  ٚ ِِ اىشَّ ثَحِ عَ غ  حَقِي قَرُُٔ اِّ صِسَافُ اىسَّ َُٗٔ ْ ٍِ َ٘ خَي سٌ  ا ُٕ ٍَ  ءِ اىَِٚ 

Artinya: Membelokkan ketertarikan 

terhadap sesuatu yang lebih baik.4 

Secara terminologis, arti dari  zuhud 

adalah  tidak dapat dipisahkan dari dua hal. 

Pertama, zuhud merupakan bagian yang tidak 

dapat dipisahkan dari dunia tasawuf. Kedua, 

zuhud sebagai moralitas Islam (moral). Jika 

tasawuf berarti adanya kesadaran dan 

komunikasi langsung antara manusia dan 

tuhan sebagai perwujudan ihsan, maka zuhud 

adalah (maqam) untuk realisasi pertemuan 

atau atribut. Dalam posisi ini, menurut A. 

Mukti Ali, zuhud berarti menghindari 

kehendak hal-hal duniawi. 

Penghindaran diri dengan kemudahan 

kesenangan duniawi hanya disebabkan oleh 

dorongan agama untuk membersihkan jiwa 

dari pengaruh dunia. Seorang pertapa atau 

yang disebut zahid, meniru sikap mistik 

terutama berdasarkan contoh diri Nabi. 

Seorang zahid sering berpuasa dan 

melakukan sholat dan zikir dalam waktu 

yang lama dan rentan di tengah malam. 

Tetapi ini bukan aspek terpenting dari 

tasawuf, tetapi yang paling penting adalah 

kepedulian terhadap sikap batin. 

4. Nilai Pendidikan Tawakal 

ف ضِلاَ  ٍُ  ًَ سَ بَّ امَ  دِ اىسَّ ع  َ٘ قنَِا # ثقَِحً تِ ٚ  زِش  دًا فِ رجََسِّ ٍُ   ِ يَ مَّ َ٘ ذَ َٗ 

                                                                 
4
 Sayyid Abi Bakar Ma’ruf Bissayyid Bakar 

Al-Makiy Ibn As-sayid Muhammad Syattodimyati, 

Kifayatul Atqiya’ Wa Minhajul Asfiya’. 



Pemikiran Abu Bakar al-Markhum Muhammad Syato’ tentang 
Karakter dalam Kitab Kifayatul Atqiya’ wa Minhaju Asfiya’ 
Oleh: M. Syarif 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e1
9

2
 

Artinya : bertawakallah kamu di 

dalam urusan rizkimu dan yakinlah dengan 

janji Allah yang akan memberikan 

karunianya.5 

Orang-orang yang beriman kepada 

Allah tidak akan mengeluh dan tidak akan 

merasakan gelisah. Dia akan selalu berada 

dalam kedamaian, ketenangan dan selalu 

sukacita. Jika dia menerima rezeki dan dan 

pemberian dari Allah, dia akan bersyukur, 

dan jika dia tidak mendapat sesuai dengan 

keinginannya dia akan selalu menyerahkan 

segala urusan pada Allah. Dia menyerahkan 

semua keputusan, bahkan dirinya sendiri 

kepada Allah SWT. Sikap berserah diri itu 

dilakukan dengan serius dan hanya karena 

Allah SWT. 

Kepercayaan utama yang mendasari 

seseorang untuk selalu tawakal adalah 

kepercayaan penuh pada kekuatan kekuasaan 

dan kebesaran Allah. Karena itu, tawakal 

adalah bukti nyata monoteisme.Di dalam diri 

orang yang beriman, tertanam kepercayaan 

yang kuat, bahwa semuanya berada di tangan 

Allah, semua yang terjadi sesuai dengan 

ketentuan-Nya. Tidak seorang pun dapat 

melakukan dan menghasilkan sesuatu tanpa 

kehendak Allah, baik berupa kebaikan atau 

kejahatan dan bahagia atau mengecewakan. 

Bahkan jika semua makhluk mencoba 

menawarkan segala sesuatu yang bermanfaat 

untuk dirinya, mereka hanya akan dapat 

                                                                 
 

melakukannya dengan izin Allah, begitu pula 

sebaliknya. 

Tawakal berasal dari akar kata ٗماىح 

(mewakilkan), menurut istilah ialah: 

دَُٓ  ح  َٗ مِي وِ اىحَقِّ  َ٘ ادِ اى قيَ ةِ عَيَٚ اى  ََ رِ ِ  اعِ  وُ عِثَازَجٌ عَ مَّ َ٘  فَاىرَّ

Ada empat jenis sikap tawakal terhadap 

Allah, yaitu: 

a) berawakal kepada Allah dalam keadaan 

continue atau istiqamah agar selalu dekat 

dengan Allah, konsisten dengan agama Allah 

baik secara fisik dan mental, tanpa upaya 

untuk memengaruhi orang lain, itu berarti 

bahwa sikap percaya hanya berorientasi pada 

peningkatan diri sendiri tanpa melihat orang 

lain. 

b) Tawakal kepada Allah, dalam keadaan 

disiplin diri, sebagaimana disebutkan di atas, 

dan ditambah dengan tawakal kepada Allah 

SWT untuk selalu mempertahankan 

istiqamah beribadah pada Allah, dan 

menyiarkan agama dan kebaikan kepada 

insan yang lain. Hal ini adalah warisan para 

nabi dan para ulama pasca nabi. 

c) Tawakal kepada Allah dalam hal 

memenuhi kebutuhan duniawi seorang 

hamba agar terhindar dari kesusahan dunia, 

seperti orang yang percaya ketika 

memperoleh rezeki atau mendapatkan 

kemenangan atas orang lain, hal yang lain, 

mereka percaya hal-hal hanyalah kecukupan 

baginya dalam urusan dunia dan tidak 

disertai dengan kecukupan kehidupan setelah 



Pemikiran Abu Bakar al-Markhum Muhammad Syato’ tentang 
Karakter dalam Kitab Kifayatul Atqiya’ wa Minhaju Asfiya’ 
Oleh: M. Syarif 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e1
9

3
 

kematian, kecuali jika hal tersebut disertai 

niat tunduk pada Allah. 

d) Tawakal kepada Allah dalam melakukan 

perintah Allah Dan menjauhi segala laranya. 

5. Nilai Pendidikan Ikhlas 

ِ  اىَِِٖلَ ذِٙ  ٍِ بَ  ْ  لاَ ذُسِي دُ تطَِاعَحٍ # اِلاَ اىرَّقَسُّ  ُ
ذَا أَ َٗ يِص   احَ 

 اى نَلاَ 

Artinya: ikhlas yaitu tidak 

mengharapkan taat kecuali dekat kepada 

Allah yang mempunyai kesempurnaan.6 

Ikhlas menjadi sebuah syarat yang 

utama dari sebuah pekerjaan hati, ikhlas ini 

dibagi menjadi tiga tingkatan yaitu : 

a) Tingkatan pertama yaitu membersihkan 

perbuatan dari perhatian makhluk 

(manusia) di mana tidak ada yang 

diinginkan dengan ibadahnya selain 

menuruti perintah Allah dan melakukan 

hak penghambaan secara murni, bukan 

mencari kecintaan, pujian manusia, harta 

dan sebagainya. 

b) Tingkatan ikhlas yang kedua yaitu  

melakukan perbuatan karena Allah agar 

diberi bagian-bagian akhirat seperti 

dijauhkan dari siksa api neraka dan 

dimasukkan kedalam surga dengan segala 

kenikmatan di dalam surga. 

c) Tingkatan ikhlas yang ketiga yaitu 

melakukan perbuatan karena Allah agar 

diberi bagian duniawi seperti kelapangan 

                                                                 
 

rizki dan terhindar dari hal-hal yang 

menyakitkan.7 

Ikhlas memiliki tanda-tanda yang 

nampak pada kehidupan dan perilaku seorang 

yang mukhlis. Hal itu bisa dilihat olehnya 

dan orang lain, di antara tanda-tanda tersebut 

yaitu : 

a) Mengharapkan wajah Allah 

Tanda terbesar orang-orang yang ikhlas 

ialah amal yang mereka kerjakan semata-

mata mengharap wajah Allah. Mereka 

tidak bertujuan mencari imbalan apapun 

dari ibadahnya. 

 

b) Senang beramal secara sembunyi-

sembunyi 

Seorang yang berjiwa mukhlis akan selalu 

berusaha menutupi dan merahasiakan 

amal ibadah mereka dari pandangan 

manusia, dan berharap memperoleh 

kebaikan dari amal rahasia. 

c) Batin lebih baik dari pada lahir. 

Seorang ikhlas bukanlah menampakkan 

kesalehan dihadapan orang lain, lalu 

berbuat buruk saat ia hanya berdua dengan 

Allah. Seorang ikhlas ialah orang  yang 

selalu komitmen kepada dirinya sendiri, di 

manapun dia berada baik dam keadaan 

sendiri atau bersama makhluk lain. Ia 

selalu berusaha introspeksi diri seakan-

akan selalu melihat Allah dan selalu 

diawasi oleh Allah. Ia selalu merasa 
                                                                 

7
 Muhammdad Nawawi Al-Jawi, Nashaihul 

Ibad (Jakarta: Darul Kutub Islamiah, 2010). 



Pemikiran Abu Bakar al-Markhum Muhammad Syato’ tentang 
Karakter dalam Kitab Kifayatul Atqiya’ wa Minhaju Asfiya’ 
Oleh: M. Syarif 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e1
9

4
 

diawasi Allah saat sendirian maupun di 

tengah keramaian. Istiqamah dalam segala 

ibadah. 

d) Khawatir jika amalnya tertolak 

Sebanyak apa pun amalan yang yang telah 

dikerjakan seorang mukhlis, ia masih saja 

diliputi kekhawatiran besar. Ia khawatir 

kalau amalnya ditolak dan tidak diterima. 

Hal ini karena seorang mukhlis menyadari 

bahwa tempat kembali seorang hamba 

adalah Allah, dan segala amalnya akan 

dihisab pada hari akhirat nanti 

e) Tidak menunggu pujian orang lain 

Ketika seorang mukhlis berbuat baik 

kepada sesama, ketika mereka berupaya 

meringankan beban dan kesedihan orang 

lain, mereka tidak mengharap pamrih 

apapun. Sebab, mereka mengerjakan hal 

itu semata-mata karena taat kepada Allah 

dan ingin mendapat ridha-Nya. 

Jiwa adalah harta yang tak ternilai 

harganya. Kemurnian jiwa menyebabkan 

seseorang memiliki kejernihan diri, baik 

secara lahir maupun secara dhahir.Inilah 

pada hahikatnya merupakan kekayaan 

yang nyata. Hidup adalah perjuangan 

untuk menggapai kehidupan hakiki dan 

perjuangan menuju kehidupan yang 

sebenarya. Mengejar kebahagiaan bukan 

dari luar, tetapi dari dalam. Kebahagiaan 

di luar seringkali kosong. Orang yang 

mengejar nafsu duniawi seperti itu sering 

ragu, skeptis, cemburu, putus asa, sangat 

bahagia ketika mereka terbawa oleh 

anugerah, kecewa saat ditimpa musibah 

dan bahaya.. 

6. Nilai Pendidikan Uzlah 

ِِ ذَاكَ  ي  ِٚ اىدِّ ذَسَإوُِ ف َٗ َُ إَ وَ تطَِاىَحِ #  ِ  مَا ٍَ   ِ حَثَ لاَ ذَص 

اى ثَلاَ  َ٘ ُٕ 

Artinya : jangan berteman dengan orang 

yang menganggur dan menggampangkan 

urusan agama.8 

Dalam tradisi sufi, mengisolasi diri 

dalam kesendirian dan kesendirian untuk 

merenungkan dan melewati Allah SWT 

Disebut Uzlah. Abu Bakri al-Makki 

mengatakan bahwa manusia harus menjauh 

dari makhluk karena makhluk dapat 

membebaskan kita dengan melupakan Allah 

SWT. 

Dengan demikian, arti uzlah dalam 

bahasa adalah kesepian, kesepian atau isolasi, 

isolasi spiritual. Sedangkan istilah khalwat 

diambil dari tradisi sufi, yang berarti 

mengisolasi diri dalam kesunyian dan 

kesunyian, untuk merenungkan dan bekerja 

keras menuju Allah SWT. Atau menekankan 

suasana batin dalam kesepian, keheningan, 

tidak bertemu dan berkomunikasi dengan 

siapa pun kecuali tuhan. Mengenang, berdoa 

dan beribadah, meditasi, dan praktik asketik 

lainnya menjadi kegiatan terpenting dalam 

taqarrub kepada Tuhan. 

                                                                 
8
 Sayyid Abi Bakar Ma’ruf Bissayyid Bakar 

Al-Makiy Ibn As-sayid Muhammad Syattodimyati, 

Kifayatul Atqiya’ Wa Minhajul Asfiya’. 



Pemikiran Abu Bakar al-Markhum Muhammad Syato’ tentang 
Karakter dalam Kitab Kifayatul Atqiya’ wa Minhaju Asfiya’ 
Oleh: M. Syarif 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e1
9

5
 

Uzlah seperti kompor pandai besi, di 

mana besi dimasukkan ke dalam oven 

sehingga karat dan kotoran pada besi 

terguncang. Hasilnya adalah besi putih 

bersih. Seperti hati yang telah dibakar dalam 

oven khalwat, hati akan memutih dan mudah 

mendapatkan sinar ilahi dan juga 

mengungkapkan rahasia pengetahuan yang 

tersembunyi di alam semesta, sebagai hadiah 

besar dari Allah. 

Untuk alasan ini, seorang salik harus 

dengan tulus mempraktikkan uzlah, untuk 

meninggalkan semua yang ada di alam 

duniawi dan hanya mengharapkan wajah 

Allah dan menginginkan liqa (untuk 

bertemu) Allah Azza Wajalla. Jika cermin 

hati dari menerima cahaya ilahi (nurullah) 

begitu terbuka, itu akan tercermin dalam 

jiwanya. Jadi jangan heran jika seorang 

waliyullah dapat melihat dan 

mengungkapkan tabir-tabir yang harus 

dianggap shir (rahasia) oleh orang biasa dan 

baginya itu nyata. Ketika ia menjadi satu 

dengan Allah Azza wa Jalla, baik 

pendengaran, penglihatan, tangan dan kaki 

akan menjadi pendengaran, penglihatan, 

tangan dan kaki Allah yang Maha kuasa. 

Bahkan, dia akan selalu dipenuhi dan dijaga 

ketika dia meminta sesuatu dan meminta 

perlindungan. 

7. Nilai Pendidikan Menjaga Waktu 

ق رًا سُدًٙ  َٗ   ِ ق رَلَ مُئُُّ # لاَ ذَر سُمَ َٗ سِف  اىَِٚ اىطَّاعَاخِ  اص  َٗ

رَسَا ِٕلاً  ٍُ 

Artinya : pergunakan waktu untuk 

bertaat, jangan biarkan waktumu kosong 

tanpa ibadah.9 

Manajemen waktu berarti mengelola 

diri sendiri dan itu adalah salah satu 

keunggulan dan kesuksesan. Karena itu, 

pedoman untuk mengeksplorasi masalah 

waktu sangat penting dalam kehidupan 

sehari-hari. Masalah waktu dan urgensinya 

dalam kenyataan pada awalnya kecil dan 

terbatas. Namun, ia akan tumbuh dan 

bergerak cepat, hingga menjadi hal yang 

nyata mustahil untuk dihindari atau 

diabaikan. 

Abu Bakri al-Makki Mengatakan 

sebagai berikut : 

ُ  ذَر سَكَ   اَ َٗ ِٚ اىطَّاعَاخِ  ق رَلَ مُئَُّ ف َٗ فَ  يجَِةُ عَيَي لَ اَّ رَصَسَّ

ِْي لَ  الاَ يعُ  ٍَ مُوُ  َٗ  ًِ هَ اى نَلاَ  ٘  فُضُ

Artinya: Seseorang diharuskan 

menjaga semua waktunya dengan dipakai 

melaksanakan ketaatan dan meninggalkan 

perkataan yang tidak ada manfaatnya. 

Dalam Kamus Besar Bahasa 

Indonesia, waktu adalah seluruh rangkaian 

saat ketika proses, perbuatan, atau keadaan 

berada atau berlangsung.10 

Tampaknya suatu kegiatan tanpa 

perencanaan tidak memiliki pelatihan, dan 

peluang bagi kegiatan untuk menjadi sukses 

tidak optimal. Masalah perencanaan waktu 

belajar harus dipertimbangkan dan dikelola 

                                                                 
 

10
 Departemen Pendidikan Nasional, Kamus 

Besar Bahasa Indonesia, 2008. 



Pemikiran Abu Bakar al-Markhum Muhammad Syato’ tentang 
Karakter dalam Kitab Kifayatul Atqiya’ wa Minhaju Asfiya’ 
Oleh: M. Syarif 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e1
9

6
 

dengan benar. Pendidikan manajemen waktu 

hanya dapat dipelajari dari orang dan 

individu, melalui pengetahuan diri. Dalam al-

maqaashid asy-syar'iyyah (tujuan dasar 

syariah Islam) para sarjana membaginya 

menjadi tiga bagian, yaitu: 

a) Kebutuhan dasar atau primer (al-

Dharuuriyyaat), adalah kebutuhan yang 

harus dipenuhi untuk mencapai kebaikan dan 

manfaat dunia dan seterusnya. Jika 

kebutuhan ini tidak terpenuhi, kebaikan 

dunia tidak dapat dijamin. Misalnya: tujuan 

utama hukum Islam (al-kulliyyaat al-khams), 

yaitu perlindungan keamanan agama, 

kehidupan, akal, keturunan dan harta benda. 

b) Kebutuhan sekunder (al-Haajiyyaat) 

adalah hal-hal yang orang perlu berikan 

ruang pada saat yang sama untuk 

menghilangkan kesempitan dan kerupekan 

hidup. Misalnya: keberadaan rukhsah dalam 

ibadah ketika kondisi muncul yang 

membuatnya sulit untuk menyembah 

seseorang. 

c) Kebutuhan tersier (at-Taahsinat) adalah 

hal-hal yang diperlukan dalam hal martabat, 

seperti moral al-karimah dan kebiasaan yang 

baik. Contohnya adalah persyaratan suci dari 

tubuh, pakaian, tempat ibadah.11 

Kebutuhan primer harus paling 

didahulukan di antara kebutuhan sekunder 

dan tersier. Jika tidak, maka akan terjadi 

                                                                 
11

 Muhammad Abdul Jawwad, Menjadi 

Manajer Sukses (Jakarta: Gema Insani, 2004). 

gangguan terhadap kebutuhan yang lebih 

tinggi prioritasnya. 

Aspek dan tinjauan lainnya dalam 

manajemen waktu adalah membuat susunan 

jadwal. Jadwal merupakan daftar kegiatan 

yang akan dilaksanakan beserta urutan waktu 

dalam periode tertentu. Fungsi pembuatan 

manajemen jadwal adalah menghindari 

bentrokan dalam setiap kegiatan, 

menghindari kelupaan, dan mengurangi 

ketergesaan. 

8. Pendidikan Menjaga Lisan 

  ُ ٖدََ ي عًا فَاج  َِ ضَاءِ جَ سَائِسِ اه  # أعَ  َٗ  ُِ اىِّيسَا َٗ  ٍِ تحِِق ظِ عَي  َٗ

سَلاَ   لاَذنَ 

Artinya : dengan menjaga mata, lisan 

dan beberapa anggota tubuh semua maka 

kalian akan terhindar dari malas12 

Manusia harus menyadari bahwa 

apaun yang diterima baik kesejahteraan dan 

kebahagiaan hidup merupakan sebuah 

tantangan, dan kebahagiaan ini bisa diraih 

apabila seseorang bisa berkomunikasi dan 

bersosialisasi dalam lingkungan dan 

pergaulannya dengan baik, salah satu faktor 

yang terpenting untuk menjalin komunikasi 

yang baik dalam lingkungan pergaulan 

terhadap seseorang adalah dengan menjauhi 

segala bentuk dari beragam bahaya lidah. 

Lidah sebenarnya adalah salah satu 

anugerah Allah yang diberikan kepada 

manusia sebagai alat bantu menerjemah dan 

                                                                 
12

 Sayyid Abi Bakar Ma’ruf Bissayyid Bakar 

Al-Makiy Ibn As-sayid Muhammad Syattodimyati, 

Kifayatul Atqiya’ Wa Minhajul Asfiya’. 



Pemikiran Abu Bakar al-Markhum Muhammad Syato’ tentang 
Karakter dalam Kitab Kifayatul Atqiya’ wa Minhaju Asfiya’ 
Oleh: M. Syarif 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e1
9

7
 

menyampaikan pengetahuan dan keimanan. 

Keimanan dan kekufuran seseorang tiada 

terang dan jelas selain dengan kesaksian 

lidah tersebut. Lidahlah yang 

menghubungkan manusia dengan manusia, 

yang memberi suara semua pikiran dan cita. 

Lidah dapat memesona masyarakat, lidah 

juga bisa membuat orang yang merasa sedih 

menjadi senang dan riang gembira. 

Namun dibalik keindahan tersebut, 

lidah merupakan anggota tubuh manusia 

yang paling durhaka kepada kepada sang 

pencipta-Nya. Fitnah lidah dapat 

menimbulkan banyak bencana, bisa 

menjadikan kerusakan di muka bumi ini, 

lidah bisa membuat orang bersaudara 

menjadi berpisah, lidah bisa mengubah 

perkara benar menjadi salah dan juga 

sebaliknya, lidah bisa menjadikan ikatan atau 

hubungan persaudaraan menjadi 

permusuhan, lidah bisa mengubah perasaan 

sayang menjadi sebuah kebencian, lidah juga 

bisa menjadikan orang bersatu menjadi saling 

berpecah belah, lidah bisa membuat suasana 

damai menjadi berantakan dan berperang, 

bahkan mengakibatkan pembunuhan. 

Kejahatan lidah merupakan sumber 

malapetaka bagi manusia, siapapun yang 

tidak bisa menjaga lidahnya untuk tidak 

bertutur-kata buruk maka siap-siaplah 

mendapati kerugian besar. Kerugian ini 

tidaklah perlu terjadi apabila kita bisa 

mengubah dan menjauhi dari berbicara yang 

tidak baik, karena semua kebiasaan buruk 

pada dasarnya bisa diubah. 

Namun kebanyakan dari  fakta dalam 

masyarakat perkataan buruk ini seakan akan 

menjadi sebuah tren yang banyak dilakukan 

oleh orang dewasa, remaja maupun oleh 

anak-anak yang masih kecil. Banyak remaja 

usia sekolah di kota metropolis Surabaya ini 

dalam bertutur sapa dengan teman atau 

dengan orang yang lebih tua mereka tidak 

memiliki ahklak dalam berbicara. Bahkan 

menurut pandangan penulis fakta yang terjadi 

dalam lingkungan masyarakat ketika 

mengungkapkan rasa kekesalan, banyak 

orang sudah terbiasa memakai perkataan 

yang sangat kasar, keji bahkan terasa 

menyakitkan di telinga.  

Padahal kata-kata tersebut menurut 

pandangan masyarakat khususnya orang-

orang Jawa mempunyai arti yang sangat 

kasar dan sangat jelek. Apalagi kalau kata-

kata keji itu sampai menyakitkan hati saudara 

dan orang lain, maka hukum 

menggunakannya adalah haram dan berdosa 

besar. Hal ini bila tidak segera kita cegah dan 

kita tangani, dimulai dari diri kita sendiri, 

lalu anak-anak dan istri kita, lingkungan 

sekitar kita maka akan jadi seperti apa akhlak 

berbicara (adap sopan santun dalam bertutur 

kata) para generasi muda dikemudian hari 

nanti. 

9. Nilai Pendidikan Kerja Keras 



Pemikiran Abu Bakar al-Markhum Muhammad Syato’ tentang 
Karakter dalam Kitab Kifayatul Atqiya’ wa Minhaju Asfiya’ 
Oleh: M. Syarif 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e1
9

8
 

Kerja keras adalah sikap yang tidak 

terkendali dalam melakukan sesuatu, dia 

tidak mengeluh dan selalu berusaha 

walaupun ada banyak kendala, tetapi masih 

berusaha untuk mencapainya. 

Seorang individu yang menunjukkan 

keseriusan dan kemauan untuk mencoba 

menyelesaikan pekerjaan adalah karakteristik 

dari sikap kerja. Sikap kerja keras muncul 

sebagai bentuk dorongan motivasi yang kuat 

dan orientasi yang jelas. Seseorang yang 

memiliki sifat untuk bekerja keras tentu tidak 

mudah untuk menyerahkan segalanya. Ciri-

ciri kerja keras adalah sebagai berikut: 1) 

menunjukkan keseriusan dalam melakukan 

tugas 2) tetap pada tugas yang diterima 

terlepas dari kesulitan 3) mencoba mencari 

solusi untuk masalah tersebut. 

10. Nilai Pendidikan Kejujuran 

Kejujuran adalah sifat yang melekat 

dalam diri seseorang dan merupakan hal 

penting untuk dilakukan dalam kehidupan 

sehari-hari. Menurut Tabrani Rusyan, makna 

jujur dalam bahasa Arab adalah terjemahan 

dari kata Shidiq, yang berarti benar, dapat 

diandalkan. Dengan kata lain, kejujuran 

adalah kata-kata dan perbuatan sesuai dengan 

kebenaran. Kejujuran juga disebut dengan 

benar, menawarkan sesuatu yang benar atau 

sesuai dengan kenyataan.13 

Kejujuran dalam kata-kata juga dalam 

tindakan, sebagai orang yang melakukan 
                                                                 

13
 A. Tabrani Rusyan, Pendidikan Budi 

Pekerti (Jakarta: Inti Media Cipta Nusantara, 2006). 

suatu tindakan, tentu sesuai dengan apa yang 

ada dalam pikirannya. Tidak dikatakan 

bahwa seseorang yang melakukan riya 

bukanlah orang yang jujur, karena dia telah 

mengungkapkan sesuatu yang berbeda dari 

apa yang dia sembunyikan (dalam 

pikirannya). Demikian juga, seorang munafik 

tidak dikatakan sebagai orang yang jujur, 

karena ia menunjukkan dirinya sebagai 

manusia persatuan, sedangkan yang 

sebaliknya adalah benar. Kejujuran adalah 

sifat penting bagi Islam. Salah satu pilar 

akidah Islam adalah kejujuran. Kejujuran 

adalah permata bagi orang-orang yang 

berbudi luhur dan terkenal. Karena itu, 

kejujuran sangat dianjurkan untuk dimiliki 

oleh setiap umat Nabi Muhammad. 

11. Nilai Pendidikan Sabar 

Menurut Al-Imam Ahmad, kata sabar 

disebutkan dalam al-Quran di tujuh puluh 

tempat. Menurut ulama ijma, kesabaran 

adalah kewajiban dan sehat tentang iman. 

Signifikan, karena ada dua bagian keimanan; 

setengahnya sabar dan setengahnya puas. 

Jawabannya disebutkan dalam al-Qur'an 

dalam enam belas versi: 

a) Perintah sabar. 

b) Larangan melakukan sebaliknya, 

pujian terhadap pelakunya. 

c) Keharusan sabar karena Allah 

mencintainya. 

d) Allah bersama orang-orang yang sabar, 

dan ini merupakan kebersamaan secara 



Pemikiran Abu Bakar al-Markhum Muhammad Syato’ tentang 
Karakter dalam Kitab Kifayatul Atqiya’ wa Minhaju Asfiya’ 
Oleh: M. Syarif 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e1
9

9
 

khusus, yang berarti menjaga, melindungi 

dan menolong mereka, bukan sekedar 

kebersamaan secara umum. 

Sabar menurut pengertian bahasa 

adalah menahan atau bertahan. Jika 

dikatakan, "Qutila Fulan Shabran", artinya 

fulan terbunuh karena hanya bertahan. Jadi 

sabar artinya menahan diri dari rasa gelisah, 

cemas dan amarah; menahan lidah dari 

keluh-kesah; menahan anggota tubuh dari 

kekacauan. 

Ada tiga jenis kesabaran: kesabaran 

dalam ketaatan kepada tuhan, kesabaran 

dalam ketidaktaatan kepada tuhan, dan 

kesabaran dalam cobaan tuhan. Dua tipe 

pertama adalah kesabaran terkait dengan 

tindakan yang diinginkan, dan yang ketiga 

tidak ada hubungannya dengan tindakan yang 

diinginkan. Syaikhul Islam Ibnu Taimiyah 

berkata, kesabaran Yusuf dengan rayuan 

tuannya lebih sempurna daripada 

kesabarannya ketika dia ditempatkan di 

sumur oleh saudara-saudaranya, ketika dia 

dijual, dan ketika dia terpisah dari ayahnya. 

Karena hal-hal ini terjadi atas kehendaknya, 

jadi tidak ada pilihan bagi pelayan kecuali 

untuk dengan sabar menerima musibah, 

tetapi kesabaran yang benar-benar dia 

inginkan dan perjuangkan ketika dia 

menghadapi rayuan istrinya, kesabaran 

berjuang nafsu, jauh lebih sempurna dan 

utama, terutama karena ada banyak faktor 

yang sebenarnya mendukung untuk 

memenuhi rayuan ini, seperti kondisinya 

masih unik dan muda, karena orang muda 

lebih mudah tergoda oleh rayuan, kondisinya 

terasing, jauh dari kota asalnya, dan orang-

orang yang jauh dari kota asalnya tidak 

terlalu malu, statusnya sebagai budak dan 

budak tidak peduli sebanyak sebagai orang 

bebas, status istri tuan dia cantik, dihormati 

dan penuh hormat, tanpa ada orang yang 

telah melihat tindakannya dan ingin 

melakukan hal yang sama dengannya. 

Apalagi ada ancaman, kalau dia tidak taat, 

dia akan dijebloskan ke penjara dan dihina. 

Meski begitu, ia tetap sabar dan lebih peduli 

dengan apa yang ada pada Allah.14 

 

Kesimpulan 

Pemikiran Abu Bakar Al-Markhum 

Muhammad Syato’ tentang karakter dalam 

kitab Kifayatul Atqiya’ Wa Minhaju Asfiya’ 

adalah taubat, qana’ah, zuhud, tawakal, 

ikhlas, uzlah, menjaga waktu, menjaga lisan, 

Kerja keras, Kejujuran, Sabar. Kesemuanya 

berorientasi pada pembinaan akhlak yang 

holistik yakni akhlak yang menyeluruh, 

meliputi akhlak kepada Allah Swt (habl min 

al Allah), diri sendiri dan orang lain (habl 

min al-nas). Implementasi nilai-nilai 

pendidikan karakter dalam kitab Kifayat al-

Atqiya dengan pendidikan agama Islam 

                                                                 
14

 Ibnu Qayyim Al-Jauziyah, Madarijus-

Salikin Manazili Iyyaka Na’budu Wa Iyyaka Nasta’in  

(Jakarta Timur: Pustaka Al-Kautsar, n.d.). 



Pemikiran Abu Bakar al-Markhum Muhammad Syato’ tentang 
Karakter dalam Kitab Kifayatul Atqiya’ wa Minhaju Asfiya’ 
Oleh: M. Syarif 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e2
0

0
 

kontemporer adalah menggunakan 

pendekatan pembiasaan. 

 

Daftar Pustaka 

A. Tabrani Rusyan. Pendidikan Budi Pekerti. 

Jakarta: Inti Media Cipta Nusantara, 
2006. 

A Mustofa. Akhlak Tasawuf. Bandung: 

Pustaka Setia, 2005. 

Al-Jawi, Muhammdad Nawawi. Nashaihul 

Ibad. Jakarta: Darul Kutub Islamiah, 
2010. 

Departemen Pendidikan Nasional. Kamus 

Besar Bahasa Indonesia, 2008. 

Ibnu Qayyim Al-Jauziyah. Madarijus-Salikin 

Manazili Iyyaka Na’budu Wa Iyyaka 
Nasta’in. Jakarta Timur: Pustaka Al-
Kautsar, n.d. 

Muhammad Abdul Jawwad. Menjadi 
Manajer Sukses. Jakarta: Gema Insani, 

2004. 

Sayyid Abi Bakar Ma’ruf Bissayyid Bakar 
Al-Makiy Ibn As-sayid Muhammad 

Syattodimyati. Kifayatul Atqiya’ Wa 
Minhajul Asfiya’, n.d. 

 


