Page242

* tdd(t aL Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman
ln u https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual /ind ex
Yurnal Pendidikan dan Studs Keislaman Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020
p-1SSN: 1979-2050/e-ISSN: 2685-4155

Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi Analitis terhadap
Persinggungan Ajaran Tasawuf dan Kejawen

Ahmad Yuzki Faridian Nawafit
LInstitut Agama Islam Negeri (IAIN) Tulungagung
lyuzkimaksum1@gmail.com

Abstract

This article discusses the mysticism contained in Islam and Javanese culture. Islamic
mysticism is known as sufism while Javanese mysticism is known as kebatinan.
Although the teachings of sufism originate from normative islamic values that come
from the Qur'an and hadith, while kebatinan is born from the crystallization of local
Javanese Dbeliefs and culture, both of them have common ground in terms of goals,
namely to make adherents into perfect human beings through intermediary union of
a being with the Creator (Khaliq). In this article, the descriptive-analytic method is
used to critically explain sufism and kejawen and how they are related in the context
of mysticism. This study concluded that the teachings of sufism and kejawen have
several similarities in terms of objectives, namely; unite with God as an effort to
become a perfect human. Then both have other similarities in terms of processes or
efforts to achieve these goals through distribution, concentration, and representation.
In addition, they both indicate the urgency of a guide in carrying out the mystical
process.

Key Word: Kebatinan., Mystical, Sufism.

Abstrak

Artikel ini membahas tentang mistisisme yang terdapat dalam Islam dan kebudayaan
Jawa. Mistik Islam dikenal dengan tasawuf sedangkan mistik Jawa dikenal dengan
aliran kebatinan. Meskipun ajaran tasawuf berasal dari nilai-nilai Islam normatif
yang bersumber dari Al-Qur’an dan hadis, sedangkan aliran kebatinan lahir dari
kristalisasi kepercayaan dan budaya lokal Jawa, namun keduanya memiliki titik
temu dari segi tujuan, yakni menjadikan penganutnya sebagai manusia yang
sempurna melalui perantara penyatuan diri seorang makhluk dengan Sang Pencipta
(Khalig). Pada artikel ini digunakan metode deskriptif-analitik untuk menjelaskan
secara Kkritis mengenai tasawuf dan kejawen serta bagaimana relasi keduanya dalam
konteks mistisisme. Penelitian ini menyimpulkan bahwa ajaran tasawuf dan kejawen
memiliki beberapa persamaan dalam hal tujuan, yakni; bersatu dengan Tuhan
sebagai upaya menjadi manusia yang sempurna. Kemudian keduanya memiliki
kesamaan lain dari segi proses atau usaha untuk mencapai tujuan tersebut melalui
distansi, konsentrasi, dan representasi. Selain itu, keduanya sama-sama
mengindikasikan urgensi seorang pembimbing dalam melakukan proses mistik.

Kata Kunci: Kebatinan, Mistik, Tasawuf.

Jurnallintelektual: Jurnal Pendidikan dan StudiKeislaman
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020



Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi
Analitis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi

Pendahuluan

Manusia pada dasarnya adalah

makhluk yang memiliki kepercayaan yang
tinggi terhadap sebuah kekuatan universal.

Manusia selalu berusaha untuk mendekatkan

diri kepada Tuhan, bahkan Ilebih lanjut
manusia  berupaya untuk  manunggaling
dengan  Tuhan. Berusaha  menghadirkan

Tuhan sebagai cerminan kerinduan manusia
akan Tuhannya. Sebagai sebuah manifestasi
pemaknaan hidup yang berusaha untuk
menjadi manusia yang sempurna atau insan
kamil.

Usaha manusia untuk mendekatkan
diri sedekat-dekatnya dengan Tuhan untuk
mencapai kesempurnaan hidup lazim disebut
dengan mistik. Mistisisme telah dikenal lama
baik di

spiritual ini juga dimiliki oleh agama-agama

Barat maupun Timur. Perjalanan
lain di dunia seperti Hindu, Budha, Kristen,
Yahudi dan Islam. Sedangkan banyak juga
aliran atau pecahan agama di dunia ini yang
juga
batin spiritual seperti ini. Dalam Islam proses

mengembangkan  konsep  perjalanan
perjalanan mistik ini disebut dengan tasawuf
atau sufisme yang biasanya dilakukan dalam
sebuah aliran tarekat.! Sedangkan mistik
yang bersumber kepada budaya spiritual

yang dalam hal ini budaya Jawa disebut

! Harun Nasution, Filsafat Dan Mistisisme
(Jakarta: Bulan Bintang, 1978), 50.

dengan mistik kejawen yang biasanya
dipelajari dalam aliran kebatinan.?

Islam sebagai agama yang lahir di

jazirah  Arab  merupakan agama yang
berlandaskan al-Quran sebagai kitab suci.
Serta ucapan, tindakan dan ketetapan

Muhammad sebagai Rasul-Nya yang biasa

disebut dengan as-Sunnah. Setelah wafatnya

Muhammad SAW, Islam banyak
bersinggungan dengan faham ajaran lain
seperti pemikiran Yunani, Persia bahkan

India. Persinggungan ini kemudian

membawa hal-hal baru ke dalam tubuh

agama Islam.  Agama Islam kemudian
bergabung dengan budaya lokal agar lebih
mudah agama ini diterima. Namun tetap
berfondasi kepada al-Quran dan as-Sunnah.
Jawa merupakan sebuah peradaban
telah dikenal di

lama  yang Indonesia.

Kebudayaan Jawa banyak bersinggungan
dengan ajaran agama yang sebelumnya telah
berada di Jawa seperti Hindu, Budha, Kristen
dan juga Islam. Budaya lokal Jawa membaur
dengan kebudayaan luar yang datang ke
nusantara. Pada saat Islam datang ke Jawa
terjadi penggabungan unsur Islam dengan
kebudayaan lokal di Jawa yang pada saat itu
masih menganut Hindu Budha.

salah

Islam datang ke nusantara

satunya dengan membawa ajaran mistik.

2 Ridin Sofwan, Menguak Seluk Beluk Aliran
Kebatinan (Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha
Esa) (Semarang: CV Aneka limu, 2002), 99.

Jurnalntelektual: Jurnal Pendidikan dan StudiKeislaman

Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020

Page243



Page244

Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi
Analisis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi

Ajaran  ini  menekankan pada  proses
penyatuan manusia dengan Tuhan yang
banyak dikisahkan sebagai ajaran yang
dibawa oleh Syekh Siti Jenar. Bagi

masyarakat Jawa, proses penyatuan hamba
dengan Tuhan telah dikenal jauh sebelum
Islam hadir di bumi nusantara, sehingga
ajaran mistik Islam dan kejawen mengalami
persinggungan langsung dan dinamika yang
kompleks. Kedua ajaran ini kemudian saling
melengkapi antara satu dengan yang lain
seperti peristiva pada masa Jaka Tingkir
pemimpin  kerajaan Pajang. la dikenal
sebagai pemegang kekuasaan Islam dan juga
penganut kejawen.

Dalam sejarah perkembangan Islam
di Indonesia, terdapat aliran Islam kejawen.
Aliran ini adalah bentuk adaptasi dari agama
lokal

sebuah

Islam dengan budaya Jawa yang

kemudian  menciptakan identitas

religusitas unik, yakni Islam dalam wajah
Jawa (akulturasi). Dengan kata lain, Islam
kejawen merupakan wujud peleburan nilai-
nilai ajaran Islam dengan sosio-kultural lokal
berkaitan

Bahkan,

masyarakat  Jawa,  Khususnya

dengan aspek-aspek  mistisisme.
Islam kejawen secara sosio-kultural adalah
merupakan  sub-kultur dan bagian dari
budaya Jawa. Ini terjadi karena pada masa

kerajaan Demak dan sesudahnya, para Wali

menyebarkan ajaran Islam melalui
pendekatan kultural.®

Indonesia sebagai Negara dengan
penganut agama Islam terbesar di dunia serta
terdapat pula ajaran mistik yang bersumber
dari budaya lokal seperti Jawa, sehingga
dirasa perlu untuk memahami kedua konsep
ini agar terjadi sikap saling hormat
menghormati antara pemeluk. Pada dasarnya
konsep mistisisme yang terdapat dalam Islam
dan kejawen memiliki beberapa kesamaan
yang mana keduanya mengajarkan bahwa
setiap manusia berasal dari-Nya dan akan
kembali kepadanya atau dalam istilah Jawa
dikenal dengan konsep sangkan paraning
dumadi. Sehingga perlu untuk menjelaskan
beberapa  konsep  mistisime  di antara
keduanya yang bisa dijadikan titik temu

antara tasawuf dan kebatinan.

Metode Penelitian

Penelitian  ini  merupakan penelitian
library research, vyaitu penelitian yang
memperoleh  data dengan  menggunakan

literatur pustaka didasarkan pada data tertulis
buku, artikel yang
tema vyang dikaji.

yang berbentuk jurnal,

sesuai dengan objek

Adapun sifat penelitian ini adalah bersifat

deskriptif-kualitatif, ~ yaitu  berdasar  pada

kualitas data yang telah diuraikan dan

® Syamsul Bakri, “Islam Kejawen (Agama
dalam Kesejarahan Kultur Lokal),” IAIN Surakarta,
last modified February 24, 2016, accessed August 17,
2020, https://iain-surakarta.ac.id/islam-kejawen-
agama-dalam-kesejarahan-kultur-lokal/.

Jurnallintelektual: Jurnal Pendidikan dan StudiKeislaman

Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020



Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi
Analitis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi

dianalisis secara sistematis dan bertujuan

untuk  mendeskripsikan dan  menganalisis
fenomena atau peristiwa tertentu yang terjadi
di sekitar manusia.*

Sumber data penelitian ini adalah
buku-buku, kitab, jurnal dan tulisan-tulisan
ilmiah terkait mistisme Islam dan mistisme
Jawa sebagai data primer. Kemudian data
sekunder, vyaitu literatur-literatur  lainnya
yang tidak terkait dengan mistisme Islam dan
mistisme  Jawa  namun

dapat dijadikan

sebagai data pendukung penelitian seperti
referensi tentang metodologi. Adapun objek
kajian dalam penelitian ini adalah mistisme
objek

formal dan titik temu antara kedua ajaran

Islam dan mistisme Jawa sebagali

tersebut sebagai objek material.

Secara umum, penelitian ini memiliki
2 tahapan, yaitu: pengumpulan data, analisis
dan pemaparan data. Data diperoleh melalui
2 metode, yakni observasi dan dokumentasi.
Pada proses observasi digunakan metode

pencarian manual tentang pembahasan terkait

mistisme Islam dan mistisme Jawa dalam
berbagai literatur keislaman dan
keindonesiaan, khususnya mengenai tasawuf
dan kejawen. Selanjutnya data
didokumentasikan dengan cara

mengorganisasikan  data ke dalam kategori

tertentu, menjabarkan ke dalam setiap
unitnya, menyortir data dan membuat
* Nana Syaodih Sukmadinata, Metode

Penelitian Pendidikan (Bandung: Remaja Rosdakarya,
2010), 60.

kesimpulan agar dapat dipahami dengan

mudah oleh pembaca.’
Setelah data terkumpul, hal tersebut

kemudian dianalisis menggunakan metode
deskriptif-analitik ~ yaitu  metode  analisis
dengan cara memaparkan permasalahan

dengan analisis serta memberikan penjelasan

secara mendalam terkait sebuah data.
Sehingga penelitian tidak hanya sebatas pada
pengumpulan data, namun meliputi analisis
dan interpretasi data. ® Setelah itu digunakan
metode  analisis-komparatif untuk  melihat
secara lebih jelas persamaan ajaran tasawuf

dan kejawen.

Hasil dan Pembahasan
Hakikat dan Sejarah Mistisisme Islam
Islam merupakan agama yang ajaran-
Tuhan  kepada
Muhammad SAW.

Islam,

ajarannya  diwahyukan
Nabi

pemeluk agama

manusia melalui
Bagi tujuan  hidup
manusia bukan hanya mencari keselamatan
juga akhirat.

Rasulullah  sebagai

keselamatan
juga
olah jiwa atau pengalaman spiritual seperti

dunia tetapi

Rasul melakukan
ketika beliau isra mi’raj dan bertemu dengan
Allah untuk mendapatkan perintah salat.

Pengalaman  Rasulullah  ini  merupakan

sebuah kondisi spiritual puncak di kalangan

5 Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan
(Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif Dan R&D)
(Bandun%: CV Alfabeta, 2010), 396.

Winarno Surakhmad, Pengantar Penelitian
limiah Dasar, Metode Dan Teknik (Bandung:
Transito, 1980), 45.

Jurnalintelektual: Jurnal Pendidikan dan StudiKeislaman

Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020

Page245



Page246

Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi
Analisis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi

kaum sufi. Pada zaman sahabat terdapat
kelompok yang tertarik terhadap hal-hal yang
bersifat batiniah, mereka disebut dengan ahl-
shuffah yakni sejumlah sahabat yang hidup
sebagai faqir dan setia kepada masjid.”
Menurut para pemikir muslim, ada
tiga kategori ajaran dan ilmu pengetahuan
yang satu sama lain saling berhubungan. Tiga
kategori tersebut ialah figih (hukum), tauhid
(teologi), dan tasawuf (mistisisme). Para
(sufi-suft)

menekankan kesederhanaan hidup dengan

pelaku  tasawuf seringkali

menjauhkan diri dari kemewahan materi.

Mereka selalu berusaha mendekati Tuhan,
sehingga mereka merasakan cinta Tuhan dan
Tuhan

mata  hatinya.®

Fadeli

melihat dengan

Sedangkan menurut tasawuf

mengajarkan terhadap bentuk penyucian jiwa
sebuah proses terhadap makna tertinggi yakni
kedekatan

ternadap Tuhan dengan cara

melakukan riyadhah atau usaha untuk

mengosongkan hati dari selain Allah.°

Secara etimologi kata shufi (kaum
sufiy berasal dari kata shuf (wol) yang
digambarkan para sufi menggunakan kain
wol untuk berpakaian sebagai implementasi
mereka, muncullah

kezuhudan sehingga

sebutan tasawuf yang berarti ajaran kaum

" Nurcholis Madjid, Islam Doktrin Dan
Peradaban (Jakarta: Dian Rakyat, 2008), 225-256.

8 Nasution, Filsafat Dan Mistisisme, 58.

° Soeleiman Fadeli, Antologi NU: Sejarah,
Istilah-Amaliyah-Uswah (Surabaya: Khalista, 2007),
152.

sufil® Dalam tradisinya para kaum sufi ini

memiliki ~ jalan  atau  metode  untuk
mendekatkan diri kepada Sang Pencipta yang
lazim disebut tarekat. Secara etimologi kata
“tarekat” berasal dari bahasa Arab &,k yang
merupakan bentuk mashdar (kata benda) dari
kata tersebut yang memiliki arti 4.<l) (jalan,
cara), sy ol
(madzhab,

Secara

(metode,  sistem),

aliran), dan 4\

istilah

(keadaan).
seperti  yang diungkapkan
Shihab pengertian tarekat adalah suatu jalan
Tuhan  (Allah)  yang

kepada kebahagiaan

menuju dapat

membawanya dunia

akhirat.**

Secara terminologi tasawuf adalah
ilmu yang berorientasi

hati

untuk  memperbaiki

dan  membersinkan  jiwa  serta
menfokuskannya hanya kepada Allah semata.
Imam Zarkasyi Al-Anshari berkata: “tasawuf
untuk  membersihkan

budi

lahir

adalah ilmu jiwa,

memperbaiki pekerti serta

merekonstruksi dan batin agar bisa
yang abadi.”'?

tasawuf  merupakan

memperoleh  kebahagiaan

Dengan  demikian,
sebuah usaha dan upaya manusia untuk
menyucikan  diri
diri

melalaikan mereka dan memusatkan jiwa dan

dengan cara menjauhkan

dari pengaruh duniawi yang dapat

raga hanya kepada Allah SWT melalui

1% Madjid, Islam Doktrin Dan Peradaban,
251

11 Alwi Shihab, Antara Tasawuf Sunni Dan
Tasawuf Falsafi Akar Tasawuf Di Indonesia (Depok:
Pustaka Iman, 2009), 183.

12 Abdul Qadir Isa,
(Jakarta: Qisthi Press, 2005), 5.

Hakekat Tasawuf

Jurnallintelektual: Jurnal Pendidikan dan StudiKeislaman

Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020



Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi
Analitis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi

perenungan, dhikr dan ibadah sebagaimana
yang telah dilakukan Rasulullah.*®
Bentuk

pengalaman spiritual

Rasulullah  merupakan  sebuah  puncak
keruhanian yang telah dicapai oleh seorang
Nabi. Para sufi berusaha mencapai itu dengan
skala, dimensi, dan format yang sepadan

dengan  kemampuan mereka. Hal ini

dikarenakan inti dari pengalaman tersebut
adalah penghayatan yang dalam akan situasi
di mana diri bertemu dengan Dzat yang
Maha Agung.!* Pertemuan dengan Tuhan
akan membawa sebuah kebenaran sejati dan
terbukanya hijab antara hamba dan Tuhan.
Jalan ini membawa terhadap sebuah metode
atau tarekat seperti Ibnu Farabi melakukan

pengunduran diri atau khalwat dari dunia

ramai.

Tujuan  utama  tasawuf  adalah
pengalaman dan kesadaran  berhubungan
dengan Tuhan secara langsung, berada

sedekat-dekatnya dengan Tuhan secara sadar
sehingga seseorang berada di hadirat Tuhan,
Tuhan dihayati sebagai dzat yang hadir jelas
di hadapan mata, atau kemudian para sufi
dapat mampu merasakan cinta Tuhan dan
dapat berhubungan mesra dengan Nya.'®
Untuk menggapai tujuan ini para ahli tasawuf
yang biasa dikenal sufi

dengan para

13 Badrudin, Pengantar Illmu Tasawuf
(Serang: A-Empat, 2015), 1.

* Madjid, Islam Doktrin Dan Peradaban,
257.

® Mustafa Zahri, Kunci Memahami Ilmu

Tasawuf (Surabaya: PT Bina llmu, 1979), 55.

melakukan proses zuhud yakni berusaha
hidup sederhana dan tidak menggantungkan
kehidupan dengan dunia.

Para sufi juga menggunakan tasawuf
sebagai sarana memperhalus sikap dan budi
pekerti seseorang ketika hendak berhadapan
makhluk  Tuhan lebih-lebih

terhadap Tuhanya. Sikap ini

dengan dan
hubungan
bersifat moralistik yang berkembang pada
aliran tasawuf awal. Kehalusan ini digunakan
untuk memperhalus ajaran agama yang
berada dalam kerangka syari’at yang dirasa
terlalu kaku dan ketat dengan hukum-hukum
salah dan benar. Tasawuf yang berguna
untuk memperhalus budi ini disebut dengan

tasawuf akhlaki atau tasawuf sunni‘®, lebih

lanjut  menurut  Schimmel dapat disebut
dengan  mistik  kepribadian  (mysticism
personality).t’

Model tasawuf ini memahami bahwa

manusia dan Tuhan merupakan realitas yang

berbeda sehingga tidak muncul bentuk
penyatuan antara Tuhan dan makhluk.
Tasawuf ini  lebih  menekankan kepada
ma’rifat  billah memahami Allah. Bahwa

manusia hidup berdasarkan kekuasaan Tuhan
dan menerima segala apa yang diberikan
Tuhan.  Al-Ghazali

konsentrasi

mengungkapkan bahwa

keseluruhan  aktifitas  hanya

6 Sofwan, Menguak Seluk Beluk Aliran
Kebatinan (Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha
Esa), 100.

17" Annemarie Schimmel, Dimensi Mistik
dalam Islam (Jakarta: Penerbit Pustaka Firdaus, 1986),
3

Jurnalintelektual: Jurnal Pendidikan dan StudiKeislaman

Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020

Page247



Page248

Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi
Analisis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi

kepada Allah, hal ini

kesatuan wujud yakni terpusatnya pandangan

membawa kepada

batin seseorang kepada Allah (wahdatul

syuhud).*®

Tasawuf selanjutnya  adalah

yang
model tasawuf falsafi yakni konsep tasawuf
yang menekankan kepada insan kamil atau
manusia sempurna. Di sini dipahami bahwa
yang
mencapai

manusia dan Tuhan memiliki esensi

sama, sehingga untuk
kesempurnaan manusia harus merealisasikan
potensi ketuhanan yang ada dalam dirinya.
Al-Farabi dengan konsep wahdatul wujud
nya memandang bahwa alam semesta ini
merupakan penampakan (tajalli) dari nama-
sifat-sifat ~ Tuhan,

sebenarnya realitas alam semesta hanyalah

nama dan sehingga
satu, yakni Tuhan (realitas tunggal).'®

Proses untuk mencapai manusia
sempurna atau kesatuan tersebut diperoleh
dengan usaha dan proses yang bisa disebut
diri)

berjuang

dengan  riyadhah  (melatih dan

mujahadah  (berjuang), untuk
melepaskan diri dari belenggu hawa nafsu
dan sifat-sifat kemakhlukan yang merupakan
penghalang (hijab) antara manusia sebagai
makhluk dan Tuhan. Riyadhah yang biasa
dilakukan oleh para sufi adalah dengan
melakukan  dhikr-dhikr ritual

atau seperti

18 Ridwan Said, Figh Klenik Fatwa-Fatwa
Ulama Menyorot Tarikat Mistik (Kediri: Mitra
Gayatri, 2004), 15.

19 Sofwan, Menguak Seluk Beluk Aliran
Kebatinan (Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha
Esa), 101.

puasa, semedi, dan uzlah dari

(pergi
keramaian) untuk mengolah batin mereka.
Dalam tasawuf banyak cara untuk menuju
Tuhan salah satunya adalah dengan sistem
pendidikan tiga tingkat yakni takhalli,
tahalli, dan tajalli.?

Takhalli sebagai sistem pertama yang
diri
ketergantungan terhadap dunia. Pada proses

berarti  mengosongkan dari  sikap
ini manusia dituntut untuk menjauhi diri dari
maksiat dan hawa nafsu seperti sombong,
kikir,
berlanjut kepada sistem yang kedua yakni
tahalli

pemarah dan berbohong. Kemudian

yang berarti mengisi jiwa yang
kosong tersebut dengan sifat yang terpuji
seperti rendah hati, dermawan, sabar dan
syukur. Setelah dua tingkatan ini dilewati
maka selanjutnya seseorang akan masuk ke
kondisi  di

seseorang telah memperoleh kesempurnaan

tingkatan tajalli  yakni mana
jiwa dan terbukanya dinding antara makhluk
dengan Tuhan. Proses ini menuntut adanya

seorang guru atau mursyid agar tidak terjadi

kesesatan untuk membimbing dan

mengarahkan dalam proses riyadhah ini.

Aliran Kebatinan Masyarakat Jawa
Kebatinan merupakan bahasa

Indonesia yang diserap dari bahasa Arab
“batin” “di ~ dalam”

istilah,

bermakna atau

“tersembunyi”.  Secara kebatinan

dapat dimaknai sebagai gerak badan rohani

20 Nasution, Filsafat Dan Mistisisme, 56.

Jurnallintelektual: Jurnal Pendidikan dan StudiKeislaman

Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020



Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi
Analitis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi

atau olah batin?® Sementara itu aliran
kebatinan atau yang sekarang lebih dikenal
sebagai aliran kepercayaan adalah suatu
sistem kepercayaan atau spiritual yang ada di
Indonesia selain agama, aliran, sekte, serta
bukan pula termasuk dalam kepercayaan
adat.”?

definisi sebagai berikut “sumber azas dan sila

Aliran  kebatinan sendiri  memiliki
ketuhanan yang maha esa untuk mencapai
budi
Kesempurnaan hidup dan kebaikan budi

luhur, guna kesempurnaan hidup”.

pekerti ini diperoleh dari sebuah pemahaman
falsafah Jawa yakni sepi ing pamreh rame
ing gawe yang memiliki arti bahwa segala
tindakan dan perbuatan manusia hendaknya
didasari oleh rasa ikhlas.??

Aliran kebatinan banyak berkembang
di Jawa karena hampir 45% aliran kebatinan
berada di Jawa terutama Jawa Tengah.?*
dari

Aliran kebatinan merupakan inti sari

falsafah Jawa yang biasa disebut dengan

5 25

“ngelmu  kejawen”. Sedangkan ngelmu

kejawen disebut oleh Kunjtaraningrat sebagai
agama Jawi, yaitu warisan agama Islam yang
oleh Jawa

dianut orang

yang

yang bersifat

sinkretis menyampuradukkan

21 Kiki Muhamad Hakiki, “Aliran Kebatinan
Di Indonesia,” Al-Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama
6, no. 2 (December 31, 2011): 68-69.

2 Sofwan, Menguak Seluk Beluk Aliran
Kebatinan (Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha
Esa), 1.

23 Sofwan., 13.

24 sofwan., 15.

%5 Niels Mulder, Kepribadian Jawa Dan
Pembangunan Nasional (Yogyakarta: Gajah Mada
University Press, 1973), 14.

keyakinan Islam dengan konsep-konsep
Hindu Budha yang

mistik .26

lebih condong kearah

Kartapradja mengungkapkan bahwa

yang
bersangkutan dengan ajaran-ajaran mistik.

kebatinan adalah suatu ilmu

limu kebatinan disebut juga dengan ilmu
hakikat,

bertujuan

ngelmu sejati, yaitu
hakikat

hakikat manusia dan hakikat Tuhan.?’ Aliran

ilmu yang

untuk  mencari hidup,

kebatinan bertujuan untuk  mencapai
kesempurnaan  puncak  seorang  manusia
dengan Tuhan-Nya yakni manusia telah

manunggal atau bersatu dengan Tuhan yang
tertuang dalam konsep manunggaling kawulo

gusti. Pada tingkatan ini manusia telah

merasakan keindahan surga dan merasa

sangat dekat dengan Tuhan. Terbukanya
hijab atau batas-batas dan biasa mendapat
daya linuwih, sasmita, atau wahyu.?®
Manunggaling kawulo gusti atau
dalam istilah lain dikenal dengan jumbuhing
kawulo gusti, sedangkan dalam aliran
Sumarah dikenal dengan wor winoring loro-
loroning atunggal. Memiliki arti yang sama
yakni suatu kondisi persatuan antara makhluk
hamba,

(kawula, manusia) dengan  gusti

(Tuhan), manusia sebagai makhluk melebur

26 Jawa

Koentjaraningrat, Kebudayaan
(Jakarta: Balai Pustaka, 1984), 311-312.

2" Kamil Kartapradja, Sejarah Klenik Dan
Perkembangnya (Jakarta: Fakultas Ushuluddin 1AIN
Syarif Hidayatullah, 1972), 3.

8 Sofwan, Menguak Seluk Beluk Aliran
Kebatinan (Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha
Esa), 18.

Jurnalintelektual: Jurnal Pendidikan dan StudiKeislaman

Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020

Page249



Page250

Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi
Analisis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi

dengan Tuhan menjadi satu dan dalam satu,
seperti yang diungkapkan oleh Sosrosudigdo
dalam istilah keris yang bersatu dengan
kerangkanya (curiga manjing ing rangka,
rangka manjing ing curiga).2® Bergabungnya
diri dengan Tuhan ini akan dirasakan oleh
orang yang ngelmu sebagai sebuah kondisi
kosong tak sadarkan diri atau ekstase yang
tidak dapat digambarkan dengan baik karena
pengalaman ini bersifat subjektif.

Lebih lanjut  Sofwan

bahwa manusia di dunia ini tidaklah otonom

menjelaskan

manusia harus mampu menjadi bagian dari
keseluruhan dan mampu menyatu dengan
yang maha otonom.3® Upaya ini dilakukan
manusia dengan cara beralih dari kedudukan
seorang “kawula” menjadi bersatu dengan
Hindu juga
kondisi keberpindahan kedudukan ini seperti

Gusti.  Ajaran menjelaskan
atman (manusia) bisa berubah kedudukan
yang lebih tinggi menjadi paramatman yang
identik dengan Brahman. Hal ini didapatkan
ketika seseorang telah mencapai inti dirinya

(purusha) maka ia akan merasa menyatu

dengan Tuhan (isywara), dalam Islam
dikenal dengan istilah man ‘arofa nafsahu
waman  ‘arofa  rabbahu yang berarti

‘Barangsiapa mengenal (mengetahui) dirinya

29 sawerdi Sosrosudigdo, Fungsi Dan Aliran
Kebatinan Untuk Pribadi Dan Revolusi (Jakarta: Balai
Pustaka, 1965), 9.

%0 Sofwan, Menguak Seluk Beluk Aliran
Kebatinan (Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha
Esa), 46.

maka ia akan mengenal (mengetahui)
Tuhannya.’

Pengalaman dan pengahayatan
masyarakat Jawa akan istilah sangkan

paraning dumadi membawa pada proses
upaya untuk mendapatkan kehidupan yang
baik dan menjadi manusia yang sempurna.
Sangkan paraning dumadi sendiri memiliki
arti asal dan kembalinya segala yang ada, di
dapat diketahui

Tuhan,

sini ajaran-ajaran tentang

manusia  dengan alam, siapakah

manusia dan apa tujuan manusia diciptakan.
Konsep ini  kemudian membawa aliran
kebatinan kepada sebuah pemahaman bahwa
dari  Tuhan

Tuhan.

manusia  berasal dan akan

kembali kepada Sehingga aliran
kebatinan kemudian memberikan jalan dan

cara agar manusia siap kembali dan mampu

memahami  perannya  sebagai  makhluk
hidup.®*

Kunjaraningrat dalam buku
Kebudayaan Jawa menjelaskan  bahwa
sejatinya manusia hidup di dunia hanya

sebatas mampir ngombe (berhenti sebentar

untuk minum) dalam menjalani kehidupan
panjang yang bermuara pada bersatunya diri
dengan Tuhan. Upaya untuk mencapai tujuan
tersebut, manusia harus memiliki sikap rila
(relad) dan narima (nerima). Rela adalah sikap
yang mau dan mampu melepaskan diri dari
kebendaan, melepaskan hak milik, pikiran

perasaan untuk memiliki serta keinginan

31 Sofwan., 107.

Jurnallintelektual: Jurnal Pendidikan dan StudiKeislaman

Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020



Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi
Analitis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi

untuk dimiliki. Dengan sikap rela ini maka

unsur rohani dalam diri akan muncul.

Selanjutnya adalah sikap nerima, sikap ini
sebenarnya merupakan sarana agar seseorang
rela.

mampu  untuk Nerima adalah sikap

menerima nasib dan bersabar atas segala

yang
Pencipta kepadanya. Sikap ini diperoleh dari

diterima dan dikaruniakan  Sang
gaya hidup yang sederhana dan berupaya lain
dengan cara melakukan ritual-ritual khusus
seperti semedi untuk terus mengolah jiwa
dan rasa batin.

untuk

Banyak mencapai

upaya
tingkatan manunggal dengan Tuhan salah
satunya adalah dengan cara memahami tiga
tingkatan berikut seperti yang diungkapkan
oleh Hadikoesoemo yakni heneng, hening,
dan henong. Heneng atau meneng (diam)
memiliki arti sebagai proses berhentinya
nafsu-nafsu dunia. Nafsu-nafsu yang buruk
dalam diri akan diolah melalui prosesi laku
seperti puasa, tapa brata, pati geni, tapa
lelana, dan lain-lain hingga menghasilkan
kondisi yang disebut dengan diamnya nafsu
nafsu.®2

kondisi tersebut seseorang akan masuk ke

atau lereming Setelah  mencapai
kondisi hening atau bening, pada kondisi ini
seseorang telah dirasa bersih pikiran dan
jiwanya dari

segala unsur yang bersifat

materi dan hanya ada satu objek tujuan yakni

%2 RM. Soenandar Hadikoesoemo, Filsafat
Ke Jawaan Ungkapan Lambang llmu Gaib Dalam
Seni Budaya Peninggalan Leluhur Jaman Purba
(Jakarta: Yudhagama Corporation, 1985), 143-144.

Tuhan. Kemudian tingkatan terakhir yakni

henong atau kosong, pada kondisi ini

manusia telah kosong dan siap menerima
cahaya Tuhan.

telah

Pada tingkatan ini biasanya

manusia memiliki  kemampuan yang

bisa membuka hijab dan mendapat petunjuk

langsung dari Tuhan.

Titik Temu Tasawuf dan Kebatinan

Tasawuf dan  kebatinan  sebagai
sebuah perjalanan mistik memiliki beberapa
kesamaan yang pertama adalah secara tujuan
yang hendak dicapai dalam kedua proses ini.

Baik tasawuf atau kebatinan memiliki tujuan

untuk  mencapai derajat manusia  yang
sempurna yakni dengan pencapaian
bersatunya makhluk dengan Tuhan-Nya.

Konsep kebatinan manunggaling kawula
gusti terasa lebih condong kepada model
tasawuf falsafi yang keduanya memahami
bahwa Tuhan dan manusia memiliki ‘esensi’
yang
kesempurnaan

sama sehingga untuk  mencapai

maka haruslah dapat

menyatukan keduanya dalam artian bahwa
manusia adalah ciptaan dan Allah adalah
pencipta bukan menganggap bahwa manusia
dan Tuhan berada dalam level yang sama.

Kesamaan selanjutnya adalah

terdapatnya proses pelatihan jiwa untuk

mencapai tujuan manusia yang Sempurna,

seperti yang diungkapkan oleh De Jong

tentang distansi, konsentrasi, dan

Jurnalintelektual: Jurnal Pendidikan dan StudiKeislaman

Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020

Page2 51



Page252

Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi
Analisis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi

representasi.>® Distansi  berarti  proses
pengambilan jarak dengan dunia atau materi
sebagai proses pengendalian nafsu karena
dalam mistik rohani adalah inti manusia oleh
karena itu jasmani harus dilemahkan. Seperti
proses laku yang dikenal dalam kebatinan
dan riyadhah yang terdapat dalam tasawuf
seperti asketik, tapa brata, semedi, uzlah
(nyepi, mengasingkan diri), zuhud (bersikap
hidup sederhana), puasa, dhikr, tapa kelana
(berkelana, berpindah dari satu tempat ke
tempat lain), mengurangi dahar lan guling
(makan dan tidur), pati geni dan lain
sebagainya.

Kemudian konsentrasi, yakni sebuah
kondisi di mana hanya ada Tuhan dan tidak
yang

peningkatan kearifan  diri

ada dipikirkan ~ selain  Tuhan,

dan rasa batin
sehingga tercapai kesatuan dengan Tuhan.
Tahap vyang terakhir adalah representatif
yakni suatu tahapan di mana seseorang telah
mampu mengidentifikasi Tuhan sehingga ia
dapat bersatu dengan Tuhan (manunggal)
dan kehidupanya sudah dipenuhi dengan sifat
ilahiyah atau ketuhanan.

Kesamaan selanjutnya adalah
dibutunkanya guru atau pembimbing dalam
proses laku atau riyadhah nya. Guru di sini
berfungsi untuk mengajarkan tata cara atau
tindakan yang harus dilakukan oleh seorang
murid  agar

usaha dia mencapai derajat

33 3. De Jong, Salah Satu Sikap Hidup Orang
Jawa (Yogyakarta: Kanisius, 1976), 10-15.

manusia sempurna berjalan dengan baik dan
benar serta tidak malah terjerumus kepada
kesesatan. Seorang guru haruslah telah
mencapai derajat yang tinggi, sudah masuk
Tuhan

atau

dalam tahapan bersatu dengan

sehingga ~ memiliki  ilmu  kasyaf

terbukanya hijab-hijab dunia. la biasanya

memiliki ~ kemampuan  supranatural  atau
kelebihan yang secara wajar dimiliki oleh
yang telah

Aliran kebatinan menyebut guru

orang mencapai  tingkatan
tertinggi.
mereka dengan guru kebatinan sedangkan
dalam tasawuf seperti yang diungkapkan oleh

Zaki disebut dengan syekh atau mursyid.>*

Kesimpulan

Tasawuf dan  kebatinan  sebagai
sebuah perjalanan mistik memiliki beberapa
kesamaan yang pertama adalah secara tujuan

yang hendak dicapai dalam kedua proses

tersebut. Keduanya bertujuan untuk
mencapai derajat manusia yang sempurna
yakni  dengan  pencapaian  bersatunya
makhluk  dengan Tuhan-Nya. Kesamaan
selanjutnya  adalah  terdapatnya  proses
pelatihan  jiwa untuk mencapai tujuan

manusia yang sempurna. Selain itu, keduanya

sama-sama mengindikasikan secara

gamblang  urgensi  seorang  pembimbing

dalam melakukan proses mistik. Adapun

perbedaan signifikan dari keduanya adalah

34 Muhammad Zzaki, Tasawuf Hitam Putih
(Solo: Tiga Serangkai, 2006), 194.

Jurnallintelektual: Jurnal Pendidikan dan StudiKeislaman

Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020



Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi
Analitis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi

tasawuf berasal dan bersumber dari ajaran

Islam normatif, sedangkan kebatinan berasal

dari  kepercayaan dan budaya lokal
masyarakat Jawa. Pada konteks Islam
Indonesia  keduanya mengalami  akulturasi

dalam aliran Islam kejawen atau yang lebih

dikenal Islam corak Jawa.

Daftar Pustaka

Badrudin. Pengantar lImu Tasawuf. Serang:
A-Empat, 2015.

Bakri, Syamsul  “ISLAM  KEJAWEN
(Agama dalam Kesejarahan Kultur
Lokal).” IAIN  Surakarta. Last
modified  February 24,  2016.
Accessed August 17, 2020.
https:/iain-surakarta.ac.id/islam-
kejawen-agama-dalam-kesejarahan-
kultur-lokal/.

De Jong, S. Salah Satu Sikap Hidup Orang
Jawa. Yogyakarta: Kanisius, 1976.

Fadeli, Soeleiman. Antologi NU: Sejarah,
Istilah-Amaliyah-Uswah.  Surabaya:
Khalista, 2007.

Hadikoesoemo, R.M. Soenandar. Filsafat Ke
Jawaan Ungkapan Lambang Ilimu
Gaib Dalam Seni Budaya
Peninggalan Leluhur Jaman Purba.
Jakarta:  Yudhagama  Corporation,
1985.

Hakiki, Kiki Muhamad. “Aliran Kebatnan
Di Indonesia.” Al-Adyan: Jurnal
Studi Lintas Agama 6, no. 2

(December 31, 2011): 63-76.

Isa, Abdul Qadir. Hakekat Tasawuf. Jakarta:
Qisthi Press, 2005.

Kartapradja, Kamil. Sejarah Klenik Dan
Perkembangnya. Jakarta: Fakultas

Ushuluddin IAIN
Hidayatullah, 1972.

Syarif

Koentjaraningrat. Kebudayaan Jawa. Jakarta:
Balai Pustaka, 1984.

Madjid, Nurcholis. Islam Doktrin Dan
Peradaban. Jakarta: Dian Rakyat,
2008.

Mulder, Niels. Kepribadian Jawa Dan

Pembangunan Nasional. Yogyakarta:
Gajah Mada University Press, 1973.

Nasution, Harun. Filsafat Dan Mistisisme.
Jakarta: Bulan Bintang, 1978.

Said, Ridwan. Figh Klenik Fatwa-Fatwa
Ulama Menyorot Tarekat Mistik.
Kediri: Mitra Gayatri, 2004.

Schimmel,  Annemarie.  Dimensi  Mistik
Dalam Islam. Jakarta: Penerbit

Pustaka Firdaus, 1986.

Shihab, Alwi. Antara Tasawuf Sunni Dan
Tasawuf Falsafi Akar Tasawuf Di
Indonesia. Depok: Pustaka Iman,
2009.

Sofwan, Ridin. Menguak Seluk Beluk Aliran
Kebatinan (Kepercayaan Terhadap
Tuhan Yang Maha Esa). Semarang:
CV Aneka limu, 2002.

Sosrosudigdo, Sawerdi. Fungsi Dan Aliran
Kebatinan Untuk Pribadi Dan
Revolusi. Jakarta: Balai Pustaka,
1965.

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan
(Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif
Dan R&D). Bandung: CV Alfabeta,

2010.

Sukmadinata, Nana  Syaodih.  Metode
Penelitian ~ Pendidikan.  Bandung:
Remaja Rosdakarya, 2010.

Jurnalintelektual: Jurnal Pendidikan dan StudiKeislaman

Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020

Page2 53



Page254

Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi
Analisis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi

Surakhmad, Winarno. Pengantar Penelitian
llmiah Dasar, Metode Dan Teknik.
Bandung: Transito, 1980.

Zahri, Mustafa. Kunci Memahami limu
Tasawuf. Surabaya: PT Bina llimu,
1979.

Zaki, Muhammad. Tasawuf Hitam Putih.
Solo: Tiga Serangkai, 2006.

Jurnallintelektual: Jurnal Pendidikan dan StudiKeislaman

Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020



