
 
 
 
p-ISSN: 1979-2050/e-ISSN: 2685-4155 

 
 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

 
 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual/index 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e2
4

2
 

 

Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi Analitis terhadap 

Persinggungan Ajaran Tasawuf dan Kejawen 

 
Ahmad Yuzki Faridian Nawafi1 

1Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Tulungagung 
 1yuzkimaksum1@gmail.com 

 
Abstract 

This article discusses the mysticism contained in Islam and Javanese culture. Islamic 

mysticism is known as sufism while Javanese mysticism is known as kebatinan. 
Although the teachings of sufism originate from normative islamic values that come 

from the Qur'an and hadith, while kebatinan is born from the crystallization of local 
Javanese beliefs and culture, both of them have common ground in terms of goals, 
namely to make adherents into perfect human beings through intermediary union of 

a being with the Creator (Khaliq). In this article, the descriptive-analytic method is 
used to critically explain sufism and kejawen and how they are related in the context 

of mysticism. This study concluded that the teachings of sufism and kejawen have 
several similarities in terms of objectives, namely; unite with God as an effort to 
become a perfect human. Then both have other similarities in terms of processes or 

efforts to achieve these goals through distribution, concentration, and representation. 
In addition, they both indicate the urgency of a guide in carrying out the mystical 

process.  
 
Key Word: Kebatinan., Mystical, Sufism. 

 

Abstrak  

Artikel ini membahas tentang mistisisme yang terdapat dalam Islam dan kebudayaan 
Jawa. Mistik Islam dikenal dengan tasawuf sedangkan mistik Jawa dikenal dengan 
aliran kebatinan. Meskipun ajaran tasawuf berasal dari nilai-nilai Islam normatif 

yang bersumber dari Al-Qur‟an dan hadis, sedangkan aliran kebatinan lahir dari 
kristalisasi kepercayaan dan budaya lokal Jawa, namun keduanya memiliki titik 

temu dari segi tujuan, yakni menjadikan penganutnya sebagai manusia yang 
sempurna melalui perantara penyatuan diri seorang makhluk dengan Sang Pencipta 
(Khaliq). Pada artikel ini digunakan metode deskriptif-analitik untuk menjelaskan 

secara kritis mengenai tasawuf dan kejawen serta bagaimana relasi keduanya dalam 
konteks mistisisme. Penelitian ini menyimpulkan bahwa ajaran tasawuf dan kejawen 

memiliki beberapa persamaan dalam hal tujuan, yakni; bersatu dengan Tuhan 
sebagai upaya menjadi manusia yang sempurna. Kemudian keduanya memiliki 
kesamaan lain dari segi proses atau usaha untuk mencapai tujuan tersebut melalui 

distansi, konsentrasi, dan representasi. Selain itu, keduanya sama-sama 
mengindikasikan urgensi seorang pembimbing dalam melakukan proses mistik. 
 

 
Kata Kunci: Kebatinan, Mistik, Tasawuf. 

 



Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi 

Analitis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen 
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e2
4

3
 

 

Pendahuluan 

Manusia pada dasarnya adalah 

makhluk yang memiliki kepercayaan yang 

tinggi terhadap sebuah kekuatan universal. 

Manusia selalu berusaha untuk mendekatkan 

diri kepada Tuhan, bahkan lebih lanjut 

manusia berupaya untuk manunggaling 

dengan Tuhan. Berusaha menghadirkan 

Tuhan sebagai cerminan kerinduan manusia 

akan Tuhannya. Sebagai sebuah manifestasi 

pemaknaan hidup yang berusaha untuk 

menjadi manusia yang sempurna atau insan 

kamil.  

Usaha manusia untuk mendekatkan 

diri sedekat-dekatnya dengan Tuhan untuk 

mencapai kesempurnaan hidup lazim disebut 

dengan mistik. Mistisisme telah dikenal lama 

baik di Barat maupun Timur. Perjalanan 

spiritual ini juga dimiliki oleh agama-agama 

lain di dunia seperti Hindu, Budha, Kristen, 

Yahudi dan Islam. Sedangkan banyak juga 

aliran atau pecahan agama di dunia ini yang 

juga mengembangkan konsep perjalanan 

batin spiritual seperti ini. Dalam Islam proses 

perjalanan mistik ini disebut dengan tasawuf 

atau sufisme yang biasanya dilakukan dalam 

sebuah aliran tarekat.1 Sedangkan mistik 

yang bersumber kepada budaya spiritual 

yang dalam hal ini budaya Jawa disebut 

                                                                 
1
 Harun Nasution, Filsafat Dan Mistisisme 

(Jakarta: Bulan Bintang, 1978), 50. 

dengan mistik kejawen yang biasanya 

dipelajari dalam aliran kebatinan.2 

Islam sebagai agama yang lahir di 

jazirah Arab merupakan agama yang 

berlandaskan al-Quran sebagai kitab suci. 

Serta ucapan, tindakan dan ketetapan 

Muhammad sebagai Rasul-Nya yang biasa 

disebut dengan as-Sunnah. Setelah wafatnya 

Muhammad SAW, Islam banyak 

bersinggungan dengan faham ajaran lain 

seperti pemikiran Yunani, Persia bahkan 

India. Persinggungan ini kemudian 

membawa hal-hal baru ke dalam tubuh 

agama Islam. Agama Islam kemudian 

bergabung dengan budaya lokal agar lebih 

mudah agama ini diterima. Namun tetap 

berfondasi kepada al-Quran dan as-Sunnah. 

Jawa merupakan sebuah peradaban 

lama yang telah dikenal di Indonesia. 

Kebudayaan Jawa banyak bersinggungan 

dengan ajaran agama yang sebelumnya telah 

berada di Jawa seperti Hindu, Budha, Kristen 

dan juga Islam. Budaya lokal Jawa membaur 

dengan kebudayaan luar yang datang ke 

nusantara. Pada saat Islam datang ke Jawa 

terjadi penggabungan unsur Islam dengan 

kebudayaan lokal di Jawa yang pada saat itu 

masih menganut Hindu Budha. 

Islam datang ke nusantara salah 

satunya dengan membawa ajaran mistik. 

                                                                 
2
 Ridin Sofwan, Menguak Seluk Beluk Aliran 

Kebatinan (Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha 

Esa) (Semarang: CV Aneka Ilmu, 2002), 99. 



Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi 

Analisis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen 
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e2
4

4
 

 
Ajaran ini menekankan pada proses 

penyatuan manusia dengan Tuhan yang 

banyak dikisahkan sebagai ajaran yang 

dibawa oleh Syekh Siti Jenar. Bagi 

masyarakat Jawa, proses penyatuan hamba 

dengan Tuhan telah dikenal jauh sebelum 

Islam hadir di bumi nusantara, sehingga 

ajaran mistik Islam dan kejawen mengalami 

persinggungan langsung dan dinamika yang 

kompleks. Kedua ajaran ini kemudian saling 

melengkapi antara satu dengan yang lain 

seperti peristiwa pada masa Jaka Tingkir 

pemimpin kerajaan Pajang. Ia dikenal 

sebagai pemegang kekuasaan Islam dan juga 

penganut kejawen.   

Dalam sejarah perkembangan Islam 

di Indonesia, terdapat aliran Islam kejawen. 

Aliran ini adalah bentuk adaptasi dari agama 

Islam dengan budaya lokal Jawa yang 

kemudian menciptakan sebuah identitas 

religusitas unik, yakni Islam dalam wajah 

Jawa (akulturasi). Dengan kata lain, Islam 

kejawen merupakan wujud peleburan nilai-

nilai ajaran Islam dengan sosio-kultural lokal 

masyarakat Jawa, khususnya berkaitan 

dengan aspek-aspek mistisisme. Bahkan, 

Islam kejawen secara sosio-kultural adalah 

merupakan sub-kultur dan bagian dari 

budaya Jawa. Ini terjadi karena pada masa 

kerajaan Demak dan sesudahnya, para Wali 

menyebarkan ajaran Islam melalui 

pendekatan kultural.3 

Indonesia sebagai Negara dengan 

penganut agama Islam terbesar di dunia serta 

terdapat pula ajaran mistik yang bersumber 

dari budaya lokal seperti Jawa, sehingga 

dirasa perlu untuk memahami kedua konsep 

ini agar terjadi sikap saling hormat 

menghormati antara pemeluk. Pada dasarnya 

konsep mistisisme yang terdapat dalam Islam 

dan kejawen memiliki beberapa kesamaan 

yang mana keduanya mengajarkan bahwa 

setiap manusia berasal dari-Nya dan akan 

kembali kepadanya atau dalam istilah Jawa 

dikenal dengan konsep sangkan paraning 

dumadi. Sehingga perlu untuk menjelaskan 

beberapa konsep mistisime di antara 

keduanya yang bisa dijadikan titik temu 

antara tasawuf dan kebatinan. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian 

library research, yaitu penelitian yang 

memperoleh data dengan menggunakan 

literatur pustaka didasarkan pada data tertulis 

yang berbentuk jurnal, buku, artikel yang 

sesuai dengan objek tema yang dikaji. 

Adapun sifat penelitian ini adalah bersifat 

deskriptif-kualitatif, yaitu berdasar pada 

kualitas data yang telah diuraikan dan 

                                                                 
3
 Syamsul Bakri, “Islam Kejawen (Agama 

dalam Kesejarahan Kultur Lokal),” IAIN Surakarta, 

last modified February 24, 2016, accessed August 17, 

2020, https://iain-surakarta.ac.id/islam-kejawen-

agama-dalam-kesejarahan-kultur-lokal/. 



Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi 

Analitis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen 
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e2
4

5
 

dianalisis secara sistematis dan bertujuan 

untuk mendeskripsikan dan menganalisis 

fenomena atau peristiwa tertentu yang terjadi 

di sekitar manusia.4  

Sumber data penelitian ini adalah 

buku-buku, kitab, jurnal dan tulisan-tulisan 

ilmiah terkait mistisme Islam dan mistisme 

Jawa sebagai data primer. Kemudian data 

sekunder, yaitu literatur-literatur lainnya 

yang tidak terkait dengan mistisme Islam dan 

mistisme Jawa namun dapat dijadikan 

sebagai data pendukung penelitian seperti 

referensi tentang metodologi. Adapun objek 

kajian dalam penelitian ini adalah mistisme 

Islam dan mistisme Jawa sebagai objek 

formal dan titik temu antara kedua ajaran 

tersebut sebagai objek material. 

Secara umum, penelitian ini memiliki 

2 tahapan, yaitu: pengumpulan data, analisis 

dan pemaparan data. Data diperoleh melalui 

2 metode, yakni observasi dan dokumentasi. 

Pada proses observasi digunakan metode 

pencarian manual tentang pembahasan terkait 

mistisme Islam dan mistisme Jawa dalam 

berbagai literatur keislaman dan 

keindonesiaan, khususnya mengenai tasawuf 

dan kejawen. Selanjutnya data 

didokumentasikan dengan cara  

mengorganisasikan  data ke dalam kategori 

tertentu, menjabarkan ke dalam setiap 

unitnya, menyortir data dan membuat 

                                                                 
4
 Nana Syaodih Sukmadinata, Metode 

Penelitian Pendidikan (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2010), 60. 

kesimpulan agar dapat dipahami dengan 

mudah oleh pembaca.5  

Setelah data terkumpul, hal tersebut 

kemudian dianalisis menggunakan metode 

deskriptif-analitik yaitu metode analisis 

dengan cara memaparkan permasalahan 

dengan analisis serta memberikan penjelasan 

secara mendalam terkait sebuah data. 

Sehingga penelitian tidak hanya sebatas pada 

pengumpulan data, namun meliputi analisis 

dan interpretasi data. 6 Setelah itu digunakan 

metode analisis-komparatif untuk melihat 

secara lebih jelas persamaan ajaran tasawuf 

dan kejawen. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Hakikat dan Sejarah Mistisisme Islam 

Islam merupakan agama yang ajaran-

ajarannya diwahyukan Tuhan kepada 

manusia melalui Nabi Muhammad SAW. 

Bagi pemeluk agama Islam, tujuan hidup 

manusia bukan hanya mencari keselamatan 

dunia tetapi juga keselamatan akhirat. 

Rasulullah sebagai Rasul juga melakukan 

olah jiwa atau pengalaman spiritual seperti 

ketika beliau isra mi’raj dan bertemu dengan 

Allah untuk mendapatkan perintah salat. 

Pengalaman Rasulullah ini merupakan 

sebuah kondisi spiritual puncak di kalangan 

                                                                 
5
 Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan 

(Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif Dan R&D) 

(Bandung: CV Alfabeta, 2010), 396. 
6
 Winarno Surakhmad, Pengantar Penelitian 

Ilmiah Dasar, Metode Dan Teknik  (Bandung: 

Transito, 1980), 45. 



Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi 

Analisis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen 
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e2
4

6
 

 
kaum sufi. Pada zaman sahabat terdapat 

kelompok yang tertarik terhadap hal-hal yang 

bersifat batiniah, mereka disebut dengan ahl-

shuffah yakni sejumlah sahabat yang hidup 

sebagai faqir dan setia kepada masjid.7 

Menurut para pemikir muslim, ada 

tiga kategori ajaran dan ilmu pengetahuan 

yang satu sama lain saling berhubungan. Tiga 

kategori tersebut ialah fiqih (hukum), tauhid 

(teologi), dan tasawuf (mistisisme). Para 

pelaku tasawuf (sufi-sufi) seringkali 

menekankan kesederhanaan hidup dengan 

menjauhkan diri dari kemewahan materi. 

Mereka selalu berusaha mendekati Tuhan, 

sehingga mereka merasakan cinta Tuhan dan 

melihat Tuhan dengan mata hatinya.8 

Sedangkan menurut Fadeli tasawuf 

mengajarkan terhadap bentuk penyucian jiwa 

sebuah proses terhadap makna tertinggi yakni 

kedekatan terhadap Tuhan dengan cara 

melakukan riyadhah atau usaha untuk 

mengosongkan hati dari selain Allah.9  

Secara etimologi kata shufi (kaum 

sufi) berasal dari kata shuf (wol) yang 

digambarkan para sufi menggunakan kain 

wol untuk berpakaian sebagai implementasi 

kezuhudan mereka, sehingga muncullah 

sebutan tasawuf yang berarti ajaran kaum 

                                                                 
7
 Nurcholis Madjid, Islam Doktrin Dan 

Peradaban (Jakarta: Dian Rakyat, 2008), 225–256. 
8
 Nasution, Filsafat Dan Mistisisme, 58. 

9
 Soeleiman Fadeli, Antologi NU: Sejarah, 

Istilah-Amaliyah-Uswah (Surabaya: Khalista, 2007), 

152. 

sufi.10 Dalam tradisinya para kaum sufi ini 

memiliki jalan atau metode untuk 

mendekatkan diri kepada Sang Pencipta yang 

lazim disebut tarekat. Secara etimologi kata 

“tarekat” berasal dari bahasa Arab طريقة yang 

merupakan bentuk mashdar (kata benda) dari 

kata tersebut yang memiliki arti الكيفية (jalan, 

cara), الأسلوب (metode, sistem), المذهة 

(madzhab, aliran), dan الحالة (keadaan). 

Secara istilah seperti yang diungkapkan 

Shihab pengertian tarekat adalah suatu jalan 

menuju Tuhan (Allah) yang dapat 

membawanya kepada kebahagiaan dunia 

akhirat.11 

Secara terminologi tasawuf adalah 

ilmu yang berorientasi untuk memperbaiki 

hati dan membersihkan jiwa serta 

menfokuskannya hanya kepada Allah semata. 

Imam Zarkasyi Al-Anshari berkata: “tasawuf 

adalah ilmu untuk membersihkan jiwa, 

memperbaiki budi pekerti serta 

merekonstruksi lahir dan batin agar bisa 

memperoleh kebahagiaan yang abadi.”12 

Dengan demikian, tasawuf merupakan 

sebuah usaha dan upaya manusia untuk 

menyucikan diri dengan cara menjauhkan 

diri dari pengaruh duniawi yang dapat 

melalaikan mereka dan memusatkan jiwa dan 

raga hanya kepada Allah SWT melalui 

                                                                 
10

 Madjid, Islam Doktrin Dan Peradaban , 

251. 
11

 Alwi Shihab, Antara Tasawuf Sunni Dan 

Tasawuf Falsafi Akar Tasawuf Di Indonesia  (Depok: 

Pustaka Iman, 2009), 183. 
12

 Abdul Qadir Isa, Hakekat Tasawuf 

(Jakarta: Qisthi Press, 2005), 5. 



Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi 

Analitis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen 
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e2
4

7
 

perenungan, dhikr dan ibadah sebagaimana 

yang telah dilakukan Rasulullah.13 

Bentuk pengalaman spiritual 

Rasulullah merupakan sebuah puncak 

keruhanian yang telah dicapai oleh seorang 

Nabi. Para sufi berusaha mencapai itu dengan 

skala, dimensi, dan format yang sepadan 

dengan kemampuan mereka. Hal ini 

dikarenakan inti dari pengalaman tersebut 

adalah penghayatan yang dalam akan situasi 

di mana diri bertemu dengan Dzat yang 

Maha Agung.14 Pertemuan dengan Tuhan 

akan membawa sebuah kebenaran sejati dan 

terbukanya hijab antara hamba dan Tuhan. 

Jalan ini membawa terhadap sebuah metode 

atau tarekat seperti Ibnu Farabi melakukan 

pengunduran diri atau khalwat dari dunia 

ramai. 

Tujuan utama tasawuf adalah 

pengalaman dan kesadaran berhubungan 

dengan Tuhan secara langsung, berada 

sedekat-dekatnya dengan Tuhan secara sadar 

sehingga seseorang berada di hadirat Tuhan, 

Tuhan dihayati sebagai dzat yang hadir jelas 

di hadapan mata, atau kemudian para sufi 

dapat mampu merasakan cinta Tuhan dan 

dapat berhubungan mesra dengan Nya.15 

Untuk menggapai tujuan ini para ahli tasawuf 

yang biasa dikenal dengan para sufi 

                                                                 
13

 Badrudin, Pengantar Ilmu Tasawuf 

(Serang: A-Empat, 2015), 1. 
14

 Madjid, Islam Doktrin Dan Peradaban , 

257. 
15

 Mustafa Zahri, Kunci Memahami Ilmu 

Tasawuf (Surabaya: PT Bina Ilmu, 1979), 55. 

melakukan proses zuhud yakni berusaha 

hidup sederhana dan tidak menggantungkan 

kehidupan dengan dunia. 

Para sufi juga menggunakan tasawuf 

sebagai sarana memperhalus sikap dan budi 

pekerti seseorang ketika hendak berhadapan 

dengan makhluk Tuhan dan lebih-lebih 

hubungan terhadap Tuhanya. Sikap ini 

bersifat moralistik yang berkembang pada 

aliran tasawuf awal. Kehalusan ini digunakan 

untuk memperhalus ajaran agama yang 

berada dalam kerangka syari‟at yang dirasa 

terlalu kaku dan ketat dengan hukum-hukum 

salah dan benar. Tasawuf yang berguna 

untuk memperhalus budi ini disebut dengan 

tasawuf akhlaki atau tasawuf sunni16, lebih 

lanjut menurut Schimmel dapat disebut 

dengan mistik kepribadian (mysticism 

personality).17 

Model tasawuf ini memahami bahwa 

manusia dan Tuhan merupakan realitas yang 

berbeda sehingga tidak muncul bentuk 

penyatuan antara Tuhan dan makhluk. 

Tasawuf ini lebih menekankan kepada 

ma’rifat billah memahami Allah. Bahwa 

manusia hidup berdasarkan kekuasaan Tuhan 

dan menerima segala apa yang diberikan 

Tuhan. Al-Ghazali mengungkapkan bahwa 

konsentrasi keseluruhan aktifitas hanya 

                                                                 
16

 Sofwan, Menguak Seluk Beluk Aliran 

Kebatinan (Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha 

Esa), 100. 
17

 Annemarie Schimmel, Dimensi Mistik 

dalam Islam (Jakarta: Penerbit Pustaka Firdaus, 1986), 

3. 



Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi 

Analisis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen 
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e2
4

8
 

 
kepada Allah, hal ini membawa kepada 

kesatuan wujud yakni terpusatnya pandangan 

batin seseorang kepada Allah (wahdatul 

syuhud).18 

Tasawuf yang selanjutnya adalah 

model tasawuf falsafi yakni konsep tasawuf 

yang menekankan kepada insan kamil atau 

manusia sempurna. Di sini dipahami bahwa 

manusia dan Tuhan memiliki esensi yang 

sama, sehingga untuk mencapai 

kesempurnaan manusia harus merealisasikan 

potensi ketuhanan yang ada dalam dirinya. 

Al-Farabi dengan konsep wahdatul wujud 

nya memandang bahwa alam semesta ini 

merupakan penampakan (tajalli) dari nama-

nama dan sifat-sifat Tuhan, sehingga 

sebenarnya realitas alam semesta hanyalah 

satu, yakni Tuhan (realitas tunggal).19 

Proses untuk mencapai manusia 

sempurna atau kesatuan tersebut diperoleh 

dengan usaha dan proses yang bisa disebut 

dengan riyadhah (melatih diri) dan 

mujahadah (berjuang), berjuang untuk 

melepaskan diri dari belenggu hawa nafsu 

dan sifat-sifat kemakhlukan yang merupakan 

penghalang (hijab) antara manusia sebagai 

makhluk dan Tuhan. Riyadhah yang biasa 

dilakukan oleh para sufi adalah dengan 

melakukan dhikr-dhikr atau ritual seperti 

                                                                 
18

 Ridwan Said, Fiqh Klenik Fatwa-Fatwa 

Ulama Menyorot Tarikat Mistik  (Kediri: Mitra 

Gayatri, 2004), 15. 
19

 Sofwan, Menguak Seluk Beluk Aliran 

Kebatinan (Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha 

Esa), 101. 

puasa, semedi, dan uzlah (pergi dari 

keramaian) untuk mengolah batin mereka. 

Dalam tasawuf banyak cara untuk menuju 

Tuhan salah satunya adalah dengan sistem 

pendidikan tiga tingkat yakni takhalli, 

tahalli, dan tajalli.20 

Takhalli sebagai sistem pertama yang 

berarti mengosongkan diri dari sikap 

ketergantungan terhadap dunia. Pada proses 

ini manusia dituntut untuk menjauhi diri dari 

maksiat dan hawa nafsu seperti sombong, 

kikir, pemarah dan berbohong. Kemudian 

berlanjut kepada sistem yang kedua yakni 

tahalli yang berarti mengisi jiwa yang 

kosong tersebut dengan sifat yang terpuji 

seperti rendah hati, dermawan, sabar dan 

syukur. Setelah dua tingkatan ini dilewati 

maka selanjutnya seseorang akan masuk ke 

tingkatan tajalli yakni kondisi di mana 

seseorang telah memperoleh kesempurnaan 

jiwa dan terbukanya dinding antara makhluk 

dengan Tuhan. Proses ini menuntut adanya 

seorang guru atau mursyid agar tidak terjadi 

kesesatan untuk membimbing dan 

mengarahkan dalam proses riyadhah ini. 

 

Aliran Kebatinan Masyarakat Jawa 

Kebatinan merupakan bahasa 

Indonesia yang diserap dari bahasa Arab 

“batin” bermakna “di dalam” atau 

“tersembunyi”. Secara istilah, kebatinan 

dapat dimaknai sebagai gerak badan rohani 

                                                                 
20

 Nasution, Filsafat Dan Mistisisme, 56. 



Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi 

Analitis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen 
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e2
4

9
 

atau olah batin.21 Sementara itu aliran 

kebatinan atau yang sekarang lebih dikenal 

sebagai aliran kepercayaan adalah suatu 

sistem kepercayaan atau spiritual yang ada di 

Indonesia selain agama, aliran, sekte, serta 

bukan pula termasuk dalam kepercayaan 

adat.22 Aliran kebatinan sendiri memiliki 

definisi sebagai berikut “sumber azas dan sila 

ketuhanan yang maha esa untuk mencapai 

budi luhur, guna kesempurnaan hidup”.  

Kesempurnaan hidup dan kebaikan budi 

pekerti ini diperoleh dari sebuah pemahaman 

falsafah Jawa yakni sepi ing pamreh rame 

ing gawe yang memiliki arti bahwa segala 

tindakan dan perbuatan manusia hendaknya 

didasari oleh rasa ikhlas.23 

Aliran kebatinan banyak berkembang 

di Jawa karena hampir 45% aliran kebatinan 

berada di Jawa terutama Jawa Tengah.24 

Aliran kebatinan merupakan inti sari dari 

falsafah Jawa yang biasa disebut dengan 

“ngelmu kejawen”.25 Sedangkan ngelmu 

kejawen disebut oleh Kunjtaraningrat sebagai 

agama Jawi, yaitu warisan agama Islam yang 

dianut oleh orang Jawa yang bersifat 

sinkretis yang menyampuradukkan 

                                                                 
21

 Kiki Muhamad Hakiki, “Aliran Kebatinan 

Di Indonesia,” Al-Adyan: Jurnal Studi Lintas Agama  

6, no. 2 (December 31, 2011): 68–69. 
22

 Sofwan, Menguak Seluk Beluk Aliran 

Kebatinan (Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha 

Esa), 1. 
23

 Sofwan., 13. 
24

 Sofwan., 15. 
25

 Niels Mulder, Kepribadian Jawa Dan 

Pembangunan Nasional (Yogyakarta: Gajah Mada 

University Press, 1973), 14. 

keyakinan Islam dengan konsep-konsep 

Hindu Budha yang lebih condong kearah 

mistik.26 

Kartapradja mengungkapkan bahwa 

kebatinan adalah suatu ilmu yang 

bersangkutan dengan ajaran-ajaran mistik. 

Ilmu kebatinan disebut juga dengan ilmu 

hakikat, ngelmu sejati, yaitu ilmu yang 

bertujuan untuk mencari hakikat hidup, 

hakikat manusia dan hakikat Tuhan.27 Aliran 

kebatinan bertujuan untuk mencapai 

kesempurnaan puncak seorang manusia 

dengan Tuhan-Nya yakni manusia telah 

manunggal atau bersatu dengan Tuhan yang 

tertuang dalam konsep manunggaling kawulo 

gusti. Pada tingkatan ini manusia telah 

merasakan keindahan surga dan merasa 

sangat dekat dengan Tuhan. Terbukanya 

hijab atau batas-batas dan biasa mendapat 

daya linuwih, sasmita, atau wahyu.28 

Manunggaling kawulo gusti atau 

dalam istilah lain dikenal dengan jumbuhing 

kawulo gusti, sedangkan dalam aliran 

Sumarah dikenal dengan wor winoring loro-

loroning atunggal. Memiliki arti yang sama 

yakni suatu kondisi persatuan antara makhluk 

(kawula, hamba, manusia) dengan gusti 

(Tuhan), manusia sebagai makhluk melebur 

                                                                 
26

 Koentjaraningrat, Kebudayaan Jawa 

(Jakarta: Balai Pustaka, 1984), 311–312. 
27

 Kamil Kartapradja, Sejarah Klenik Dan 

Perkembangnya (Jakarta: Fakultas Ushuluddin IAIN 

Syarif Hidayatullah, 1972), 3. 
28

 Sofwan, Menguak Seluk Beluk Aliran 

Kebatinan (Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha 

Esa), 18. 



Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi 

Analisis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen 
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e2
5

0
 

 
dengan Tuhan menjadi satu dan dalam satu, 

seperti yang diungkapkan oleh Sosrosudigdo 

dalam istilah keris yang bersatu dengan 

kerangkanya (curiga manjing ing rangka, 

rangka manjing ing curiga).29 Bergabungnya 

diri dengan Tuhan ini akan dirasakan oleh 

orang yang ngelmu sebagai sebuah kondisi 

kosong tak sadarkan diri atau ekstase yang 

tidak dapat digambarkan dengan baik karena 

pengalaman ini bersifat subjektif. 

Lebih lanjut Sofwan menjelaskan 

bahwa manusia di dunia ini tidaklah otonom 

manusia harus mampu menjadi bagian dari 

keseluruhan dan mampu menyatu dengan 

yang maha otonom.30 Upaya ini dilakukan 

manusia dengan cara beralih dari kedudukan 

seorang “kawula” menjadi bersatu dengan 

Gusti. Ajaran Hindu juga menjelaskan 

kondisi keberpindahan kedudukan ini seperti 

atman (manusia) bisa berubah kedudukan 

yang lebih tinggi menjadi paramatman yang 

identik dengan Brahman. Hal ini didapatkan 

ketika seseorang telah mencapai inti dirinya 

(purusha) maka ia akan merasa menyatu 

dengan Tuhan (isywara), dalam Islam 

dikenal dengan istilah man ‘arofa nafsahu 

waman ‘arofa rabbahu yang berarti 

„Barangsiapa mengenal (mengetahui) dirinya 

                                                                 
29

 Sawerdi Sosrosudigdo, Fungsi Dan Aliran 

Kebatinan Untuk Pribadi Dan Revolusi  (Jakarta: Balai 

Pustaka, 1965), 9. 
30

 Sofwan, Menguak Seluk Beluk Aliran 

Kebatinan (Kepercayaan Terhadap Tuhan Yang Maha 

Esa), 46. 

maka ia akan mengenal (mengetahui) 

Tuhannya.‟ 

Pengalaman dan pengahayatan 

masyarakat Jawa akan istilah sangkan 

paraning dumadi membawa pada proses 

upaya untuk mendapatkan kehidupan yang 

baik dan menjadi manusia yang sempurna. 

Sangkan paraning dumadi sendiri memiliki 

arti asal dan kembalinya segala yang ada, di 

sini dapat diketahui ajaran-ajaran tentang 

Tuhan, manusia dengan alam, siapakah 

manusia dan apa tujuan manusia diciptakan. 

Konsep ini kemudian membawa aliran 

kebatinan kepada sebuah pemahaman bahwa 

manusia berasal dari Tuhan dan akan 

kembali kepada Tuhan. Sehingga aliran 

kebatinan kemudian memberikan jalan dan 

cara agar manusia siap kembali dan mampu 

memahami perannya sebagai makhluk 

hidup.31 

Kunjaraningrat dalam buku 

Kebudayaan Jawa menjelaskan bahwa 

sejatinya manusia hidup di dunia hanya 

sebatas mampir ngombe (berhenti sebentar 

untuk minum) dalam menjalani kehidupan 

panjang yang bermuara pada bersatunya diri 

dengan Tuhan. Upaya untuk mencapai tujuan 

tersebut, manusia harus memiliki sikap rila 

(rela) dan narima (nerima). Rela adalah sikap 

yang mau dan mampu melepaskan diri dari 

kebendaan, melepaskan hak milik, pikiran 

perasaan untuk memiliki serta keinginan 

                                                                 
31

 Sofwan., 107. 



Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi 

Analitis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen 
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e2
5

1
 

untuk dimiliki. Dengan sikap rela ini maka 

unsur rohani dalam diri akan muncul. 

Selanjutnya adalah sikap nerima, sikap ini 

sebenarnya merupakan sarana agar seseorang 

mampu untuk rela. Nerima adalah sikap 

menerima nasib dan bersabar atas segala 

yang diterima dan dikaruniakan Sang 

Pencipta kepadanya. Sikap ini diperoleh dari 

gaya hidup yang sederhana dan berupaya lain 

dengan cara melakukan ritual-ritual khusus 

seperti semedi untuk terus mengolah jiwa 

dan rasa batin.       

Banyak upaya untuk mencapai 

tingkatan manunggal dengan Tuhan salah 

satunya adalah dengan cara memahami tiga 

tingkatan berikut seperti yang diungkapkan 

oleh Hadikoesoemo yakni heneng, hening, 

dan henong. Heneng atau meneng (diam) 

memiliki arti sebagai proses berhentinya 

nafsu-nafsu dunia. Nafsu-nafsu yang buruk 

dalam diri akan diolah melalui prosesi laku 

seperti puasa, tapa brata, pati geni, tapa 

lelana, dan lain-lain hingga menghasilkan 

kondisi yang disebut dengan diamnya nafsu 

atau lereming nafsu.32 Setelah mencapai 

kondisi tersebut seseorang akan masuk ke 

kondisi hening atau bening, pada kondisi ini 

seseorang telah dirasa bersih pikiran dan 

jiwanya dari segala unsur yang bersifat 

materi dan hanya ada satu objek tujuan yakni 

                                                                 
32

 R.M. Soenandar Hadikoesoemo, Filsafat 

Ke Jawaan Ungkapan Lambang Ilmu Gaib Dalam 

Seni Budaya Peninggalan Leluhur Jaman Purba  

(Jakarta: Yudhagama Corporation, 1985), 143–144. 

Tuhan. Kemudian tingkatan terakhir yakni 

henong atau kosong, pada kondisi ini 

manusia telah kosong dan siap menerima 

cahaya Tuhan. Pada tingkatan ini biasanya 

manusia telah memiliki kemampuan yang 

bisa membuka hijab dan mendapat petunjuk 

langsung dari Tuhan. 

 

Titik Temu Tasawuf dan Kebatinan 

Tasawuf dan kebatinan sebagai 

sebuah perjalanan mistik memiliki beberapa 

kesamaan yang pertama adalah secara tujuan 

yang hendak dicapai dalam kedua proses ini. 

Baik tasawuf atau kebatinan memiliki tujuan 

untuk mencapai derajat manusia yang 

sempurna yakni dengan pencapaian 

bersatunya makhluk dengan Tuhan-Nya. 

Konsep kebatinan manunggaling kawula 

gusti terasa lebih condong kepada model 

tasawuf falsafi yang keduanya memahami 

bahwa Tuhan dan manusia memiliki „esensi‟ 

yang sama sehingga untuk mencapai 

kesempurnaan maka haruslah dapat 

menyatukan keduanya dalam artian bahwa 

manusia adalah ciptaan dan Allah adalah 

pencipta bukan menganggap bahwa manusia 

dan Tuhan berada dalam level yang sama. 

Kesamaan selanjutnya adalah 

terdapatnya proses pelatihan jiwa untuk 

mencapai tujuan manusia yang sempurna, 

seperti yang diungkapkan oleh De Jong 

tentang distansi, konsentrasi, dan 



Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi 

Analisis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen 
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e2
5

2
 

 
representasi.33  Distansi berarti proses 

pengambilan jarak dengan dunia atau materi 

sebagai proses pengendalian nafsu karena 

dalam mistik rohani adalah inti manusia oleh 

karena itu jasmani harus dilemahkan. Seperti 

proses laku yang dikenal dalam kebatinan 

dan riyadhah yang terdapat dalam tasawuf 

seperti asketik, tapa brata, semedi, uzlah 

(nyepi, mengasingkan diri), zuhud (bersikap 

hidup sederhana), puasa, dhikr, tapa kelana 

(berkelana, berpindah dari satu tempat ke 

tempat lain), mengurangi dahar lan guling 

(makan dan tidur), pati geni dan lain 

sebagainya.  

Kemudian konsentrasi, yakni sebuah 

kondisi di mana hanya ada Tuhan dan tidak 

ada yang dipikirkan selain Tuhan, 

peningkatan kearifan diri dan rasa batin 

sehingga tercapai kesatuan dengan Tuhan. 

Tahap yang terakhir adalah representatif 

yakni suatu tahapan di mana seseorang telah 

mampu mengidentifikasi Tuhan sehingga ia 

dapat bersatu dengan Tuhan (manunggal) 

dan kehidupanya sudah dipenuhi dengan sifat 

ilahiyah atau ketuhanan.    

Kesamaan selanjutnya adalah 

dibutuhkanya guru atau pembimbing dalam 

proses laku atau riyadhah nya. Guru di sini 

berfungsi untuk mengajarkan tata cara atau 

tindakan yang harus dilakukan oleh seorang 

murid agar usaha dia mencapai derajat 

                                                                 
33

 S. De Jong, Salah Satu Sikap Hidup Orang 

Jawa (Yogyakarta: Kanisius, 1976), 10–15. 

manusia sempurna berjalan dengan baik dan 

benar serta tidak malah terjerumus kepada 

kesesatan. Seorang guru haruslah telah 

mencapai derajat yang tinggi, sudah masuk 

dalam tahapan bersatu dengan Tuhan 

sehingga memiliki ilmu kasyaf atau 

terbukanya hijab-hijab dunia. Ia biasanya 

memiliki kemampuan supranatural atau 

kelebihan yang secara wajar dimiliki oleh 

orang yang telah mencapai tingkatan 

tertinggi. Aliran kebatinan menyebut guru 

mereka dengan guru kebatinan sedangkan 

dalam tasawuf seperti yang diungkapkan oleh 

Zaki disebut dengan syekh atau mursyid.34 

 

Kesimpulan 

Tasawuf dan kebatinan sebagai 

sebuah perjalanan mistik memiliki beberapa 

kesamaan yang pertama adalah secara tujuan 

yang hendak dicapai dalam kedua proses 

tersebut. Keduanya bertujuan untuk 

mencapai derajat manusia yang sempurna 

yakni dengan pencapaian bersatunya 

makhluk dengan Tuhan-Nya. Kesamaan 

selanjutnya adalah terdapatnya proses 

pelatihan jiwa untuk mencapai tujuan 

manusia yang sempurna. Selain itu, keduanya 

sama-sama mengindikasikan secara 

gamblang urgensi seorang pembimbing 

dalam melakukan proses mistik. Adapun 

perbedaan signifikan dari keduanya adalah 

                                                                 
34

 Muhammad Zaki, Tasawuf Hitam Putih 

(Solo: Tiga Serangkai, 2006), 194. 



Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi 

Analitis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen 
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e2
5

3
 

tasawuf berasal dan bersumber dari ajaran 

Islam normatif, sedangkan kebatinan berasal 

dari kepercayaan dan budaya lokal 

masyarakat Jawa. Pada konteks Islam 

Indonesia keduanya mengalami akulturasi 

dalam aliran Islam kejawen atau yang lebih 

dikenal Islam corak Jawa. 

. 

Daftar Pustaka 

Badrudin. Pengantar Ilmu Tasawuf. Serang: 

A-Empat, 2015. 

Bakri, Syamsul. “ISLAM KEJAWEN 

(Agama dalam Kesejarahan Kultur 
Lokal).” IAIN Surakarta. Last 
modified February 24, 2016. 

Accessed August 17, 2020. 
https://iain-surakarta.ac.id/islam-

kejawen-agama-dalam-kesejarahan-
kultur-lokal/. 

De Jong, S. Salah Satu Sikap Hidup Orang 

Jawa. Yogyakarta: Kanisius, 1976. 

Fadeli, Soeleiman. Antologi NU: Sejarah, 

Istilah-Amaliyah-Uswah. Surabaya: 
Khalista, 2007. 

Hadikoesoemo, R.M. Soenandar. Filsafat Ke 

Jawaan Ungkapan Lambang Ilmu 
Gaib Dalam Seni Budaya 

Peninggalan Leluhur Jaman Purba. 
Jakarta: Yudhagama Corporation, 
1985. 

Hakiki, Kiki Muhamad. “Aliran Kebatinan 
Di Indonesia.” Al-Adyan: Jurnal 

Studi Lintas Agama 6, no. 2 
(December 31, 2011): 63–76. 

Isa, Abdul Qadir. Hakekat Tasawuf. Jakarta: 

Qisthi Press, 2005. 

Kartapradja, Kamil. Sejarah Klenik Dan 
Perkembangnya. Jakarta: Fakultas 

Ushuluddin IAIN Syarif 

Hidayatullah, 1972. 

Koentjaraningrat. Kebudayaan Jawa. Jakarta: 
Balai Pustaka, 1984. 

Madjid, Nurcholis. Islam Doktrin Dan 
Peradaban. Jakarta: Dian Rakyat, 

2008. 

Mulder, Niels. Kepribadian Jawa Dan 
Pembangunan Nasional. Yogyakarta: 

Gajah Mada University Press, 1973. 

Nasution, Harun. Filsafat Dan Mistisisme. 

Jakarta: Bulan Bintang, 1978. 

Said, Ridwan. Fiqh Klenik Fatwa-Fatwa 
Ulama Menyorot Tarekat Mistik. 

Kediri: Mitra Gayatri, 2004. 

Schimmel, Annemarie. Dimensi Mistik 

Dalam Islam. Jakarta: Penerbit 
Pustaka Firdaus, 1986. 

Shihab, Alwi. Antara Tasawuf Sunni Dan 

Tasawuf Falsafi Akar Tasawuf Di 
Indonesia. Depok: Pustaka Iman, 

2009. 

Sofwan, Ridin. Menguak Seluk Beluk Aliran 
Kebatinan (Kepercayaan Terhadap 

Tuhan Yang Maha Esa). Semarang: 
CV Aneka Ilmu, 2002. 

Sosrosudigdo, Sawerdi. Fungsi Dan Aliran 
Kebatinan Untuk Pribadi Dan 
Revolusi. Jakarta: Balai Pustaka, 

1965. 

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan 

(Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif 
Dan R&D). Bandung: CV Alfabeta, 
2010. 

Sukmadinata, Nana Syaodih. Metode 
Penelitian Pendidikan. Bandung: 

Remaja Rosdakarya, 2010. 



Titik Temu Mistisisme Islam dan Mistisisme Jawa; Studi 

Analisis terhadap Ajaran Tasawuf dan Kejawen 
Oleh: Ahmad Yuzki Faridian Nawafi 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 10, Nomor 2, Agustus 2020 

P
ag

e2
5

4
 

 
Surakhmad, Winarno. Pengantar Penelitian 

Ilmiah Dasar, Metode Dan Teknik . 
Bandung: Transito, 1980. 

Zahri, Mustafa. Kunci Memahami Ilmu 
Tasawuf. Surabaya: PT Bina Ilmu, 
1979. 

Zaki, Muhammad. Tasawuf Hitam Putih. 
Solo: Tiga Serangkai, 2006. 

 

 


