
 
 
 
p-ISSN: 1979-2050/e-ISSN: 2685-4155 

 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 11, Nomor 1, April 2021 

60 
 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual/index 
Volume 11, Nomor 1, April 2021 

Paradigma Pendidikan Profetik dalam Konsep Pendidikan Ki Hajar Dewantara dan 

Aktualisasinya di Era Disrupsi 

 

Rahmat Hidayat1 
1UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

1skriptor.rhd40@gmail.com  
 

Abstract 

The colonial education system that was authoritarian, secularistic and materialistic 

was still prevalent in national education activities. As a result, today's generation of 

nations has experienced industrial objectivation, dehumanization, moral decadence, 

and self-alignment from its socio-cultural effects as a result of national education that 

sided with market interests (capitalist and materialist). This article seeks to analyze 

the values of the Pancadarma Taman Siswa Ki Hajar Dewantara which underlie the 

idea of humanist-religious education. The idea has paradigmatic relevance with the 

ideals of prophetic education which are explored into three pillars namely 

humanization (amar ma'ruf), liberation (nahi munkar), and transcendence (al-iman 

billah). This research is analytical-descriptive using Kuntowijoyo's Social Ethics 

concept to explore prophetic epistemology in Ki Hajar Dewantara's educational 

concept. This research resulted in the finding that the Pancadarma Taman Siswa 

concept required an educational system capable of returning children to their natural 

self as independent and cultured human beings, as well as arousing transcendental 

awareness. Pancadarma Taman Siswa installs students as independent individual and 

social subjects in accordance with human nature (humanization). On the other hand, 

Ki Hajar Dewantara's education wish for liberation of the world of education from 

the grip of the industry which adjusts various structural oppressions in society 

(liberation). Then, Pancadarma positions religion as an objective source of ethics and 

truth so that all educational activities are only dedicated to humanity and the 

advancement of civilization. 

 

Key Words: Humanist-Religious Education, Ki. Hajar Dewantara, Pancadarma, 

Prophetic Education 

 

Abstrak 

Sistem pendidikan kolonial yang otoriter, sekularistik dan materialistik masih 

menjangkit dalam aktivitas pendidikan nasional. Akibatnya, generasi bangsa hari ini 

mengalami objektivasi industri, dehumanisasi, dekandensi moral, serta alienasi diri 

dari sosio-kulturalnya akibat pendidikan bangsa yang berpihak kepada kepentingan 

pasar (kapitalis dan meterialis). Artikel ini berupaya menganalisis nilai Pancadarma 

Taman Siswa Ki Hajar Dewantara yang mendasari gagasan pendidikan humanis-

religius. Gagasannya memiliki relevansi paradigmatik dengan cita-cita pendidikan 

profetik yang dieksplorasi ke dalam tiga pilar yakni humanisasi (amar ma’ruf), 

liberasi (nahi munkar) dan transendesi (al-iman billah). Penelitian ini bersifat 

analisis deskriptif  menggunakan konsep etika sosial profetik Kuntowijoyo untuk 

mengeksplorasi epistemologi profetik dalam konsep pendidikan Ki Hajar Dewantara. 

http://u.lipi.go.id/1324871824
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual/index
mailto:skriptor.rhd40@gmail.com


Paradigma Pendidikan Profetik Dalam Konsep Pendidikan Ki 
Hajar Dewantara & Aktualisasinya Di Era Disrupsi 
Oleh: Rahmat Hidayat 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 11, Nomor 1, April 2021 

P
ag

e6
1
 

Penelitian ini menghasilkan temuan bahwa konsep Pancadarma Taman Siswa 

menghendaki sebuah sistem pendidikan yang mampu mengembalikan anak kepada 

kodrat dirinya sebagai manusia merdeka dan berbudaya, serta menggugah kesadaran 

transendental. Pancadarma Taman Siswa berupaya memosisikan anak didik sebagai 

subjek individu dan sosial yang merdeka sesuai fitrah kemanusiaan (humanisasi). Di 

sisi lain, pendidikan Ki Hajar Dewantara menghendaki pembebasan dunia 

pendidikan dari cengkraman industri yang menuaikan beragam penindasan struktural 

dalam masyarakat (liberasi). Kemudian, Pancadarma memposisikan agama sebagai 

sumber etika dan kebenaran objektif sehingga segala aktivitas pendidikan hanya 

didedikasikan untuk kemanusiaan dan kemajuan peradaban.  

 

Kata Kunci: Ki. Hajar Dewantara, Pancadarma, Pendidikan Humanis-Religius, 

Pendidikan Profetik, Pancadarma 
 

Pendahuluan 

Baru-baru ini, Nadiem Makarim, 

Menteri Pendidikan dan Kebudayaan 

Indonesia menggaungkan reformasi 

pendidikan nasional dengan konsep 

“Merdeka Belajar”. Dalam konsep ini, 

pendidikan harus mampu memfasilitasi 

terjadinya proses belajar yang humanis 

dengan memosisikan peserta didik sebagai 

subjek yang merdeka. Seringkali proses 

pembelajaran formal memandang peserta 

didik sebagai objek yang dipersiapkan untuk 

melayani kepentingan pasar. Lembaga 

pendidikan layaknya pabrik yang 

mempersiapkan para pekerja. Orientasi pasar 

melahirkan sistem pendidikan yang sekuler 

dan materialistik sehingga anak didik 

mengalami alienasi baik secara individual 

dan kultural (dehumanisasi).  

Hingga hari ini, aktivitas belajar 

mengajar di kelas hanya menekankan aspek 

kognitif semata dengan basis angka-angka 

sebagai rujukan utama mengukur kompetensi 

peserta didik. Nilai angka tidak menjamin 

kesiapan peserta didik dalam berkarya dan 

tidak mengindikasikan kematangan karakter 

anak untuk menghadapi realitas kehidupan. 

Belum lagi, persoalan kapitalisasi biaya 

pendidikan, birokratisasi yang alot dan 

sistem pendidikan sekularistik yang 

mencerabut dunia pendidikan dari akar 

spiritual dan lingkungan sosialnya. 

Pendidikan hari ini gersang dari 

pembentukan karakter anak.  

Akibatnya, tidak sedikit generasi 

muda bangsa ini yang terjebak pada 

persoalan dekadensi moral. Tidak heran pula, 

apabila output yang dilahirkan oleh sistem 

pendidikan yang kapitalistik dan sekularistik, 

adalah pribadi-pribadi koruptif, kapitalis, dan 

sekularis. Mereka pun menjadi robot yang 

tidak peka dengan persoalan lingkungannya. 

Untuk itu, Ki Hajar Dewantara dalam konsep 

pendidikannya menawarkan perspektif 

humanisme-religius untuk mengenalkan 

peserta didik kepada jati dirinya sebagai 

manusia. Menurutnya, setiap peserta didik 

merupakan makhluk merdeka yang memiliki 

alamnya sendiri sehingga tidak patut jika 

mereka diobjektivasi layaknya mesin atau 

robot. Ia menghendaki anak didik menjadi 

manusia otonom dan sadar diri akan dirinya, 

yang terlepas dari beragam tekanan dan 

penindasan baik fisik maupun psikologis.1 

Gagasan Ki Hajar Dewantara tentang 

gagasan Pancadarma Taman Siswa 

mengusung integralisme pendidikan 

(humanisme-religius), selaras dengan 

                                                             
1Moh. Yamin, Menggugat Pendidikan Indonesia, 

Belajar Dari Paulo Freire Dan Ki Hajar Dewantara 

(Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2009), 159. 



Paradigma Pendidikan Profetik Dalam Konsep Pendidikan Ki 
Hajar Dewantara & Aktualisasinya Di Era Disrupsi 
Oleh: Rahmat Hidayat 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 11, Nomor 1, April 2021 

P
ag

e6
1
 

weltanschauung Indonesia dalam dunia 

pendidikan nasional.2 Kelima nilai 

pendidikan Ki Hajar Dewantara memuat cita-

cita etik yang selaras dengan misi kenabian 

yakni menyempurnakan akhlak (moral) 

manusia dan menebarkan rahmat bagi 

semesta. Dalam realisasinya, pendidikan 

hendaknya mengusung prinsip humanisasi, 

liberasi dan transendesi. Ketiga prinsip 

tersebut adalah cita-cita profetik yang 

diderivasi dari QS. Ali Imron: 110, yang 

artinya “Engkau adalah umat terbaik yang 

diturunkan ke tangah-tengah kehidupan 

manusia untuk menegakkan kebaikan, 

mencegah kemunkaran dan beriman kepada 

Allah”.3 

Berdasarkan uraian masalah di atas 

tampak bahwa konsep pendidikan Ki Hajar 

Dewantara memuat cita-cita profetik tertentu 

selaras dengan falsafah Pancasila yang 

menghendaki humanisasi, liberasi, dan 

transendesi. Secara substantif, gagasan 

pendidikannya menghendaki terbentuknya 

kecerdasan secara utuh dalam diri peserta 

didik yang mencakup kecerdasaan 

intelektual, kecerdasan emosional, dan 

kecerdasan spiritual. Untuk itu, artikel ini 

membahas dua persoalan mendasar yakni 

Bagaimana bangunan epistemologis 

pendidikan profetik dalam gagasan 

pendidikan Ki Hajar Dewantara? Bagaimana 

implementasinya di era disrupsi? 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan telaah 

pustaka (library research). Data diperoleh 

melalui sumber tertulis berupa buku, 

dokumen, dan artikel. Karya Ki Hajar 

Dewantara yang berjudul Menuju Manusia 

                                                             
2H.A.R Tilaar, Pedagogik Teoritis Untuk Indonesia 

(Jakarta: Kompas, 2015), 81. 
3Kuntowijoyo, Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, 

Metodologi, Dan Etika (Yogyakarta: Tiara Wacana, 

2006), 87. 

Merdeka menjadi sumber primer dalam 

penelitian ini. Subjek penelitian ini adalah 

pemikiran pendidikan Ki Hajar Dewantara, 

sedangkan objek penelitian ini adalah 

epistemologi profetik dalam gagasan 

pendidikan Ki Hajar Dewantara dan 

implementasinya di era distrupsi. 

Penelitian bersifat analisis deskriptif 

dengan menggunakan pendekatan sejarah 

pemikiran. Menurut Roland N Stromberg 

dalam Kuntowijoyo, pendekatan sejarah 

pemikiran merupakan studi tentang peran 

pemikiran seorang tokoh yang memiliki 

pengaruh terhadap peristiwa sejarah.4 

Pemikiran Ki Hajar Dewantara dalam bidang 

pendidikan karakter dan kritis memiliki 

pengaruh yang besar terhadap kemerdekaan 

budaya dari hegemoni kolonial. Konsep 

pendidikan humanis-religiusnya 

mendeklarasikan spirit perlawanan terhadap 

sistem pendidikan kolonial yang sekularistik, 

hegemonik dan materialistik. Sampai saat ini, 

paradigma pendidikan kolonial masih 

tumbuh sebagai benalu dalam pendidikan 

nasional. 

Ada dua hal yang menjadi pokok 

sorotan pendekatan sejarah pemikiran yakni 

siapa pelaku dan apa tugas sejarah 

pemikiran.5 Sebuah gagasan atau pemikiran 

lahir dari individu tunggal. Dalam konteks 

ini, Ki Hajar Dewantara menjadi pencetus 

konsep pendidikan humanistik melalui 

gerakan Taman Siswanya. Kemudian, 

pemikirannya memiliki pengaruh besar 

dalam mengubah orientasi pendidikan 

nasional.  

Selanjutnya, peneliti menggunakan 

konsep Etika Sosial Profetik Kuntowijoyo 

untuk menggali epistemologi profetik dalam 

                                                             
4Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, Edisi Kedua 

(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003), 190-191. 
5Kuntowijoyo, Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, 

Metodologi, Dan Etika, 53. 



Paradigma Pendidikan Profetik dalam Konsep Pendidikan Ki 
Hajar Dewantara dan Aktualisasinya di Era Disrupsi 
Oleh: Rahmat Hidayat 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 11, Nomor 1, April 2021 

P
ag

e6
2
 

konsep Pancadarma dan Sistem Among Ki 

Hajar Dewantara yang merepresentasikan 

pendidikan humanis-religius. Menurut 

Kuntowijoyo terdapat tiga unsur yang 

menjadi orientasi etika sosial profetik yakni 

humanisasi, liberasi dan transendensi. Dalam 

kerangka pendidikan, humanisasi artinya 

memanusiakan peserta didik dan guru, 

menghilangkan kebendaan, ketergantungan, 

kekerasan dan kebencian dalam dunia 

pendidikan. 

Liberasi dalam pendidikan dipahami 

sebagai pembebasan pendidikan dari 

birokratisasi yang ketat, dominasi struktur, 

serta membebaskan masyarakat dari 

kemiskinan dan penindasan. Prinsip 

transendensi dalam pendidikan berupaya 

menempatkan wahyu sebagai sumber nilai 

dan sumber pengetahuan, menggugah 

kesadaran spiritual dan religius dalam jiwa 

murid dan semua aktivitas pendidikan 

diniatkan untuk mendapatkan rida-Nya, tidak 

hanya berorientasi pada tujuan materil 

semata.  

 

Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Biografi Singkat Ki Hajar Dewantara 

Ki Hajar Dewantara dinobatkan 

sebagai pemikir dan tokoh pendidikan 

nasional yang menggaungkan konsep 

pendidikan humanis, kritis, dan religius. 

Pendidikan integralistik Ki Hajar Dewantara 

membuatnya dikenang sebagai Bapak 

Pendidikan Indonesia. Di sisi lain, ia adalah 

pejuang kemerdekaan Indonesia yang 

concern di bidang pendidikan. Secara 

konsisten, dia mengkritik pendidikan 

kolonial yang sekular dan tidak humanis. Ki 

Hajar, selalu mencoba menawarkan solusi 

ilmiah dan rasional guna perbaikan 

pendidikan yang mengarah pada pendidikan 

yang memanusiakan manusia. 

Ki Hajar Dewantara lahir di 

Yogyakarta, pada 2 Mei 1889. Semasa kecil, 

ia bernama Soewardi Soeryaningrat. Sebagai 

keturunan bangsawan, ia mendapat gelar 

Raden Mas (RM), yang kemudian nama 

lengkapnya Raden Mas Soewardi 

Soeryaningrat. Kata terakhir dari nama kecil 

Ki Hajar Dewantara merujuk pada nama 

ayahnya yang bernama K.P.H. 

Soeryaningrat.6 Ayahnya merupakan putra 

Paku Alam III sedangkan ibunya bernama 

Raden Ayu Sandiyah yang merupakan buyut 

dari Nyai Ageng Serang, seorang keturunan 

dari Sunan Kalijaga.7 Kemudian, pada usia 

39 tahun, Raden Mas Soewardi 

Soeryaningrat berganti nama menjadi Ki 

Hajar Dewantara. Pada 4 November 1907, Ki 

Hajar Dewantara menikah dengan R.A. 

Soetartinah. Keduanya adalah cucu dari Sri 

Paku Alam III. Pernikahannya diresmikan 

berdasarkan adat keraton di Puri 

Suryaningratan Yogyakarta.8 

Secara kepribadian, Ki Hajar 

Dewantara merupakan sosok yang kreatif, 

dinamis, jujur, sederhana, konsisten, 

konsekuen, berani dan nasionalis. 

Lingkungan hidup pada kecil Ki Hajar 

Dewantara memiliki pengaruh yang sangat 

besar pada jiwanya yang sangat peka 

terhadap kesenian dan nilai-nilai kultur Jawa 

maupun religius. Kultur keraton yang 

melingkupinya berhasil menanamkan nilai-

nilai spiritual Jawa pada dirinya. Di sisi lain, 

lingkungan bangsawan yang mengitari 

kehidupan Ki Hajar Dewantara memberinya 

                                                             
6Budiono, “Pendidikan Humanistik Ki Hajar 

Dewantara Dalam Perspektif Pendidikan Islam,” 

Intelektual: Jurnal Pendidikan Islam 7 (2017): 47. 
7Suparto Rahardjo, Biografi Singkat Ki. Hajar 

Dewantara, 1889-1959 (Yogyakarta: Garasi, 2009), 6. 
8Hah Harahap dan Bambang Sokawati 

Dewantara, Ki Hajar Dewantara Dan Kawan-Kawan, 

Ditangkap, Dipenjara, Dan Diasingkan (Jakarta: 

Gunung Aguna, 1980), 12. 



Paradigma Pendidikan Profetik Dalam Konsep Pendidikan Ki 
Hajar Dewantara & Aktualisasinya Di Era Disrupsi 
Oleh: Rahmat Hidayat 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 11, Nomor 1, April 2021 

P
ag

e6
3
 

peluang besar untuk mencicipi manisnya 

dunia pendidikan setinggi-tingginya.   

Selain mendapatkan pendidikan di 

lingkungan Istana Paku Alam, Ki Hajar 

Dewantara juga mendapatkan pendidikan 

agama dari Pesantren Kalasan yang diasuh 

oleh KH. Abdurrahman. Selain pendidikan 

informal, Ki Hajar Dewantara juga 

mengeyam pendidikan formal di 

Europeesche Legere School (ELS), sekolah 

rendah untuk anak-anak Eropa, Sekolah 

Dasar Belanda III, Kweek School (Sekolah 

Guru) di Yogyakarta, dan STOVIA School 

Tot Opvoeding Van Indische Artsen 

(STOVIA) yaitu sekolah kedokteran yang 

berada di Jakarta. Akan tetapi, beasiswa 

pendidikannya di STOVIA terpaksa 

dihentikan lantaran Ki Hajar Dewantara sakit 

selama 4 bulan.9 

Pendiri Taman Siswa ini juga dikenal 

sebagai politisi dan jurnalis handal. Ia 

bergabung dalam organisasi Budi Utomo dan 

menjadi anggota Indische Partij bersama 

Douwes Dekker pada 1912. Pada tahun yang 

sama, ia bersama Douwes Dekker mengasuh 

Surat Kabar Harian De Express di Bandung. 

Dia juga menjadi jurnalis di beberapa surat 

kabar di antaranya Oetoesan Hindia  di 

Surabaya, Tjahaja Timoer di Malang, 

Midden Java (Bahasa Belanda) dan 

Sedyotomo (Bahasa Jawa) di Yogyakarta. 

Karena keterlibatannya dalam politik dan 

sikap kritisnya terhadap pemerintahan 

Belanda, Ki Hajar diasingkan di Negeri 

Belanda pada 1913.10 

Perjuangannya dalam dunia politik 

berhasil menginspirasinya untuk mendirikan 

                                                             
9Gunawan, Berjuang Tanpa Henti Dan Tak Kenal 

Lelah Dalam Peringatan 70 Tahun Taman Siswa 

(Yogyakarta: MLPTS, 1992), 302-303. 
10Suhartono Wiryopranoto, Perjuangan Ki Hajar 

Dewantara: Dari Politik Ke Pendidikan, ed. Djoko 

Marihandono (Jakarta: Museum Kebangkitan 

Nasional Direktoral Jenderal Kebudauaan 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, 2017), 15. 

Perguruan Nasional yang mendidik kader-

kader perjuangan melawan para penjajah. 

Bersama R.A. Soetartinah (istrinya) dan 

beberapa kawannya seperti Ki Ageng 

Suryomataram, Ki Pronowodigdo, Ki 

Cokrodirjo dan sebagainya, Ki Hajar 

Dewantara mendirikan Nationaal Onderwijs 

Instituut Taman Siswa, pada 3 Juli 1922.11  

Ki Hajar Dewantara meninggal dunia 

pada 26 Apri 1959, di rumahnya Mujamuju 

Yogyakarta. Sebagai bentuk penghormatan 

jasanya terhadap bangsa, upacara 

pemakamannya dipimpin langsung oleh 

Panglima Kodam Diponegoro Kolonel 

Soeharto. Pada 28 November 1959, Ki Hajar 

Dewantara ditetapkan sebagai Pahlawan 

Nasional. Selanjutnya, pada 16 Desember 

1959, pemerintah memperingati tanggal lahir 

Ki Hajar Dewantara yakni 2 Mei sebagai 

“Hari Pendidikan Nasional” berdasarkan 

keputusan Presiden RI Nomor: 316 tahun 

1959.12 

Ki Hajar Dewantara merupakan sosok 

yang cukup produktif dalam menuliskan 

gagasan pendidikan dan kebangsaannya. 

Beberapa karya-karyanya di antaranya: buku 

bagian pertama: tentang Pendidikan, buku 

bagian kedua: tentang Kebudayaan, buku 

bagian ketiga: tentang Politik dan 

Kemasyarakatan, buku bagian keempat: 

tentang Riwayat dan Perjuangan Hidup 

Penulis: Ki Hajar Dewantara. 

 

Konsep Pendidikan Integralistik Ki Hajar 

Dewantara 

Selama ini pendidikan Indonesia 

masih mengadopsi konsep pendidikan 

sekuler ala barat yang berorientasi pada 

kepentingan kapital. Konsep pendidikan 

                                                             
11Wiryopranoto, 160-161. 
12Eka Yanuarti, “Pemikiran Pendidikan Ki. Hajar 

Dewantara Dan Relevansinya Dengan Kurikulum 13,” 

Jurnal Penelitian 11, no. 2 (2017): 237–66, 

https://doi.org/10.21043/jupe.v11i2.3489. 



Paradigma Pendidikan Profetik dalam Konsep Pendidikan Ki 
Hajar Dewantara dan Aktualisasinya di Era Disrupsi 
Oleh: Rahmat Hidayat 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 11, Nomor 1, April 2021 

P
ag

e6
4
 

Barat modern hanya berorientasi pada 

kepentingan pasar seringkali menjadi rujukan 

implementatif pendidikan nasional Indonesia. 

Tidak dipungkiri, orientasi sekularistik dalam 

dunia pendidikan menimbulkan sejumlah 

persoalan moral misalnya tumbuhnya 

karakter konsumtif dan asosial dalam diri 

peserta didik, beragam praktik korupsi dalam 

dunia pendidikan serta dekadensi moral 

peserta didik. Selama ini, konsep pendidikan 

karakter Ki Hajar Dewantara mengalami 

kebekuan aplikatif dalam dunia pendidikan. 

Pendidikan hendaknya menjadi jalan 

masuk anak bangsa untuk mengenali jati diri 

dan kodratnya sebagai manusia. Akan tetapi, 

realitas pendidikan hari ini memosisikan 

anak sebagai objek pengajaran semata dan 

komoditi yang siap dipasarkan untuk 

melayani kepentingan industri. Akibatnya, 

pendidikan hanya mengukur kualitas anak 

didik hanya pada kecerdasan intelektual 

semata dengan nilai angka ujian. Guru hanya 

melihat hasil ujian anak tanpa mengobservasi 

bagaimana proses belajar, interaksi dan 

berpikir anak dengan lingkungan sekitarnya. 

Ki Hajar Dewantara berpendapat 

bahwa pendidikan berupaya menuntun segala 

kekuatan kodrat anak didik agar mereka 

mencapai keselamatan dan kebahagiaan yang 

sesungguhnya sebagai manusia (individu) 

merdeka dan makhluk sosial (bagian dari 

masyarakat).13 Secara substantif, pendidikan 

harus memanusiakan manusia dan 

memosisikan anak didik sebagai subjek yang 

akrab dengan kodrat alam dan lingkungan 

sosialnya. Pendidikan yang dikehendaki oleh 

Ki Hajar Dewantara adalah pendidikan yang 

mampu mengakomodasi kecerdasan 

intelektual (intellectual quotient), kecerdasan 

                                                             
13Ki Hajar Dewantara, Menuju Manusia Merdeka 

(Yogyakarta: Leutika, 2009), 03. 

spiritual (spiritual quotient) dan kecerdasan 

emosional (emotional qoutient).14 

Undang-Undang Sistem Pendidikan 

Nasional Pasal 3 Nomor 20 Tahun 2003 

menjelaskan bahwa pendidikan nasional 

berorientasi mengembangkan potensi peserta 

didik agar menjadi manusia yang beriman 

dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, 

berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, 

kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara 

yang demokratis serta bertanggung jawab. 

Jelaslah idealisme pendidikan nasional kita 

tidak berhenti pada pengajaran atau transfer 

materi di kelas, melainkan menanamkan 

kepekaan sosial dan spiritual dalam diri anak 

sehingga kelak ia mampu mengemban 

amanah umat dan bangsa. 

Secara garis besar, konsep pendidikan 

Ki Hajar Dewantara dapat diekplorasi 

melalui Sistem Among dan Pancadarma 

Taman Siswa. Dalam sistem among, guru 

merupakan dinamo perubahan yang tidak 

cukup hanya kompeten (profesional) pada 

bidangnya melainkan juga memiliki jiwa 

pemimpin yang demokratis.15 Dalam sistem 

among, posisi pendidik menyesuaikan posisi 

peserta didik dengan perkembangan psikis 

anak. Ada waktunya guru harus berada di 

depan peserta didik apabila mereka belum 

melihat jalan keluar dari masalah yang 

                                                             
14Kecerdasan intelektual adalah kemampuan yang 

berkaitan dengan pengetahuan praktis, memori, daya 

nalar, dan kosakata. Kecerdasan emosional adalah 

potensi manusia dalam mempelajari keterampilan 

praktis berdasarkan lima elemen yakni kesadaran diri, 

motivasi, pengatura dirim emoati dan keahlian dalam 

membangun relasi sosial dengan orang lain. 

Sedangkan, kecerdasan spiritual adalah kecerdasan 

dalam menghadapi dan memecahkan masalah makna 

dan nilai kehidupan.Ahmad Sultoni, Alef Theria 

Wasim, and Aris Fauzan, “Development Of Prophetic 

Intelligence (Phenomenology Study of Religious 

Transformation),” International Journal of Islamic 

Educational Psychology (IJIEP) 1, no. 1 (2020): 12–

24, https://doi.org/10.18196/ijiep.1102. 
15H.A.R. Tilaar, Pedagogik Teoritis Untuk Indonesia, 

152.  



Paradigma Pendidikan Profetik Dalam Konsep Pendidikan Ki 
Hajar Dewantara & Aktualisasinya Di Era Disrupsi 
Oleh: Rahmat Hidayat 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 11, Nomor 1, April 2021 

P
ag

e6
5
 

dihadapinya (ing ngarso sung tolodo). 

Pendidik tidak diperkenan memaksakan 

kehendaknya, ia hanya mendampingi peserta 

didik agar tidak menyeleweng dari arah yang 

sebenarnya. 

Ketika guru berada di tengah, harus 

memposisikan dirinya sebagai tonggak 

penyemangat dan motivator ketika peserta 

didik mengalami tekanan mental dalam 

rangka mengembangkan kemerdekaannya 

baik dari segi intelektual, etik, psikis, 

maupun fisik (ing madyo mangun karso). Di 

kala peserta didik memiliki minat pada 

sesuatu, guru harus berada di belakang untuk 

memberikan dorongan dan stimulus agar 

mereka terus maju, pantang menyerah dalam 

meraih cita-citanyanya (tut wuri handayani). 

Nilai among yang ketiga ini mengandung 

filsafat pendidikan yang mendasar yakni 

pendidikan harus membantu anak dalam 

memekarkan potensi dan kompetensi anak 

didik.16 Setelah melakukan ketiga pendekatan 

di atas, pendidik harus menarik diri agar 

mereka bisa berdiri sendiri sampai pada 

sebuah titik mereka dapat membuat 

keputusan dan menentukan pilihan dengan 

pertimbangan akal budinya yang merdeka.  

Guru yang berposisi sebagai pamong 

dan dinamo perubahan bukan sekedar 

memberikan instruksi, tugas dan hukuman, 

tetapi mempersuasi anak dengan memberi 

motivasi dan teladan kepada mereka. Jelaslah 

bawah sistem among menghendaki 

pendidikan yang humanistik. Sebagaimana 

Paulo Freire, Ki Hajar Dewantara 

menekankan pentingnya penyadaran peserta 

didik akan hakikatnya dirinya sebagai 

manusia yang merdeka. 

Konsep pendidikan Ki Hajar 

Dewantara dapat pula ditemukan pada 

                                                             
16K. Bertens, Perspektif Etika Baru: 55 Esai Tentang 

Masalah Aktual (Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 

2009), 143. 

Pancadarma Taman Siswa. Kelima nilai ini 

menjadi fundamen pemikiran pendidikan 

humanis-religius Ki Hajar Dewantara. Dalam 

prinsip ini, Ki Hajar Dewantara berhasil 

mengintegrasikan nilai-nilai humanistik dan 

nilai-nilai transenden dalam 

mengaktualisasikan pendidikan yang 

berkarakter. Berikut penjelasan kelima nilai 

Pancadarma Taman Siswa:17 

1. Asas Kodrat Alam. Ki Hajar Dewantara 

berpandangan bahwa manusia dilahirkan 

bukan sekedar untuk hidup semata 

melainkan juga mengembangkan kodrat 

kemanusiaannya (fitrah) yang dikaruniai 

oleh Allah SWT (Zat yang Maha 

Transenden). Kodrat Alam (fitrah) telah 

dibawa sejak lahir dan berkembang 

dalam lingkungan si anak. Selain sebagai 

makhluk individual, anak didik juga 

merupakan makhluk sosial. Dalam alam 

sosialnya, anak akan mendapatkan 

pengalaman yang menyokong potensi 

dirinya. Dalam asas ini, pendidikan 

berupaya mendedah dan mempertebal 

kesadaran ilahiah dan sunnatullah ke 

dalam diri anak.  

2. Asas Kemerdekaan. Ki Hajar Dewantara 

menilai bahwa manusia dilahirkan 

sebagai pribadi merdeka. Pribadi 

merdeka adalah pribadi memiliki daya 

upaya untuk berdiri diri sendiri dengan 

kekuatan yang ia dipunya. Kemerdekaan 

yang dimaksud adalah kemampuan 

mewujudkan ketertiban dan kedamaian 

hidup dan penghidupan. Kemerdekaan 

politik harus disertai dengan 

kemerdekaan budaya agar kemanusiaan 

benar-benar mewujud secara paripurna 

dalam kehidupan bangsa.  

                                                             
17Ki Hadjar Dewantara, Menuju Manusia 

Merdeka, xii-xiii; H.A.R. Tilaar, Pedagogik Teoritis 

Untuk Indonesia, 128-129. 



Paradigma Pendidikan Profetik dalam Konsep Pendidikan Ki 
Hajar Dewantara dan Aktualisasinya di Era Disrupsi 
Oleh: Rahmat Hidayat 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 11, Nomor 1, April 2021 

P
ag

e6
6
 

3. Asas Kebudayaan. Menurutnya, manusia 

yang merdeka harus mampu menghargai 

dan menghormati kemerdekaan orang 

lain. Kemerdekaan individu harus 

berpijak pada prinsip kebudayaan. Di 

sini, pendidikan harus mengenalkan anak 

pada local culture dan nature untuk 

menanamkan sikap sosialis dan adaptif 

di tengah pluralitas kebudayaan 

Indonesia. Asas ini kemudian akan 

mengakomodasi terjadinya dialog lintas 

budaya, musyawarah, gotong-royong 

dan sikap toleransi. Asas kebudayaan ini 

memegang prinsip kontinyu yakni 

kebudayaan lokal dan nasional Indonesia 

harus dilestarikan oleh generasi bangsa, 

konvergen yakni pengembangan budaya 

lokal lewat pemaduan nilai-nilai budaya 

luar yang positif dan konsentris yakni 

penyatuan budaya lokal dengan budaya 

dunia.  

4. Asas Kebangsaan. Ki Hajar Dewantara 

menilai bahwa generasi bangsa selalu 

lekat dengan tanah air yang menjadi 

tempat kelahiran mereka. Oleh karena 

itu, asas kebangsaan menjadi penting 

ditanamkan dalam diri anak untuk 

meleburkan ikatan-ikatan primordial ke 

dalam ikatan kebangsaan yang bersifat 

plural dan universal. Cinta tanah air 

(nasionalisme) harus mengakui hak 

individual dan hak komunal. Dengan 

demikian, nasionalisme yang dimaksud 

Ki Hajar Dewantara bukanlah 

nasionalisme destruktif dan imperialis, 

melainkan nasionalisme yang mengabdi 

kepada masyarakat, negara dan 

kemanusiaan.  

5. Asas Kemanusiaan. Asas terakhir ini 

menegaskan bahwa kemerdekaan 

individu akan didapatkan melalui 

kemerdekaan dalam berekspresi, berpikir 

dan menentukan identitas 

kemanusiaannya. Dunia pendidikan 

dapat menjadi ruang untuk 

mengembangkan kemerdekaan peserta 

didik. Di sekolah, peserta didik diasah 

untuk mengenal kerjasama antar sesama, 

saling mengasihi dan saling 

menghormati. Oleh karena itu, asas 

kemanusiaan ini tidak menghendaki 

adanya kekerasan fisik, verbal atau 

psikologis dalam dunia pendidikan. 

Berdasarkan penjelasan di atas, 

jelaslah bahwa Ki Hajar Dewantara berhasil 

mengintegrasikan filsafat humanis dan 

teosentris dalam aktivitas pendidikan Taman 

Siswa. Peserta didik lahir membawa fitrah 

yakni kepercayaan kepada zat yang maha 

transenden sekaligus ketaatan pada hukum 

alam (sunnatullah) yang berkelindan dalam 

kehidupannya. Di sisi lain, ia percaya bahwa 

fitrah itu tidak hanya kepercayaan kepada zat 

yang maha esa namun mencakup 

kemerdekaan dan kemanusiaan. Dari sini, 

tidak ada dikotomi, diferensiasi dan 

sekularisasi dalam konsep pendidikan Ki 

Hajar Dewantara.  

Secara substantif, pemikiran 

pendidikan Ki Hajar Dewantara bersifat 

integralistik. Konsep pendidikannya 

merupakan antitesis atas konsep pendidikan 

sekuler yang cendrung materialistik dan 

konsep pendidikan konservatif. Filsafat 

progresivisme dan eksistensialisme yang 

mengakui peserta didik sebagai subjek 

selaras dengan aktivisme pendidikan Ki 

Hajar Dewantara yang tidak mengindahkan 

pendidikan yang otoriter.18 Di sisi lain, Ki 

Hajar Dewantara juga berpijak pada ajaran 

                                                             
18Musa Pelu, “Pancadarma Taman Siswa: A 

Philosophical Reflection of Ki Hajar Dewantara’s 

Thought on The Perspective of Religious-Humanist 

Education,” Journal of History Education and 

Religious Studies 1, No. 1 (2020): 14, 

https://jurnal.uns.ac.id/jhers/article/view/43030. 



Paradigma Pendidikan Profetik Dalam Konsep Pendidikan Ki 
Hajar Dewantara & Aktualisasinya Di Era Disrupsi 
Oleh: Rahmat Hidayat 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 11, Nomor 1, April 2021 

P
ag

e6
7
 

agama (wahyu) yang menjadi sumber nilai 

sekaligus sumber pengetahuan.  

Dalam realitas pendidikan nasional, 

sistem dan orientasi sekolah diarahkan untuk 

mengejar kesuksesan secara materil semata 

seperi karier, kekuasaan, jabatan, dan uang. 

Persoalan ini terletak pada basis 

epistemologis pendidikan Indonesia yang 

menitik beratkan filosofi antroposentrisme 

dengan mengenyampingkan filosofi 

teosentrisme. Distingsi filosofis ini sangat 

memengaruhi proses dan output pendidikan 

bangsa.19 Karena selama ini, 

antroposentrisme menjadi warna yang 

dominan dalam dunia pendidikan Indonesia, 

tidak heran apabila output pendidikan 

Indonesia menghasilkan pribadi yang 

koruptif, amoral, sekuler dan kapitalis.   

Pendidikan integralistik yang diusung 

oleh Ki Hajar Dewantara menempatkan rasio 

manusia dan wahyu agama dalam posisi yang 

seimbang dalam bangunan pendidikan 

nasional. Harapannya, tidak ada lagi 

diferensiasi ilmu pengetahuan dan 

sekularisasi pendidikan. Pada tataran praktik, 

integralisme pendidikan ini berorientasi pada 

pembentukan kecerdasan anak secara holistik 

baik kecerdasan intelektual, kecerdasan 

emosional, dan kecerdasan spritual. Output 

yang diharapkan oleh pendidikan nasional 

adalah pribadi religius, humanis, dan 

nasionalis. 

Jelaslah bahwa konsep pendidikan Ki 

Hajar Dewantara membawa dua konsep 

sekaligus yakni pendidikan humanis dan 

pendidikan religius. Integrasi konsep 

pendidikan tersebut berupaya membangun 

pendidikan humanistik yang religius sebagai 

antitesis pendidikan sekuler-materialistik. 

Pendidikan humanistik mengedepankan 

                                                             
19John S. Brubacher, Modern Philosophies of 

Education (New Delhi: Tat McGraw-Hill Compan, 

1978), 188-190. 

kemandirian dan kemerdekaan individu 

dengan tidak menyalahi norma-norma dan 

nilai-nilai universal dalam ajaran agama 

tertentu. Pendidikan yang memanusiakan 

manusia tidak kalah pentingnya dengan 

pendidikan spiritual di tengah krisis 

multidimensional. Gejala sekularisasi, 

objektivasi manusia, industrialisasi dan 

dehumanisasi dalam dunia pendidikan hanya 

dapat dilawan dengan alternatif paradigma 

integralisme yang menjadi landasan 

epistemologis pendidikan profetik. 

 

Filsafat Profetik dalam Aktivisme 

Pendidikan 

Fenomena sekularisasi, kapitalisasi 

dan industrialisasi yang melanda dunia 

intelektual pendidikan nasional telah 

menjadikan aktivisme pendidikan hari ini 

menjadi jauh dari jangkaun spiritualitasnya. 

Sesungguhnya pendidikan merupakan usaha 

bangsa ini membawa manusia Indonesia 

keluar dari kejahilian baik secara intelektual 

maupun moral, dengan membuka tabir 

aktual-transenden dari sifat alami manusia 

(humanis).20 Namun, nyatanya praktik 

objektivasi dan dehumanisasi peserta didik 

menjadi persoalan yang rumit hingga hari ini.  

Tercerabutnya dunia pendidikan dari 

akar spiritualitasnya menyebabkan 

munculnya generasi yang koruptif dan 

amoral. Dari sini, filsafat profetik menjadi 

alternatif untuk mengganti paradigma 

sekularistik dan materialistik yang 

menjangkit pada dunia pendidikan kita hari 

ini. Konsep pendidikan profetik mengacu 

pada pemikiran ilmu sosial profetik 

Kuntowijoyo menjadi alternatif untuk 

membangun konsep pendidikan nasional 

                                                             
20Sukri, Trisakti Handayani, dan Agus Tinus, 

“Analisis Konsep Pemikiran Ki Hajar Dewantara 

Dalam Perspektif Pendidikan Karakter,” Jurnal Civic 

Hukum 1, No. 1 (2016): 34, 

https://doi.org/10.22219/jch.v1i1.10460. 



Paradigma Pendidikan Profetik dalam Konsep Pendidikan Ki 
Hajar Dewantara dan Aktualisasinya di Era Disrupsi 
Oleh: Rahmat Hidayat 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 11, Nomor 1, April 2021 

P
ag

e6
8
 

yang humanis. Istilah “profetik” ini merujuk 

kepada sosok insan kamil yakni Nabi 

Muhammad yang dikenal sebagai pemimpin 

agama, pemimpin politik sekaligus pendidik 

yang humanis-religius. Pendidikan menjadi 

media dakwah Nabi untuk merealisasikan 

misinya sebagai penyuluh, pendidik dan 

penyempurna akhlak manusia. Nabi sebagai 

figur ideal dengan sikap jujur dan objektif 

(siddiq), dapat dipercaya (amanah), cerdas 

(fathanah), dan menyampaikan risalah 

kebenaran (tabligh) menjadi sumber inspirasi 

nilai-nilai karakter dalam aktivisme 

pendidikan. Dalam pendidikan profetik, 

peserta didik dicetak menjadi khair al-ummat 

atau komunitas ideal, bukan hanya ideal 

secara individual tetapi juga secara 

komunal.21 

Menyitir pemikiran Seyyed Hosen 

Nasr, dalam kerangka kerja profetik, dunia 

intelektual (pendidikan) seharusnya tidak 

dipisahkan dari kesuciannya, karena 

substansi pengetahuan adalah realitas 

tertinggi. Aktivisme pendidikan berupaya 

memberikan pengetahuan anak didik akan 

hakikat dirinya.22 Gagasan profetik 

Kuntowijoyo ini berpijak pada tiga pilar 

utama yakni mengajak kepada kebaikan 

(humanisasi/amar ma’ruf), membebaskan 

manusia dari segala bentuk penindasan 

(liberasi/nahi munkar), dan kepercayaan 

kepada Zat yang Maha Transenden sebagai 

sumber kebenaran (transendesi/al-iman 

billah).23 Tiga pilar itu diderivasi dari ayat 

QS. Ali Imran, ayat 110 yang mempunyai 

arti “Engkau adalah umat terbaik yang 

diturunkan di tengah manusia untuk 

                                                             
21Moh. Roqib, “Pendidikan Anak Kreatif Perspektif 

Profetik,” Tadrîs 9, no. 1 (2014): 3o. 
22Seyyed Hosein Nasr, Pengetahuan Dan Kesucian, 

ed. Suharsono (Yogyakarta: Center for Internasional 

Islamic Studies, 1997), 01. 
23Kuntowijoyo, Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, 

Metodologi, Dan Etika, 64. 

menegakkan kebaikan, mencegah 

kemungkaran, dan beriman kepada Allah”. 

Humanisasi berarti memanusiakan manusia, 

menghilangkan kebendaan, ketergantungan, 

kekerasan dan kebencian dari manusia.24 

Secara kontekstual, humanisasi dalam 

pendidikan akan menyiapkan peserta didik 

yang berkomitmen untuk menjaga 

persaudaraan di tengah kemajemukan dan 

mengakui realitas plural ini sebagai emanasi 

dari zat yang Maha Tunggal. Di sisi lain, 

prinsip humanisasi dalam dunia pendidikan 

berupaya mengenalkan peserta didik 

terhadap jati dirinya sebagai individu 

merdeka sekaligus bagian dari lingkungan 

sosialnya. Pendidikan profetik juga tidak 

menghendaki otoritarianisme pendidikan 

yang menghalalkan kekerasan.25 

Adapun liberasi berorientasi pada 

pembebasan manusia dari kekejaman, 

kemiskinan struktural, keangkuhan teknologi 

dan pemerasan kelimpahan. Dalam dunia 

pendidikan, implementasi nilai liberasi yakni 

membebaskan dunia pendidikan dari jeratan 

birokratisasi untuk memberikan ruang 

inovasi pada guru selama proses 

pembelajaran. Di sisi lain, prinsip liberasi 

berupaya membebaskan peserta didik dari 

segala praktik penindasan baik kultural 

maupun struktural, misalnya kapitalisasi 

biaya pendidikan, praktik suap dalam dunia 

pendidikan, otoritarianisme pendidikan, dan 

korupsi uang pendidikan. Prinsip ini juga 

menegaskan bahwa pendidikan harus 

berpihak pada wong cilik melalui 

pemberdayaan sosial-ekonomi dan 

penyuluhan kebudayaan. Kemudian, 

                                                             
24Kuntowijoyo, Muslim Tanpa Masjid: Esai-Esai 

Agama, Budaya, Dan Politik Dalam Bingkai 

Strukturalisme Transendental (Jakarta: Mizan, 2001), 

364. 
25Moh. Roqib, Prophetic Education: Kontekstualisasi 

FIlsafat Dan Budaya Profetik Dalam Pendidikan 

(Purwokerto: STAIN Press, 2011), 84. 



Paradigma Pendidikan Profetik Dalam Konsep Pendidikan Ki 
Hajar Dewantara & Aktualisasinya Di Era Disrupsi 
Oleh: Rahmat Hidayat 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 11, Nomor 1, April 2021 

P
ag

e6
9
 

pendidikan berperan dalam memberantas 

kebodohan dan keterbelakangan sosial 

ekonomi yang terjadi dalam masyarakat. 

Adapun transendesi berupaya 

membersihkan diri dengan mengingatkan 

kembali dimensi transendental yang menjadi 

fitrah kemanusiaan peserta didik. Dalam 

konteks pendidikan dipahami sebagai 

kepercayaan bahwa wahyu tuhan sebagai 

sumber kebenaran dan sumber nilai. 

Transendesi sebagai ikatan spiritual mengikat 

seluruh aktivitas manusia, termasuk 

pendidikan dengan Tuhan yang Maha Esa. 

Segala aktivitas fisik atau non-fisik tidak 

dapat dilepaskan dari kalam Allah yang suci 

yaitu al-Qur’an. Dalam kerangka kerja 

pendidikan, transendesi berupaya mengaitkan 

segala aktivitas pendidikan (baik ilmiah) 

kepada ajaran kitab suci, melakukan 

hubungan dengan kosmos dan kosmis 

sebagai perwujudan dari penasbihan atas 

keagungan Allah, dan proses belajar-

mengajar diniatkan untuk mengharapkan 

rida-Nya.26 

 

Paradigma Pendidikan Profetik Dalam 

Pancadarma Taman Siswa 

Term profetik banyak mengacu 

kepada pemikiran Kuntowijoyo yang berjasa 

memperkaya kajian sosiologi berdimensi 

profetik. Konsep profetik Kuntowijoyo 

menjunjung tiga misi utama yakni 

humanisasi (amar ma’ruf), liberasi (nahi 

munkar) dan transendensi (iman billah). Jika 

gagasan profetik ini ditarik dalam konteks 

pendidikan, tiga unsur ini memiliki 

keselarasan filosofis dengan konsep 

pendidikan humanis-religius Ki Hajar 

Dewantara yang tercermin dalam 

Pancadarma Taman Siswa. Menurutnya, 

pendidikan merupakan media untuk 

mengenal anak didik akan hakikat 

                                                             
26Roqib. 79. 

kemanusiaan, kebudayaan, dan asal-muasal 

dirinya.  

Formulasi etika sosial profetik 

Kuntowijoyo kentara pula dalam corak 

pemikiran pendidikan Ki Hajar Dewantara 

perihal Pancadarma Taman Siswa. Dalam 

asas kodrat alam dinyatakan bahwa manusia 

dilahirkan bukan sekedar untuk hidup semata 

melainkan juga mengembangkan kodrat 

kemanusiaannya (fitrah) yang dikarunia oleh 

Allah SWT. Dengan berinteraksi dengan 

alam, anak akan mendapatkan pengalaman 

religius-spiritual dengan mengembangkan 

potensi sosialnya. Dari sini, pendidikan 

berupaya membentuk pribadi anak yang 

saleh secara individual dan sosial.  

Spirit liberasi juga termuat dalam asas 

kemerdekaan. Pada asas ini, pendidikan 

harus membentuk pribadi merdeka yang 

memiliki daya upaya untuk berdiri sendiri. 

Kemerdekaan di sini bermakna pembebasan 

peserta didik dari otoritarianisme pendidikan, 

kebodohan, keterbelakangan intelektual dan 

mental. Sedangkan spirit humanisasi dan 

transendensi terdapat dalam asas 

kebudayaan. Menurut Ki Hajar Dewantara, 

kemerdekaan individu harus berpijak pada 

nilai-nilai kebudayaan nasional rangka 

menanamkan sikap terbuka di tengah 

pluralitas kehidupan bangsa. Menurut Ki 

Hajar Dewantara, beragam pelajaran di 

sekolah hendaknya diadaptasikan 

berdasarkan penyatuan nilai-nilai budaya 

Indonesia baik yang bersumber dari agama 

(wahyu), adat istiadat, kesusilaan, kesenian, 

sejarah dan lain-lain.27 

Agama dalam dunia pendidikan 

mengisi pengajaran etika dan moral. Melalui 

pendidikan agama peserta didik mendapatkan 

rasa penghargaan, cinta dan kesadaran 

terhadap realitas keagamaan yang majemuk. 

                                                             
27Ki Hadjar Dewantara, Menuju Manusia Merdeka, 

46-47. 



Paradigma Pendidikan Profetik dalam Konsep Pendidikan Ki 
Hajar Dewantara dan Aktualisasinya di Era Disrupsi 
Oleh: Rahmat Hidayat 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 11, Nomor 1, April 2021 

P
ag

e7
0
 

Dari sini, asas budaya dalam kerangka 

pendidikan agama membuka peluang besar 

terjadinya dialektika, dialog, musyarawah 

dan spirit toleransi antara umat beragama. 

Sikap moderat dalam beragama harus 

dijunjung tinggi oleh setiap peserta didik 

yang mengenyam pendidikan agama. 

Pendidikan bercorak multikultural ini 

berangkat dari argumentasi teologis bahwa 

kemajemukan hidup merupakan emanasi dari 

zat yang Maha Esa sekaligus Maha 

Transenden.  

Dalam asas kebangsaan, Ki Hajar 

Dewantara menegaskan bahwa pendidikan 

berupaya membangun nasionalisme dalam 

diri peserta didik. Hal ini tentu untuk 

meleburkan ikatan-ikatan primordial ke 

dalam ikatan kebangsaan yang bersifat plural 

dan universal. Cinta tanah air harus 

mengakui hak individual dan hak komunal. 

Dengan demikian, nasionalisme Ki Hajar 

Dewantara bukanlah nasionalisme yang 

dekstruktif dan imperialis, melainkan 

nasionalisme yang mengabdi kepada 

masyarakat, negara dan kemanusiaan.  

Hilangnya ikatan primordial 

digantikan dengan ikatan kebangsaan yang 

berbasis spiritual melahirkan sikap 

kolaboratif, kerjasama, saling tolong-

menolong, saling mengasihi dan 

menghormati antar sesama. Dengan asas 

kebangsaan ini, peserta didik dapat 

menentukan dan meneguhkan identitas 

kemanusiaannya di tengah keberagaman 

budaya. Oleh karena itu, asas kemanusiaan 

ini tidak menghendaki adanya kekerasan 

fisik, verbal atau psikologis dalam dunia 

pendidikan. 

Uraian di atas menegaskan bahwa 

nilai Pancadarma Taman Siswa memuat cita-

cita profetik yang mengacu kepada 

pengalaman mendidik Nabi Muhammad. 

Selain pemimpin agama dan politik, beliau 

adalah seorang pendidik yang 

mengedepankan prinsip humanis dan 

religius. Dalam hal ini, penulis memaparkan 

tentang paradigma profetik ke dalam 

Pancadarma Ki Hajar Dewantara merupakan 

ijtihad ideografik yang berupaya 

memperkaya pembacaan terhadap konsep 

pendidikan Ki Hajar Dewantara. 

Aktualisasi nilai-nilai Pancadarma 

dalam konteks pendidikan nasional yang 

terjebak dalam logika produksi memiliki 

urgensi tersendiri. Hal ini berorientasi pada 

reformasi pendidikan agar tidak tercerabut 

dari akar spiritualitasnya. Pancadarma 

menjadi titik tolak pemikiran pendidikan 

humanis-religius yang mengelaborasi dan 

merefleksikan nilai-nilai etika transendental 

dalam budaya pendidikan. Ki Hajar 

Dewantara menjadikan pendidikan sebagai 

sarana dakwah dalam merealisasikan 

humanisasi, liberasi dan transendensi. Ketiga 

unsur ini terformulasikan dalam Pancadarma 

Taman Siswa yang hendaknya 

mengembalikan kodrat kemanusiaan anak 

didik kepada dirinya sendiri serta lingkungan 

sosialnya. 

 

Implementasinya di Era Disrupsi 

Di era disrupsi, konsep pendidikan Ki 

Hajar Dewantara yang membawa kerangka 

pemikiran profetik menjadi sangat relevan. 

Mengingat, generasi bangsa kita mulai 

tercerabut dari akar kebudayaan dan 

spiritualitasnya, serta banyak dari mereka 

yang mengalami dehumanisasi dan 

objektivasi sebagai dampak dari 

industrialisasi pendidikan.  Hal ini 

menjadikan pendidikan humanis-religius Ki 

Hajar Dewantara aktual dan kontekstual. 

Secara implementatif, pancadarma dapat 

diaktualisasikan dalam tri pusat pendidikan 

yakni keluarga, sekolah dan masyarakat. 



Paradigma Pendidikan Profetik Dalam Konsep Pendidikan Ki 
Hajar Dewantara & Aktualisasinya Di Era Disrupsi 
Oleh: Rahmat Hidayat 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 11, Nomor 1, April 2021 

P
ag

e7
1
 

Pertama, keluarga sebagai lingkungan 

sosial pertama anak memiliki peran sentral 

untuk menanamkan karakter dalam diri anak. 

Orang tua sebagai murabbi pertama harus 

mampu memberikan teladan yang kepada 

anak. Melalui keteladanan orang tua, proses 

transfer nilai dan pendidikan karakter terjadi 

secara tidak langsung dalam iklim keluarga. 

Orang tua adalah role model sekaligus figur 

penting dalam keluarga yang tidak hanya 

bertanggungjawab memenuhi kebutuhan 

material anak, tetapi juga memenuhi 

kebutuhan intelektual, spiritual dan psikologi 

anak.  

Sebagai guru pertama, orang tua 

memiliki tanggung jawab untuk 

membumikan literasi anak di rumah. Literasi 

tidak hanya dipahami sekedar pengenalan 

anak kepada dunia baca tulis. Lebih itu, 

literasi mencakup kemampuan anak dalam 

mengobservasi, menginterpretasi, dan 

beradaptasi dengan lingkungannya. Tidak 

kalah penting, orang tua juga harus 

memosisikan anak sebagai subjek merdeka. 

Dalam kerangka ini, orang tua harus 

melibatkan anak dalam musyawarah keluarga 

agar pandangan mereka lebih luas dalam 

memahami persoalan hidup serta menjadikan 

mereka lebih dewasa dalam menemukan 

problem solving atas permasalahan yang 

dihadapinya.  

Di sisi lain, orang tua memiliki peran 

penting mendekatkan dan mengenalkan anak 

dengan lingkungan sosialnya melalui media 

silaturahim, gotong-royong dan sebagainya. 

Ajakan ini pada nantinya akan 

menumbuhkan sikap empati sosial dalam diri 

anak. Semua upaya di atas rangka 

mewujudkan lingkungan keluarga yang 

ramah anak. 

Kedua, sekolah. Sekolah diasumsikan 

sebagai lembaga pengembangan intelektual 

dan kepribadian anak secara menyeluruh. 

Guru di sekolah memiliki peran sentral untuk 

mencetak generasi bangsa yang berkarakter, 

karena guru adalah sosok yang digugu dan 

ditiru. Menurut Ki Hajar Dewantara, guru 

merupakan pengemong pendidikan anak. Ia 

adalah dinamo perubahan yang dituntut 

memberikan teladan di saat berposisi di 

depan, memberikan motivasi di tengah-

tengah peserta didik dan memberikan 

dorongan dari belakang.  

H.A.R. Tilaar menyatakan bahwa di 

era disrupsi ini masyarakat Indonesia yang 

termodernkan mengalami perubahan persepsi 

terhadap sosok guru yang ideal. Pada abad 

21, guru mendapat tuntutan formal untuk 

menjadi sosok yang profesional. Kriteria 

guru profesional pada abad 21 yakni guru 

harus memiliki sifat pemimpin, dalam arti 

guru harus jujur, bekerja keras, berbudi 

pekerti yang baik, disiplin, sosialis, inovatif-

kreatif dan kritis.28 

Selain menguasai bidang keilmuan 

yang diajarkan kepada para murid, guru 

harus mampu mengobservasi dan mendalami 

proses belajar anak sehingga keberhasilan 

peserta didik tidak semata-mata diukur dari 

angka-angka. Dengan mendalami proses 

belajar murid, guru dapat menilai secara 

holistik kualitas intelektual dan pribadi anak. 

Kemudian, transformasi oganisasi 

profesional guru sangat diperlukan rangka 

menghadirkan sikap penghargaan sosial dari 

masyarakat dan pemerintah terhadap profesi 

guru.  

Di tengah kehidupan digital yang 

identik dengan kemajuan teknologi dan 

informasi, guru harus memiliki kecakapan 

literasi digital. Hal ini untuk memanfaatkan 

teknologi modern untuk pengembangan 

intelektual dan pribadi anak. Perlu dipahami 

juga, bahwa teknologi informasi hanyalah 

sarana bukan tujuan dalam proses 

                                                             
28Dewantara., 53. 



Paradigma Pendidikan Profetik dalam Konsep Pendidikan Ki 
Hajar Dewantara dan Aktualisasinya di Era Disrupsi 
Oleh: Rahmat Hidayat 

  

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 11, Nomor 1, April 2021 

P
ag

e7
2
 

pembelajaran. Kemudian, guru harus menjadi 

dinamo perubahan dalam arti guru tidak 

hanya menjelma sebagai sosok pemberi 

instruksi, penegak peraturan sekolah dan 

pemberi hukuman semata. Lebih dari itu, 

guru harus menjadi role model yang 

berakhlak mulia, motivator, pendorong dan 

pembimbing anak dalam mengembangkan 

kodrat kemanusiaannya.  

Pendidikan profetik juga dapat 

diaktualisasikan melalui kurikulum sekolah. 

Kurikulum sekolah harus berpijak kepada 

nilai-nilai Pancasila sebagai fundamen 

filosofis pendidikan nasional. Di sisi lain, 

kurikulum yang diterapkan harus 

berdasarkan pada perkembangan peserta 

didik. Kurikulum sebagai sarana mencapai 

tujuan pendidikan harus berada dalam 

genggaman guru yang profesional. Di sisi 

lain, kurikulum yang diterapkan harus 

berlandaskan nilai kebudayaan setempat.  

Pusat pendidikan yang ketiga adalah 

masyarakat. Peserta didik sebagai makhluk 

sosial dilahirkan dalam suatu keluarga yang 

menjadi anggota masyarakat. Masyarakat 

Indonesia telah merepresentasikan realitas 

kebudayaan yang multikultural. Dari masing-

masing budaya yang ada dalam payung 

Indonesia tentu memiliki nilai-nilai sendiri 

yang beragam pula. Dari sini, masyarakat 

memiliki peran penting untuk menanamkan 

nilai-nilai local wisdom dalam pribadi anak. 

Secara operasional, masyarakat, idealnya 

harus mengoptimalisasikan ruang-ruang 

publik yang tersedia sebagai sarana 

penyuluhan kebudayaan kepada generasi 

muda. Misalnya, ruang ibadah (masjid) 

sebagai ruang publik harus dioptimalisasikan 

sebagai basis poliferasi literasi agama yang 

moderat dan humanis.  

 

 

 

Kesimpulan 

Paradigma pendidikan profetik 

dalam Pancadarma Taman Siswa Ki Hajar 

Dewantara berangkat dari filsafat 

humanisme-teosentris. Secara konseptual, 

pemikiran pendidikan Ki Hajar Dewantara 

tidak menegasikan peran wahyu sebagai 

patokan kebenaran objektif sekaligus sumber 

etika. Namun, ia mengintegrasikan rasio dan 

wahyu sebagai sumber pengetahuan dalam 

dunia pendidikan. Berbeda dengan 

pendidikan sekuler yang menempatkan rasio 

sebagai tumpuan kebenaran yang mutlak dan 

memisahkan aspek religius dari aktivisme 

pendidikan. Konsep pendidikan Ki Hajar 

Dewantara menekankan keseimbangan antara 

aspek duniawi dan ukhrawi, aspek lahir dan 

batik, aspek kognitif dan spiritual dalam 

dunia pendidikan.  

Implementasi gagasan Pancadarma 

Taman Siswa yang mengusung cita-cita 

profetik hendaknya diaktualisasikan dalam 

tripusat pendidikan yakni keluarga, sekolah, 

dan masyarakat. Pertama, ketiganya harus 

memosisikan anak sebagai subjek merdeka. 

Kedua, para penggerak pendidikan harus 

mampu memberikan teladan yang baik 

kepada anak. Ketiga, segala aktivitas 

pendidikan yang berkelindan di dalamnya 

hendaknya berangkat dari nilai-nilai 

kebudayaan secara menyeluruh seperti nilai 

yang bersumber dari agama (wahyu), adat 

istiadat, kesenian, kesusilaan dan 

kesejarahan.  

 

Daftar Pustaka 

Bertens, K. Perspektif Etika Baru: 55 Esai 

Tentang Masalah Aktual. Yogyakarta: 

Penerbit Kanisius, 2009. 

Brubacher, John S. Modern Philosophies of 

Education. New Delhi: Tat McGraw-

Hill Compan, 1978. 

Budiono. “Pendidikan Humanistik Ki Hajar 



Paradigma Pendidikan Profetik Dalam Konsep Pendidikan Ki 
Hajar Dewantara & Aktualisasinya Di Era Disrupsi 
Oleh: Rahmat Hidayat 

 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 11, Nomor 1, April 2021 

P
ag

e7
3
 

Dewantara Dalam Perspektif Pendidikan 

Islam.” Intelektual: Jurnal Pendidikan 

Islam 7 (2017): 42–53. 

Dewantara, Hah Harahap dan Bambang 

Sokawati. Ki Hajar Dewantara Dan 

Kawan-Kawan, Ditangkap, Dipenjara, 

Dan Diasingkan. Jakarta: Gunung 

Aguna, 1980. 

Dewantara, Ki Hajar. Menuju Manusia 

Merdeka. Yogyakarta: Leutika, 2009. 

Gunawan. Berjuang Tanpa Henti Dan Tak 

Kenal Lelah Dalam Peringatan 70 

Tahun Taman Siswa. Yogyakarta: 

MLPTS, 1992. 

Kuntowijoyo. Islam Sebagai Ilmu: 

Epistemologi, Metodologi, Dan Etika. 

Yogyakarta: Tiara Wacana, 2006. 

———. Metodologi Sejarah. Edisi Kedu. 

Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003. 

———. Muslim Tanpa Masjid: Esai-Esai 

Agama, Budaya, Dan Politik Dalam 

Bingkai Strukturalisme Transendental. 

Jakarta: Mizan, 2001. 

Nasr, Seyyed Hosein. Pengetahuan Dan 

Kesucian. Edited by Suharsono. 

Yogyakarta: Center for Internasional 

Islamic Studies, 1997. 

Pelu, Musa. “Pancadarma Taman Siswa: A 

Philosophical Reflection of Ki Hajar 

Dewantara’s Thought on The 

Perspective of Religious-Humanist 

Education.” Journal of History 

Education and Religious Studies 1, no. 1 

(2020): 11–20. 

https://jurnal.uns.ac.id/jhers/article/view

/43030. 

Rahardjo, Suparto. Biograf Singkat Ki. Hajar 

Dewantara, 1889-1959. Yogyakarta: 

Garasi, 2009. 

Roqib, Moh. “Pendidikan Anak Kreatif 

Perspektif Profetik.” Tadrîs 9, no. 1 

(2014): 17–33. 

———. Prophetic Education: 

Kontekstualisasi FIlsafat Dan Budaya 

Profetik Dalam Pendidikan. 

Purwokerto: STAIN Press, 2011. 

Sukri, Sukri, Trisakti Handayani, and Agus 

Tinus. “Analisis Konsep Pemikiran Ki 

Hajar Dewantara Dalam Perspektif 

Pendidikan Karakter.” Jurnal Civic 

Hukum 1, no. 1 (2016): 33. 

https://doi.org/10.22219/jch.v1i1.10460. 

Sultoni, Ahmad, Alef Theria Wasim, and 

Aris Fauzan. “Development of 

Prophetic Intelligence (Phenomenology 

Study of Religious Transformation).” 

International Journal of Islamic 

Educational Psychology (IJIEP) 1, no. 1 

(2020): 12–24. 

https://doi.org/10.18196/ijiep.1102. 

Tilaar, H.A.R. Pedagogik Teoritis Untuk 

Indonesia. Jakarta: Kompas, 2015. 

Wiryopranoto, Suhartono. Perjuangan Ki 

Hajar Dewantara: Dari Politik Ke 

Pendidikan. Edited by Djoko 

Marihandono. Jakarta: Museum 

Kebangkitan Nasional Direktoral 

Jenderal Kebudauaan Kementerian 

Pendidikan dan Kebudayaan, 2017. 

Yamin, Moh. Menggugat Pendidikan 

Indonesia, Belajar Dari Paulo Freire 

Dan Ki Hajar Dewantara. Yogyakarta: 

Ar-Ruzz Media, 2009. 

Yanuarti, Eka. “Pemikiran Pendidikan Ki. 

Hajar Dewantara Dan Relevansinya 

Dengan Kurikulum 13.” Jurnal 

Penelitian 11, no. 2 (2017): 237–66. 

https://doi.org/10.21043/jupe.v11i2.348

9. 

 


