
Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
https://ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/intelektual 
Volume 12 (2), 2022, 113-126 
DOI: 10.33367/ji.v12i2.2751 
 

 
 

 
 

E-ISSN: 2685-4155; P-ISSN: 1979-2050 
 

. 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 

International License. 

113 

Pengembangan Sikap Moderasi Beragama Mahasiswa melalui Mata Kuliah 

Praktik Ibadah Kemasyarakatan di UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu 

 

 Mirna Guswenti,
1* 

Sabarudin Sabarudin,
2
 Adi Saputra,

3
 Fatimah Nurlatifah,

4
  

1,2
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia, 

3,4
UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu, Indonesia

 

1
mirnaguswenti@gmail.com,

 2
sabarudin@uin-suka.ac.id, 

3
saputraadi2181@gmail.com, 

4
fatimahnurlatifah@gmail.com  

 
Received: 2022-06-20 Revised: 2022-07-23 Approved: 2022-07-30 

*) Corresponding Author 

Copyright ©2022 Authors  

 
Abstract 

Religious moderation is a moderate attitude of understanding and practicing worship 

in a balanced and not excessive religion. This study aims to describe the 

implementation of community worship practices and attitude of religious moderation 

for students of UIN Fatmawati Bengkulu. The research method used descriptive 

qualitative with determined the research subjects using a purposive sampling 

technique: students and educators. Data was collected through in-depth interviews and 

observations. The data validity test in this study is the triangulation of data sources. 

The study results showed two findings. First, the implementation of community 

worship practices takes place by focusing on oneself and the surrounding 

environment, understanding the theory, then practicing lectures slowly, and inviting 

the community to achieve a strong community of religious understanding and 

practice. Second, the attitude of religious moderation takes place by internalizing 

religious values that are neither extreme right nor extreme left, which are carried out in 

the subject of community worship practices, namely equivalence and fairness. 

 

Keywords: Attitude Development, Community Worship, Religious Moderation. 

 

Abstrak 

Moderasi beragama merupakan sikap moderat dalam memahami dan mengamalkan 

ibadah yang seimbang dan tidak berlebihan. Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan 

implementasi praktik ibadah kemasyarakatan dan sikap moderasi beragama bagi 

mahasiswa UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu. Metode penelitian yang digunakan 

adalah kualitatif deskriptif dengan penentuan subjek penelitian menggunakan teknik 

purposive sampling yaitu mahasiswa dan dosen. Pengumpulan data dilakukan melalui 

wawancara mendalam dan observasi. Uji keabsahan data pada kajian ini adalah 

triangulasi sumber. Hasil penelitian menunjukkan dua temuan. Pertama, implementasi 

praktik ibadah kemasyarakatan berlangsung dengan menitikberatkan pada diri sendiri 

dan lingkungan sekitar, memahami teori kemudian melakukan praktik ceramah secara 

perlahan, dan mengajak masyarakat untuk mencapai masyarakat yang kuat dalam 

pemahaman dan pengamalan keagamaan. Kedua, sikap moderasi beragama 

berlangsung dengan menginternalisasikan nilai-nilai keagamaan yang tidak ekstrem 

kanan maupun ekstrem kiri, yang dilakukan pada mata kuliah praktik ibadah 

kemasyarakatan, yakni kesepadanan dan adil.  
 

Kata Kunci: Ibadah Kemasyarakatan, Moderasi Beragama, Pengembangan Sikap. 

 



Mirna Guswenti, Sabarudin Sabarudin, Adi Saputra, Fatimah Nurlatifah 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022 

DOI :10.33367/ji.v12i2.2751  
114 

Pendahuluan  

Dalam era revolusi industri 4.0, majunya ilmu pengetahuan dan teknologi 

semakin canggih dan memudahkan penerimaan informasi.
1
 Pendidikan sebagai pilar 

penting perubahan  memiliki peran signifikan untuk mengawal perubahan sebagaimana 

sudah dibuktikan pada histori NKRI dan dunia bahwasannya pendidikan merupakan 

agent of change. Pendidikan dianggap pula sebagai proses mentransformasikan budaya 

serta nilai luhur secara sistematis dan terprogram.
2
 Dalam hal ini, pengambilan nilai 

keagamaan merupakan dimensi pokok untuk mencapai tujuan pendidikan yakni 

mengarahkan para mahasiswa agar mereka menyadari bahwa dirinya harus bertanggung 

jawab sebagai makhluk yang bersifat vertikal dan horizontal kemudian membimbingnya 

agar menjadi individu baik sebagai wujud dari  khalifatullah fi al-ardh.
3
 

Bagi Kementerian Agama (Kemenag), institusi pendidikan merupakan ruang 

strategis untuk menyemai dalam menguatkan moderasi beragama. Saat ini jumlah 

penduduk di setiap jenjang pendidikan mencapai angka  61,3 juta. Jumlah ini mencapai 

angka persentase sebesar 22,6% dari keseluruhan total populasi. Di mana angka 51 juta 

jiwa merujuk pada peserta didik di jenjang dasar dan menengah dan sisanya yakni  7,3 

juta jiwa merupakan mahasiswa. Melihat realitas tersebut, Kemenag memiliki titik 

fokus untuk menguatkan  moderasi beragama dengan dikeluarkannya Perpres No. 18 

Tahun 2020 tentang Rencana Pembangunan Jangka Menengah Nasional (RPJMN) 

2020-2024. Secara operasional Kemenag telah membuat Aturan Kemenag No. 18 

Tahun 2020 mengenai Rencana Strategis (Renstra) Kemenag 2020-2024.
4 

Sehingga 

kemaslahatan dari berbagai lini turut berpartisipasi aktif dalam meminimalkan gerakan 

keagamaan yang mengarah pada aksi-aksi ekstrem dan mengoyak kerukunan umat 

beragama.  

Pada praktik keagamaan, ajaran agama yang saat ini diketahui biasanya 

mempunyai wajah ganda di mana aspek ide moral biasanya berlawanan atas fakta 

sosialnya agama yang terdapat di lapangan (das sein). Untuk konteks tersebut, perilaku 

                                                             
1
 Moch Tohet dan Fitria Nur Hayati, “Penguatan Pemahaman dan Pengamalan Keagamaan Anak melalui 

Optimalisasi Fungsi Langgar,” Intelektual : Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 12 (2022): 18, 1-18 . 

https://doi.org/10.33367/ji.v12i1.2325. 
2
 Yahya Aziz, “Penguatan Mata Kuliah Pendidikan Agama Islam Di Perguruan Tinggi Umum,” Jurnal 

Sosial Humaniora 4, no. 2 (2 November 2011), https://doi.org/10.12962/j24433527.v4i2.630. 
3
 Imam Syafe’I, “Tujuan Pendidikan Islam,” Al-Tadzkiyyah : Jurnal Pendidikan Islam 6, no. 2 (2015): 16, 

151-166. https://doi.org/10.24042/atjpi.v6i2.1876. 
4
 Bona Maria Fatima, “Menag Rilis Buku Pedoman Penguatan Moderasi Beragama di Lembaga 

Pendidikan,” Berita Satu, 23 September 2021, https://www.beritasatu.com/nasional/831601/menag-rilis-

buku-pedoman-penguatan-moderasi-beragama-di-lembaga-pendidikan. 



Pengembangan Sikap Moderasi Beragama 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022 

DOI: 10.33367/jiv12i2.2751 

115 

intoleran yang dipakai sekelompok Muslim garis keras sudah melukai citra keislaman 

yang dikenal sebagai agama yang lembut dan rahmat untuk seluruh alam. Sikap 

intoleran dan keras bisa mengubur tujuan ajaran Islam untuk pemeliharaan jiwa, agama, 

akal, dan lainnya. Padahal perilaku Rasulullah Saw. yang banyak dicatatkan di beberapa 

literatur hadis menggambarkan hal berbeda yakni membawa misi utama untuk 

menyempurnakan akhlak. Pada posisi ideal tersebut, konsep moderasi Islam 

(wasathiyah) mempunyai rujukan pada keteladanan Rasul sehingga bisa didefinisikan 

sebagai konsep dan nilai yang sifatnya universal yang menjadi pedoman bagi kaum 

Muslim.
5
 

Oleh karenanya, moderasi bukan hanya kepentingan per individu, akan tetapi 

merupakan kepentingan seluruh kelompok, negara dan juga masyarakat. Implementasi 

konsep ini semakin relevan dengan fakta bahwa Indonesia merupakan negara yang 

menumbuhsuburkan berbagai macam kebudayaan dan dipelihara masyarakat yang 

memiliki  740 suku dan etnis 583 dialek melalui 67 induk bahasa yang dipakai berbagai 

suku bangsa.
6 

Kemudian beberapa agama yang diakui di Indonesia yakni Islam, Katolik, 

Protestan, Hindu, Budha, Kong Hu Chu dan banyak pula kepercayaan lainnya sebagai 

bagian budaya lokal. Keberagaman budaya ini adalah suatu peristiwa alami sebab 

bertemu beberapa macam budaya, berinteraksi individu dan sekelompok orang dan 

membawa perilaku budayanya, latar belakang agama, etnis yang melakukan interaksi 

dalam komunitas masyarakat.
7
 

Moderasi beragama merupakan kunci untuk mempersatukan bangsa plural. 

Pendidikan memiliki tujuan pembentukan perilaku yang baik sesuai dengan norma 

akidah dan syariat hingga mempunyai cara memahami agama dengan toleransi, baik dan 

tidak menyimpang. Oleh karena itu, perguruan tinggi merupakan garda paling depan 

sebagai benteng mahasiswa untuk menghindari paham radikalisme. Cara berpikir yang 

dimilikinya sangat mempengaruhi, kemudian akan merembes kepada paham 

radikalisme di perguruan tinggi sebagai indikasi beberapa faktor, yakni pendidikan 

agama Islam yang sifatnya masih normatif, sederhana dan belum disertakan misi dalam 

                                                             
5
 Ardiansyah, “Islam Wasaṭîyah Dalam Perspektif Hadis : Dari Konsep Menuju Aplikasi,” Mutawatir : 

Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis 6, no. 2 (7 Februari 2018): 232–56, 

https://doi.org/10.15642/mutawatir.2016.6.2.232-256. 
6
 Dody S. Truna, Pendidikan agama Islam berwawasan multikulturalisme: telaah kritis atas muatan 

pendidikan multikulturalisme dalam buku ajar pendidikan agama Islam (PAI) di perguruan tinggi umum 

di Indonesia, Cet. 1, Seri disertasi (Jakarta: Kementerian Agama RI, 2010), 15. 
7
 Agus Akhmadi, “Moderasi Beragama Dalam Keragaman Indonesia Religious Moderation In 

Indonesia’s Diversity,” Jurnal Diklat Keagamaan 13, no. 2 (2019): 11. 45-55, https://bdksurabaya.e-

journal.id/bdksurabaya/article/view/82. 



Mirna Guswenti, Sabarudin Sabarudin, Adi Saputra, Fatimah Nurlatifah 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022 

DOI :10.33367/ji.v12i2.2751  
116 

memasukkan nilai moderasi beragama dinalar mahasiswa dengan kurikulum dan bahan 

pengajaran di pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI).  

Terdapat beberapa kajian spesifik tentang moderasi beragama yang dapat 

dipetakan menjadi 7 tipologi: Pertama, kajian yang memfokuskan pada pelaksanaan 

pendidikan Islam berlandaskan moderasi beragama.
8 

Kedua, internalisasi nilai-nilai 

moderasi beragama yang menerapkan toleransi dan penghargaan. Di mana nilai-nilai 

kedamaian, kebahagiaan, rasa hormat, kerja sama, dan kerendahan hati mereka terapkan 

dalam kehidupan bersama
 9 

Ketiga,  moderasi beragama ditinjau dari aspek toleransi. 

Keempat, hasil kajian tentang internalisasi nilai-nilai moderasi beragama yang dapat 

dikembangkan melalui pembelajaran PAI, diaplikasikan melalui pembinaan keagamaan 

melalui perencanaan, pelaksanaan dan evaluasi pembelajaran PAI sehingga akhirnya 

terbentuklah sikap moderasi beragama peserta didik.
10

 Kelima, kegagalan dalam 

mendialogkan pemahaman agama dengan realitas sosial di Indonesia yang 

multikultural, plural, dan beragama  merupakan akar dari konflik-konflik sosial berlatar 

belakang agama.
11 

Keenam, cara berpikir dan bernarasi sendiri agar tidak terjebak dalam 

sekat sosial. Sutrisno  menyerukan agar moderasi beragama menjadi arus utama dalam 

corak keberagamaan masyarakat Indonesia. Alasannya jelas dan tepat, bahwa beragama 

secara moderat sudah menjadi karakteristik umat beragama di Indonesia, dan lebih 

cocok untuk kultur masyarakat yang majemuk.
12

 Ketujuh, kajian pustaka yang 

membahas toleransi beragama bukanlah untuk saling melebur dalam keyakinan dan juga 

bukan untuk saling bertukar agama atau keyakinan dengan kelompok lain yang 

memiliki keyakinan berbeda, namun toleransi di sini lebih kepada interaksi muamalah 

                                                             
8
 Ade Putri Wulandari, “Pendidikan Islam Berasaskan Moderasi Agama Di Pondok Pesantren Nurul 

Ummahat Kotagede Yogyakarta” (Thesis, Yogyakarta, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2020).  
9
 Dera Nugraha, Nurwadjah Ahmad, dan Andewi Suhartini, “Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di Pondok 

Pesantrensalaf Al-Falah Kabupaten Cianjur,” Jurnal Al Amar (Ekonomi Syariah, Perbankan Syariah, 

Agama Islam, Manajemen dan Pendidikan 2, no. 1 (2021): 9. 45-51, 

https://www.journal.steialamar.com/ojs1/index.php/alamar/article/view/70. 
10

 Heri Gunawan, Mahlil Nurul Ihsan, dan Encep Supriatin Jaya, “Internalisasi Nilai-nilai Moderasi 

Beragama dalam Pembelajaran PAI di SMA Al-Biruni Cerdas Mulia Kota Bandung,” Atthulab: Islamic 

Religion Teaching and Learning Journal 6, no. 1 (13 Juli 2021): 14–25, 

https://doi.org/10.15575/ath.v6i1.11702; Edi Nurhidin, “Strategi Implementasi Moderasi Beragama M. 

Quraish Shihab dalam Pengembangan Pembelajaran Pendidikan Agama Islam,” Kuttab : Jurnal Ilmu 

Pendidikan Islam 5, no. 2 (28 Desember 2021): 115–29, https://doi.org/10.30736/ktb.v5i2.686. 
11

 Yunus Yunus dan Arhanuddin Salim, “Eksistensi Moderasi Islam dalam Kurikulum Pembelajaran PAI 

di SMA,” Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (4 Januari 2019): 181, 

https://doi.org/10.24042/atjpi.v9i2.3622. 
12

 Edy Sutrisno, “Aktualisasi Moderasi Beragama di Lembaga Pendidikan,” Jurnal Bimas Islam 12, no. 1 

(2019), https://doi.org/10.37302/jbi.v12i2.113. 

https://doi.org/10.37302/jbi.v12i2.113


Pengembangan Sikap Moderasi Beragama 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022 

DOI: 10.33367/jiv12i2.2751 

117 

atau interaksi sosial antar masyarakat yang memiliki batasan-batasan yang mesti dijaga 

secara bersama.
13

 

Pemahaman tentang moderasi beragama wajib dipahami secara kontekstual 

bukan hanya secara tekstual, artinya moderasi beragama pada Indonesia bukan 

Indonesia yang dimoderatkan, tetapi cara pemahaman dalam beragama yang harus 

moderat dikarenakan Indonesia memiliki banyak agama, kultur, budaya, dan adat-

istiadat. Sehingga pendidikan yang menghasilkan insan kamil seperti tujuan pendidikan 

dapat tercapai. 

Peneliti mengidentifikasi adanya perbedaan tingkat pemahaman mahasiswa 

dalam memahami praktik ibadah masyarakat dalam menunjang pengembangan sikap 

moderasi beragama, tidak sinkronnya antara pemahaman moderasi dengan praktik 

lapangan yang dilakukan dan mahasiswa yang kurang memahami batasan dalam 

bersikap praktik ibadah kemasyarakatan dalam bermoderasi agama. Oleh karena itu, 

artikel hasil penelitian ini bertujuan mendeskripsikan implementasi praktik ibadah 

kemasyarakatan dan sikap moderasi beragama bagi mahasiswa Universitas Islam Negeri 

(UIN) Fatmawati Bengkulu.  

 

Metode Penelitian 

Kajian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif deskriptif yang bertujuan 

untuk mendeskripsikan dan menganalisis suatu fenomena,
14

 yakni tentang implementasi 

praktik ibadah kemasyarakatan dan sikap moderasi beragama bagi mahasiswa UIN 

Fatmawati Bengkulu. Subjek penelitiannya adalah mahasiswa dan dosen. Pengumpulan 

data dilakukan melalui wawancara mendalam,  observasi, dan studi dokumentasi. Uji 

keabsahan data pada penelitian ini adalah triangulasi sumber dan teknik. Sedangkan 

analisis datanya mengikuti tiga tahapan yaitu data condensation yakni peneliti proses 

merangkum, memilih hal-hal yang pokok, memfokuskan pada hal-hal yang penting 

dicari tema dan polanya. Pada tahap selanjutnya data display, dengan cara upaya 

penyederhanaan data dalam satu kesatuan yang utuh. dan terakhir verifikasi yakni upaya 

penarikan kesimpulan dilakukan pada konsep dan data didapatkan dari lapangan.
15

 

 

                                                             
13

 Mhd. Abror, “Moderasi Beragama Dalam Bingkai Toleransi,” RUSYDIAH: Jurnal Pemikiran Islam 1, 

no. 2 (18 Desember 2020): 137–48, https://doi.org/10.35961/rsd.v1i2.174. 
14

 Nana Syaodih Sukmadinata, Metode penelitian pendidikan (Bandung: Program Pascasarjana 

Universitas Pendidikan Indonesia dengan PT Remaja Rosdakarya, 2005), 60. 
15

 Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif Dan R & D (Bandung: 

Alfabeta, 2014), 247-253. 



Mirna Guswenti, Sabarudin Sabarudin, Adi Saputra, Fatimah Nurlatifah 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022 

DOI :10.33367/ji.v12i2.2751  
118 

Hasil dan Pembahasan  

Implementasi Mata Kuliah Praktik Ibadah Kemasyarakatan  

Iman dan ibadah akan selalu bertaut dan tidak mungkin terpisah.
16

 Muslim taat 

tentu mempunyai keinginan untuk menjalankan ibadah yang diperintahkan Allah Swt. 

tapi kenyataannya banyak ditemukan sebagian Muslim tidak menjalankan ibadah secara 

baik. Boleh jadi, kelompok yang terakhir ini belum memahami hakikat, fungsi, dan 

tujuan ibadah.
17

 Ibadah adalah prinsip dasar seluruh agama sebab pada dasarnya setiap 

agama mempunyai sesuatu yang sakral dan ritual.
18

 Tujuan ritual bagi para penganut 

agama yaitu memelihara dan melestarikan kesakralan ajaran agamanya. Ritual dianggap 

bisa mengokohkan hubungannya hamba melalui objek yang dianggap suci, menguatkan 

pula solidaritas kelompoknya, dan memunculkan rasa keamanan.
19 

Untuk mendapatkan 

pemahaman akan nilai keagamaan, maka individu yang beragama harus menempa 

pribadinya di lingkaran proses pendidikan keagamaan, baik itu formal, informal, 

maupun nonformal.  

Implementasi praktik ibadah kemasyarakatan sangat urgen bagi keberlangsungan 

kehidupan beragama yang baik. Dalam hal ini, mata kuliah praktik ibadah 

kemasyarakatan mengajarkan mahasiswa teori-teori untuk kemudian dipraktikkan. 

Seperti halnya teori mengenai puasa, di semester tiga para mahasiswi UIN Fatmawati 

Sukarno Bengkulu mempelajari teori  tentang puasa dan melaksanakan puasa sunah. 

Kemudian di semester empat mereka bertemu kembali dengan materi yang sama, di 

mana materi itu bertepatan pada bulan Ramadan sehingga menambah takzim bukan 

hanya mempraktikkannya saja, namun mereka mampu menyampaikan materi tersebut 

melalui ceramah keagamaan bagi masyarakat. Sehingga masyarakat dapat merasakan 

getaran positif dari para mahasiswa. Beberapa mahasiswi menyatakan bahwa 

keberadaan mata kuliah ini sangat penting karena dapat membantu mereka untuk 

membangun interaksi positif dengan masyarakat
20

 dan menyikapi perbedaan dalam 

kehidupan sehari-hari di lingkungan mereka masing-masing.
21

 

                                                             
16

 Khoirul Abror, Fiqh Ibadah (Yogyakarta: Phoenix Publisher, 2019). 
17

 Abdul Kallang, “Konteks Ibadah Menurut Al-Quran,” Al-Din: Jurnal Dakwah dan Sosial Keagamaan 

4, no. 2 (31 Desember 2018), https://doi.org/10.35673/ajdsk.v4i2.630. 
18

 Khotimatul Husna dan Mahmud Arif, “Ibadah Dan Praktiknya Dalam Masyarakat,” Ta’lim : Jurnal 

Studi Pendidikan Islam 04, no. 2 (2021),143-151 https://doi.org/10.29062/ta'lim.v4i2.2505. 
19

 Muh Fadli Fajrin dan Muhammad Arsyam, “Ibadah Sebagai Aspek Ritual Ummat Islam,” Jurnal 

Pendidikan Islam 2, no. 1 (18 Januari 2021),1-19 http://dx.doi.org/10.31219/osf.io/5jpbe. 
20

 ALK, Wawancara, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu, Mei 9, 2022. 
21

 SIL, Wawancara, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu,  Mei 10, 2022. 



Pengembangan Sikap Moderasi Beragama 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022 

DOI: 10.33367/jiv12i2.2751 

119 

Penguatan bertambah dengan renovasi masjid kampus UIN Fatmawati-Sukarno 

Bengkulu. Masjid yang terlihat biasa dan sempit bagi seluruh mahasiswa. Sekarang 

sudah terlihat luas dan diimbangi dengan berbagai kegiatan keislaman secara 

berkesinambungan. Keseimbangan itu mempunyai dua makna kecerdasaan, spiritual 

dan intelektual. Barometer dari cerdas secara spiritual merupakan sikap patuh dan 

tunduk ketika menjalin komunikasi dengan penciptanya dan implementasi seluruh apa 

yang diperintahkan termasuk pula berinteraksi secara baik antara manusia melalui 

perkataan Hablum min an Nas. Cerdas secara spiritual sebagai wujud cerdas secara 

intelektual.
22

 

 

Sikap Moderasi Beragama Mahasiswa UIN Fatmawati-Sukarno Bengkulu 

Indonesia adalah negara dengan berjuta keberagaman yang ada meliputi agama, 

suku, bahasa, dan budaya. Dalam lingkup kecil seperti di perguruan tinggi terdapat 

mahasiswa dari berbagai latar belakang berbeda seperti daerah ataupun keturunan 

asalnya. Keragaman ini menjadi Indonesia dijuluki negara 

multikultural.Multikulturalisme Indonesia biasanya tanpa disadari akan memunculkan 

berbagai konflik yang mengancam persatuan bangsa. Oleh karena itu, keikutsertaan 

semua masyarakat untuk terwujudnya perdamaian bangsa menjadi hal yang sangat 

penting. Sebagai negara mayoritas Muslim, kerjasama dari cendekiawan yang 

mempunyai perhatian atas diskursus multikultural sangat dibutuhkan yakni dengan 

memberi pemahaman tentang keberagaman di berbagai lingkup dalam membangun 

kesadaran multikultural.
23

  

Diskursus multikulturalisme juga menarik karena beberapa konflik yang terjadi 

dalam kehidupan sosial merupakan hasil dari upaya untuk menafikan keberagaman.
24

 

Dalam hal ini, konsep dan implementasi wawasan moderasi beragama menjadi salah 

satu opsi untuk membentuk perilaku yang mengarah pada kesadaran multikultural 

mahasiwa. Bagi mahasiswa UIN Fatmawati, moderasi beragama merupakan hal penting 

yang mampu menjunjung tinggi martabat manusia sebagai makhluk ciptaan Tuhan, 

mencegah terjadinya konflik, dan sebagai strategi kebudayaan dalam merawat bangsa 

                                                             
22

 Khoiruman Khoiruman, “Aspek Ibadah, Latihan Spritual Dan Ajaran Moral (Studi Pemikiran Harun 

Nasution tentang Pokok-Pokok Ajaran Islam),” EL-AFKAR : Jurnal Pemikiran Keislaman dan Tafsir 

Hadis 8, no. 1 (4 Juli 2019): 39, https://doi.org/10.29300/jpkth.v8i1.2046. 
23

 Mohamad Fahri dan Ahmad Zainuri, “Moderasi Beragama di Indonesia,” Intizar 25, no. 2 (2019), 95 

https://doi.org/10.19109/intizar.v25i2.5640. 
24

 Sabarudin, “Multiculturalism of Kyai in Pesantren Sunni Darussalam, Yogyakarta,” dalam Annual 

International Conference on Social Sciences and Humanities (AICOSH 2020) (Yogyakarta, Indonesia: 

Atlantis Press, 2020), https://doi.org/10.2991/assehr.k.200728.041. 



Mirna Guswenti, Sabarudin Sabarudin, Adi Saputra, Fatimah Nurlatifah 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022 

DOI :10.33367/ji.v12i2.2751  
120 

dan negara. Wujudnya adalah pandangan dan praktik beragama yang mengandung nilai-

nilai kemanusian dan menebarkan kemaslahatan bersama.
.25

 

Prinsip dari moderasi telah terkandung pada ajaran keagamaan yakni keadilan. 

Memahami moderasi beragama diharuskan dengan tekstual dan tidak kontekstual, 

contohnya di Indonesia yang dimoderatkan bukan agamanya akan tetapi pemahaman 

dan cara orang yang beragama tersebut yang butuh di moderatkan.
26

 Sedangkan ada 

beberapa hal yang mengusik nalar dari mahasiswa sebagai sosok cendekiawan muda 

yakni masuk ideologi yang bisa sebagai ancaman stabilitas secara sosial, mengeruhkan 

kebhinekaan dan pengikisan pluralitas. Ideologi yang saat ini mengalami perkembangan 

yaitu ideologi radikalisme. Ideologi yang sumbernya bisa dari mana saja, bahkan dari 

sumber agama jika salah ketika memahami ajarannya. Radikalisme merupakan cara 

berpikir yang berlawanan dengan konsep kemanusiaan. Para pemakai paham radikal ini 

bisa menghalalkan seluruh cara dalam perwujudan cita citanya.  

Langkah strategis untuk meminimalkan gerakan itu adalah pengarusutamaan 

wawasan dan sikap moderatisme bagi mahasiswa. Bagi mahasiswa UIN Fatmawati 

praktik moderatisme mempunyai batasan seperti praktik toleransi terhadap agama lain 

yang berpotensi merusak akidah. Dalam hal ini ia menyontohkan tentang perayaan hari 

Natal. Menurutnya batasan toleransi beragama adalah tidak mengganggu 

keberlangsungan ibadah dan perayaan agama lain, tidak perlu mengucapkan selamat 

karena dapat merusak akidah.
27

 Sedangkan mahasiswa lain mempunyai pandangan 

berbeda. Baginya, toleransi tidak memiliki batasan karena setiap orang bebas dalam 

bertoleransi untuk saling menghargai satu dengan yang lain.
28

 

Dua penjelasan itu menggambarkan perbedaan signifikan tentang pandangan 

mahasiswa tentang praktik moderasi beragama yang terwujud dalam sikap toleransi. 

Tidak dapat dimungkiri bahwa kenyataan itu berkaitan dengan bagaimana dan kapan 

menerapkan sikap moderat. Sehingga tidak mengherankan jika ada dua pihak berbeda 

yang bahkan bertolak belakang sama-sama mengaku dirinya telah menerapkan moderasi 

                                                             
25

 MRS, Wawancara, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu,  Juni 6, 2022. 
26

 Sri Wahyuningsih, “Moderasi Beragama dalam Multikulturalisme di Indonesia,” Patinews.com, 2020, 

artikel diakses pada tanggal Desember 3, 2020 https://www.patinews.com/moderasi-beragama-dalam-

multikulturalisme-di-indonesia/. 
27

 MFN, Wawancara, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu,  Mei 15, 2022.  
28

 MKA, Wawancara, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu,  Mei 15, 2022. 



Pengembangan Sikap Moderasi Beragama 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022 

DOI: 10.33367/jiv12i2.2751 

121 

beragama sambil menuduh yang tidak sama dengannya sebagai orang yang tidak 

moderat.
 29

 

Dewasanya, rujukan beragama adalah Al-Qur’an dan Al-Hadis, akan tetapi 

fenomenanya menyatakan Islam terbagi kepada beberapa golongan yang memiliki ciri 

berbeda ketika melakukan praktik dan amalan ibadahnya. Perbedaan tersebut sudah 

dianggap hal yang wajar, sunatullah, dan sebuah rahmat. Al-Qur’an telah menegaskan 

ciri-ciri masyarakat ideal dalam kata ummah yang bermakna komunitas agamawi secara 

menyeluruh dan totalitas. Konsep ini terdapat pada Q.S Al-Baqarah (2): 213, Al-Maidah 

(5): 48, Yunus (10): 19, Huud (11): 21, An-Nahl (16) : 93, Al-Anbiyaa’ (21) : 92, dan 

Asy-Syuraa (42) : 8. Tuhan menciptakan manusia sebagai masyarakat yang mengikat 

sebagian dengan sebagian lainnya.
30

 Dalam hal ini, Quraish Shihab menyatakan, aneka 

ragam kehidupan adalah keniscayaan yang dikehendaki Allah. Bahkan adanya moderasi 

beragama ini sebagai keadilan di antara keberagaman. Bukan sebagai sikap yang berisi 

tidak tegasnya atas sesuatunya atau dianggap sikap pasif dan netral, bukan pula 

bermakna yang memiliki posisi pertengahan matematis. Makna moderasi tidak 

membawa manusia berada pada puncak hal positif contohnya bidang ibadah, ilmu dan 

harta dan hal lainnya. Moderasi bukan pula kelemahlembutan.
31 

 

Akan tetapi, dalam sudut pandang tersebut bukan memiliki arti tidak ada lagi 

diperbolehkan bersikap tegas dalam menghadapi segala persoalan dengan tegas. Di 

sinilah peran aktif memahami bahwa moderasi sebagaimana padanannya adil yang 

menempatkan segala sesuatu pada tempatnya. Pada hakikatnya, ayat-ayat yang 

mengharuskan melakukan sikap tegas untuk orang kafir dan juga munafik, bukan 

bermaksud semena-mena sikap tegas tersebut sebagai perilaku yang kasar di mana 

penerapannya untuk seluruh orang kafir dan munafik kapan saja, di mana saja dan 

bagaimanapun kondisinya. Seperti halnya Nabi enggan menjatuhkan hukuman kepada 

Abdullah bin Ubay yang amat jelas kemunafikannya dan gangguannya terhadap Islam. 

Nabi menolak hukuman mati terhadapnya atas proposisi Sayyidina Umar r.a bukan 

karena ia tidak wajar dijatuhi hukuman itu, tetapi berdasarkan pertimbangan yang 

disampaikan Nabi bahwa “nanti orang akan berkata bahwa Muhammad membunuh 

                                                             
29

 M Quraish Shihab, Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama (Tangerang: Lentera 

Hati, 2019), 4. 
30

 Maragustam Siregar, Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter (Yogyakarta: 

Pascasarjana Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2020), 86-87. 
31

 Shihab, Wasathiyyah, 4. 



Mirna Guswenti, Sabarudin Sabarudin, Adi Saputra, Fatimah Nurlatifah 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022 

DOI :10.33367/ji.v12i2.2751  
122 

sahabatnya.”
32

 Begitulah mulianya Nabi dalam membuat keputusan yang adil sebagai 

teladan praktik keagamaan kita. 

 Bersikap santun terhadap perangainya yang buruk atau terhadap perilaku yang 

munafik bahkan kategori nonmuslim dianggap oleh satu pihak tertentu telah keluar jalur 

wasathiyah. Pihak ini menuntut agar si buruk perangai itu diperlakukan dengan keras 

dan kasar. Bisa jadi tuntunannya itu disertai dengan membaca firman Allah pada QS. 

At-Taubah (9): 73 “Hai Nabi berjihadlah (melawan) orang-orang kafir dan orang-

orang munafik, dan bersikap keraslah terhadap mereka. Tempat mereka ialah neraka 

jahanam. Dan itulah seburuk-buruk tempatnya kembali. Ayat tersebut berkaitan dengan 

sasaran tertentu yang dihadapi oleh situasi yang dialami, dikarenakan setiap sikap yang 

diambil harus sesuai dengan kondisi, situasi, dan pemahaman mendalam bukan hanya 

sekadar mengutip ayat atau hadis guna membenarkan sikapnya
 33

 

Peneliti memperoleh informasi dari tes lisan, tulis, maupun praktik, dan 

observasi sikap, serta perilaku keseharian mahasiswa. Semua setuju bahwa moderasi 

beragama itu penting. Bagi mereka moderasi beragama sangat urgen untuk membangun 

umat beragama secara rukun, damai, harmonis, dan selalu menerapkan keseimbangan di 

kehidupan pribadi, keluarga, dan masyarakat. Komitmen utama dalam moderasi 

beragama kepada toleransi menjadikan cara paling baik dalam berhadapan dengan 

radikalisme agama yang bisa mengancam hidup keberagaman dan keagamaan, yang 

bisa berimbas terhadap kehidupan di masyarakat, bangsa dan negara sehingga agama 

sesuai dengan esensinya dan agama berfungsi secara benar dan martabat manusia bukan 

sebaliknya.
34

 Namun, kenyataannya tidak semua paham terlebih dahulu makna tersebut. 

Oleh karena itu, upaya memaksimalkan sikap moderasi beragama mahasiswa 

UIN Fatmawati-Sukarno Bengkulu adalah dengan menginternalisasi nilai-nilai 

keagamaan yang tidak ekstrem kanan maupun ekstrem kiri yang dilakukan pada mata 

kuliah praktik ibadah kemasyarakatan. Adapun ditunjukkan secara tersirat perihal 

ekstremisme tidak sederhana membahas faktor-faktor penyebab pasti terhadap 

munculnya ekstremisme dan radikalisme. Radikalisme merupakan bentuk paham atau 

ideologi yang bertentangan dengan Pancasila. Radikalisme dapat muncul dalam dunia 

                                                             
32

 Shihab, 5. 
33

 Shihab, 12. 
34

 MAS, Wawancara, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu,  Mei 16, 2022. 



Pengembangan Sikap Moderasi Beragama 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022 

DOI: 10.33367/jiv12i2.2751 

123 

pendidikan terutama universitas karena ideologi radikalisme mudah disisipkan dalam 

kegiatan pengajaran.
35

 

Adanya sikap radikalisme yang muncul pada lingkungan kampus dan berasal 

dari kelompok kajian mahasiswa dari berbagai sumber organisasi yang berbeda 

membuat paham ini semakin berkembang seiring berjalannya waktu dan akan sangat 

berbahaya di dalam implementasinya. Sedangkan mahasiswa itu sendiri tidak terlalu 

memperdulikan adanya paham radikalisme. Realitas dalam menegakkan moderasi  

beragama di UIN Fatmawati Bengkulu yang sering ditemui adalah loyalitas mahasiswa 

dalam berusaha menghilangkan paham radikalisme dengan selalu berpegang teguh 

dengan ajaran agama dan bersikap didalam lingkungan sosial baik itu dari segi bahasa, 

tutur kata, dan di tunjang oleh  mata kuliah praktik ibadah kemasyarakatan. Ketika 

ditanya bagaimana cara menerapkan moderasi beragama, mahasiswa memberikan 

responsif yang bijaksana yakni moderasi beragama dapat ditunjukkan melalui sikap 

tawazun (berkeseimbangan), i'tidal (lurus dan tegas), tasamuh (toleransi), musawah 

(egaliter), syura (musyawarah), ishlah (reformasi), aulawiyah (mendahulukan yang 

prioritas), tathawwur wa ibtikar (dinamis dan inovatif).
36

 Selain itu, para dosen juga 

menganggap mahasiswa sudah memahami dan menerapkannya dengan menyatakan 

bahwa secara teori dan pelaksanaan sudah baik, mahasiswa juga sudah bisa memahami 

arti perbedaan pandangan beragama, dan sudah sering melakukan kegiatan-kegiatan 

yang melibatkan masyarakat dalam bekerjasama dalam semua lini. 

Namun demikian, ada prasyarat ataupun prakondisi yang mendorong 

kemungkinan terjatuh pada hal yang tidak moderat. Tidak jarang juga kondisi 

psikologis menjadikan seseorang mudah terpengaruh dan kurang bersikap bijaksana. 

Ciri-ciri prakondisi diri yang dapat mendorong ekstremisme sebagai bentuk kehati-

hatian yakni memiliki keseimbangan personality yang lemah. Oleh karena itu, Islam 

menyeru memerlukan kesepadanan, mengingat adanya melampaui batas pada suatu 

aspek hingga mengalahkan aspek lainnya tanpa memperhatikan keseimbangan akan 

menimbulkan ekstremitas. Fenomena-fenomena patologis ekstremisme radikal dalam 

lintasan sejarah bisa dikembalikan pada pangkal lemahnya jiwa, ruh, dan pikiran.
37

 

                                                             
35

 - Mualimin, Ade Imelda Frimayanti, dan - Muhisom, “Peningkatan Kapasitas Guru dalam Penguasaan 

Teknologi Informasi dan Kompunikasi pada Kelompok Kerja Madrasah Tsanawiyah I Kota Bandar 

Lampung Provinsi Lampung,” Jurnal Sinergi 2, no. 1 (30 Desember 2021): 100–109, 

https://doi.org/10.23960/jsi.v2i1.30. 
36

 MHR. Wawancara, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu,  Mei 19, 2021.  
37

 Mahmud Arif, Moderasi Islam dan Kebebasan Beragama: Perspektif Mohamed Yatim & Thahah Jabir 

Al-Alwani (Yogyakarta: Deepublish, 2020), 83. 



Mirna Guswenti, Sabarudin Sabarudin, Adi Saputra, Fatimah Nurlatifah 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022 

DOI :10.33367/ji.v12i2.2751  
124 

Kesimpulan  

Praktik ibadah kemasyarakatan bukan hanya berfokus untuk diri sendiri ataupun 

lingkungan kampus, melainkan juga dilakukan pada lingkungan sekitar. Praktiknya 

adalah dengan memberikan pemahaman teori kemudian mempraktikkannya. Bentuk 

praktik yang telah mahasiswa lakukan adalah mengajak masyarakat secara perlahan 

untuk tercapainya masyarakat yang kuat pemahaman dan pengamalan keagamaan 

melalui kegiatan ceramah keagamaan. Mahasiswa menempa pribadinya di lingkaran 

proses pendidikan keagamaan bukan hanya secara formal, namun juga dilakukan secara 

informal, dan nonformal. 

Sikap moderasi beragama mahasiswa berkembang dengan internalisasi nilai-

nilai keagamaan yang moderat melalui mata kuliah praktik ibadah kemasyarakatan. 

Prinsip dari moderasi telah terkandung pada ajaran keagamaan yang dilakukan pada 

mata kuliah Pratik ibadah kemasyarakan yakni kesepadanan dan adil. Hal ini 

ditunjukkan dengan sikap toleransi, nilai-nilai Tawassuth, I'tidal, Syura, Ishlah, 

Qudwah, Muwathanah, La 'Unf, dan  Dab I'tiraf al-'Urf.  

 

Referensi  

Abror, Khoirul. Fiqh Ibadah. Yogyakarta: Phoenix Publisher, 2019. 

Abror, Mhd. “Moderasi Beragama Dalam Bingkai Toleransi.” RUSYDIAH: Jurnal 

Pemikiran Islam 1, no. 2 (18 Desember 2020): 137–48. 

https://doi.org/10.35961/rsd.v1i2.174. 

Akhmadi, Agus. “Moderasi Beragama Dalam Keragaman Indonesia Religious 

Moderation In Indonesia’s Diversity.” Jurnal Diklat Keagamaan 13, no. 2 

(2019): 11. 

Ardiansyah. “Islam Wasaṭîyah Dalam Perspektif Hadis : Dari Konsep Menuju 

Aplikasi.” Mutawatir : Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis 6, no. 2 (7 Februari 2018): 

232–56. https://doi.org/10.15642/mutawatir.2016.6.2.232-256. 

Arif, Mahmud. Moderasi Islam dan Kebebasan Beragama: Perspektif Mohamed Yatim 

& Thahah Jabir Al-Alwani. Yogyakarta: Deepublish, 2020. 

Aziz, Yahya. “Penguatan Mata Kuliah Pendidikan Agama Islam Di Perguruan Tinggi 

Umum.” Jurnal Sosial Humaniora 4, no. 2 (2 November 2011). 

https://doi.org/10.12962/j24433527.v4i2.630. 

Fahri, Mohamad, dan Ahmad Zainuri. “Moderasi Beragama di Indonesia.” Intizar 25, 

no. 2 (2019). https://doi.org/10.19109/intizar.v25i2.5640. 

Fajrin, Muh Fadli, dan Muhammad Arsyam. “Ibadah Sebagai Aspek Ritual Ummat 

Islam.” Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 1 (18 Januari 2021). 

http://dx.doi.org/10.31219/osf.io/5jpbe. 



Pengembangan Sikap Moderasi Beragama 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022 

DOI: 10.33367/jiv12i2.2751 

125 

Fatima, Bona Maria. “Menag Rilis Buku Pedoman Penguatan Moderasi Beragama di 

Lembaga Pendidikan.” Berita Satu. 23 September 2021. 

https://www.beritasatu.com/nasional/831601/menag-rilis-buku-pedoman-

penguatan-moderasi-beragama-di-lembaga-pendidikan. 

Gunawan, Heri, Mahlil Nurul Ihsan, dan Encep Supriatin Jaya. “Internalisasi Nilai-nilai 

Moderasi Beragama dalam Pembelajaran PAI di SMA Al-Biruni Cerdas Mulia 

Kota Bandung.” Atthulab: Islamic Religion Teaching and Learning Journal 6, 

no. 1 (13 Juli 2021): 14–25. https://doi.org/10.15575/ath.v6i1.11702. 

Husna, Khotimatul, dan Mahmud Arif. “Ibadah Dan Praktiknya Dalam Masyarakat.” 

Ta’lim : Jurnal Studi Pendidikan Islam 04, no. 2 (2021). 

https://doi.org/10.29062/ta'lim.v4i2.2505. 

Kallang, Abdul. “Konteks Ibadah Menurut Al-Quran.” Al-Din: Jurnal Dakwah dan 

Sosial Keagamaan 4, no. 2 (31 Desember 2018). 

https://doi.org/10.35673/ajdsk.v4i2.630. 

Khoiruman, Khoiruman. “Aspek Ibadah, Latihan Spritual Dan Ajaran Moral (Studi 

Pemikiran Harun Nasution tentang Pokok-Pokok Ajaran Islam).” EL-AFKAR : 

Jurnal Pemikiran Keislaman dan Tafsir Hadis 8, no. 1 (4 Juli 2019): 39. 

https://doi.org/10.29300/jpkth.v8i1.2046. 

Mualimin, -, Ade Imelda Frimayanti, dan - Muhisom. “Peningkatan Kapasitas Guru 

dalam Penguasaan Teknologi Informasi dan Kompunikasi pada Kelompok Kerja 

Madrasah Tsanawiyah I Kota Bandar Lampung Provinsi Lampung.” Jurnal 

Sinergi 2, no. 1 (30 Desember 2021): 100–109. 

https://doi.org/10.23960/jsi.v2i1.30. 

Nugraha, Dera, Nurwadjah Ahmad, dan Andewi Suhartini. “Nilai-Nilai Moderasi 

Beragama Di Pondok Pesantrensalaf Al-Falah Kabupaten Cianjur.” Jurnal Al 

Amar (Ekonomi Syariah, Perbankan Syariah, Agama Islam, Manajemen dan 

Pendidikan 2, no. 1 (2021): 9. 

Nurhidin, Edi. “Strategi Implementasi Moderasi Beragama M. Quraish Shihab dalam 

Pengembangan Pembelajaran Pendidikan Agama Islam.” Kuttab : Jurnal Ilmu 

Pendidikan Islam 5, no. 2 (28 Desember 2021): 115–29. 

https://doi.org/10.30736/ktb.v5i2.686. 

Sabarudin. “Multiculturalism of Kyai in Pesantren Sunni Darussalam, Yogyakarta.” 

Dalam Annual International Conference on Social Sciences and Humanities 

(AICOSH 2020). Yogyakarta, Indonesia: Atlantis Press, 2020. 

https://doi.org/10.2991/assehr.k.200728.041. 

Shihab, M Quraish. Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama. 

Tangerang: Lentera Hati, 2019. 

Siregar, Maragustam. Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter. 

Yogyakarta: Pascasarjana Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, 2020. 

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif Dan R & 

D. Bandung: Alfabeta, 2014. 

Sukmadinata, Nana Syaodih. Metode penelitian pendidikan. Bandung: Program 

Pascasarjana Universitas Pendidikan Indonesia dengan PT Remaja Rosdakarya, 

2005. 



Mirna Guswenti, Sabarudin Sabarudin, Adi Saputra, Fatimah Nurlatifah 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022 

DOI :10.33367/ji.v12i2.2751  
126 

Sutrisno, Edy. “Aktualisasi Moderasi Beragama di Lembaga Pendidikan.” Jurnal Bimas 

Islam 12, no. 1 (2019). http://jurnalbimasislam.kemenag.go.id. 

Syafe’I, Imam. “Tujuan Pendidikan Islam.” Al-Tadzkiyyah : Jurnal Pendidikan Islam 6, 

no. 2 (2015): 16. https://doi.org/10.24042/atjpi.v6i2.1876. 

Tohet, Moch, dan Fitria Nur Hayati. “Penguatan Pemahaman dan Pengamalan 

Keagamaan Anak melalui Optimalisasi Fungsi Langgar.” Intelektual : Jurnal 

Pendidikan dan Studi Keislaman 12 (2022): 18. 

https://doi.org/10.33367/ji.v12i1.2325. 

Truna, Dody S. Pendidikan agama Islam berwawasan multikulturalisme: telaah kritis 

atas muatan pendidikan multikulturalisme dalam buku ajar pendidikan agama 

Islam (PAI) di perguruan tinggi umum di Indonesia. Cet. 1. Seri disertasi. 

Jakarta: Kementerian Agama RI, 2010. 

Wahyuningsih, Sri. “Moderasi Beragama dalam Multikulturalisme di Indonesia.” 

Patinews.com, 2020. https://www.patinews.com/moderasi-beragama-dalam-

multikulturalisme-di-indonesia/. 

Wulandari, Ade Putri. “Pendidikan Islam Berasaskan Moderasi Agama Di Pondok 

Pesantren Nurul Ummahat Kotagede Yogyakarta.” Thesis, Universitas Islam 

Negeri Sunan Kalijaga, 2020. 

Yunus, Yunus, dan Arhanuddin Salim. “Eksistensi Moderasi Islam dalam Kurikulum 

Pembelajaran PAI di SMA.” Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (4 

Januari 2019): 181. https://doi.org/10.24042/atjpi.v9i2.3622. 

 

 

 

 


