N N — Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman
lnli el‘e“ | ; u https://ejournal.iai-tribakti.ac.id /index.php/intelektual
N Vol 12 (2),2022,113-126
Yurnal Pendidikan dan Studi Keislaman D(())Il? TSS 33(6; Jiiv12i2.2751

E-ISSN: 2685-4155; P-ISSN: 1979-2050

Pengembangan Sikap Moderasi Beragama Mahasiswa melalui Mata Kuliah
Praktik Ibadah Kemasyarakatan di UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu

Mirna Guswenti,"” Sabarudin Sabarudin,? Adi Saputra,® Fatimah Nurlatifah,*
L2UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia, **UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu, Indonesia
'mirnaguswenti@gmail.com, “sabarudin@uin-suka.ac.id, *saputraadi2181@gmail.com,
*fatimahnurlatifah@gmail.com

Received: 2022-06-20 Revised: 2022-07-23 Approved: 2022-07-30
*) Corresponding Author
Copyright ©2022 Authors
Abstract

Religious moderation is a moderate attitude of understanding and practicing worship
in a balanced and not excessive religion. This study aims to describe the
implementation of community worship practices and attitude of religious moderation
for students of UIN Fatmawati Bengkulu. The research method used descriptive
gualitative with determined the research subjects using a purposive sampling
technique: students and educators. Data was collected through in-depth interviews and
observations. The data validity test in this study is the triangulation of data sources.
The study results showed two findings. First, the implementation of community
worship practices takes place by focusing on oneself and the surrounding
environment, understanding the theory, then practicing lectures slowly, and inviting
the community to achieve a strong community of religious understanding and
practice. Second, the attitude of religious moderation takes place by internalizing
religious values that are neither extreme right nor extreme left, which are carried out in
the subject of community worship practices, namely equivalence and fairness.

Keywords: Attitude Development, Community Worship, Religious Moderation.

Abstrak
Moderasi beragama merupakan sikap moderat dalam memahami dan mengamalkan
ibadah yang seimbang dan tidak berlebihan. Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan
implementasi praktik ibadah kemasyarakatan dan sikap moderasi beragama bagi
mahasiswa UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu. Metode penelitian yang digunakan
adalah kualitatif deskriptif dengan penentuan subjek penelitian menggunakan teknik
purposive sampling yaitu mahasiswa dan dosen. Pengumpulan data dilakukan melalui
wawancara mendalam dan observasi. Uji keabsahan data pada kajian ini adalah
triangulasi sumber. Hasil penelitian menunjukkan dua temuan. Pertama, implementasi
praktik ibadah kemasyarakatan berlangsung dengan menitikberatkan pada diri sendiri
dan lingkungan sekitar, memahami teori kemudian melakukan praktik ceramah secara
perlahan, dan mengajak masyarakat untuk mencapai masyarakat yang kuat dalam
pemahaman dan pengamalan keagamaan. Kedua, sikap moderasi beragama
berlangsung dengan menginternalisasikan nilai-nilai keagamaan yang tidak ekstrem
kanan maupun ekstrem Kiri, yang dilakukan pada mata kuliah praktik ibadah
kemasyarakatan, yakni kesepadanan dan adil.

Kata Kunci: Ibadah Kemasyarakatan, Moderasi Beragama, Pengembangan Sikap.




Mirna Guswenti, Sabarudin Sabarudin, Adi Saputra, Fatimah Nurlatifah

Pendahuluan

Dalam era revolusi industri 4.0, majunya ilmu pengetahuan dan teknologi
semakin canggih dan memudahkan penerimaan informasi.> Pendidikan sebagai pilar
penting perubahan memiliki peran signifikan untuk mengawal perubahan sebagaimana
sudah dibuktikan pada histori NKRI dan dunia bahwasannya pendidikan merupakan
agent of change. Pendidikan dianggap pula sebagai proses mentransformasikan budaya
serta nilai luhur secara sistematis dan terprogram.? Dalam hal ini, pengambilan nilai
keagamaan merupakan dimensi pokok untuk mencapai tujuan pendidikan yakni
mengarahkan para mahasiswa agar mereka menyadari bahwa dirinya harus bertanggung
jawab sebagai makhluk yang bersifat vertikal dan horizontal kemudian membimbingnya
agar menjadi individu baik sebagai wujud dari khalifatullah fi al-ardh.?

Bagi Kementerian Agama (Kemenag), institusi pendidikan merupakan ruang
strategis untuk menyemai dalam menguatkan moderasi beragama. Saat ini jumlah
penduduk di setiap jenjang pendidikan mencapai angka 61,3 juta. Jumlah ini mencapai
angka persentase sebesar 22,6% dari keseluruhan total populasi. Di mana angka 51 juta
jiwa merujuk pada peserta didik di jenjang dasar dan menengah dan sisanya yakni 7,3
juta jiwa merupakan mahasiswa. Melihat realitas tersebut, Kemenag memiliki titik
fokus untuk menguatkan moderasi beragama dengan dikeluarkannya Perpres No. 18
Tahun 2020 tentang Rencana Pembangunan Jangka Menengah Nasional (RPJMN)
2020-2024. Secara operasional Kemenag telah membuat Aturan Kemenag No. 18
Tahun 2020 mengenai Rencana Strategis (Renstra) Kemenag 2020-2024.* Sehingga
kemaslahatan dari berbagai lini turut berpartisipasi aktif dalam meminimalkan gerakan
keagamaan yang mengarah pada aksi-aksi ekstrem dan mengoyak kerukunan umat
beragama.

Pada praktik keagamaan, ajaran agama yang saat ini diketahui biasanya
mempunyai wajah ganda di mana aspek ide moral biasanya berlawanan atas fakta

sosialnya agama yang terdapat di lapangan (das sein). Untuk konteks tersebut, perilaku

! Moch Tohet dan Fitria Nur Hayati, “Penguatan Pemahaman dan Pengamalan Keagamaan Anak melalui
Optimalisasi Fungsi Langgar,” Intelektual : Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 12 (2022): 18, 1-18 .
https://doi.org/10.33367/ji.v12i1.2325.

2 Yahya Aziz, “Penguatan Mata Kuliah Pendidikan Agama Islam Di Perguruan Tinggi Umum,” Jurnal
Sosial Humaniora 4, no. 2 (2 November 2011), https://doi.org/10.12962/j24433527.v4i2.630.

® Imam Syafe’l, “Tujuan Pendidikan Islam,” Al-Tadzkiyyah : Jurnal Pendidikan Islam 6, no. 2 (2015): 16,
151-166. https://doi.org/10.24042/atjpi.v6i2.1876.

* Bona Maria Fatima, “Menag Rilis Buku Pedoman Penguatan Moderasi Beragama di Lembaga
Pendidikan,” Berita Satu, 23 September 2021, https://www.beritasatu.com/nasional/831601/menag-rilis-
buku-pedoman-penguatan-moderasi-beragama-di-lembaga-pendidikan.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022
DOI :10.33367/ji.v12i2.2751




Pengembangan Sikap Moderasi Beragama

intoleran yang dipakai sekelompok Muslim garis keras sudah melukai citra keislaman
yang dikenal sebagai agama yang lembut dan rahmat untuk seluruh alam. Sikap
intoleran dan keras bisa mengubur tujuan ajaran Islam untuk pemeliharaan jiwa, agama,
akal, dan lainnya. Padahal perilaku Rasulullah Saw. yang banyak dicatatkan di beberapa
literatur hadis menggambarkan hal berbeda yakni membawa misi utama untuk
menyempurnakan akhlak. Pada posisi ideal tersebut, konsep moderasi Islam
(wasathiyah) mempunyai rujukan pada keteladanan Rasul sehingga bisa didefinisikan
sebagai konsep dan nilai yang sifatnya universal yang menjadi pedoman bagi kaum
Muslim.

Oleh karenanya, moderasi bukan hanya kepentingan per individu, akan tetapi
merupakan kepentingan seluruh kelompok, negara dan juga masyarakat. Implementasi
konsep ini semakin relevan dengan fakta bahwa Indonesia merupakan negara yang
menumbuhsuburkan berbagai macam kebudayaan dan dipelihara masyarakat yang
memiliki 740 suku dan etnis 583 dialek melalui 67 induk bahasa yang dipakai berbagai
suku bangsa.® Kemudian beberapa agama yang diakui di Indonesia yakni Islam, Katolik,
Protestan, Hindu, Budha, Kong Hu Chu dan banyak pula kepercayaan lainnya sebagai
bagian budaya lokal. Keberagaman budaya ini adalah suatu peristiwa alami sebab
bertemu beberapa macam budaya, berinteraksi individu dan sekelompok orang dan
membawa perilaku budayanya, latar belakang agama, etnis yang melakukan interaksi
dalam komunitas masyarakat.’

Moderasi beragama merupakan kunci untuk mempersatukan bangsa plural.
Pendidikan memiliki tujuan pembentukan perilaku yang baik sesuai dengan norma
akidah dan syariat hingga mempunyai cara memahami agama dengan toleransi, baik dan
tidak menyimpang. Oleh karena itu, perguruan tinggi merupakan garda paling depan
sebagai benteng mahasiswa untuk menghindari paham radikalisme. Cara berpikir yang
dimilikinya sangat mempengaruhi, kemudian akan merembes kepada paham
radikalisme di perguruan tinggi sebagai indikasi beberapa faktor, yakni pendidikan

agama Islam yang sifatnya masih normatif, sederhana dan belum disertakan misi dalam

> Ardiansyah, “Islam Wasatiyah Dalam Perspektif Hadis : Dari Konsep Menuju Aplikasi,” Mutawatir :
Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis 6, no. 2 7 Februari 2018): 232-56,
https://doi.org/10.15642/mutawatir.2016.6.2.232-256.

® Dody S. Truna, Pendidikan agama Islam berwawasan multikulturalisme: telaah kritis atas muatan
pendidikan multikulturalisme dalam buku ajar pendidikan agama Islam (PAI) di perguruan tinggi umum
di Indonesia, Cet. 1, Seri disertasi (Jakarta: Kementerian Agama RI, 2010), 15.

! Agus Akhmadi, “Moderasi Beragama Dalam Keragaman Indonesia Religious Moderation In
Indonesia’s Diversity,” Jurnal Diklat Keagamaan 13, no. 2 (2019): 11. 45-55, https://bdksurabaya.e-
journal.id/bdksurabaya/article/view/82.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022
DOI: 10.33367/jiv12i2.2751




Mirna Guswenti, Sabarudin Sabarudin, Adi Saputra, Fatimah Nurlatifah

memasukkan nilai moderasi beragama dinalar mahasiswa dengan kurikulum dan bahan
pengajaran di pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI).

Terdapat beberapa kajian spesifik tentang moderasi beragama yang dapat
dipetakan menjadi 7 tipologi: Pertama, kajian yang memfokuskan pada pelaksanaan
pendidikan Islam berlandaskan moderasi beragama.® Kedua, internalisasi nilai-nilai
moderasi beragama yang menerapkan toleransi dan penghargaan. Di mana nilai-nilai
kedamaian, kebahagiaan, rasa hormat, kerja sama, dan kerendahan hati mereka terapkan
dalam kehidupan bersama  Ketiga, moderasi beragama ditinjau dari aspek toleransi.
Keempat, hasil kajian tentang internalisasi nilai-nilai moderasi beragama yang dapat
dikembangkan melalui pembelajaran PAI, diaplikasikan melalui pembinaan keagamaan
melalui perencanaan, pelaksanaan dan evaluasi pembelajaran PAI sehingga akhirnya
terbentuklah sikap moderasi beragama peserta didik.'> Kelima, kegagalan dalam
mendialogkan pemahaman agama dengan realitas sosial di Indonesia yang
multikultural, plural, dan beragama merupakan akar dari konflik-konflik sosial berlatar
belakang agama.™* Keenam, cara berpikir dan bernarasi sendiri agar tidak terjebak dalam
sekat sosial. Sutrisno menyerukan agar moderasi beragama menjadi arus utama dalam
corak keberagamaan masyarakat Indonesia. Alasannya jelas dan tepat, bahwa beragama
secara moderat sudah menjadi karakteristik umat beragama di Indonesia, dan lebih
cocok untuk kultur masyarakat yang majemuk.*? Ketujuh, kajian pustaka yang
membahas toleransi beragama bukanlah untuk saling melebur dalam keyakinan dan juga
bukan untuk saling bertukar agama atau keyakinan dengan kelompok lain yang

memiliki keyakinan berbeda, namun toleransi di sini lebih kepada interaksi muamalah

8 Ade Putri Wulandari, “Pendidikan Islam Berasaskan Moderasi Agama Di Pondok Pesantren Nurul
Ummahat Kotagede Yogyakarta” (Thesis, Yogyakarta, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2020).

® Dera Nugraha, Nurwadjah Ahmad, dan Andewi Suhartini, “Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di Pondok
Pesantrensalaf Al-Falah Kabupaten Cianjur,” Jurnal Al Amar (Ekonomi Syariah, Perbankan Syariah,
Agama  Islam, Manajemen  dan Pendidikan 2, no. 1 (2021): 9. 45-51,
https://www.journal.steialamar.com/ojs1/index.php/alamar/article/view/70.

% Heri Gunawan, Mahlil Nurul Thsan, dan Encep Supriatin Jaya, “Internalisasi Nilai-nilai Moderasi
Beragama dalam Pembelajaran PAI di SMA Al-Biruni Cerdas Mulia Kota Bandung,” Atthulab: Islamic
Religion  Teaching and Learning Journal 6, no. 1 (13 Juli 2021): 14-25,
https://doi.org/10.15575/ath.v6i1.11702; Edi Nurhidin, “Strategi Implementasi Moderasi Beragama M.
Quraish Shihab dalam Pengembangan Pembelajaran Pendidikan Agama Islam,” Kuttab : Jurnal Ilmu
Pendidikan Islam 5, no. 2 (28 Desember 2021): 115-29, https://doi.org/10.30736/ktb.v5i2.686.

" Yunus Yunus dan Arhanuddin Salim, “Eksistensi Moderasi Islam dalam Kurikulum Pembelajaran PAI
di SMA,” Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (4 Januari 2019): 181,
https://doi.org/10.24042/atjpi.v9i2.3622.

12 Edy Sutrisno, “Aktualisasi Moderasi Beragama di Lembaga Pendidikan,” Jurnal Bimas Islam 12, no. 1
(2019), https://doi.org/10.37302/jbi.v12i2.113.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022
DOI :10.33367/ji.v12i2.2751



https://doi.org/10.37302/jbi.v12i2.113

Pengembangan Sikap Moderasi Beragama

atau interaksi sosial antar masyarakat yang memiliki batasan-batasan yang mesti dijaga
secara bersama.™®

Pemahaman tentang moderasi beragama wajib dipahami secara kontekstual
bukan hanya secara tekstual, artinya moderasi beragama pada Indonesia bukan
Indonesia yang dimoderatkan, tetapi cara pemahaman dalam beragama yang harus
moderat dikarenakan Indonesia memiliki banyak agama, kultur, budaya, dan adat-
istiadat. Sehingga pendidikan yang menghasilkan insan kamil seperti tujuan pendidikan
dapat tercapai.

Peneliti mengidentifikasi adanya perbedaan tingkat pemahaman mahasiswa
dalam memahami praktik ibadah masyarakat dalam menunjang pengembangan sikap
moderasi beragama, tidak sinkronnya antara pemahaman moderasi dengan praktik
lapangan yang dilakukan dan mahasiswa yang kurang memahami batasan dalam
bersikap praktik ibadah kemasyarakatan dalam bermoderasi agama. Oleh karena itu,
artikel hasil penelitian ini bertujuan mendeskripsikan implementasi praktik ibadah
kemasyarakatan dan sikap moderasi beragama bagi mahasiswa Universitas Islam Negeri
(UIN) Fatmawati Bengkulu.

Metode Penelitian

Kajian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif deskriptif yang bertujuan
untuk mendeskripsikan dan menganalisis suatu fenomena,'* yakni tentang implementasi
praktik ibadah kemasyarakatan dan sikap moderasi beragama bagi mahasiswa UIN
Fatmawati Bengkulu. Subjek penelitiannya adalah mahasiswa dan dosen. Pengumpulan
data dilakukan melalui wawancara mendalam, observasi, dan studi dokumentasi. Uji
keabsahan data pada penelitian ini adalah triangulasi sumber dan teknik. Sedangkan
analisis datanya mengikuti tiga tahapan yaitu data condensation yakni peneliti proses
merangkum, memilih hal-hal yang pokok, memfokuskan pada hal-hal yang penting
dicari tema dan polanya. Pada tahap selanjutnya data display, dengan cara upaya
penyederhanaan data dalam satu kesatuan yang utuh. dan terakhir verifikasi yakni upaya

penarikan kesimpulan dilakukan pada konsep dan data didapatkan dari lapangan.®

3 Mhd. Abror, “Moderasi Beragama Dalam Bingkai Toleransi,” RUSYDIAH: Jurnal Pemikiran Islam 1,
no. 2 (18 Desember 2020): 137-48, https://doi.org/10.35961/rsd.v1i2.174.

4 Nana Syaodih Sukmadinata, Metode penelitian pendidikan (Bandung: Program Pascasarjana
Universitas Pendidikan Indonesia dengan PT Remaja Rosdakarya, 2005), 60.

1> Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif Dan R & D (Bandung:
Alfabeta, 2014), 247-253.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022
DOI: 10.33367/jiv12i2.2751




Mirna Guswenti, Sabarudin Sabarudin, Adi Saputra, Fatimah Nurlatifah

Hasil dan Pembahasan
Implementasi Mata Kuliah Praktik Ibadah Kemasyarakatan

Iman dan ibadah akan selalu bertaut dan tidak mungkin terpisah.'® Muslim taat
tentu mempunyai keinginan untuk menjalankan ibadah yang diperintahkan Allah Swit.
tapi kenyataannya banyak ditemukan sebagian Muslim tidak menjalankan ibadah secara
baik. Boleh jadi, kelompok yang terakhir ini belum memahami hakikat, fungsi, dan
tujuan ibadah.!” Ibadah adalah prinsip dasar seluruh agama sebab pada dasarnya setiap

agama mempunyai sesuatu yang sakral dan ritual.™®

Tujuan ritual bagi para penganut
agama yaitu memelihara dan melestarikan kesakralan ajaran agamanya. Ritual dianggap
bisa mengokohkan hubungannya hamba melalui objek yang dianggap suci, menguatkan
pula solidaritas kelompoknya, dan memunculkan rasa keamanan.'® Untuk mendapatkan
pemahaman akan nilai keagamaan, maka individu yang beragama harus menempa
pribadinya di lingkaran proses pendidikan keagamaan, baik itu formal, informal,
maupun nonformal.

Implementasi praktik ibadah kemasyarakatan sangat urgen bagi keberlangsungan
kehidupan beragama yang baik. Dalam hal ini, mata kuliah praktik ibadah
kemasyarakatan mengajarkan mahasiswa teori-teori untuk kemudian dipraktikkan.
Seperti halnya teori mengenai puasa, di semester tiga para mahasiswi UIN Fatmawati
Sukarno Bengkulu mempelajari teori tentang puasa dan melaksanakan puasa sunah.
Kemudian di semester empat mereka bertemu kembali dengan materi yang sama, di
mana materi itu bertepatan pada bulan Ramadan sehingga menambah takzim bukan
hanya mempraktikkannya saja, namun mereka mampu menyampaikan materi tersebut
melalui ceramah keagamaan bagi masyarakat. Sehingga masyarakat dapat merasakan
getaran positif dari para mahasiswa. Beberapa mahasiswi menyatakan bahwa
keberadaan mata kuliah ini sangat penting karena dapat membantu mereka untuk
membangun interaksi positif dengan masyarakat?®® dan menyikapi perbedaan dalam

kehidupan sehari-hari di lingkungan mereka masing-masing.?

16 Khoirul Abror, Figh Ibadah (Yogyakarta: Phoenix Publisher, 2019).

7 Abdul Kallang, “Konteks Ibadah Menurut Al-Quran,” Al-Din: Jurnal Dakwah dan Sosial Keagamaan
4, no. 2 (31 Desember 2018), https://doi.org/10.35673/ajdsk.v4i2.630.

'8 Khotimatul Husna dan Mahmud Arif, “Ibadah Dan Praktiknya Dalam Masyarakat,” Ta’lim : Jurnal
Studi Pendidikan Islam 04, no. 2 (2021),143-151 https://doi.org/10.29062/ta'lim.v4i2.2505.

¥ Muh Fadli Fajrin dan Muhammad Arsyam, “Ibadah Sebagai Aspek Ritual Ummat Islam,” Jurnal
Pendidikan Islam 2, no. 1 (18 Januari 2021),1-19 http://dx.doi.org/10.31219/osf.io/5jpbe.

20 ALK, Wawancara, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu, Mei 9, 2022.

2L 5|1, Wawancara, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu, Mei 10, 2022.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022
DOI :10.33367/ji.v12i2.2751




Pengembangan Sikap Moderasi Beragama

Penguatan bertambah dengan renovasi masjid kampus UIN Fatmawati-Sukarno
Bengkulu. Masjid yang terlihat biasa dan sempit bagi seluruh mahasiswa. Sekarang
sudah terlihat luas dan diimbangi dengan berbagai kegiatan keislaman secara
berkesinambungan. Keseimbangan itu mempunyai dua makna kecerdasaan, spiritual
dan intelektual. Barometer dari cerdas secara spiritual merupakan sikap patuh dan
tunduk ketika menjalin komunikasi dengan penciptanya dan implementasi seluruh apa
yang diperintahkan termasuk pula berinteraksi secara baik antara manusia melalui
perkataan Hablum min an Nas. Cerdas secara spiritual sebagai wujud cerdas secara

intelektual .2

Sikap Moderasi Beragama Mahasiswa UIN Fatmawati-Sukarno Bengkulu

Indonesia adalah negara dengan berjuta keberagaman yang ada meliputi agama,
suku, bahasa, dan budaya. Dalam lingkup kecil seperti di perguruan tinggi terdapat
mahasiswa dari berbagai latar belakang berbeda seperti daerah ataupun keturunan
asalnya. Keragaman ini menjadi Indonesia dijuluki negara
multikultural.Multikulturalisme Indonesia biasanya tanpa disadari akan memunculkan
berbagai konflik yang mengancam persatuan bangsa. Oleh karena itu, keikutsertaan
semua masyarakat untuk terwujudnya perdamaian bangsa menjadi hal yang sangat
penting. Sebagai negara mayoritas Muslim, kerjasama dari cendekiawan yang
mempunyai perhatian atas diskursus multikultural sangat dibutuhkan yakni dengan
memberi pemahaman tentang keberagaman di berbagai lingkup dalam membangun
kesadaran multikultural %

Diskursus multikulturalisme juga menarik karena beberapa konflik yang terjadi
dalam kehidupan sosial merupakan hasil dari upaya untuk menafikan keberagaman.?*
Dalam hal ini, konsep dan implementasi wawasan moderasi beragama menjadi salah
satu opsi untuk membentuk perilaku yang mengarah pada kesadaran multikultural
mahasiwa. Bagi mahasiswa UIN Fatmawati, moderasi beragama merupakan hal penting
yang mampu menjunjung tinggi martabat manusia sebagai makhluk ciptaan Tuhan,

mencegah terjadinya konflik, dan sebagai strategi kebudayaan dalam merawat bangsa

22 Khoiruman Khoiruman, “Aspek Ibadah, Latihan Spritual Dan Ajaran Moral (Studi Pemikiran Harun
Nasution tentang Pokok-Pokok Ajaran Islam),” EL-AFKAR : Jurnal Pemikiran Keislaman dan Tafsir
Hadis 8, no. 1 (4 Juli 2019): 39, https://doi.org/10.29300/jpkth.v8i1.2046.

?® Mohamad Fahri dan Ahmad Zainuri, “Moderasi Beragama di Indonesia,” Intizar 25, no. 2 (2019), 95
https://doi.org/10.19109/intizar.v25i2.5640.

24 Sabarudin, “Multiculturalism of Kyai in Pesantren Sunni Darussalam, Yogyakarta,” dalam Annual
International Conference on Social Sciences and Humanities (AICOSH 2020) (Yogyakarta, Indonesia:
Atlantis Press, 2020), https://doi.org/10.2991/assehr.k.200728.041.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022
DOI: 10.33367/jiv12i2.2751




Mirna Guswenti, Sabarudin Sabarudin, Adi Saputra, Fatimah Nurlatifah

dan negara. Wujudnya adalah pandangan dan praktik beragama yang mengandung nilai-
nilai kemanusian dan menebarkan kemaslahatan bersama.?

Prinsip dari moderasi telah terkandung pada ajaran keagamaan yakni keadilan.
Memahami moderasi beragama diharuskan dengan tekstual dan tidak kontekstual,
contohnya di Indonesia yang dimoderatkan bukan agamanya akan tetapi pemahaman
dan cara orang yang beragama tersebut yang butuh di moderatkan.?® Sedangkan ada
beberapa hal yang mengusik nalar dari mahasiswa sebagai sosok cendekiawan muda
yakni masuk ideologi yang bisa sebagai ancaman stabilitas secara sosial, mengeruhkan
kebhinekaan dan pengikisan pluralitas. Ideologi yang saat ini mengalami perkembangan
yaitu ideologi radikalisme. Ideologi yang sumbernya bisa dari mana saja, bahkan dari
sumber agama jika salah ketika memahami ajarannya. Radikalisme merupakan cara
berpikir yang berlawanan dengan konsep kemanusiaan. Para pemakai paham radikal ini
bisa menghalalkan seluruh cara dalam perwujudan cita citanya.

Langkah strategis untuk meminimalkan gerakan itu adalah pengarusutamaan
wawasan dan sikap moderatisme bagi mahasiswa. Bagi mahasiswa UIN Fatmawati
praktik moderatisme mempunyai batasan seperti praktik toleransi terhadap agama lain
yang berpotensi merusak akidah. Dalam hal ini ia menyontohkan tentang perayaan hari
Natal. Menurutnya batasan toleransi beragama adalah tidak mengganggu
keberlangsungan ibadah dan perayaan agama lain, tidak perlu mengucapkan selamat
karena dapat merusak akidah.?’ Sedangkan mahasiswa lain mempunyai pandangan
berbeda. Baginya, toleransi tidak memiliki batasan karena setiap orang bebas dalam
bertoleransi untuk saling menghargai satu dengan yang lain.?

Dua penjelasan itu menggambarkan perbedaan signifikan tentang pandangan
mahasiswa tentang praktik moderasi beragama yang terwujud dalam sikap toleransi.
Tidak dapat dimungkiri bahwa kenyataan itu berkaitan dengan bagaimana dan kapan
menerapkan sikap moderat. Sehingga tidak mengherankan jika ada dua pihak berbeda

yang bahkan bertolak belakang sama-sama mengaku dirinya telah menerapkan moderasi

% MRS, Wawancara, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu, Juni 6, 2022.

%6 Sri Wahyuningsih, “Moderasi Beragama dalam Multikulturalisme di Indonesia,” Patinews.com, 2020,
artikel diakses pada tanggal Desember 3, 2020 https://www.patinews.com/moderasi-beragama-dalam-
multikulturalisme-di-indonesia/.

2 MFN, Wawancara, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu, Mei 15, 2022.

2 MKA, Wawancara, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu, Mei 15, 2022.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022
DOI :10.33367/ji.v12i2.2751




Pengembangan Sikap Moderasi Beragama

beragama sambil menuduh yang tidak sama dengannya sebagai orang yang tidak
moderat. %

Dewasanya, rujukan beragama adalah Al-Qur’an dan Al-Hadis, akan tetapi
fenomenanya menyatakan Islam terbagi kepada beberapa golongan yang memiliki ciri
berbeda ketika melakukan praktik dan amalan ibadahnya. Perbedaan tersebut sudah
dianggap hal yang wajar, sunatullah, dan sebuah rahmat. Al-Qur’an telah menegaskan
ciri-ciri masyarakat ideal dalam kata ummah yang bermakna komunitas agamawi secara
menyeluruh dan totalitas. Konsep ini terdapat pada Q.S Al-Bagarah (2): 213, Al-Maidah
(5): 48, Yunus (10): 19, Huud (11): 21, An-Nahl (16) : 93, Al-Anbiyaa’ (21) : 92, dan
Asy-Syuraa (42) : 8. Tuhan menciptakan manusia sebagai masyarakat yang mengikat
sebagian dengan sebagian lainnya.*® Dalam hal ini, Quraish Shihab menyatakan, aneka
ragam kehidupan adalah keniscayaan yang dikehendaki Allah. Bahkan adanya moderasi
beragama ini sebagai keadilan di antara keberagaman. Bukan sebagai sikap yang berisi
tidak tegasnya atas sesuatunya atau dianggap sikap pasif dan netral, bukan pula
bermakna yang memiliki posisi pertengahan matematis. Makna moderasi tidak
membawa manusia berada pada puncak hal positif contohnya bidang ibadah, ilmu dan
harta dan hal lainnya. Moderasi bukan pula kelemahlembutan.*

Akan tetapi, dalam sudut pandang tersebut bukan memiliki arti tidak ada lagi
diperbolehkan bersikap tegas dalam menghadapi segala persoalan dengan tegas. Di
sinilah peran aktif memahami bahwa moderasi sebagaimana padanannya adil yang
menempatkan segala sesuatu pada tempatnya. Pada hakikatnya, ayat-ayat yang
mengharuskan melakukan sikap tegas untuk orang kafir dan juga munafik, bukan
bermaksud semena-mena sikap tegas tersebut sebagai perilaku yang kasar di mana
penerapannya untuk seluruh orang kafir dan munafik kapan saja, di mana saja dan
bagaimanapun kondisinya. Seperti halnya Nabi enggan menjatuhkan hukuman kepada
Abdullah bin Ubay yang amat jelas kemunafikannya dan gangguannya terhadap Islam.
Nabi menolak hukuman mati terhadapnya atas proposisi Sayyidina Umar r.a bukan
karena ia tidak wajar dijatuhi hukuman itu, tetapi berdasarkan pertimbangan yang

disampaikan Nabi bahwa ‘“nanti orang akan berkata bahwa Muhammad membunuh

® M Quraish Shihab, Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama (Tangerang: Lentera
Hati, 2019), 4.

%0 Maragustam Siregar, Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter (Yogyakarta:
Pascasarjana Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2020), 86-87.

31 Shihab, Wasathiyyah, 4.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022
DOI: 10.33367/jiv12i2.2751




Mirna Guswenti, Sabarudin Sabarudin, Adi Saputra, Fatimah Nurlatifah

sahabatnya.”32 Begitulah mulianya Nabi dalam membuat keputusan yang adil sebagai
teladan praktik keagamaan Kita.

Bersikap santun terhadap perangainya yang buruk atau terhadap perilaku yang
munafik bahkan kategori nonmuslim dianggap oleh satu pihak tertentu telah keluar jalur
wasathiyah. Pihak ini menuntut agar si buruk perangai itu diperlakukan dengan keras
dan kasar. Bisa jadi tuntunannya itu disertai dengan membaca firman Allah pada QS.
At-Taubah (9): 73 “Hai Nabi berjihadlah (melawan) orang-orang kafir dan orang-
orang munafik, dan bersikap keraslah terhadap mereka. Tempat mereka ialah neraka
jahanam. Dan itulah seburuk-buruk tempatnya kembali. Ayat tersebut berkaitan dengan
sasaran tertentu yang dihadapi oleh situasi yang dialami, dikarenakan setiap sikap yang
diambil harus sesuai dengan kondisi, situasi, dan pemahaman mendalam bukan hanya
sekadar mengutip ayat atau hadis guna membenarkan sikapnya *

Peneliti memperoleh informasi dari tes lisan, tulis, maupun praktik, dan
observasi sikap, serta perilaku keseharian mahasiswa. Semua setuju bahwa moderasi
beragama itu penting. Bagi mereka moderasi beragama sangat urgen untuk membangun
umat beragama secara rukun, damai, harmonis, dan selalu menerapkan keseimbangan di
kehidupan pribadi, keluarga, dan masyarakat. Komitmen utama dalam moderasi
beragama kepada toleransi menjadikan cara paling baik dalam berhadapan dengan
radikalisme agama yang bisa mengancam hidup keberagaman dan keagamaan, yang
bisa berimbas terhadap kehidupan di masyarakat, bangsa dan negara sehingga agama
sesuai dengan esensinya dan agama berfungsi secara benar dan martabat manusia bukan
sebaliknya.** Namun, kenyataannya tidak semua paham terlebih dahulu makna tersebut.

Oleh karena itu, upaya memaksimalkan sikap moderasi beragama mahasiswa
UIN Fatmawati-Sukarno Bengkulu adalah dengan menginternalisasi nilai-nilai
keagamaan yang tidak ekstrem kanan maupun ekstrem Kiri yang dilakukan pada mata
kuliah praktik ibadah kemasyarakatan. Adapun ditunjukkan secara tersirat perihal
ekstremisme tidak sederhana membahas faktor-faktor penyebab pasti terhadap
munculnya ekstremisme dan radikalisme. Radikalisme merupakan bentuk paham atau

ideologi yang bertentangan dengan Pancasila. Radikalisme dapat muncul dalam dunia

%2 Shihab, 5.
%% Shihab, 12.
* MAS, Wawancara, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu, Mei 16, 2022.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022
DOI :10.33367/ji.v12i2.2751




Pengembangan Sikap Moderasi Beragama

pendidikan terutama universitas karena ideologi radikalisme mudah disisipkan dalam
kegiatan pengajaran.®

Adanya sikap radikalisme yang muncul pada lingkungan kampus dan berasal
dari kelompok kajian mahasiswa dari berbagai sumber organisasi yang berbeda
membuat paham ini semakin berkembang seiring berjalannya waktu dan akan sangat
berbahaya di dalam implementasinya. Sedangkan mahasiswa itu sendiri tidak terlalu
memperdulikan adanya paham radikalisme. Realitas dalam menegakkan moderasi
beragama di UIN Fatmawati Bengkulu yang sering ditemui adalah loyalitas mahasiswa
dalam berusaha menghilangkan paham radikalisme dengan selalu berpegang teguh
dengan ajaran agama dan bersikap didalam lingkungan sosial baik itu dari segi bahasa,
tutur kata, dan di tunjang oleh mata kuliah praktik ibadah kemasyarakatan. Ketika
ditanya bagaimana cara menerapkan moderasi beragama, mahasiswa memberikan
responsif yang bijaksana yakni moderasi beragama dapat ditunjukkan melalui sikap
tawazun (berkeseimbangan), i'tidal (lurus dan tegas), tasamuh (toleransi), musawah
(egaliter), syura (musyawarah), ishlah (reformasi), aulawiyah (mendahulukan yang
prioritas), tathawwur wa ibtikar (dinamis dan inovatif).*® Selain itu, para dosen juga
menganggap mahasiswa sudah memahami dan menerapkannya dengan menyatakan
bahwa secara teori dan pelaksanaan sudah baik, mahasiswa juga sudah bisa memahami
arti perbedaan pandangan beragama, dan sudah sering melakukan kegiatan-kegiatan
yang melibatkan masyarakat dalam bekerjasama dalam semua lini.

Namun demikian, ada prasyarat ataupun prakondisi yang mendorong
kemungkinan terjatun pada hal yang tidak moderat. Tidak jarang juga kondisi
psikologis menjadikan seseorang mudah terpengaruh dan kurang bersikap bijaksana.
Ciri-ciri prakondisi diri yang dapat mendorong ekstremisme sebagai bentuk kehati-
hatian yakni memiliki keseimbangan personality yang lemah. Oleh karena itu, Islam
menyeru memerlukan kesepadanan, mengingat adanya melampaui batas pada suatu
aspek hingga mengalahkan aspek lainnya tanpa memperhatikan keseimbangan akan
menimbulkan ekstremitas. Fenomena-fenomena patologis ekstremisme radikal dalam

lintasan sejarah bisa dikembalikan pada pangkal lemahnya jiwa, ruh, dan pikiran.’

% _ Mualimin, Ade Imelda Frimayanti, dan - Muhisom, “Peningkatan Kapasitas Guru dalam Penguasaan
Teknologi Informasi dan Kompunikasi pada Kelompok Kerja Madrasah Tsanawiyah | Kota Bandar
Lampung Provinsi Lampung,” Jurnal Sinergi 2, no. 1 (30 Desember 2021): 100-109,
https://doi.org/10.23960/jsi.v2i1.30.

% MHR. Wawancara, UIN Fatmawati Sukarno Bengkulu, Mei 19, 2021.

3" Mahmud Arif, Moderasi Islam dan Kebebasan Beragama: Perspektif Mohamed Yatim & Thahah Jabir
Al-Alwani (Yogyakarta: Deepublish, 2020), 83.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022
DOI: 10.33367/jiv12i2.2751




Mirna Guswenti, Sabarudin Sabarudin, Adi Saputra, Fatimah Nurlatifah

Kesimpulan

Praktik ibadah kemasyarakatan bukan hanya berfokus untuk diri sendiri ataupun
lingkungan kampus, melainkan juga dilakukan pada lingkungan sekitar. Praktiknya
adalah dengan memberikan pemahaman teori kemudian mempraktikkannya. Bentuk
praktik yang telah mahasiswa lakukan adalah mengajak masyarakat secara perlahan
untuk tercapainya masyarakat yang kuat pemahaman dan pengamalan keagamaan
melalui kegiatan ceramah keagamaan. Mahasiswa menempa pribadinya di lingkaran
proses pendidikan keagamaan bukan hanya secara formal, namun juga dilakukan secara
informal, dan nonformal.

Sikap moderasi beragama mahasiswa berkembang dengan internalisasi nilai-
nilai keagamaan yang moderat melalui mata kuliah praktik ibadah kemasyarakatan.
Prinsip dari moderasi telah terkandung pada ajaran keagamaan yang dilakukan pada
mata kuliah Pratik ibadah kemasyarakan yakni kesepadanan dan adil. Hal ini
ditunjukkan dengan sikap toleransi, nilai-nilai Tawassuth, I'tidal, Syura, Ishlah,
Qudwah, Muwathanah, La 'Unf, dan Dab I'tiraf al-'Urf.

Referensi
Abror, Khoirul. Figh Ibadah. Yogyakarta: Phoenix Publisher, 2019.

Abror, Mhd. “Moderasi Beragama Dalam Bingkai Toleransi.” RUSYDIAH: Jurnal
Pemikiran Islam 1, no. 2 (18 Desember 2020): 137-48.
https://doi.org/10.35961/rsd.v1i2.174.

Akhmadi, Agus. “Moderasi Beragama Dalam Keragaman Indonesia Religious
Moderation In Indonesia’s Diversity.” Jurnal Diklat Keagamaan 13, no. 2
(2019): 11.

Ardiansyah. “Islam Wasatiyah Dalam Perspektif Hadis: Dari Konsep Menuju
Aplikasi.” Mutawatir : Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis 6, no. 2 (7 Februari 2018):
232-56. https://doi.org/10.15642/mutawatir.2016.6.2.232-256.

Arif, Mahmud. Moderasi Islam dan Kebebasan Beragama: Perspektif Mohamed Yatim
& Thahah Jabir Al-Alwani. Yogyakarta: Deepublish, 2020.

Aziz, Yahya. “Penguatan Mata Kuliah Pendidikan Agama Islam Di Perguruan Tinggi
Umum.” Jurnal Sosial Humaniora 4, no. 2 (2 November 2011).
https://doi.org/10.12962/j24433527.v4i2.630.

Fahri, Mohamad, dan Ahmad Zainuri. “Moderasi Beragama di Indonesia.” Intizar 25,
no. 2 (2019). https://doi.org/10.19109/intizar.v25i2.5640.

Fajrin, Muh Fadli, dan Muhammad Arsyam. “Ibadah Sebagai Aspek Ritual Ummat
Islam.” Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 1 (18 Januari 2021).
http://dx.doi.org/10.31219/0sf.io/5jpbe.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022
DOI :10.33367/ji.v12i2.2751



Pengembangan Sikap Moderasi Beragama

Fatima, Bona Maria. “Menag Rilis Buku Pedoman Penguatan Moderasi Beragama di
Lembaga Pendidikan.” Berita Satu. 23 September 2021.
https://www.beritasatu.com/nasional/831601/menag-rilis-buku-pedoman-
penguatan-moderasi-beragama-di-lembaga-pendidikan.

Gunawan, Heri, Mahlil Nurul lhsan, dan Encep Supriatin Jaya. “Internalisasi Nilai-nilai
Moderasi Beragama dalam Pembelajaran PAI di SMA Al-Biruni Cerdas Mulia
Kota Bandung.” Atthulab: Islamic Religion Teaching and Learning Journal 6,
no. 1 (13 Juli 2021): 14-25. https://doi.org/10.15575/ath.v6i1.11702.

Husna, Khotimatul, dan Mahmud Arif. “Ibadah Dan Praktiknya Dalam Masyarakat.”
Ta’lim:  Jurnal  Studi  Pendidikan  Islam 04, no. 2 (2021).
https://doi.org/10.29062/ta'lim.v4i2.2505.

Kallang, Abdul. “Konteks Ibadah Menurut Al-Quran.” Al-Din: Jurnal Dakwah dan
Sosial Keagamaan 4, no. 2 (31 Desember 2018).
https://doi.org/10.35673/ajdsk.v4i2.630.

Khoiruman, Khoiruman. “Aspek Ibadah, Latihan Spritual Dan Ajaran Moral (Studi
Pemikiran Harun Nasution tentang Pokok-Pokok Ajaran Islam).” EL-AFKAR :
Jurnal Pemikiran Keislaman dan Tafsir Hadis 8, no. 1 (4 Juli 2019): 39.
https://doi.org/10.29300/jpkth.v8i1.2046.

Mualimin, -, Ade Imelda Frimayanti, dan - Muhisom. “Peningkatan Kapasitas Guru
dalam Penguasaan Teknologi Informasi dan Kompunikasi pada Kelompok Kerja
Madrasah Tsanawiyah I Kota Bandar Lampung Provinsi Lampung.” Jurnal
Sinergi 2, no. 1 (30 Desember 2021): 100-109.
https://doi.org/10.23960/jsi.v2i1.30.

Nugraha, Dera, Nurwadjah Ahmad, dan Andewi Suhartini. “Nilai-Nilai Moderasi
Beragama Di Pondok Pesantrensalaf Al-Falah Kabupaten Cianjur.” Jurnal Al
Amar (Ekonomi Syariah, Perbankan Syariah, Agama Islam, Manajemen dan
Pendidikan 2, no. 1 (2021): 9.

Nurhidin, Edi. “Strategi Implementasi Moderasi Beragama M. Quraish Shihab dalam
Pengembangan Pembelajaran Pendidikan Agama Islam.” Kuttab : Jurnal Ilmu
Pendidikan Islam 5, no. 2 (28 Desember 2021): 115-29.
https://doi.org/10.30736/kth.v5i2.686.

Sabarudin. “Multiculturalism of Kyai in Pesantren Sunni Darussalam, Yogyakarta.”
Dalam Annual International Conference on Social Sciences and Humanities
(AICOSH  2020). Yogyakarta, Indonesia: Atlantis Press, 2020.
https://doi.org/10.2991/assehr.k.200728.041.

Shihab, M Quraish. Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama.
Tangerang: Lentera Hati, 20109.

Siregar, Maragustam. Filsafat Pendidikan Islam Menuju Pembentukan Karakter.
Yogyakarta: Pascasarjana Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta, 2020.

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan (Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif Dan R &
D. Bandung: Alfabeta, 2014.

Sukmadinata, Nana Syaodih. Metode penelitian pendidikan. Bandung: Program
Pascasarjana Universitas Pendidikan Indonesia dengan PT Remaja Rosdakarya,
2005.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022
DOI: 10.33367/jiv12i2.2751



Mirna Guswenti, Sabarudin Sabarudin, Adi Saputra, Fatimah Nurlatifah

Sutrisno, Edy. “Aktualisasi Moderasi Beragama di Lembaga Pendidikan.” Jurnal Bimas
Islam 12, no. 1 (2019). http://jurnalbimasislam.kemenag.go.id.

Syafe’l, Imam. “Tujuan Pendidikan Islam.” Al-Tadzkiyyah : Jurnal Pendidikan Islam 6,
no. 2 (2015): 16. https://doi.org/10.24042/atjpi.v6i2.1876.

Tohet, Moch, dan Fitria Nur Hayati. “Penguatan Pemahaman dan Pengamalan
Keagamaan Anak melalui Optimalisasi Fungsi Langgar.” Intelektual : Jurnal
Pendidikan dan Studi Keislaman 12 (2022): 18.
https://doi.org/10.33367/ji.v12i1.2325.

Truna, Dody S. Pendidikan agama Islam berwawasan multikulturalisme: telaah kritis
atas muatan pendidikan multikulturalisme dalam buku ajar pendidikan agama
Islam (PAI) di perguruan tinggi umum di Indonesia. Cet. 1. Seri disertasi.
Jakarta: Kementerian Agama RI, 2010.

Wahyuningsih, Sri. “Moderasi Beragama dalam Multikulturalisme di Indonesia.”
Patinews.com, 2020. https://www.patinews.com/moderasi-beragama-dalam-
multikulturalisme-di-indonesia/.

Wulandari, Ade Putri. “Pendidikan Islam Berasaskan Moderasi Agama Di Pondok
Pesantren Nurul Ummahat Kotagede Yogyakarta.” Thesis, Universitas Islam
Negeri Sunan Kalijaga, 2020.

Yunus, Yunus, dan Arhanuddin Salim. “Eksistensi Moderasi Islam dalam Kurikulum
Pembelajaran PAI di SMA.” Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (4
Januari 2019): 181. https://doi.org/10.24042/atjpi.v9i2.3622.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 12 (2), 2022
DOI :10.33367/ji.v12i2.2751



