PENDIDIKAN HUMANISTIK KI HAJAR DEWANTARA
DALAM PERSPEKTIF PENDIDIKAN ISLAM

Budiono

Program Pascasarjana Institute Agama Islam Tribakti Kediri

Abstrak

Upaya untuk memperbaiki moralitas bangsa yang kian merosot terus
dilakukan salah satunya dengan mengimplementasikan pendidikan karakter dalam
tiap jenjang pendidikan. Namun tentu bukan hal yang mudah untuk melakukannya
apalagi menikmati hasilnya dalam waktu yang singkat. Berbagai permasalahan yang
bersangkutan dengan akhlak mulai mencuat hingga menyebabkan degradasi moral.
Diperlukan alternatif untuk mendukung upaya perbaikan moralitas bangsa Karenanya,
perlu kajian mengenai pendidikan karakter yang diharapkan mampu memberikan
pencerahan.

Tesis ini merupakan penelitian kepustakaan (library reseach) yang
membicarakan pendidikan karakter. Selain itu, tesis ini juga meneliti tentang konsep
Humanis pendidikan karakter menurut Ki Hadjar Dewantara dalam Perspektif
Pendidikan Agama Islam.

Adapun pokok- pokok pikirannya yang mengkaji beberapa hal diatas
adalah sebagai berikut: Tujuan pendidikan menurut Ki Hajar Dewantara adalah
memanusiawikan manusia (humanisasi), pendidikan adalah daya upaya untuk
memajukan budi pekerti, pikiran, dan jasmani anak agar selaras dengan alam dan
masyarakatnya. Pembentukan budi pekerti yang baik harus dilakukan mulai dari
lingkungan keluarga, lingkungan sekolah serta lingkungan masyarakat, sehingga ada
kesinambungan antara keluarga, sekolah dan masyarakat. Sedangkan Pendidikan
Islam tujuan pendidikan berorientasi pada pembinaan akhlak yang holistik yakni
akhlak yang menyeluruh, meliputi akhlak kepada Allah Swt (habl min Allah), diri
sendiri dan orang lain (habl min al-nas).

Kata Kunci: Pendidikan Humanis, Pendidikan Akhlak, dan Pendidikan Karakter.

A. Konteks Kajian

Pendidikan merupakan suatu proses di
dalam menemukan transformasi baik dalam
diri, maupun komunitas. Oleh sebab itu,
proses pendidikan yang benar hendaknya
membebaskan  seseorang dari  berbagai
kungkungan, intimidasi, dan eksploitasi.
Disinilah letak afinitas dari pedagogik, yaitu
membebaskan manusia secara komprehensif
dari ikatan-ikatan yang terdapat diluar dirinya
atau dikatakan sebagai sesuatu yang mengikat
kebebasan seseorang.

Menurut Ki Hajar Dewantara, anak didik
adalah makhluk bebas yang memiliki alamnya
sendiri sehingga mereka tidak seharusnya
diperlakuakan seperti robot atau mainan yang

42— Qurnal Pendidikan [slam

bisa dipermainkan secara manipulatif. Anak-
anak didik adalah makhluk yang memiliki
nasib dan masa depan pendidikan masing-
masing sehingga peran seorang pendidik
dalam  pendidikan  adalah mengarahkan
mereka sesuai dengan potensi dan bakat yang
dimilikinya. Dengan kata lain, anak didik adalah
makhluk yang dilahirkan sebagai sosok-sosok
dengan kebebasan dan kemerdekaan untuk
mewujudkan eksistensi dirinya secara terbuka
dan mandiri. Mereka mengaktualisasikan
segala potensi dan bakatnya dengan mandiri
dan terbuka pula.’

1 . Moh. Yamin. Menggugat Pendidikan Indonesia, Bela-
Jar dari Paulo Freire dan Ki Hadjar Dewantara, (Jogja-
karta: Ar-Ruzz Media, 2009), him. 159.



Ki Hadjar Dewantara yang
mengusung teori pendidikan nasional, dengan
konsep penguatan penanaman nilai-nilai luhur
yang dimiliki oleh bangsa sendiri secara masif
dalam kehidupan anak didik. Sebagaimana
yang diungkapkan oleh Ki Hadjar Dewantara
yang dikutip Mohammad Yamin dalam sebuah
penggambaran proses humanisasi;

“Berilah kemerdakaan kepada anak-anak
didik kita: bukan kemerdekaan yang leluasa, tetapi
yang terbatas oleh tuntutan-tuntutan kodrat alam
yang nyata dan menuju ke arah menyelamatkan
dan membahagiakan hidup dan penghidupan diri
dan masyarakat, maka perlulah dipakai dasar
kebangsaan, tetapi jangan sekali-kali dasar ini
melanggar atau bertentangan dengan dasar yang
lebih luas yaitu dasar kemanusiaan”.

Jika ditinjau dari pendidikan Islam metode
dalam pendidikan yang digunakan yang sama
dengan among metode atau konsep Tut Wuri
Handayani antara lain: metode teladan, metode
kisah, metode naschat, metode targhib dan
tarhid.

Dari penjelasan di atas dapat disimpulkan
bahwa  pendidikan = humanistik  dalam
pandangan Ki Hajar Dewantara sesuai dengan
pandangan Islam. Terutama dalam budi pekerti
yang dalam Islam biasa disebut dengan akhlak.
Karena humanisme dalam Islam didasarkan
pada hubungan sesama umat manusia yang
membutuhkan pendidikan akhlak atau budi
pekerti sehingga seseorang menjadi manusia
yang dapat menghormati dan menghargai
manusia lainnya.

Dari  sinilah  penulis
penelitian pustaka dengan judul

“Pendidikan ~ Humanistik Ki Hajar
Dewantara dalam Perspektif Pendidikan
Islam”.

mengadakan

B. Fokus Kajian

Berdasarkan latar belakang yang telah
dipaparkan di atas dapat diambil rumusan
masalah sebagai berikut: 1) Bagaimana konsep
pendidikan humanistik Ki Hadjar Dewantara.
2) Bagaimana perbandingan dan relevansi
konsep pendidikan humanistik Ki Hadjar
Dewantara dengan Pendidikan Agamalslam,

Pendidikan Humanis Ki Hajar Dewantara ... (Budiono)

3) Apa fungsi pendidikan humanistic dalam
system pendidikan nasional?

Pendidikan Humanis

Dewasa  ini  pemerintah  sedang
menggalakkan pentingnya pendidikan
berkarakter, yang sebenarnya bapak pendidikan
Indonesia Ki Hadjar Dewantara sudah sejak
dahulu kala mencanangkan konsep pendidikan
berkarakter yang kita kenal sekarang dengan
pendidikan humanis. Pendek kata sebenarnya
pendidikan humanis ala Ki Hajar Dewantara
dengan pendidikan karakter seperti dua
keping mata uang, atau hampir persis sama.
Pendidikan humanis berasal dari dua kata
pendidikan dan humanis, menurut beberapa
ahli, kata pendidikan mempunyai definisi yang
berbeda-beda tergantung pada sudut pandang,
paradigma, metodologi dan disiplin keilmuan
yang digunakan, diantaranya: Menurut D.
Rimba, pendidikan adalah “Bimbingan atau
pembinaan secara sadar oleh pendidik terhadap
perkembangan Jasmani dan Rohani anak didik
menuju terbentuknya kepribadian yang utuh.?

Kamus Bahasa Indonesia kata ‘karakter’
diartikan sebagai tabiat, sifat-sifat kejiwaan,
akhlak atau budi pekerti yang membedakan
seseorang dangan yang lain, dan watak. Ki
Hadjar Dewantara memandang karakter sebagai
inti pendidikan humanis sebagai watak atau
budi pekerti. Menurutnya budi pekerti adalah
bersatunya antara gerak fikiran, perasaan,
dan kehendak atau kemauan yang kemudian
menimbulkan tenaga.

Dari  beberapa  definisi  karakter
tersebut dapat disimpulkan secara ringkas
bahwa karakter adalah sikap, tabiat, akhlak,
kepribadian yang stabil sebagai hasil proses
konsolidasi secara progresif dan dinamis;
sifat alami seseorang dalam merespons siruasi
secara bermoral; watak, tabiat, akhlak, atau
kepribadian seseorang yang terbentuk dari
hasil internalisasi berbgai kebajikan, yang
diyakini dan digunakan sebagai landasan untuk
cara pandang, berpikir, bersikap dan bertindak;
sifatnya jiwa manusia, mulai dari angan-angan
sampai menjelma menjadi tenaga.mengenai

2 D. Marimba, Pengantar Filsafat Pendidikan Islam,
(Bandung: Al-Ma’arif, 1989), h. 19.

Surnal Perdi@ikan Tdam — 43



intelektual

sesuatu yang ada dalam diri seseorang, yang
membuat orang tersebut disifati.

Menurut Ramli, pendidikan karakter
memiliki esensi dan makna yang sama dengan
pendidikan moral dan pendidikan akhlak.
Tujuannya adalah membentuk pribadi anak,
supaya menjadi manusia yang baik, warga
masyarakat yang baik dan warga Negara yang
baik. Adapun kriteria manusia yang baik, warga
masyarakat yang baik , dan warga Negara yang
baik bagi suatu masyarakat atau bangsa, secara
umum adalah nilai-nilai sosial tertentuyang
banyak dipengaruhi oleh budaya masyarakat
dan bangsanya. Oleh karena itu, hakikat
pendidikan karakter dalam konteks pendidikan
Indonesia adalah pendidikan nilai, yakni
pendidikan nilai-nilai luhur yang bersumber
dari budaya bangsa Indonesia sendiri, dalam
rangka membina kepribadian generasi muda.’

Pendidikan ~ humanis  juga  dapat
dimaknai sebagai upaya yang terencana untuk
menjadikan peserta didik mengenal, peduli,
dan menginternalisasikan nilai-nilai sehingga
peserta didik menjadi insan kamil. Pendidikan
humanis juga dapat diartikan sebagai suatu
system penanaman nilai-nilai karakter kepada
warga sekolah yang meliputi komponen
pengetahuan, kesadaran atau kemauan dan
tindakan untuk melaksanakan nilai-nilai
tersebut baik terhadap Tuhan Yang Maha
Esa, diri sendiri, sesana, lingkungan maupun
kebangsaan sehingga menjadi manusia yang
sempurna.

Pendidikan humanis adalah proses
menanamkan karakter tertentu sekaligus
memberi benih agar peserta didik mampu
menumbuhkan  karakter khasnya pada
saat menjalankan kehidupan. Dengan kata
lain, peserta didik tidak hanya memahami
pendidikan sebagai bentuk pengetahuan,
namun juga menjadikan sebagai bagian dari
hidup dan secara sadar hidup berdasarkan pada
nilai tersebut.

B. Tujuan Pendidikan Humanistik

Pada dasarnya Pendidikan sebagaimana

3 Heri Gunawan, Pendidikan Karakter Konsep dan Im-
plementasi, (Bandung:Alfabeta, 2012) , h.23

44 _  Suredl Perdidkan Tdam

| Vol. 7, No. 1, Mei 2017 : 42 - 53

digariskan Ki Hajar Dewantara bertujuan
untuk meningkatkan mutu penyelenggaraan
dan hasil pendidikan yang mengarah pada
pencapaian pembentukan karakter atau akhlak
mulia peserta didik secara utuh, terpadu, dan
seimbang, sesuai standar kompetensi lulusan.
Melalui pendidikan karakter diharapkan peserta
didik mampu secara mandiri meningkatkan
dan menggunakan pengetahuannya, mengkaji
dan menginternalisasi serta mempersonalisasi
nilai-nilai karakter dan akhlak mulia sehingga
terwujud dalam perilaku sehari-hari.*

Hal ini sesuai dengan rumusan tujuan
pendidikan nasional yang terdapat pada UUSPN
No.20 tahun 2003 Bab 2 pasal 3: Pendidikan
Nasional berfungsi mengembangkan
kemampuan dan membentuk watak serta
peradaban bangsa yang bermartabat dalam
rangka mencerdaskan kehidupan bangsa,
bertujuan untuk berkembangnya potensi anak
didik agar menjadi manusia yang beriman
dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa,
berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif,
mandiri, dan menjadi warga negara yang
demokratis serta bertanggung jawab.

Oleh karena itu diperlukan cara yang
baik dalam membangun karakter seseorang.
Salah satu cara yang sangat baik adalah dengan
menciptakan lingkungan yang kondusif. Untuk
itu peran keluarga, sekolah dan komunitas amat
sangat menentukan pembangunan karakter
anak-anak untuk kehidupan yang lebih baik di
masa mendatang.®

C. Konsep Humanis sebagai inti Pendidikan
Karakter dalam Kurikulum 2013

Pada saat ini yang diperlukan adalah
kurikulum pendidikan yang berbasis karakter;
hal ini kemudian dijawab pemerintah melalui
Kemendikbud dengan mengimplementasikan
kurikulum 2013 pada 15 juli 2013.

4 http://aryforniawan.blogspot.com/2016/06/fungsi-dan-
tujuan-pendidikan-karakter.html

5 Dharma Kesuma, et.al, Pendidikan Karakter Kajian
Teori dan Praktik di Sekolah (Bandung: Remaja Ros-
dakarya, 2011), h. 6.

6 Zainul Miftah, Implementasi Pendidikan Karakter Mela-
lui Bimbingan dan Konseling, (Surabaya: Gena Prata-
ma Pustaka,2011), 37.



Konsep pendidikan  karakter pada
kurikulum 2013 bisa dilihat dari penyusunan
kompetensi inti yang kemudian menjadi acuan
untuk membuat kompetensi dasar. Berikut
adalah contoh Kompetensi inti yang digunakan
dalam kurikulum 2013 pada mata pelajaran
Pendidikan Agama Islam di kelas VII:

1. Menghargai dan menghayati ajaran agama
yang dianutnya. Merupakan bentuk dan
manifestasi karakter religius

2. Menghargai dan menghayati perilaku
jujur, disiplin, tanggungjawab, peduli
(toleransi, gotong royong), santun, percaya
diri dalam berinteraksi secara efektif
dengan lingkungan sosial dan alam dalam
jangkauan pergaulan dan keberadaannya.

3. Memahami pengetahuan (faktual,
konseptual dan procedural) berdasarkan
rasa ingin tahunya tentang ilmu
pengetahuan, teknologi, seni, budaya
terkait fenomena dan kejadian tampak mata

4. Mencoba, mengolah, dan menyaji dalam
ranah konkret (menggunakan, mengurai,
merangkai, memodifikasi, dan membuat)
dan ranah abstrak (menulis, membaca,
menghitung, menggambar, dan mengarang)
sesuai dengan yang dipelajari di sekolah
dan sumber lain yang sama dalam sudut
pandang/teori.

Dari kompetensi inti tersebut bahwa
kurikulum 2013 memang memberikan
penekanan khusus pada pendidikan karakter.

D. Nilai-nilai Humanis Dalam Pendidikan
Karakter

Pendidikan karakter berpijak dari karakter
dasar manusia, yang bersumber dari nilai moral
universal (bersifat absolut) yang bersumber dari
agama yang juga disebut sebagai the golden
rule. Pendidikan karakter dapat memiliki
tujuan yang pasti, apabila berpijak dari nilai-
nilai karakter dasar tersebut.

Menurut para ahli psikolog, beberapa
nilai karakter dasar tersebut adalah: cinta
kepada Allah dan ciptaan-Nya (alam dengan
isinya), tanggung jawab, jujur, hormat dan
santun, kasih sayang, peduli, dan kerjasama,

Pendidikan Humanis Ki Hajar Dewantara ... (Budiono)

percaya diri, kreatif, kerja keras, dan pantang
menyerah, keadilan dan kepemimpinan; baik
dan rendah hati, toleransi, cinta damai, dan
cinta persatuan.

Pendidikan karakter dianggap sebagai
pendidikan nilai moralitas manusia yang
disadari dan dilakukan dalam tindakan nyata.
Tampak di sini terdapat unsur pembentukan
nilai tersebut dan sikap yang didasari pada
pengetahuan untuk melakukannya. Nilai-nilai
itu merupakan nilai yang dapat membantu
interaksi bersama orang lain secara lebih
baik (learning to live together). Nilai tersebut
mencakup  berbagai bidang  kehidupan,
seperti hubungan dengan sesama (orang lain,
keluarga), diri sendiri (learning to be), hidup
bernegara, lingkungan dan Tuhan.” Tentu saja
dalam penanaman nilai tersebut membutuhkan
tiga aspek, baik kognitif, afektif maupun
psikomotorik.

Senada dengan yang diungkapkan oleh
Lickona®, yang menekankan tiga komponen
karakter yang baik, yaitu moral knowing
(pengetahuan tentang moral), moral feeling
(perasaan tentang moral), dan moral action
(perbuatan moral).Sehingga dengan komponen
tersebut, seseorang diharapkan mampu
memahami, merasakan dan mengerjakan nilai-
nilai kebajikan.’

7 . Masnur Muslih, Pendidikan Karakter Menjawab Tan-
tangan Krisis Multidimensional (Jakarta; Bumi Aksara,
2011), 67.

8 .Lickona bernama lengkap Thomas Lickona, meru-
pakan salah satu tokoh pemikir pendidikan karakter
kontemporer. la memiliki pandangan, bahwa terjadi
dikotomi antara pendidikan karakter dan pendidikan
agama. Keduanya seharusnya dipisahkan dan tidak
dicampuradukkan. Baginya, nilai dasar harus dihayati
jika masyarakat masih mau hidup dan bekerja secara
damai. Nilai-nilai yang seharusnya diprioritaskan dalam
pendidikan karakter adalah nilai kebijaksanaan, peng-
hormatan terhadap yang lain, tanggung jawab pribadi,
perasaan senasib sependeritaan (public compassion),
pemecah konflik secara damai. Lebih lanjut, menu-
rutnya agama bukan menjadi urusan sekolah negeri
(public school). Sedangkan pendidikan karakter tidak
ada relevansinya dengan ibadah dan doa-doa yang
dilakukan dalam lingkungan sekolah. Agama memiliki
hubungan vertikal antara sorang pribadi dengan keila-
hian, sedangkan pola pendidikan karakter adalah hori-
sontal di dalam masyarakat, antara individu satu den-
gan yang lain. Lihat, Abdul Majid, Pendidikan Karakter
Persfektif Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2011),
61-62

9 . Muslih, Pendidikan Karakter, 75.

Surnal Perdi@ikan Tdam — 45



intelektual

E. Konsep Pendidikan Humanis pada
Pendidikan Akhlak dalam Islam

Pendidikan Akhlak, mengenai penjelasan
akhlak secara luas, banyak sekali tokoh yang
memberikan pengertian secara bervariasi.
Diantaranya M. Abdullah Darraz, menurut
beliau akhlak adalah sesuatu kekuatan dalam
kehendak yang mantap, kekuatan dan kehendak
mana berkombinasi membawa kecenderungan
pada pemilihan pihak yang benar (akhlak
yang baik) atau pihak yang jahat (akhlak yang
jahat).!°

Akhlak dipahami oleh banyak pakar
dalam arti “kondisi kejiwaan yang menjadikan
pemiliknya melakukan sesuatu secara mudah,
tidak memaksakan diri, bahkan melakukannya
secara otomatis.” Apa yang dilakukan bias
merupakan sesuatu yang baik, dan ketika itu
ia dinilai memiliki akhlak karimah/mulia/
terpuji, dan bisa juga sebaliknya, dan ketika
itu ia dinilaimenyandang akhlak yang buruk.
Baik dan buruk tersebut berdasar nilai-nilai
yang dianut oleh masyarakat dimana yang
bersangkutan berada.

Bentuk jamak pada kata akhlak
mengisyaratkan banyak hal yang dicakup
olehnya. Secara garis besar dapat dikatakan
bahwa ia bukan saja aktifitas yang berkaitan
dengan hubungan antar manusia tetapi juga
hubungan manusia dengan Allah, dengan
lingkungan. Baik lingkungan maupun bukan,
serta hubungan diri manusia secara pribadi. Di
samping itu juga perlu diingat bahwa Islam tidak
hanya menuntut pemeluknya untuk bersikap
baik terhadap pihak lain dalam bentuk lahiriah,
sebagaimana yang ditekankan oleh sementara
moralis dalam hubungan antar-manusia, tetapi
Islam menekankan perlunya sikap lahiriah itu
sesuai dengan sikap batiniah. Hadits nabi yang
berkaitan dengan konsep pendidikan karakter
adalah hadits

yang diriwayatkan oleh imam Bukhari-
Muslim sebagai berikut:

10 . Erwin Yudi Prahara, Materi Pendidikan Agama Islam
(Ponorogo: STAIN Po Press, 2009), 182.

46 —  Quenal Pendidikan Jslam

| Vol. 7, No. 1, Mei 2017 : 42 - 53

LsdallalladlV sl onglos LY

8l sl Bl Wladatial. s s
853 Sl fis BB Ul

QRS TR

Artinya : “Usamah bin Zaid ra. berkata: Saya
mendengar Rasulullah saw. bersabda: Akan
dihadapkan orang yang berilmu pada hari
kiamat, lalu keluarlah semua isi perutnya,
lalu  ia  berputar-putar  dengannya,
sebagaimana himar yang ber-putar-putar
mengelilingi tempat tambatannya. Lalu
penghuni neraka disuruh mengelilinginya
seraya bertanya: Apakah  yang
menimpamu? Dia menjawab: Saya pernah
menyuruh orang pada kebaikan, tetapi
saya sendiri tidak mengerjakan-nya, dan
saya mencegah orang dari kejahatan,
tetapi saya sendiri yang mengerjakannya”.
(Muttafaq Alaih)!.

Dalam hadits riwayat Bukhori-Muslim di
atas menguraikan bahwa pembentukan karakter
yang didasari keteladanan akan menuai
kebaikan bagi dirinya sendiri dan orang lain.

Dengan demikian, bila sejauh ini
pendidikan karakter telah berhasil dirumuskan
oleh para penggiat sampai pada tahapan yang
sangat operasional meliputi metode, strategi,
dan teknik, sedangkan pendidikan akhlak sarat
dengan informasi kriteria ideal dan sumber
karakter baik, maka memadukan keduanya
menjadi suatu tawaran yang sangat inspiratif.
Hal ini menjadi entry point bahwa pendidikan
karakter memiliki ikatan yang kuat dalam nilai-
nilai spiritualitas dan agama'?.

11 . Abubakar Muhammad, Hadits Tarbawi lll, (Surabaya:
Karya Abditama, 1997), him. 70.

12 . Marfu’, Perbedaan pendidikan karakter dengan pen-
didikan akhlak, pendidikan moral, danpendidikan nilai,
http:// risetpendidikangmarfu’.com, Diakses pada tang-
gal29 agustus 2016.



1. Latar belakang kehidupan dan kondisi
sosial Ki Hadjar Dewantara

Ki Hadjar Dewantara yang dikenal
sebagai sosok pahlawan nasional, dengan
segudang prestasi dan pemikiran yang di
torechkannya maka sudah sepatutnya beliau
di anugerahi gelar sebagai pahlawan nasional
oleh bangsa ini.

Ki Hadjar Dewantara dilahirkan di
Yogyakarta pada tanggal 2 Mei 1889. Beliau
adalah putra kelima dari Soeryaningrat putra
Paku Alam III. Pada waktu dilahirkan diberi
nama Soewardi Soeryaningrat, karena beliau
masih keturunan bangsawan maka mendapat
gelar Raden Mas (RM) yang kemudian nama
lengkapnya menjadi Raden Mas Soewardi
Soeryaningrat."

Bersama dengan Tjipto Mangunkusumo
pada permulaan Juli 1913 membentuk
“Committee tot Herdenking van Nederlandsch
HonderdjarigeVrijheid” (panitia peringatan
100 tahun kemerdekaan Nederland) yang
dalambahasa Indonesia disingkat “Komisi Bumi
Putra”. Panitia bermaksud akan mengeluarkan
isi hati rakyat, memprotes adanya perayaan
kemerdekaan Belanda karena rakyat Indonesia
dipaksa secara halus harus memungut uang
sampai ke pelosok-pelosok

Dengan tersebarnya tulisan tersebut,
pemerintah Belanda menjadi marah. Kemudian
Belanda memanggil panitia De Express
untuk diperiksa. Dalam suasana seperti itu
Cipto Mangunkusumo menulis dalam harian
De Express 26 Juli 1913 untuk menyerang
Belanda, yang berjudul “Kracht of Vress”
(Kekuatan atau Ketakutan). Selanjutnya
Soewardi Soeryanigrat kembali menulis dalam
harian De Express tanggal 28 Juli 1913 yang
berjudul “Een Voor Allen, Maar Ook Allen
Voor Een ” (Satu buat semua, tetapi juga semua
buat satu).'*

Setelah berbagai keadaan yang di pelajari
KiHadjar Dewantara, bagi Ki Hadjar Dewantara

13 . Darsiti Soeratman, Ki Hadjar Dewantara, Jakarta. De-
partemen dan Kebudayaan 1983/1984. h. 8-9.

14 . Moch. Tauhid, Perjuangan dan ajaran Hidup Ki Hadjar
Dewantara, (Yogyakarta, MLPTS,1963), h. 299.

Pendidikan Humanis Ki Hajar Dewantara ... (Budiono)

indonesia harus segera mempersiapkan konsep
pendidikan nasional bagi seluruh rakyat
Indonesia supaya rakyat tahu akan nasibnya
sendiri dan mudah bersatu untuk mendapatkan
suatu kemerdekaan.

Ki Hadjar Dewantara berpendapat bahwa
kemerdekaan nusa dan bangsa untuk mengejar
keselamatan dan kesejahteraan rakyat tidak
hanya dicapai melalui jalan politik, tetapi juga
melalui pendidikan. Oleh karenanya timbullah
gagasan untuk mendirikan sekolah mandiri
yang akan dibina sesuai dengan cita-citanya.

Untuk merealisasikan tujuannya, Ki
Hadjar Dewantara mendirikan perguruan
Taman Siswa. Cita-cita perguruan tersebut
adalah “Saka” (“saka” adalah singkatan dari
“Paguyuban Selasa Kliwonan” di Yogyakarta),
dibawah pimpinan Ki Ageng Sutatmo
Suryokusumo. Paguyuban ini merupakan cikal
bakal perguruan Taman Siswa yang didirikan
oleh Ki Hadjar Dewantara di Yogyakarta. Yakni:
mengayu-ayu sarira (membahagiakan diri),
mengayu-ayu bangsa (membahagiakan bangsa)
dan mengayu-ayu manungsa (membahagiakan
manusia).

3. Konsep Pendidikan Humanis dalam
pendidikan Berkarakter Menurut Ki
Hadjar Dewantara

a. Konsep Humanis
Pendidikan Karakter

Untuk  mewujudkan  gagasannya
tentang pendidikan yang dicitacitakan,
dalam pelaksanaan pendidikan, Ki Hadjar
Dewantara menggunakan “Sistem Among”
sebagai perwujudan konsepsi beliau dalam
menempatkan anak sebagai sentral proses
pendidikan. Dalam Sistem Among, maka
setiap guru (pamong) sebagai pemimpin
dalam proses pendidikan diwajibkan
bersikap:

sebagai  Dasar

Ing Ngarsa Sung Tuladha, Ing Madya
Mangun Karsa, Tutwuri Handayani.Tiga
semboyan inilah yang dijadikan sebagai
konsep dasar pendidikan karakter.

1) Ing Ngarsa Sung Tuladha

Ing ngarsaberarti ‘di depan’ atau ‘di muka’.
Sun berasal dari kataingsun yang berarti

urnal Perdidikan [slam — 47



intelektual

‘saya’. Tulodo berarti ‘teladan’. Jadi ing
ngarsasung tuladha mengandung makna,
seorang pamong atau pendidikharusmampu
memberikan suri teladan bagi anak
didiknya.

Pendidik sebagai seorang pemimpin, maka
ia harus memiliki sikap dan perilaku yang
baik di segala langkah dan tindakannya
agar dapat dijadikan dapat dijadikan
sebagai “central figure” bagi siswa.

2) Ing Madya Mangun Karsa

Ingmadya berarti ‘di tengah-tengah’,
mbangun  berarti ‘membangkitkan’ atau
‘menggugah’, sedangkan karso diartikan
sebagai ‘bentuk kemauan’ atau ‘niat’. Jadi
ing madya mangun karsa mengandung
makna  bahwa  seorang  pemimpin
ditengan kesibukannya harus mampu
membangkitkan atau menggugah semangat
kerja anggota bawahannya.

Oleh karenanya, seorang pamong atau
pendidik sebagai pemimpinhendaknya mampu
menumbuh-kembangkan minat, hasrat dan
kemauan anak didik untuk dapat kreatif dan
berkarya, guna mengabdikan diri kepada cita-
cita yang luhur dan ideal.

3) Tutwuri Handayani

Tutwuri berarti ‘mengikuti dari belakang’.
Sedangkan handayani berarti ‘memberikan
dorongan moral atau dorongan semangat’.
Jadi Tutwuri Handayani berarti seorang
pendidik adalah pemimpin yangharus
memberikan dorongan moral dan semangat
kerja dari belakang.

Ki Hadjar Dewantara menjelaskan lebih
jauh dan detail bahwa anak didik mencari
jalan sendiri selama mereka mampu dan bisa
melakukan itu karena ini merupakan bagian
dari pendidikan pendewasaan diri yang baik
dan membangun. Kemajuan anak didik, dengan
membiarkan hal seperti itu, akan menjadi
sebuah kemajuan sejati dan hakiki. Namun,
kendatipun begitu, biarkan mereka berjalan
sendiri, bukan berarti tidak diperhatikan

48 _  Surnal Pendidikan [slam

| Vol. 7, No. 1, Mei 2017 : 42 - 53

dan dipedulikan, pendidik harus mengawasi
kemanakah mereka akan menempuh jalan.
Pendidik hanya mengamati, memberi teguran,
maupun arahan ketika mengambil jalan yang
salah dan keliru. Ini sesungguhnya yang
dimaksud. Arahan dan teguran akan datang
ketika anak didiknya akan tergelincir ke jalan
yang tidak baik.

b. Materi Pendidikan Karakter

Materi pendidikan merupakan
perencanaan yang dihubungkan dengan
kegiatan pendidikan (belajar mengajar) untuk
mencapai sejumlah tujuan.’” Oleh karena itu
materi pendidikan karakter harus mengacu
pada tujuan yang telah ditetapkan sehingga
materi pendidikan karakter tidak boleh berdiri
sendiri dan terlepas dari kontrol tujuannya. Di
samping itu materi pendidikan karakter harus
terorganisir secara rapi dan sistematis, sehingga
dapat memudahkan tujuan yang dicitacitakan.

Dalam pelaksanaan pendidikan karakter
menurut Ki Hadjar Dewantara haruslah sesuai
dengan tingkatan umur para peserta didik. Hal
ini dikarenakan seorang guru harus memahami
tentang kondisi psikis dari peserta didik dengan
tujuan bahwa ketika materi pendidikan karakter
disampaikan harus dapat dipahami dan dicerna
secara utuh. Sehingga Ki Hadjar membagi
empat tingkatan dalam pengajaran pendidikan
karakter, adapun materi pendidikan karakter
tersebut adalah sebagai berikut:

1) Taman Indria dan Taman Anak (5-8 tahun)

Pada tingkatan ini materi atau isi
pendidikan karakter (budi pekerti) berupa
pengajaran pembiasaan yang bersifat global dan
spontan atau occasional.'® Artinya materi yang
disampaikan bukan teori yang berhubungan
dengan kebaikan dan keburukan melainkan
bagaiamana peserta didik dapat mengetahui
kebaikan dan keburukan melalui tingkah laku
dari peserta didik itu sendiri.

Materi pengajaran karakter bagi anak
yang masih di sekolah ini berupa, latihan

15 .M. Ahmad, dkk.,Pengembangan Kurikulum, (
Bandung : Pustaka Setia, 1998 ), h. 10.

16 . Ki Hajar Dewantara, Bagian | Pendidikan, Ibid. h. 487.



mengarah pada kebaikan yang memenuhi syarat
bebas yaitu sesuai kodrat hidup anak. Materi
ini dapat dilaksanakan melaui peran pendidik
dalam membimbing, membina dan mengoreksi
tingkah- laku dari masing-masing peserta
didiknya. Sebagai contoh dalam pengajaran
karakter tersebut, yaitu berupa anjuran atau
perintah antara lain: ayo, duduk yang baik;
jangan ramai-ramai; dengarkan suaraku;
bersihkan tempatku; jangan mengganggu
temanmu, dan sebagainya, yang terpenting
dalam penyampaiannya harus diberikan secara
tiba-tiba pada saat-saat yang diperlukan.'’

2) Taman Muda (umur 9-12 tahun)

Menurut Ki Hadjar Dewantara pada
anak-anak usia 9-12 tahun sudah masuk
pada periode hakikat, yakni anak-anak sudah
dapat mengetahui tentang hal baik dan buruk.
Sehingga pengajaran karakter (budi pekerti)
dapat di ajarkan melalui pemberian pengertian
tentang segala tingkah-laku kebaikan dalam
hidupnya sehari-hari.'®

Didalam penyampainnya masih
menggunakan metode occasional yaitu melalui
pembiasaan dan divariasikan dengan metode
hakikat dalam artian setiap anjuran atau
perintah perlu di jelaskan mengenai maksud
dan tujuan pendidikan karakter, yang pokok
tujuannnya adalah mencapai rasa damai dalam
hidup batinya, baik yang yang mengenai hidup
dirinya sendiri maupun hidup masyarakatnya.
Yang perlu diperhatikan dalam pengajaran ini
menurut Ki Hadjar Dewantara bahwa anak-
anak dalam periode hakikat masih juga perlu
melakukan pembiasaan seperti dalam periode
syariat.

3) Taman Dewasa (umur 14-16 tahun)

Periode ini merupakan awal dimulainya
materi yang lebih berat karena pada periode
inilah anak-anak disamping meneruskan
pencarian pengertian, mulai melatih diri
terhadap segala laku yang sukar dan berat

17 . Ibid. h. 488.
18 . Ibid. h. 488.

Pendidikan Humanis Ki Hajar Dewantara ... (Budiono)

dengan niat yang disengaja."”

Pada periode ini juga, anak telah masuk
pada periode “tareckat” yang dapat di wujudkan
melalui kegiatan sosial, seperti pemberantasan
buta huruf, pengumpulan uang, pakaian,
makanan, bacaan-bacaan dan sebagainya
untuk disedekahkan kepada orang-orang
miskin atau orang-orang korban bencana
alam dan sebagainya. Dan ketika pendidikan
ini dilaksanakan di lingkungan perguruan
muda (sekolah menengah atas) maka dapat
dilaksanakan melalui pendidikan kesenian dan
olahraga. Dan inti dari pengajaran pendidikan
pada periode ini adalah semua laku (tidakan)
yang disengaja yang memerlukan kekuatan
kehendak (usaha) dan kekuatan tenaga
(aplikasi).

4) Taman Madya dan Taman Guru (umur 17-
20)

Yaitu tempat pendidikan bagi anak-anak
yang sudah benarbenar dewasa, pada periode
inilah anak-anak telah memasuki periode
ma’rifat yang artinya mereka telah dalam
tingatan pemahaman. Yaitu biasa melakukan
kebaikan, menginsyafi (menyadari) apa yang
menjadi maksud dan tujuan.® Pengajaran
tentang karakter yang harus diberikan pada
periode ini adalah berupa ilmu atau pengetahuan
yang agak mendalam dan halus. Yaitu materi
yang berkaitan dengan ethik dan hukum
kesusilaan. Jadi bukan hanya berkenaan dengan
kesusilaan saja melainkan juga tentang dasar-
dasar kebangsaan, kemanusiaan, keagamaan,
kebudayaan, adat istiadat dan sebagainya.

Melihat dari materi pendidikan karakter
di atas dapat kita dipahami bahwa Ki Hadjar
Dewantara menghendaki bahwa dalam
penyampaian pendidikan karakter haruslah
disesuaikan dengan umur si peserta didik.
Tahapan tersebut disesuaikan dengan tingkatan
psikologis methodis yang dikembangkan oleh
Ki Hadjar Dewantara. Menurut penulis, dari
materi pendidikan karakter di atas merupakan
materi pendidikan operasional. Dengan kata
lain materi tersebut merupakan cara untuk

19 . KiHajar Dewantara, Bagian | Pendidikan, Ibid. h. 488.
20 . Ibid.,h. 489.

Surnal Pendidikan [dam — 49



intelektual

meninternalisasikan nilai-nilai karakter. Materi
yang sesungguhnya masih membutuhkan
materi yang yang bersentuhan lansung dengan
peserta didik.

3. Konsep Pendidikan Karakter dalam
perspektif pendidikan akhlaq dalam
Islam

a. Hakikat Pendidikan Karakter dengan
Pendidikan Akhlak

Akhlaq menurut al-Ghazali bukanlah
pengetahuan (ma’rifah) tentang baik dan
jahat maupun kodrat (qudrah) untuk baik dan
buruk, bukan pula pengamalan (fi’il), yang
baik dan jelek, melainkan suatu keadaan
jiwa yang mantap (hay’a rasikha fi-n-nafs).
Akhlaq menurut al-Ghazali adalah “suatu
kemantapan jiwa yang menghasilkan perbuatan
atau pengamalan dengan mudah, tanpa harus
direnungkan dan disengaja. Jika kemantapan
itu sudah melekat kuat, sehingga menghasilkan
amal-amal yang baik, maka ini disebut akhlaq
yang baik. Jika amal-amal yang tercelalah yang
muncul dari keadaan itu, maka itu dinamakan
akhlaq yang buruk?®!

Namun walau demikian, pendidikan
akhlak memiliki tujuan yang searah dengan
pendidikan karakter. Jika tujuan pendidikan
karakter adalah pada arah pengembangan
potensi peserta didik, agar dapat menjadi
individu yang siap menghadapi masa depan
dan mampu survive mengatasi tantangan zaman
dengan perilaku-perilaku yang terpuji, maka
tak ubahnya tujuan pendidikan akhlak juga
menginginkan terbangunnya perilaku-perilaku
terpuji pada diri manusia.

Pendidikan karakter merupakan upaya
penanaman nilai-nilai karakter pada peserta
didik, baik nilai pengetahuan, kesadaran diri
maupun tindakan, yang selanjutnya, peserta
didik diharapkan dapat merealisasikan nilai-
nilai tersebut terhadap Tuhan Yang Maha
Esa, diri sendiri, sesama manusia, lingkungan
maupun bangsa melalui sikap, perasaan,

perkataan dan perbuatannya. Sehingga melalui

21 . M. Abul Quasem dan Kamil, Etika Al-Ghazali: Etika
Majemuk di dalam Islam, terj. J. Mahyudin, (Bandung:
Pustaka, 1988), him. 81- 82

50 —  Surnal Pendidikan Islam

| Vol. 7, No. 1, Mei 2017 : 42 - 53

pendidikan karakter, seorang anak akan menjadi
cerdas intelegensinya dan juga emosionalnya.

Nilai pendidikan akhlak dalam merupakan
serangkaian teori yang akan menjadi indah
jika diterapkan dalam kehidupan. Kemudian
berlanjut pada bentuk manifestasi akhlak-
akhlak tersebut. Demikian halnya dengan
pendidikan karakter, dapat terlihat bahwa
dalam pendidikan karakter juga mengandung
unsur teori pengetahuan tentang sikap-
sikap terpuji (knowingthe good). Kemudian
berlanjut pada feeling the good, agar seseorang
dapatmerasakan dan mencintai kebaikan,
dan setelah itu sampai pada tahap melakukan
perbuatan tersebut (acting the good) yang
kemudian akan menjadi suatu kebiasaan
(habit).

Secara singkat dapat dikatakan bahwa
nilai pendidikan akhlak dalam kitab terdapat
relevansi dengan pendidikan karakter. Sebab, di
dalamnya mengandung penanaman nilai-nilai
karakter religius, disiplin,bertanggung jawab,
bersahabat/komunikatif, cinta damai, toleransi,
jujur, demokratis, menghargai prestasi dan
peduli sosial. Nilai-nilai karakter tersebut
cukup komprehensif, yakni learning to live
together, learning to be dan hubungan dengan
Tuhan. Dengan nilai-nilai tersebut, diharapkan
setiap individu dapat memainkan perannya
untuk menanamkan karakter baik, sehingga
mampu mencapai totalitas kepribadian dan
dapat survive untuk menjalani dan menghadapi
tantangan masa depan Pendidikan karakter
dianggap sebagai pendidikan nilai moralitas
manusia yang disadari dan dilakukan dalam
tindakan nyata. Tampak di sini terdapat
unsur pembentukan nilai tersebut dan sikap
yang didasari pada pengetahuan untuk
melakukannya. Nilai-nilai itu merupakan nilai
yang dapat membantu interaksi bersama orang
lain secara lebih baik (learning to live together).
Nilai tersebut mencakup berbagai bidang
kehidupan, seperti hubungan dengan sesama
(orang lain, keluarga), diri sendiri (learning to
be), hidup bernegara, lingkungan dan Tuhan.?

22 . Masnur Muslih, Pendidikan Karakter Menjawab
Tantangan Krisis Multidimensional

(Jakarta; Bumi Aksara, 2011), 67.



A. Kesimpulan

Pada bagian kesimpulan ini akan ditulis
beberapa jawaban dari rumusan masalah yang
telah ditentukan dalam bab pertama, penulis
mengambil kesimpulan, yaitu:

Pertama, dalam pelaksanaan konsep
pendidikan karakter Ki HadjarDewantara,
menggunakan “Sistem Among” Dalam Sistem
Among, maka setiap guru (pamong) sebagai

Pendidikan Humanis Ki Hajar Dewantara ... (Budiono)

pemimpin dalam proses pendidikan diwajibkan
bersikap: Ing Ngarsa Sung Tuladha, Ing Madya
Mangun Karsa, Tutwuri Handayani.

Kedua, Inti dari konsep Pendidikan
akhlak dalam pendidikan Islam danpendidikan
karakter mempunyai relevansi nilai-nilai yang
terkait diantaranya adalah: Nilai pendidikan
akhlak terhadap Allah, Nilai pendidikan akhlak
terhadap diri sendiri, Nilai pendidikan akhlak
terhadap orang lain.

Persamaan konsep pendidikan karakter Ki Hajar Dewantara dan Pendidikan Akhlaq
dalam konsep Pendidikan Islam

Pendidikan Islam

Ki Hadjar Dewantara

- Etika sebagai seorang pendidik

Para pendidik selayaknya merupakan
manusia pilihan yang bukan hanya
memiliki kelebihan dari segi akademis
saja. Namun juga memiliki tanggung
jawab yang berat dalam melaksanakan
tugas dan fungsinya sebagai pendidik.
Para pendidik harus menguasai ilmu
dan mengajar anak didiknya dengan
profesional, sabar, telaten dan tertuju
pada pencapaian dunia dan akhirat.

« Ing Ngarsa Sung Tuladha, Seorang pamong
atau pendidik harus mampu memberikan
suri teladan bagi anak didiknya.

e Ing Madya Mangun Karsa, Seorang pamong
atau pendidik sebagai pemimpin hendakn-
ya mampumenumbuh-kembangkanminat,
hasrat dan kemauan anak didik untuk dapat
kreatif dan berkarya

- Tutwuri Handayani. Seorang pendidik
adalah pemimpin yang harus memberikan
dorongan moral dan semangat kerja dari
belakang

Perbedaan konsep pendidikan karakter Ki Hajar Dewantara dan Pendidikan Akhlaq
dalam konsep Pendidikan Islam

Pendidikan Islam

Konsep Ki HadjarDewantara

1. Akhlak seseorang harus memiliki niat
baik dalam mencari ilmu

2. Mengingat Allah

3. Menggunakan waktu dengan baik

4. Akhlak pribadi untuk menjauhi larangan-
larangan Allah

5. Etika sebagai seorang pendidik

6. Akhlak peserta didik menjaga kesopanan
terhadap pendidik

7. Menjaga etika terhadap orang tua

8. Menjaga hubungan baik dengan orang
awam

9. Menjaga hubungan baik dengan teman
dekat/sahabat

baru dikenal.

10. Menjaga hubungan baik dengan orang yang

e Taman Indria dan Taman Anak (5-8 tahun)
Pada tingkatan ini materi atau isi
pendidikan karakter (budi pekerti) berupa
pengajaran pembiasaan yang bersifat global
dan spontan atau occasional.

e Taman Muda (umur 9-12 tahun)

Pengajaran karakter (budipekerti) dapat
diajarkan melalui pemberian pengertian
tentang segala tingkah-laku kebaikan da-
lam hidupnya sehari-hari.

e Taman Dewasa (umur 14-16 tahun)

Periode ini merupakan awal dimulainya ma-
teri yang lebih berat karena pada periode
inilah anak-anak disamping meneruskan
pencarian pengertian, mulai melatih diri
terhadap segala laku yang sukar dan berat
dengan niat yang disengaja.

e Taman Madya dan Taman Guru (umur 17-
20)

Pengajaran tentang karakter yang harus
diberikan pada periode ini adalah berupa
ilmu atau pengetahuan yang agak menda-
lam dan halus. Yaitu materi yang berkaitan
dengan ethik dan hukum kesusilaan

Surral, Perdidkan [slam — 51



intelektual

DAFTAR PUSTAKA

Abdul majid, Dian andayani. 2010 Pedidikan
karakter dalam  perspektif  Islam.
Bandung: Insan Cita Utama.

Abidin Ibnu Rusn. 1998. Pemikiran al-Ghazali
Tentang  Pendidikan. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Abu bakar, Muhammad. 1997. Hadits Tarbawi
11I. Surabaya: Karya Abditama.

Abu Hamid al-Ghazali. 1998. Tuntunan
Mencapai Hidayah Ilahi, terj. M.
Fadlil Sa’d An-Nadwi. Surabaya: Al-
Hidayah.

Aminuddin, et al. 2006. Membangun Karakter
dan Kepribadian Melalui Pendidikan
Agamalslam. Yogyakarta: Graha Ilmu.

Amin Syukur dan Masyharuddin, 2002.
Intelektualisme Tasawuf. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Anwar, Rosihan. 2010. Akhlak Tasawuf .
Bandung: Pustaka Setia.

Anwar, Saeful. 2007. Filsafat llmu al-Ghazali
Dimensi  Ontologi dan Aksiologi.
Bandung: Pustaka Setia.

Arikunto, Suharsimi. 1996. Prosedur Penelitian.
Jakarta: Rineke Cipta. Basri, Hasan.
2009. Filsafat Pendidikan Islam.
Bandung: Pustaka Setia,

Basuki dan Miftahul Ulum, 2007. Pengantar
Illmu  Pendidikan Islam. Ponorogo:
Stain Po Press.

Beni Ahmad Saebani dan Abdul Hamid, 2010.
Ilmu Akhlak. Bandung: Pustaka Setia.
Daudy, Ahmad. 1986. Kuliah Filsafat
Islam. Jakarta: Bulan Bintang.

D. Marimba. 1989. Pengantar Filsafat
Pendidikan  Islam. Bandung: Al-
Ma’arif,

Dewantara, Ki Hadjar. 1962. Karya Bagian
I: Pendidikan. Yogyakarta: Majelis
Luhur Persatuan Taman Siswa.

Dewantara, Ki Hadjar, 1994. Bagian II :
Kebudayaan.Yogjakarta : MLPTS.

FKI LIM. 2010.
Pengantar

Gerbang  Pesantren,
Memahami Ajaran

52 _  Qurnal Pendidikan Tslam

| Vol. 7, No. 1, Mei 2017 : 42 - 53

Ahlussunnah  walJama’ah. Kediri:
Bidang Penelitian dan Pengembangan
LIM PP Lirboyo.

Gunawan, Heri. 2012. Pendidikan Karakter
Konsep dan Implementasi.
Bandung:Alfabeta. Irma H.N. Hadi
Soewito. 1985. Soewardi Soerjaningrat
dalam Pengasingan. Jakarta: Balai
Pustaka.

Kesuma, Dharma, et.al. 2011. Pendidikan
Karakter Kajian Teori dan Praktik
di  Sekolah. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Khan, Yahya. 2010. Pendidikan Karakter
Berbasis Potensi Diri: Mendongkrak
KualitasPendidikan. Yogyakarta:
Pelangi Publishing.

Ki Hariyadi, 1989. Ki Hadjar Dewantara
sebagai Pendidik, Budayawan,
Pemimpin Rakyatdalam Buku Ki Hadjar
Dewantara dalam Pandangan Para
Cantrik dan Mentriknya,Yogyakarta:
MLTS,

Ki Suratman, 1987.
Ketamansiswaan.

MLPTS.

Koesoema A, Doni. 2010. Pendidikan Karakter
Strategi Mendidik Anak di Zaman
Global. Jakarta: PT.Grasindo.

Lickona, Thomas. 2004. Pendidikan Karakter.
Bantul: Kreasi Wacana.

M. Ahmad, dkk. 1998. Pengembangan
Kurikulum.Bandung : Pustaka Setia.
Mubhajir, Noeng. 1996. Metodologi
Penelitian Filsafat.Yogyakarta : Rake

Pokok-pokok
Yogyakarta:

Sarasin.

Muslih, Masnur. 2011. Pendidikan Karakter
Menjawab Tantangan Krisis
Multidimensional  Jakarta, = Bumi
Aksara.

Mochtar Buchori, Character Building dan
Pendidikan Kita. Kompas

M. Abul Quasem dan Kamil, 1988. Etika Al-
Ghazali:  Etika Majemuk di dalam
Islam, terj. J.Mahyudin. Bandung:
Pustaka.



Nata, Abuddin. 2003. Pemikiran Para Tokoh
Pendidikan  Islam. Jakarta: Raja
Grafindo Persada.

Nazir. 1998. Metode penelitian. Jakarta : Ghalia
Indah.

Salahudin, Anas dan Alkriencichie, Irwanto.
2013. Pendidikan Karakter:
PendidikanBerbasis ~ Agama  dan
Budaya Bangsa. Bandung: CV Pustaka
Setia

Soeratman, Darsiti. 1983/1984. Ki Hadjar
Dewantara, Jakarta. Departemen dan
Kebudayaan.

Sudarto. 2001. Metodologi Penelitian Filsafat.
Jakarta : Raja Grafindo.

Sudirman N. 1987. llmu Pendidikan. Bandung:
Remaja Rosdakarya.

Sugiyono. 2009. Metode Penelitian Pendidikan
Pendekatan Kuantitatif Kualitatif dan
R &D.Bandung : Alfabeta,

Tafsir, Ahmad. 1994. Filsafat Umum. Bandung
: Remaja Rosda Karya, Cet.VII.

Tafsir, Ahmad. 2005. Ilmu Pendidikan dalam
Perspektif Islam. Bandung: PT Remaja
Rosdakarya.

Tauhid, Moch. 1963. Perjuangan dan ajaran
Hidup  Ki  Hadjar  Dewantara.
Yogyakarta, MLPTS.

UU RI Tahun 2005 tentang Guru dan Dosen
serta UU RI No. 20 Tahun 2003 tentang
Sisdiknas.

Wibowo, Agus. 2013. Pendidikan Karakter
Berbasis Sastra.Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Yamin , Moh. 2009. Menggugat Pendidikan
Indonesia : Belajar dari Paulo Freire
dan KiHajar Dewantara. Jogjakarta :
Ar Ruzz Media.

Yudi Prahara, Erwin. 2009. Materi Pendidikan
Agama Islam. Ponorogo: STAIN Po
Press.

Departemen Agama RI. 2008. A/-Qur’andan
Terjemahan Surat Al- Bagarah:2.
Bandung: Diponegoro.

http://s4h4.wordpress.com/2008/11/30/

Pendidikan Humanis Ki Hajar Dewantara ... (Budiono)

biografi-imam-ghazali/ http://syafieh.
blogspot.com/2013/04/filsafat-islam-
al-ghazali-dan-pemikiran.html

Haryanto, Pendidikan Karakter Menurut Ki
Hadjar Dewantara, (haryan62@yahoo.
co.id). Diakses pada tanggal 29 Agustus
2016. http://www.ispi.or.id/2016/8/22/
mendalami-filsafat-pendidikan-ki-
hajar-dewantara/ di akses pada 30
Agustus 2016  http://aryforniawan.

blogspot.com/2016/08/fungsi-dan-

tujuan-pendidikan-karakter.html
Marfu. Perbedaan pendidikan karakter

dengan pendidikan akhlak, pendidikan
moral, danpendidikan nilai, http://
risetpendidikangmarfu’.com, Diakses
pada tanggal 28 Agustus 2016.

Ni’matulloh.et. all, Pendidikan Karakter Dalam
Persfektif Pendidikan Islam, (http://
nimatlloh. blogspot.com, diakses pada
tanggal 20 Mei 2016)

Siswanto, Perbedaan pendidikan karakter
dengan pendidikan akhlak, pendidikan
moral, danpendidikan nilai, http://
siswantozheis.wordpress.com. Diakses
tanggal 04 Juli 2016.

Qurnal Perdidikan Tslam — 53



