DAMPAK FAHAM KEAGAMAAN JAMA’AH TABLIG
TERHADAP PERUBAHAN SISTEM PENDIDIKAN
DI PONDOK PESANTREN AL FATAH
DESA TEMBORO KECAMATAN KARAS
KABUPATEN MAGETAN

Muhammad Luthvi Al Hasyimi

Program Pascasarjana Institute Agama Islam Tribakti Kediri
Abstrak

Jama’ah Tabligh menjadi wacana tersendiri dalam khazanah dunia Islam Indonesia.
Perkembangannya yang terhitung pesat dinegri ini, ditambah dengan minimnya informasi tentang
faham keagamaan ini menjadi menarik untuk diteliti

Pondok Pesantren Al Fatah adalah salah satu basis utama pendukung tersebarnya jama’ah
Tabligh. Pondok pesantren yang dulu berfaham Nahdiyyin ini saat ini berkembang begitu pesat
dengan santri-santrinya mencapai lebih dari 10.000 dalam kurun waktu 15 tahun terakhir. Dengan
Berubahnya Al Fatah dari NU menjadi Jama’ah Tabligh, tentu ada perubahan sistem pendidikannya.

Fokus Penelitian ini adalah 1. Bagaimana faham keagamaan Jama’ah tabligh yang telah
merubah istem pendidikan di Pondok Pesantren Al fatah Temboro? 2. Bagaimana
sistem pendidikan di Pondok Pesantren Al fatah Temboro sebelum masuknya faham keagamaan
Jama’ah tabligh? 3. Apa dampak faham keagamaan Jama’ah tabligh terhadap perubahan sistem
pendidikan di Pondok Pesantren Al fatah Temboro?.

Penelitian ini menggunakan paradigma kontruktivis, pendekatan kualitatif, sifat penelitian
deskriptif, teknik pengumpulan data dengan wawancara mendalam, dokumentasi.

Dari hasil penelitian terungkap bahwa 1. Jama’ah Tabligh tidak berbeda dengan Ahlus
sunnah wal Jama’ah, yang menjadi berbeda hanya metode dakwahnya saja dimana hal ini
menyebabkan pakaiannya berbeda dengan masyarakat Indonesia secara umum. Namun secara
aqidah dan madzhab figih sama. 2. Sistem pendidikan di Pondok Pesantren Al Fatah sebelum
berpaham Jama’ah Tabligh adalah seperti mayoritas pesantren salaf lainnya. Kurikulumnya mulai
dari ibtidaiyah, tsanawiyah dan diniyah, metode pembelajarannya dengan metode sorogan dan
wethonan, sistem evaluasi dan kebijakannya hanya berpusat pada sang kyai. 3.Banyak perubahan
dalam sistem pendidikan di Al fatah setelah berfaham Jama’ah Tabligh, diantaranya ideologinya
berubah, dari sebelumnya ASWAJA-NU menjadi ASWAJA-Jama’ah Tabligh, kurikulumnya
ditambah dengan kitab-kitab refrensi utama Jama’ah Tabligh seperti kitab fadhilah amal,
muntakhob ahadist, hayyatus shohabah., metode pendidikannya bertambah dari sebelumnya
hanya metode wethonan, sorogan, hafalan dan metode pembelajaran lain yang biasa diterapkan
di pondok pesantren, ada tambahan metode muhasabah, yaitu waktu khusus untuk intropeksi diri
peningkatan amal apa yang terjadi pada hari ini dibanding hari kemarin.

Kata Kunci: Jama’ah Tabligh-Sistem Pendidikan-Pondok Pesantren

A. Konteks Penelitian

Jama’ah Tabligh adalah gerakan yang di
proklamirkan oleh Maulana Muhammad Ilyas
(1885-1944) yang masuk ke Indonesia sekitar
tiga dekade yang lalu dan masuk wilayah Jawa
Timur pada sekitar pertengahahan tahun 1989,
yang sebelumnya kegiatan mereka terpusat di

masjid Kebun Jeruk Jakarta.dari tahun itulah
jama’ah ini berkembang di Jawa Timur dan
sampai sekarang ini telah memiliki tiga Pusat
kegiatan yaitu di komplek Pondok Pesantren Al
Fatah Temboro, Kecamatan Karas, Kabupaten
Magetan, Masjid Nurul Hidayah jln Ikan
Gurame V/13 Perak Barat Surabaya dan Masjid

urnal Perdidikan [slam — 99



intelektual

An Nur, Keranjingan Timur, Gladak, Parem,
Jember.

Dalam perkembangannya setelah gerakan
jama’ah ini menyebar keluar Deoband dan
pada gilirannya merupakan gerakan yang
menggelobal disetiap Negara yang berpenduduk
sunni, termasuk Indonesia, maka jama’ah ini
memiliki banyak sebutan antara lain : Ada
yang menyebut Jama’ah Tabligh, Jama’ah
Jaulah, Jama’ah Khuruj, Jama’ah Jenggot,
Jama’ah Kompor, Jama’ah Silaturrahmi,
Jama’ah Dakwah dan lain sebagainya.
Pada generasi kedua pondok pesantren Al
Fatah Temboro, yaitu pada akhir-akhir masa
kepemimpinan KH. Mahmud Kholid Umar,
pondok pesantren Al Fatah Temboro mengenal
paham keagaman yang dianggap baru oleh
masyarakat Indonesia secara umum, yaitu
paham yang masyhur disebut Jama’ah Tabligh.

Pondok pesantren yang dulunya menjadi
basis pendidikan ormas NU masyarakat
Magetan dan sekitarnya inipun lambat laun
berubah menjadi pondok pesantren Jama’ah
Tabligh terbesar se Indonesia hingga saat ini.

Dalam perjalannanya, tentu banyak
perubahan yang terjadi di Pondok Pesantren
ini diberbagai bidang, termasuk dalam sistem
pendidikannya. Sebab itulah penulis merasa
tertarik untuk mengadakan penelitian dengan
judul “Dampak Paham Keagamaan Jama’ah
Tabligh Terhadap Perubahan Sistem Pendidikan
Di Pondok Pesantren Al Fatah Temboro™.

B. Fokus Penelitian

1) Bagaimana paham keagamaan Jama’ah
tabligh yang merubah Pondok Pesantren
Al fatah Temboro?

2) Bagaimana sistem pendidikan di Pondok
Pesantren Al fatah Temboro sebelum
masuknya paham keagamaan Jama’ah
tabligh?

3) Apa dampak paham keagamaan Jama’ah
tabligh terhadap sistem pendidikan di
Pondok Pesantren Al fatah Temboro ?

100 —  Qurnal Pendidikan Telam

| Vol. 7, No. 1, Mei 2017 : 99 - 108

C. Tujuan Penelitian

1) Untuk menjelaskan dan menguraikan
paham keagamaan Jama’ah tabligh
yang merubah Pondok Pesantren Al

fatah Temboro

2) Untuk menjelaskan dan menguraikan
sistem pendidikan di Pondok Pesantren Al
fatah Temboro sebelum masuknya paham
keagamaan Jama’ah tabligh.

3) Untuk menjelaskan dan menguraikan
dampak  paham keagamaan Jama’ah
tabligh terhadap sistem pendidikan di
Pondok Pesantren Al fatah Temboro.

A. Paham Keagamaan di Indonesia

Islam merupakan agama samawi terakhir
didunia ini. Nabi Muhammad SAW. Sebagai
pembawa agama ini begitu luar biasa sehingga
Islam menjadi tersebar keseluruh pelosok
dunia hingga sampai kenegri kita ini melalui
walisongo.

Namun seiring berkembang zaman,
mulai banyak paham keagamaan yang muncul
belakangan, sehingga perlu kajian-kajian
lebih mendalam mengenai paham-paham
keagamaan terutama di Indonesia. Paling tidak
ada tiga ideologi atau paham keagamaan yang
dirangkumoleh Maksumyaitu(1)Islam Radikal,
(2) Islam Moderat, dan (3) Islam Liberal.

1. Islam Radikal

Islam radikal dapat diartikan sebagai
sebuah gerakan atau organisasi yang berusaha
mengubah masyarakat muslim dengan progam
dan ideologi berdasarkan teks suci Islam. Islam
radikal berkeyakinan akan adanya kesatuan
agama dan politik. Atau lebih tepatnya
keyakinan tentang subordinasi politik terhadap
agama-politik dikelola sesuai dengan norma
dan hukum Islam.!

Mark Tessler menjelaskan lebih rinci
tentang karakteristik Islam radikal bahwa
hubungan Islam dan politik tidak bisa
dipisahkan, dukungan terhadap organisasi
Islam, dukungan terhadap kepemimpinan

1 Ibid 165-166



Dampak Keagamaan Jama’ah Tabligh terhadap Perubahan Sistem ..... (M. Luthvi Al Hasyimi)

politik para ulama’, dan dukungan terhadap
pelaksanaan Islam dalam kehidupan sosial
politik oleh pemerintah.?

Jambhari dan Jajang Jahroni
mengidentifikasi empat kelompok Islam radikal
kontemporer di Indonesia, yaitu FPI (Front
Pembela Islam) pimpinan Habib Muhammad
Rizieq bin Husein Syihab, Laskar Jihad (LJ)
dengan tokohnya Ja’far Umar Thalib yang telah
membubarkan diri, MMI (Majelis Mujahid
Indonesia) dengan Amir Abu Bakar Ba’asyir,
HTI (Hizbut Tahrir Indonesia) organisasi Islam
internasional yang didirikan oleh Taqiyuddin
al-Nabhani.?

2. Islam Moderat

Konsep moderat (Arab: al wasath,
pertengahan) sudah banyak dikenal orang.
Hakekat moderat adalah adil dan berimbang.
Moderat adalah kebenaran diantara dua
kebatilan, keadilan diatara dua kezaliman,
tengah-tengah diantara ekstremitas, terbaik
diantara yang baik baik, terbaik diantara yang
buruk buruk, dan terbaik diantara yang baik-
buruk.

Oleh sebab itu moderat adalah sikap
ketiga yang baru. Keistimewaannya terletak
pada kemamuannya mengombinasikan unsur-
unsur “sengketa” menjadi satu keharmonisan
yang tidak saling memusubhi. [a adalah keadilan
dan keseimbangan diantara dua kutub, bukan
keberpihakan habis-habisan pada salah satu
diantara dua eksageritas (berlebihan dan
keterlaluan).*

Dalam wacana keberagaman seperti
sekarang ini, istilah moderat memiliki
konotasi yang positif. Moderat adalah kata
yang menghipnotis. Islam moderat misalnya,
dimaknai sebagai Islam yang anti kekerasan
dan anti terorisme. Islam moderat identik
dengan Islam yang bersahabat, tidak ekstrem
kanan dan tidak ekstrem kiri. Nahdlatul Ulama
(NU) dan Muhammadiyah pun dengan tegas
mengklaim dirinya sebagai representasi dari

2 Ibid 166
3 Ibid 166-167
4  Ibid 172

Islam yang moderat, bukan liberal dan juga
bukan fundamentalis atau radikal.’

3. Islam Liberal

Islam liberal, dalam beberapa literatur
diartikan sebagai sebuah gerakan Islam yang
berupaya menafsirkan Islam secara rasional
untuk mengkontekskan Islam dalam merespon
perubahan zaman. Islam liberal merupakan
gerakan keagamaan yang menekankan pada
pemahaman Islam yang terbuka, toleran,
inklusif, dan kontekstual.®

Ada beberapa bentuk gerakan yang
menyebarkan paham Islam liberal di Indonesia.
Pertama neo-modernisme sejak awal tahun 70
dengan tokoh-tokoh Nurcholis Madjid, Djohan
Efendi, Ahmad Wahib, dam Abdurrahman
Wahid. Kedua JIL (Jaringan Islam Liberal)
dengan tokoh-tokoh Ulil Abshar Abdalla,
Nong Darol Mahmada, Burhanuddin, Thsan
Ali Fauzi, Hamid Basyaib, Saiful Mujani dan
Luthfi Assaukanie. Ketiga JIMM (Jaringan
Intelektual Muda Muhammadiyah)

B. Teori Perubahan Sosial
1. Pengertian Perubahan Sosial

Perubahan merupakan sifat yang melekat
pada masyarakat, oleh karena itu kehidupan
sosial selalu dilingkupi oleh perubahan-
perubahan yang tiada henti, apabila perubahan
berhenti, maka berhenti pula kehidupan
masyarakat, berdasar uraian pendek ini, maka
perubahan sosial itu terjadi dimana-mana,
setiap waktu dan lokasi. Dengan berbagai tipe,
model dan aspeknya, oleh karena itu perubahan
antara satu masyarakat berbeda dengan
masyarakat lain.” Oleh karena demikian, maka
para sosiolog berbeda-beda dalam mengajukan
konsep definisi perubahan sosial.

Sebenarnya perubahan sosial berdasar
etimologi, dalam bahasa Inggris searti dengan
social change, yang menurut para ahli sosiologi

5 Ibid172
6 Ibid 169

7 John Scott ( Editor), Sosiologi The Key Concepts,’terj’
Labsos FISIP UNSOED, (Jakarta : RajaGrafindo Per-
sada, 2011), 31.

Surnal Perdidikan [slam  — 101



intelaktual

bentuk perubahan sosial itu ada dua bentuk
yaitu ;

Pertama bentuk progress dapat dimaknai
sebagai bentuk perubahan sosial yang bertujuan
untuk kemajuan, sehingga perubahan itu dapat
membawa keuntungan dalam kehidupan sosial
bagi warga masyarakat, perubahan progress
dapat dibedakan menjadi dua :; 1) planned
progress artinya kemajuan yang memang
direncanakan seperti modernesasi desa, 2)
unplanned progress yakni kemajuan yang
tidak direncanakan, seperti gunung meletus
membawa kemajuan dibidang pertanian.

Kedua regress merupakan perubahan
sosial yang implikasinya kearah kemunduran,
sehingga tidak menguntungkan bagi kehidupan
sosial, seperti dampak peperangan.®

Dari pengertian-pengertian diatas dapat
diambil kesimpulan bahwa perubahan sistem
pendidikan sebagaimana yang akan dibahas
dalam tesis inipun adalah bagian dari perubahan
sosial.

2. Strategi Perubahan Sosial

Setiap perubahan sosial yang direncanakan
atau diupayakan membutuhkan strategi tertentu
agar perubahan sosial yang diinginkan dapat
terwujud. Para sosiolog mengajukan beberapa
konsep yang dapat dijadikan landasan dalam
menentukan strategi perubahan sosial antara
lain : strategi reedukasi, strategi persuasive,
strategi fasilitatif, strategi kekuasaan atau
kewenangan. °

a. Strategi reedukasi.

Strategi reedukasi dapat digunakan
untuk mengatasi hambatan-hambatan social
budaya yang berkaitan dengan kelemahan
pengetahuan atau pendidikan dan keterampilan
dalam memanfaatkan suatu inovasi, hambatan
itu misalnya ; masyarakat setempat menolak
terhadap perubahan dan perbaikan serta

8 Abdullah Idi, Sosiologi Pendidikan : Individu,
Masyarakat dan Pendidikan, ( Jakarta : Rajagrafindo
Persada, 2011), 213

9 Nanang Martono, Sosiologi Perubahan Sosial, ( Jakarta :
Rajagrafindo Persada, 2012), 257-261.

102 —  Surnal Pendidikan Tslam

| Vol. 7, No. 1, Mei 2017 : 99 - 108

peningkatan Sumber Daya Manusia. Strategi
reedukasi dapat dilaksanakan pada usaha-usaha
realisasi perubahan melalui program yang
terstruktur dan pelatihan untuk kelompok-
kelompok sasaran, yang potensial dalam
menerima perubahan baik langsung atau
melalui media.

Strategi semacam ini dapat diterapkan
dalam  hubungannya dengan perubahan
yang paling tidak, memiliki dua tujuan yaitu
1) mempersiapkan rasionalisasi terhadap
penerimaan inovasi atau perubahan yang
akan mudah diterima individu-individu dalam
masyarakat, 2) mempersiapkan kelompok
sasaran untuk memahami pengetahuan baru
dan keterampilan yang dibutuhkan untuk
menerima perubahan.

b. Strategi persuasif.

Strategi persuasi mengacu kepada usaha
untuk melakukan perubahan masyarakat dengan
cara mempengaruhi atau membujuk masyarakat
untuk mengadakan perubahan, Strategi ini lebih
tepat di realisasikan pada suatu masyarakat yang
tidak menyadari akan kebutuhannya terhadap
perubahan, atau suatu masyarakat yang
perhatiannya sangat rendah untuk mengadakan
perubahan, dengan melakukan 2 (dua) hal
yaitu : Pertama mengumpulkan problem-
problem yang dihadapi oleh suatu masyarakat
dan mencari solosinya, Kedua menggunakan
bujukan dengan melibatkan perasaan dan
antisipasi terhadp aspek nonrasional, artinya
mempertimbangkan norma-norma dan nilai-
nilai budaya masyarakat setempat. Namun
demikian strategi persuasive akan menemui
kegagalan apabila : 1) ada kesalahan dalam
pendugaan oleh agen perubahan, 2) masyarakat
yang dituju sangat komplek, 3) kelompok
masyarakat yang dikehendaki kurang memiliki
pengetahuan dan keterampilan, 4) kelompok
yang dikehendaki berubah memiliki materi
ekonomi mapan dan cukup.

c. Strategi fasilitatif.

Strategi  fasilitatif adalah  metode
perubahan sosial dengan memposisikan
agen perubahan, sebagai fasilitator yang



Dampak Keagamaan Jama’ah Tabligh terhadap Perubahan Sistem ..... (M. Luthvi Al Hasyimi)

menyiapkan berbagai sarana prasarana, sumber
daya dan informasi sebagai sarana konsultasi.
Strategi ini dapat dipraktekkan apabila ada
beberapa kondisi, yaitu : Pertama perubahan
sosial membutuhkan adanya keterlibatan dan
perubahan pada diri agen perubahan. Kedua
kelompok masyarakat yang dikehendaki untuk
berubah, bersifat terbuka terhadap bantuan dan
perubahan dari luar. Ketiga tujuan perubahan
bersifat multidimensi dan memiliki sasaran
yang luas, serta menyangkut masa depan warga
masyarakat, misalnya masalah pentingnya
menjaga dan mempertahankan iman sampai
meninggal dunia atau meningkatkan usaha agar
masuk surga di tingkat yang tinggi. Keempat
perubahan yang diinginkan membutuhkan
partisipasi aktif dari barbagai komponen
masyarakat. Kelima  Perubahan  yang
diinginkan dapat menyelesaikan masalah yang
dihadapi oleh warga masyarakat. Keenam
perubahan tersebut dapat membawa implikasi
keuntungan lain di samping tujuan pokoknya.

3. Media Perubahan Sosial

Media merupakan alat-alat yang dapat
digunakan untuk menyampaikan informasi
yang di sampaikan kepada penerima informasi,
agar mereka mengetahui, memahami dan
dapat melaksanakan isi dan maksud informasi
tersebut.””  Kiatannya dengan perubahan
sosial, maka secara teoritis tidak mungkin
suatu perubahan sosial termasuk dalam hal
sistem pendidikan tanpa menggunakan sarana,
atau media yang menjadi landasan parubahan
sosial tersebut. Adapun media perubahan sosial
tersebut diantaranya yaitu :

a. Agama.

Secara singkat agama berfungsi; sebagai
yang memberi nilai terhadap kehidupan
individu dan kelompok sosial, juga memberi
harapan untuk kelangsungan hidup sesudah
mati, Agama dapat menjadi sarana manusia
untuk meningkatkan diri dari kehidupan
dunia yang penuh dengan penderitaan, ketika
mencapai kemandirian spiritual. Agama juga

10 Wina Sanjaya, Media Komunikasi Pembelajaran, ( Ja-
karta : Kencana Prenada Media, 2012), 57.

dapat memiliki peran sebagai pengikat kuat
terhadap norma-norma social dan sanksi sosial,
juga menjadi dasar kesamaan tujuan serta
nilai-nilai yang menjadi dasar terbentuknya
masyarakat."!

b. Pendidikan

Perubahan  sosial ternyata  sangat
membutuhkan individu-individu yang inovatif
dan kreatif serta memiliki motivasi kuat
dalam menggerakkan suatu perubahan sosial,
sehingga perubahan sosial tidak akan terjadi
apabila dalam masyarakat tersebut, warganya
hanya individu-individu yang memiliki gelar
atau ljazah pendidikan formal yang diperoleh
dengan cara jual-beli tanpa proses pendidikan
yang benar dan standar mutu yang jelas.

Pendidikan dapat dijadikan media untuk
merealisasikan perubahan sosial, sebab dengan
adanya proses pendidikan, individu-individu
yang dibutuhjan untuk mengadakan perubahan
sosial, dididik dalam taksonomi kognitif, afektif
dan psikomotorik, sehingga dengan pendidikan
itu dapat diharapkan tersedianya individu-
individu yang kreatif, inovatif dan terus
menerus mencari solosi terbaik, serta berusaha
keras untuk membawa perubahan-perubahan
yang dikehendaki menuju perbaikan kualitas
hidup dalam kehidupan masyarakat.'?

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian

Pendekatan yang digunakan dalam
penelitian ini adalah pendekatan kualitatif.
Pendekatan kualitatif adalah pendekatan yang
dimaksud untuk mengungkap gejala secara
holistic-kontekstual (secara menyeluruh dan
sesuai dengan konteks atau apa adanya melalui
pengumpulan data dari latar alami sebagai
sumber langsung dengan instrument kunci
penelitian itu sendiri."*. Menurut Nana Syaodih
Sukmadinata, penelitian kualitatif (Qualitative
Research)adalah suatupenelitianyang ditujukan

11 Dadang Kahmad, Sosiologi Agama, ( Bandung; Re-
maja Rosdakarya, 2006), 119-120

12 H,AR. Tilaar, Perubahan Sosial dan Pendidikan, ...
392

13 Ahmad Tanzeh, Metode Penelitian Praktis (Yogyakarta,
Teras, 2011), 64.

Surnal Perdidikan [slam — 103



intelaktual

untuk  mendeskripkan dan menganalisis
fenomena, peristiwa, aktivitas sosial, sikap,
kepercayaan, persepsi, pemikiran orang secara
individual atau kelompok.*Penelitian ini
bertujuan mendeskripsikan dan menganalisis
fenomena yang ada, khususnya di Pondok
Pesantren Al Fatah Desa Temboro Kecamatan
Karas Kabupaten Magetan. Jenis penelitian
yang digunakan dalam penelitian ini adalah
studi kasus dengan desain studi multi situs.
Dalam hal ini, Nana Syaodih Sukmadinata
menjelaskan bahwa studi kasus (case study)
merupakan suatu penelitian yang dilakukan
terhadap suatu kesatuan system. Kesatuan ini
dapat berupa program, kegiatan siswa, atau
sekelompok individu yang terikat oleh tempat,
waktu atau ikatan tertentu.'’Jenis penelitian ini
diarahkan untuk menghimpun data, mengambil
makna, memperoleh pemahaman dari suatu
kasus. Suatu kasus dapat terdiri atas satu unit
atau lebih dari satu unit, tetapi merupakan satu
kesatuan. Kasus dapat satu orang, satu kelas,
satu sekolah, beberapa sekolah tetapi dalam
satu kantor kecamatan, dsb.'®

A.  Analisis Data
1. Paham Keagamaan Jama’ah Tabligh

Telah dibahas sebelumnya bahwa ada
tiga ideologi atau paham keagamaan yang
dirangkum oleh Maksum yaitu (1) Islam
Radikal, (2) Islam Moderat, dan (3) Islam
Liberal."”

Begitu Jama’ah Tabligh menjadi paham
resmi Al Fatah, istilah kelas dirubah menjadi
kelas 1 sampai 6, tanpa menggunakan istilah
ibtidaiyah, tsanawiyah dan aliyah. Setelah
santri menyelesaikan kelas 6 diniyah, santri
akan masuk kelas daurotul hadist 1 dan
daurotul hadist 2 lalu baru kelas takhosus figih.
Sehingga materi yang ada bisa ditempuh para
santri selama 10 tahun.

14 Nana Syaodih Sukmadinata, Metode Penelitian Pen-
didikan (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2005), 60.

15 Ibid, ...,64.
16 Ibid,...,64.

17 Dalam Nakamura DKK, Expressions of Islam, (Yogya-
karta, IMPULSE, 2010) 165

104 —  Surnal Pendidikan Tsam

| Vol. 7, No. 1, Mei 2017 : 99 - 108

a. Perubahan Metode

Metode adalah cara yang digunakan
untuk mengimplementasikan rencana yang
sudah disusun dalam kegiatan nyata agar
tujuan yang telah disusun tercapai secara
optimal. Ini berarti, metode digunakan untuk
merealisasikan strategi yang telah digunakan.
Dengan demikian, metode dalam rangkaian
pembelajaran memegang peran yang sangat
penting.'®

Ada Dbeberapa metode pembelajaran
yang digunakan di pondok pesantren yang
sudah dibahas, yaitu metode sorogan, metode
bandongan/wetonan, metode musyawaroh/
bahtsul masail, metode pengajian pasaran,
metode hafalan/muhafadzoh, metode
demonstrasi/prektek ibadah, dan metode
muhawaroh/muhadatsah. "

Santri santri yang buat amalan dalam
sehari semalam itu angkat tangan, lalu ketua
kamar memberi motivasi agar meningkatkan
amalannya untuk hari tersebut, juga memotivasi
agar yang kemarin belum amal untuk segera
mengikuti amal.

Metode muhasabah ini cukup berhasil
meningkatkan amalan para santri, tidak hanya
praktek ibadah dalam pembelajaran saja, para
santri juga dituntut untuk semangat praktek
ibadah dalam kehidupan sehari-hari.?’

b. Perubahan Evaluasi

Menurut Suharsimi Arikunto, Evaluasi
adalah  kegiatan untuk  mengumpulkan
informasi tentang cara sesuatu bekerja,
selanjutnya informasi tersebut digunakan
untuk menentukan alternatif yang tepat dalam
mengambil keputusan.?!

Evaluasi dalam sistem pendidikan
di Pondok Pesantren di Al Fatah sebelum
berpaham Jama’ah Tabligh hanya dilakukan
oleh Kyai Mahmud saja. Hal ini karena Al
Fatah sebagaimana mayoritas pesantren salaf

18 Wina Sanjaya, Strategi Pembelajaran, (Jakarta: ken-
cana Prenada Media Group. 2008) 147

19 Observasi antara tanggal 8-30 Januari 2016
20 Wawancara dengan ustadz Abdul Ghofur Rozi 6 April 2016

21 Tatang, llmu Pendidikan....... 228



Dampak Keagamaan Jama’ah Tabligh terhadap Perubahan Sistem ..... (M. Luthvi Al Hasyimi)

lainnya, setiap kebijakan selalu berpusat kepada
sang kyai dengan sedikit keterlibatan dari para
ustadz atau pengurus lainnya.

Sehingga saat itu jika Kyai Mahmud
memandang perlunya perubahan kurikulum
berdasarkan evaluasi pribadi beliau, kebijakan
tersebut  haruslah terlaksana tanpa ada
pertimbangan dari para ustadz. Karena itulah
di Al Fatah selalu diadakan musyawaroh
pendidikan setiap malam selasa untuk evaluasi
pendidikan yang terjadi dalam satu minggu
dipimpin oleh Kyai Umar Fathulloh langsung.

A. Kesimpulan

Dari paparan yang ada pada bab
sebelumnya, peneliti berhasil merangkum
beberapa kesimpulan, yaitu :

1. Jama’ah Tabligh yang berhasil merubah
Pondok Pesantren Al Fatah Temboro
memiliki  pemahaman seperti  ahlus
sunnah wal jama’ah lainnya, yaitu secara
aqidah mengikuti Imam Asy’ary atau
Maturidy, secara figih mengikuti salah
satu dari madzhab empat yaitu Syafi’i,
Maliki, Hambali dan Hanafi, dan tidak anti
terhadap tarckat. Bahkan pendirinya yaitu
Maulana Muhammad Ilyas adalah salah
satu pengamal tarekat Naqsyabandy. Yang
menjadi perbedaan hanya pada metode
dakwah saja, dimana Jama’ah Tabligh
mengarahkan kepada pengikutnya untuk
khuruj atau jaulah dimasjid-masjid untuk
mengajak meramaikan masjid tersebut
kepada masyarakat, setiap bulannya tiga
hari, setiap tahun empat bulan dan seumur
hidup empat bulan.

2. Sistem pendidikan di Pondok Pesantren
Al Fatah sebelum berpaham Jama’ah
Tabligh adalah seperti mayoritas pesantren
salaf lainnya. Kurikulumnya mulai dari
ibtidaiyah, tsanawiyah dan diniyah,
metode pembelajarannya dengan metode
sorogan dan wethonan, sistem evaluasi dan
kebijakannya hanya berpusat pada sang
kyai.

3. Ada beberapa perubahan pada sistem
pendidikan di Pondok Pesantren Al Fatah,
yaitu :

a.

Perubahan Pendidik

1) Idelogi para pendidik di Al Fatah
berubah dari ASWAJA-NU menjadi
ASWAJA-Jama’ah Tabligh

2) Cara berpakaian para pendidik di Al
Fatah berubah dari kopyah hitam,
koko, sarung dan sorban yang
dikalungkan dileher menjadi jubah
panjang, seringkali berwarna putih dan
sorban yang diikat dikepala.

3) Dalam bermasyarakat para pendidik di
Al Fatah berubah lebih intens melalui
khuruj setiap bulan. Sehingga para
pendidik tidak melulu hanya berada di
lingkup pesantren, tetapi juga membaur
dengan masyarakat.

Perubahan Peserta didik

1) Idelogi para peserta didik/santri di
Al Fatah berubah dari ASWAJA-NU
menjadi ASWAJA-Jama’ah Tabligh

2) Cara berpakaian para peserta didik/
santri di Al Fatah mayoritas berubah
dari kopyah hitam, koko dan sarung
menjadi jubah dan sorban, atau baju
gamis selutut dan sarung, khas Jama’ah
Tabligh. Meski begitu masih ditemukan
yang memakai baju koko dan satu dua
santri yang memakai songkok hitam.

3) Dalam bermasyarakat para peserta
didik/santri di Al Fatah berubah lebih
intens melalui khuruj setiap bulan.
Sehingga para santri tidak melulu hanya
berada di lingkup pesantren, tetapi juga
membaur dengan masyarakat.

4) Jumlah Santri berubah drastis begitu
Al Fatah berpaham Jama’ah Tabligh.
Meski awalnya berkurang, tetapi lama
kelamaan justru berkembang pesat
bahkan mencapai sepuluh ribu lebih
santri.

Perubahan Kurikulum

1) Tujuan pendidikan di Al Fatah berubah,
dari semula bertujuan mencetak santri
yang takwa dan mumpuni keilmuannya,

Surnal Perdidikan Tslam — 105



intelektual

tujuan ini ditambah ketika Al Fatah
mulai berpaham Jama’ah Tabligh.
Yaitu Al Fatah juga bertujuan mencetak
da’i.

2) Kompetensi dasar seorang santri di
Al Fatah berubah menjadi lebih jelas
ketika Al Fatah berpaham Jama’ah
Tabligh, yaitu menjadi aktivis Jama’ah
Tabligh.

3) Materi pembelajaran di Al Fatah
tetap membahas tafsir, hadist, figih
madzhab Syafi’i, tajwid, tauhid,
ushul figih, ulumul qur’an dan farikh/
sejarah. Sedikit ada tambahan kitab-
kitab refrensi Jama’ah Tabligh yaitu
Fadhilah Amal, Muntakhob Ahadist,
Hayyatus Shohabah. Juga kitab yang
menolak paham wahabi yaitu Syarhul
Qowim dan Sunnah wal Bid’ah.

d. Perubahan Metode

Semua metode pembelajaran pondok
pesantren diterapkan di Al Fatah, hanya begitu
berpaham Jama’ah Tabligh, ada tambahan
metode muhasabah, yaitu intropeksi amal
ibadah yang telah dilakukan dalam sehari
semalam.

e. Perubahan Evaluasi

Evaluasi di Al Fatah berubah, dari semula hanya
berpusat pada Kyai Mahmud, menjadi ada musy-
awaroh pendidikan setiap minggunya untuk men-
gevaluasi kegiatan belajar mengajar yang dipimpin

langsung oleh Kyai Umar Fathulloh.

DAFTAR PUSTAKA

Arikunto, Suharsimi, , Prosedur Penelitian,
(Jakarta; PT Rineka Cipta, 2006)

Abdurahman Ahmad As-Sirbuny, Kupas
Tuntas Jamaah Tabligh.jld 1,(Cirebon,
Pustaka Nabawi,2010)

106 —  Qurnal Pendidikan Telam

| Vol. 7, No. 1, Mei 2017 : 99 - 108

........................................ , , Kupas
Tuntas Jamaah Tabligh.jld 3,(Cirebon,
Pustaka Nabawi,2012)

Ankie M.Hoogvelt, The Sociology of
Developing Societies, ( London : The
Macmillan Press LTD, 1976)

Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam
Perspektif Islam, (Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2004)

Abdullah Idi, Sosiologi Pendidikan : Individu,
Masyarakat dan Pendidikan, ( Jakarta
: Rajagrafindo Persada, 2011)

Abdul Mujib dan Jusuf Mudzakir, llmu
Pendidikan Islam, (Jakarta: Kencana,
2005)

Arif, llmu dan Metodologi Pendidikan Islam.
(Jakarta. Ciputat Press, 2002)

Abdul Madjid, Perencanaan Pembelajaran.
(Bandung. PT. Remaja Rosdakarya.
2006)

Ali Hasan dan Mukti Ali, Kapita Selekta
Pendidikan Islam, (Jakarta; Pedoman
Ilmu Jaya, 2009),

Ahmad Tanzeh, Metode Penelitian Praktis
(Yogyakarta, Teras, 2011)

Abdul Muchith Muzadi, NU dalam Perspektif
Sejarah dan Ajaran, (Jakarta : Khalista,
2005)

Abdul Aziz, The Jamaah Tabligh Movement in
Indonesia: Peaceful Fundamentalist”,
Studia Islamika Indonesia Journal for
Islamic Studies UIN Jakarta, 11 (3),
2004

Basri, Hasan, Filsafat Pendidikan Islam,
(Bandung; CV Pustaka Setia, 2009)

Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam,(
Jakarta,Rajagrafindo Persada,2011)

D. Metcalf, Aktivisme Islam
Tradisional: Deoband, Tabligh,
dan Talib dalam Dick van der Meij,
Dinamika Kontemporer dalam
Masyarakat Islam, (terj.) oleh Somardi,
(Jakarta: INIS, 2003)

Babun Suharto, Dari Pesantren Untuk Umat,
(Surabaya; Imtiyaz, 2001)

Barbara



Dampak Keagamaan Jama’ah Tabligh terhadap Perubahan Sistem ..... (M. Luthvi Al Hasyimi)

Ba’duth Thulab, Mudzakarah Enam Sifat &
Doa Hidayah, (Magetan: Pustaka al-
Barokabh, tt)

Bustanuddin Agus, Agama dalam Kehidupan

Manusia, ( Jakarta Rajagrafindo
Persada, 20006)
Deddy  Mulyana,  Metode  Penelitian

Kualitatif,(Bandung,Remaja
Rosdakarya, 2000)

Damopolli, Muljono, Pesantren Modern
IMMIM, (Jakarta; PT Raja Grafindo
Persada, 2011)

Dadang Kahmad, Sosiologi Agama, ( Bandung;
Remaja Rosdakarya, 2006)

Depag RI, Pola Pengembangan Pondok
Pesantren, (Jakarta; Depag R1.2003)

Depag RI, Profil Pondok Pesantren Mu’adalah,
(Jakarta; Depag RI, 2004)

Diane Singerman, Dunia Gerakan Sosial

Islamis  yang Berjejaring, dalam
Quintan  Wiktorowicz, Gerakan
Sosial Islam, “terj” Tim Penerjemah
Paramadina, (Yogyakarta :Gading
Publishing, 2012)

Emzir, Metodologi Penelitian Kualitatif
Analisis Data,( Jakarta,Rajagrafindo
Persada,2011)

Endang  Mulyasa,  Kurikulum  Tingkat
Satuan Pendidikan, Suatu Panduan
Praktis, (Bandung: Remaja

Rosdakarya, 2006)

Hasan Basri, Filsafat Pendidikan Islam,
(Bandung: CV. Pustaka Setia. 2009)

Hasan Langgulung, Asas-Asas Pendidikan
Islam, (Jakarta Selatan; PT Al Husna
Zikra, 2000)

Jalaludin As Suyuty, Jami'us Shoghir,
(Lebanon; Dar al Kutub Al a’roby.)

Jalaluddin , Psikologi Agama, ( Jakarta :
Rajagrafindo Persada, 2012)

John Scott, Sosiology The Key Concepts, “terj”
Labsos FISIP UNSOED, (Jakarta,
Rajagrafindo Persada, 2011)

JohnL.Esposito-John  O.Voll, Tokoh-tokoh
Gerakan  Islam  Kontemporer,Terj.

Sugeng Haryanto dkk ( Jakarta,
Rajagrafindo Persada,2002)

M. Arifin, llmu Pendidikan Islam, (Jakarta:
Bumi Aksara, 1996)

Moleng, J. Lexy, Metodologi Penelitian
Kualitatif, (Bandung, PT Remaja
Rosdakarya, 2012)

Mundzier Suparta, Perubahan Orientasi Pondok
Pesantren Salafiyah TerhadapPerilaku
Keagamaan Masyarakat, (Jakarta:
Asta Buana Sejahtera, 2009)

Mahmud, Pemikiran Pendidikan
(Bandung, Pustaka Setia, 2011)

Mahmud, Pemikiran Pendidikan
((Bandung, Pustaka Setia, 2011)

Moh. Haitami Salim dan Syamsul Kurniawan,
Studi  Ilmu  Pendidikan  Islam,
(Jogjakarta, Ar Ruzz Media, 2012)

Muhaimin, Pengembangan Kurikulum
Pendidikan Agama Islam, di
Sekolah, Madrasah dan Perguruan
Tinggi,(Jakarta: Raja Grafindo Persada,
2005)

Mujtahid, Reformulasi Pendidikan Islam,
(Malang; UIN-Maliki Pers, 2011)

Maulana Muhammad Yusuf al-Kandhalawi,
Mudzakarah Enam Sifat & Amalan
Nurani,edisi revisi ke-2, (Bandung:
Pustaka Ramadhan, 2008)

Nakamura DKK, FEksprensions of Islam,
(Yogyakarta, IMPULSE, 2010)

Nanang Martono, Sosiologi Perubahan Sosial,
(Jakarta : Rajagrafindo Persada, 2012),

Nana Sudjana, Pembinaan dan Pengembangan
Kurikulum di  Sekolah, (Bandung:
Sinar Baru Algensindo, 2002)

Nana Sudjana, Tuntutan Penyusunan Karya
Ilmiah (Jakarta: Sinar Baru Algesindo,
1987)

Ngalim Purwanto, Prinsip-prinsip dan Teknik
Evaluasi Pengajaran, (Bandung: PT.
Remaja Rosdakarya, 2009)

Nurkholis Madjid, Bilik Bilik Pesantren,
(Jakarta, Paramadina, 1997)

Islam,

Islam,

urnal Perdi@ikan dam — 107



intelaktual

Nana Syaodih Sukmadinata, Metode Penelitian
Pendidikan (Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2005)

Ng. Philipus dan Nurul Aini, Sosiologi dan
Politik, ( Jakarta Rajagrafindo
Persada, 2006)

Oemar Hamalik, Dasar-Dasar Pengembanagn
Kurikulum, (Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2007)

Potr Sztomka, Sosiology Perubahan Islam,
(Jakarta, Prenada Media Grup, 2010)

Poerwadarminta dalam Moh. Haitami Salim
dan Syamsul Kurniawan, Studi Ilmu
Pendidikan Islam, (Jogjakarta, Ar
Ruzz Media,2012)

Qomar, Mujamil, 2007, Pesantren, Dari
Transformasi  Metodologi  Menuju
Demokratisasi  Institusi,  Jakarta;
Erlangga.

Rahmat Hidayat, Sosiologi Pendidikan Emile
Durkheim, ( Jakarta : Rajagrafindo
Persada, 2014)

Ramayulis, /lmu Pendidikan Islam, (Jakarta:
Kalam Mulia, 2005)

Rulan Ahmadi, Memahami  Metodologi
Penelitian  kualitatif, (Malang:IKIP
Malang, 2005)

R.M. Maclver dan Charles H, Page, Society.
an Introductory Analysis, ( London
Macmillan & Co,Ltd, 1961)

Subana dan Sudrajat, Dasar- Dasar Penelitian
Ilmiah, (Bandung, Pustaka Setia, 2005)

Suharto, Babun, Dari Pesantren Untuk Umat,
(Surabaya; Imtiyaz, 2001)

Selo Soemardjan, Perubahan Sosial di
Yogyakarta, (Yogyakarta, Universitas
Gajah Mada Press, 1981)

Samuel Koenig, Man and Society, the Basic
Teaching of Sociology, ( New York :
Barners & Noble Inc, 1957)

Selo Sumardjan dan Soelaiman Soemardi,
Setangkai Bunga Soaiologi, (Jakarta
: Yayasan Badan Penerbit Fakultas
Ekonomi Universitas Indonesia, 1984)

108 —  Surnal Perdidikan [slam

| Vol. 7, No. 1, Mei 2017 : 99 - 108

Suharsimi  Arikunto, Prosedur Penelitian
(Jakarta: Rineka Cipta, 2004)

Sutrisno Hadi, Metodologi Research Jilid 2
(Yogyakarta : Andi Offset, 2000),

Samsul Nizar. Filsafat Pendidikan Islam,
(Jakarta : Ciputat Press. 2002)

S. Nasution, Kurikulum dan Pengajaran,
(Jakarta : Bumi Aksara.)

S. Nasution, Asas-asas Kurikulum, (Jakarta:
Bumi Aksara, 2009)

Sugiono, Memahami Penelitian Kualitatif
(Bandung: Alphabeta, 2007)

Syekh Idahram, Sejarah Berdarah Wahaby,
(Pustaka Pesantren, 2011)

Tatang, Illmu Pendidikan, (Bandung: CV.
Pustaka Setia, 2012)

Wina Sanjaya, Strategi Pembelajaran, (Jakarta:
kencana Prenada Media Group. 2008)

Wina Sanjaya, Kurikulum dan Pembelajaran,
(Jakarta: Kencana, 2010)

Wina Sanjaya, Media Komunikasi
Pembelajaran, ( Jakarta : Kencana
Prenada Media, 2012)

Yoginder Sikand, Sufisme Pembaharu Jama’ah
Tabligh, (Rajagrafindo Persada ,2008 )

Zakiah Darajat, /lmu Pendidikan Islam, (Jakarta:
Bumi aksara, 1996)



