
99

LIRBOYO KEDIRI

Muhammad Luthvi Al Hasyimi

Program Pascasarjana Institute Agama Islam Tribakti Kediri

Abstrak

Jama�ah Tabligh menjadi wacana tersendiri dalam khazanah dunia Islam Indonesia. 

Perkembangannya yang terhitung pesat dinegri ini, ditambah dengan minimnya informasi tentang 

faham keagamaan ini menjadi menarik untuk diteliti

Pondok Pesantren Al Fatah adalah salah satu basis utama pendukung tersebarnya jama�ah 

Tabligh. Pondok pesantren yang dulu berfaham Nahdiyyin ini saat ini berkembang begitu pesat 

dengan santri-santrinya mencapai lebih dari 10.000 dalam kurun waktu 15 tahun terakhir. Dengan 

Berubahnya Al Fatah dari NU menjadi Jama�ah Tabligh, tentu ada perubahan sistem pendidikannya. 

Fokus Penelitian ini adalah 1. Bagaimana faham keagamaan Jama�ah tabligh yang telah 

merubah istem pendidikan di Pondok Pesantren Al fatah Temboro?                 2. Bagaimana 

sistem pendidikan di Pondok Pesantren Al fatah Temboro sebelum masuknya faham keagamaan 

Jama�ah tabligh? 3. Apa dampak  faham keagamaan Jama�ah tabligh terhadap perubahan sistem 

pendidikan di Pondok Pesantren Al fatah Temboro?. 

Penelitian ini menggunakan paradigma kontruktivis, pendekatan kualitatif, sifat penelitian 

deskriptif, teknik pengumpulan data dengan wawancara mendalam, dokumentasi. 

Dari hasil penelitian terungkap bahwa 1. Jama�ah Tabligh tidak berbeda dengan Ahlus 

sunnah wal Jama�ah, yang menjadi berbeda hanya metode dakwahnya saja dimana hal ini 

menyebabkan pakaiannya berbeda dengan masyarakat Indonesia secara umum. Namun secara 

berpaham Jama�ah Tabligh adalah seperti mayoritas pesantren salaf lainnya. Kurikulumnya mulai 

dari ibtidaiyah, tsanawiyah dan diniyah, metode pembelajarannya dengan metode sorogan dan 

wethonan, sistem evaluasi dan kebijakannya hanya berpusat pada sang kyai. 3.Banyak perubahan 

dalam sistem pendidikan di Al fatah setelah berfaham Jama�ah Tabligh, diantaranya ideologinya 

berubah, dari sebelumnya ASWAJA-NU menjadi ASWAJA-Jama�ah Tabligh, kurikulumnya 

ditambah dengan kitab-kitab refrensi utama Jama�ah Tabligh seperti kitab fadhilah amal, 

muntakhob ahadist, hayyatus shohabah., metode pendidikannya bertambah dari sebelumnya 

hanya metode wethonan, sorogan, hafalan dan metode pembelajaran lain yang biasa diterapkan 

di pondok pesantren, ada tambahan metode muhasabah, yaitu waktu khusus untuk intropeksi diri 

peningkatan amal apa yang terjadi pada hari ini dibanding hari kemarin.

Kata Kunci:  Jama�ah Tabligh-Sistem Pendidikan-Pondok Pesantren

A. Konteks Penelitian

Jama�ah Tabligh adalah gerakan yang  di 

proklamirkan oleh Maulana Muhammad Ilyas 

(1885-1944) yang masuk ke Indonesia sekitar 

tiga dekade yang lalu dan masuk wilayah Jawa 

Timur pada sekitar pertengahahan tahun 1989, 

yang sebelumnya kegiatan mereka terpusat di 

masjid Kebun Jeruk Jakarta.dari tahun itulah 

jama�ah ini berkembang di Jawa Timur dan 

sampai sekarang ini telah memiliki tiga Pusat 

kegiatan yaitu di komplek Pondok Pesantren Al 

Fatah Temboro, Kecamatan Karas, Kabupaten 

Magetan,  Masjid Nurul Hidayah jln Ikan 

Gurame V/13 Perak Barat Surabaya dan Masjid 

DAMPAK FAHAM KEAGAMAAN JAMA�AH TABLIG 

TERHADAP PERUBAHAN SISTEM PENDIDIKAN 

DI PONDOK PESANTREN AL FATAH 

DESA TEMBORO KECAMATAN KARAS 

KABUPATEN MAGETAN



100

          |  Vol. 7, No. 1, Mei 2017

An Nur, Keranjingan Timur, Gladak, Parem, 

Jember.

Dalam perkembangannya setelah gerakan 

jama�ah ini menyebar keluar Deoband dan 

pada gilirannya merupakan gerakan yang 

menggelobal disetiap Negara yang berpenduduk 

sunni, termasuk Indonesia, maka jama�ah ini 

memiliki banyak sebutan antara lain : Ada 

yang menyebut Jama�ah Tabligh, Jama�ah 

Jaulah,  Jama�ah Khuruj, Jama�ah Jenggot, 

Jama�ah Kompor, Jama�ah Silaturrahmi, 

Jama�ah Dakwah dan lain sebagainya. 

Pada generasi kedua pondok pesantren  Al 

Fatah Temboro, yaitu pada akhir-akhir masa 

kepemimpinan KH. Mahmud Kholid Umar, 

pondok pesantren Al Fatah Temboro mengenal 

paham keagaman yang dianggap baru oleh 

masyarakat Indonesia secara umum, yaitu 

paham yang masyhur disebut  Jama�ah Tabligh. 

Pondok pesantren yang dulunya menjadi 

basis pendidikan ormas NU masyarakat 

Magetan dan sekitarnya inipun lambat laun 

berubah menjadi pondok pesantren Jama�ah 

Tabligh terbesar se Indonesia hingga saat ini.

Dalam perjalannanya, tentu banyak 

perubahan yang terjadi di Pondok Pesantren 

ini diberbagai bidang, termasuk dalam sistem 

pendidikannya. Sebab itulah penulis merasa 

tertarik untuk mengadakan penelitian dengan 

judul �Dampak Paham Keagamaan Jama�ah 

Tabligh Terhadap Perubahan Sistem Pendidikan 

Di Pondok Pesantren Al Fatah Temboro�.

B. Fokus Penelitian

1) Bagaimana paham keagamaan Jama�ah 

tabligh yang merubah Pondok Pesantren 

Al fatah Temboro?

2) Bagaimana sistem pendidikan di Pondok 

Pesantren Al fatah Temboro sebelum 

masuknya paham keagamaan Jama�ah 

tabligh? 

3) Apa dampak  paham keagamaan Jama�ah 

tabligh terhadap sistem pendidikan di 

Pondok Pesantren Al fatah Temboro ?

C. Tujuan Penelitian

1) Untuk menjelaskan dan menguraikan 

paham keagamaan Jama�ah tabligh 

yang merubah Pondok Pesantren Al 

fatah Temboro 
2) Untuk menjelaskan dan menguraikan 

sistem pendidikan di Pondok Pesantren Al 

fatah Temboro sebelum masuknya paham 

keagamaan Jama�ah tabligh.

3) Untuk menjelaskan dan menguraikan 

dampak  paham keagamaan Jama�ah 

tabligh terhadap sistem pendidikan di 

Pondok Pesantren Al fatah Temboro.

A. Paham Keagamaan di Indonesia

Islam  merupakan agama samawi terakhir 

didunia ini. Nabi Muhammad SAW. Sebagai 

pembawa agama ini begitu luar biasa sehingga 

Islam menjadi tersebar keseluruh pelosok 

dunia hingga sampai kenegri kita ini melalui 

walisongo. 

Namun seiring berkembang zaman, 

mulai banyak paham keagamaan yang muncul 

belakangan, sehingga perlu kajian-kajian 

lebih mendalam mengenai paham-paham 

keagamaan terutama di Indonesia. Paling tidak 

ada tiga ideologi atau paham keagamaan yang 

dirangkum oleh Maksum yaitu (1) Islam Radikal, 

(2) Islam Moderat, dan (3) Islam Liberal. 

1. Islam Radikal

Islam radikal dapat diartikan sebagai 

sebuah gerakan atau organisasi yang berusaha 

mengubah masyarakat muslim dengan progam 

dan ideologi berdasarkan teks suci Islam. Islam 

radikal berkeyakinan akan adanya kesatuan 

agama dan politik. Atau lebih tepatnya 

keyakinan tentang subordinasi politik terhadap 

agama-politik dikelola sesuai dengan norma 

dan hukum Islam.1

Mark Tessler menjelaskan lebih rinci 

tentang karakteristik Islam radikal bahwa 

hubungan Islam dan politik tidak bisa 

dipisahkan, dukungan terhadap organisasi 

Islam, dukungan terhadap kepemimpinan 

1  Ibid 165-166

 :  99  -  108



101

politik para ulama�, dan dukungan terhadap 

pelaksanaan Islam dalam kehidupan sosial 

politik oleh pemerintah.2

Jamhari dan Jajang Jahroni 

kontemporer di Indonesia, yaitu FPI (Front 

Pembela Islam) pimpinan Habib Muhammad 

dengan tokohnya Ja�far Umar Thalib yang telah 

membubarkan diri, MMI (Majelis Mujahid 

Indonesia) dengan Amir Abu Bakar Ba�asyir, 

HTI (Hizbut Tahrir Indonesia) organisasi Islam 

al-Nabhani.3

2. Islam Moderat

Konsep moderat (Arab: al wasath, 

pertengahan) sudah banyak dikenal orang. 

Hakekat moderat adalah adil dan berimbang. 

Moderat adalah kebenaran diantara dua 

kebatilan, keadilan diatara dua kezaliman, 

tengah-tengah diantara ekstremitas, terbaik 

diantara yang baik baik, terbaik diantara yang 

buruk buruk, dan terbaik diantara yang baik-

buruk.

Oleh sebab itu moderat adalah sikap 

ketiga yang baru. Keistimewaannya terletak 

pada kemamuannya mengombinasikan unsur-

unsur �sengketa� menjadi satu keharmonisan 

yang tidak saling memusuhi. Ia adalah keadilan 

dan keseimbangan diantara dua kutub, bukan 

keberpihakan habis-habisan pada salah satu 

diantara dua eksageritas (berlebihan dan 

keterlaluan).4

Dalam wacana keberagaman seperti 

sekarang ini, istilah moderat memiliki 

konotasi yang positif. Moderat adalah kata 

yang menghipnotis. Islam moderat misalnya, 

dimaknai sebagai Islam yang anti kekerasan 

dan anti terorisme. Islam moderat identik 

dengan Islam yang bersahabat, tidak ekstrem 

kanan dan tidak ekstrem kiri. Nahdlatul Ulama 

(NU) dan Muhammadiyah pun dengan tegas 

mengklaim dirinya sebagai representasi dari 

2  Ibid 166

3  Ibid 166-167

4  Ibid 172

Islam yang moderat, bukan liberal dan juga 

bukan fundamentalis atau radikal.5 

3. Islam Liberal

Islam liberal, dalam beberapa literatur 

diartikan sebagai sebuah gerakan Islam yang 

berupaya menafsirkan Islam secara rasional 

untuk mengkontekskan Islam dalam merespon 

perubahan zaman. Islam liberal merupakan 

gerakan keagamaan yang menekankan pada 

pemahaman Islam yang terbuka, toleran, 

inklusif, dan kontekstual.6

Ada beberapa bentuk gerakan yang 

menyebarkan paham Islam liberal di Indonesia. 

Pertama neo-modernisme sejak awal tahun 70 

dengan tokoh-tokoh Nurcholis Madjid, Djohan 

Efendi, Ahmad Wahib, dam Abdurrahman 

Wahid. Kedua JIL (Jaringan Islam Liberal) 

dengan tokoh-tokoh Ulil Abshar Abdalla, 

Nong Darol Mahmada, Burhanuddin, Ihsan 

Ali Fauzi, Hamid Basyaib, Saiful Mujani dan 

Intelektual Muda Muhammadiyah)

B. Teori Perubahan Sosial

1. Pengertian Perubahan Sosial

Perubahan merupakan sifat yang melekat 

pada masyarakat, oleh karena itu kehidupan 

sosial selalu dilingkupi oleh perubahan-

perubahan yang tiada henti, apabila perubahan 

berhenti, maka berhenti pula kehidupan 

masyarakat, berdasar uraian pendek ini, maka 

perubahan sosial itu terjadi dimana-mana, 

setiap waktu dan lokasi. Dengan berbagai tipe, 

model dan aspeknya, oleh karena itu perubahan 

antara satu masyarakat berbeda dengan 

masyarakat lain.7 Oleh karena demikian, maka 

para sosiolog berbeda-beda dalam mengajukan 

Sebenarnya perubahan sosial berdasar 

etimologi, dalam bahasa Inggris searti dengan 

social change, yang menurut para ahli sosiologi 

5  Ibid 172

6  Ibid 169

7  John Scott ( Editor), Sosiologi The Key Concepts,�terj� 

-

sada, 2011), 31.

Dampak Keagamaan Jama�ah Tabligh terhadap Perubahan Sistem  ..... (M. Luthvi Al Hasyimi)



102

          |  Vol. 7, No. 1, Mei 2017

bentuk perubahan sosial itu ada dua bentuk 

yaitu ; 

Pertama bentuk progress dapat dimaknai 

sebagai bentuk perubahan sosial yang bertujuan 

untuk kemajuan, sehingga perubahan itu dapat 

membawa keuntungan dalam kehidupan sosial 

bagi warga masyarakat, perubahan progress 

dapat dibedakan menjadi dua :; 1) planned 

progress artinya kemajuan yang memang 

direncanakan seperti modernesasi desa, 2) 

unplanned progress yakni kemajuan yang 

tidak direncanakan, seperti gunung meletus 

membawa kemajuan dibidang pertanian. 

Kedua  regress merupakan perubahan 

sosial yang implikasinya kearah kemunduran, 

sehingga tidak menguntungkan bagi kehidupan 

sosial, seperti dampak peperangan.8

Dari pengertian-pengertian diatas dapat 

diambil kesimpulan bahwa perubahan sistem 

pendidikan sebagaimana yang akan dibahas 

dalam tesis inipun adalah bagian dari perubahan 

sosial.

2. Strategi Perubahan Sosial

Setiap perubahan sosial yang direncanakan 

atau diupayakan membutuhkan strategi tertentu 

agar perubahan sosial yang diinginkan dapat 

terwujud. Para sosiolog mengajukan beberapa 

konsep yang dapat dijadikan landasan dalam 

menentukan strategi perubahan sosial antara 

lain : strategi reedukasi, strategi persuasive, 

strategi fasilitatif, strategi kekuasaan atau 

kewenangan. 9 

a. Strategi reedukasi.

Strategi reedukasi dapat digunakan 

untuk mengatasi hambatan-hambatan social 

budaya yang berkaitan dengan kelemahan 

pengetahuan atau pendidikan dan keterampilan 

dalam memanfaatkan suatu inovasi, hambatan 

itu misalnya ; masyarakat setempat menolak 

terhadap perubahan dan perbaikan serta 

8  Abdullah Idi, Sosiologi Pendidikan : Individu, 

Masyarakat dan Pendidikan,

Persada, 2011), 213

9  Nanang Martono, Sosiologi Perubahan Sosial, ( Jakarta : 

peningkatan Sumber Daya Manusia. Strategi 

reedukasi dapat dilaksanakan pada usaha-usaha 

realisasi perubahan melalui program yang 

terstruktur dan pelatihan untuk kelompok-

kelompok sasaran, yang potensial dalam 

menerima perubahan baik langsung atau 

melalui media.

Strategi semacam ini dapat diterapkan 

dalam hubungannya dengan perubahan 

yang paling tidak, memiliki dua tujuan yaitu 

1) mempersiapkan rasionalisasi terhadap 

penerimaan inovasi atau perubahan yang 

akan mudah diterima individu-individu dalam 

masyarakat, 2) mempersiapkan kelompok 

sasaran untuk memahami pengetahuan baru 

dan keterampilan yang dibutuhkan untuk 

menerima perubahan.

b. Strategi persuasif.

Strategi persuasi mengacu kepada usaha 

untuk melakukan perubahan masyarakat dengan 

cara mempengaruhi atau membujuk masyarakat 

untuk mengadakan perubahan, Strategi ini lebih 

tepat di realisasikan pada suatu masyarakat yang 

tidak menyadari akan kebutuhannya terhadap 

perubahan, atau suatu masyarakat yang 

perhatiannya sangat rendah untuk mengadakan 

perubahan, dengan melakukan 2 (dua) hal 

yaitu : Pertama mengumpulkan problem-

problem yang dihadapi oleh suatu masyarakat 

dan mencari solosinya, Kedua menggunakan 

bujukan dengan melibatkan perasaan dan 

antisipasi terhadp aspek nonrasional, artinya 

mempertimbangkan norma-norma dan nilai-

nilai budaya masyarakat setempat. Namun 

demikian strategi persuasive akan menemui 

kegagalan apabila : 1) ada kesalahan dalam 

pendugaan oleh agen perubahan, 2) masyarakat 

yang dituju sangat komplek, 3) kelompok 

masyarakat yang dikehendaki kurang memiliki 

pengetahuan dan keterampilan, 4) kelompok 

yang dikehendaki berubah  memiliki materi 

ekonomi mapan dan cukup.  

c. Strategi fasilitatif.

Strategi fasilitatif adalah metode 

perubahan sosial dengan memposisikan 

agen perubahan, sebagai fasilitator yang 

 :  99  -  108



103

menyiapkan berbagai sarana prasarana, sumber 

daya dan informasi sebagai sarana konsultasi. 

Strategi ini dapat dipraktekkan apabila ada 

beberapa kondisi, yaitu : Pertama perubahan 

sosial membutuhkan adanya keterlibatan dan 

perubahan pada diri agen perubahan. Kedua 

kelompok masyarakat yang dikehendaki untuk 

berubah, bersifat terbuka terhadap bantuan dan 

perubahan dari luar. Ketiga  tujuan perubahan 

bersifat multidimensi dan memiliki sasaran 

yang  luas, serta menyangkut masa depan warga 

masyarakat, misalnya masalah pentingnya 

menjaga dan mempertahankan iman sampai 

meninggal dunia atau meningkatkan usaha agar 

masuk surga di tingkat yang tinggi. Keempat 

perubahan yang diinginkan membutuhkan 

partisipasi aktif dari barbagai komponen 

masyarakat. Kelima Perubahan yang 

diinginkan dapat menyelesaikan masalah yang 

dihadapi oleh warga  masyarakat. Keenam 

perubahan tersebut dapat membawa implikasi 

keuntungan lain di samping tujuan pokoknya. 

3. Media Perubahan Sosial

Media merupakan alat-alat yang dapat 

digunakan untuk menyampaikan informasi 

yang di sampaikan kepada penerima informasi, 

agar mereka mengetahui, memahami dan 

dapat melaksanakan isi dan maksud informasi 

tersebut.10  Kiatannya dengan perubahan 

sosial, maka secara teoritis tidak mungkin 

suatu perubahan sosial termasuk dalam hal 

sistem pendidikan tanpa menggunakan sarana, 

atau media yang menjadi landasan parubahan 

sosial tersebut. Adapun media perubahan sosial 

tersebut diantaranya yaitu :

a. Agama.

Secara singkat agama berfungsi; sebagai 

yang memberi nilai terhadap kehidupan 

individu dan kelompok sosial, juga memberi 

harapan untuk kelangsungan hidup sesudah 

mati, Agama dapat menjadi sarana manusia 

untuk meningkatkan diri dari kehidupan 

dunia yang penuh dengan penderitaan, ketika 

mencapai kemandirian spiritual. Agama juga 

10  Wina Sanjaya, Media Komunikasi Pembelajaran, ( Ja-

karta : Kencana Prenada Media, 2012), 57.

dapat memiliki peran sebagai pengikat kuat 

terhadap norma-norma social dan sanksi sosial, 

juga menjadi dasar kesamaan tujuan serta 

nilai-nilai yang menjadi dasar terbentuknya 

masyarakat.11  

b. Pendidikan 

Perubahan sosial ternyata sangat 

membutuhkan individu-individu yang inovatif 

dan kreatif serta memiliki motivasi kuat 

dalam menggerakkan suatu perubahan sosial, 

sehingga perubahan sosial tidak akan terjadi 

apabila dalam masyarakat tersebut, warganya 

hanya individu-individu yang memiliki gelar 

atau Ijazah pendidikan formal yang diperoleh 

dengan cara jual-beli tanpa proses pendidikan 

yang benar dan standar mutu yang jelas.

Pendidikan dapat dijadikan media untuk 

merealisasikan perubahan sosial, sebab dengan 

adanya proses pendidikan, individu-individu 

yang dibutuhjan untuk mengadakan perubahan 

sosial, dididik dalam taksonomi kognitif, afektif 

dan psikomotorik, sehingga dengan pendidikan 

itu dapat diharapkan tersedianya individu-

individu yang kreatif, inovatif dan terus 

menerus mencari solosi terbaik, serta berusaha 

keras untuk membawa perubahan-perubahan 

yang dikehendaki menuju perbaikan kualitas 

hidup dalam kehidupan masyarakat.12  

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian

Pendekatan yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah pendekatan kualitatif. 

Pendekatan kualitatif adalah pendekatan yang 

dimaksud untuk mengungkap gejala secara 

holistic-kontekstual (secara menyeluruh dan 

sesuai dengan konteks atau apa adanya melalui 

pengumpulan data dari latar alami sebagai 

sumber langsung dengan instrument kunci 

penelitian itu sendiri.13. Menurut Nana Syaodih 

Sukmadinata, penelitian kualitatif (Qualitative 

Research) adalah suatu penelitian yang ditujukan 

11  Dadang Kahmad, Sosiologi Agama, ( Bandung; Re-

maja Rosdakarya, 2006), 119-120

12  H,A,R. Tilaar, Perubahan Sosial dan Pendidikan, � 

392

13 Ahmad Tanzeh, Metode Penelitian Praktis (Yogyakarta, 

Teras, 2011), 64.

Dampak Keagamaan Jama�ah Tabligh terhadap Perubahan Sistem  ..... (M. Luthvi Al Hasyimi)



104

          |  Vol. 7, No. 1, Mei 2017

untuk mendeskripkan dan menganalisis 

fenomena, peristiwa, aktivitas sosial, sikap, 

kepercayaan, persepsi, pemikiran orang secara 

individual atau kelompok.14Penelitian ini 

bertujuan mendeskripsikan dan menganalisis 

fenomena yang ada, khususnya di Pondok 

Pesantren Al Fatah Desa Temboro Kecamatan 

Karas Kabupaten Magetan. Jenis penelitian 

yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

studi kasus dengan desain studi multi situs. 

Dalam hal ini, Nana Syaodih  Sukmadinata 

menjelaskan bahwa studi kasus (case study) 

merupakan suatu penelitian yang dilakukan 

terhadap suatu kesatuan system. Kesatuan ini 

dapat berupa program, kegiatan siswa, atau 

sekelompok individu yang terikat oleh tempat, 

waktu atau ikatan tertentu.15Jenis penelitian ini 

diarahkan untuk menghimpun data, mengambil 

makna, memperoleh pemahaman dari suatu 

kasus. Suatu kasus dapat terdiri atas satu unit 

atau lebih dari satu unit, tetapi merupakan satu 

kesatuan. Kasus dapat satu orang, satu kelas, 

satu sekolah, beberapa sekolah tetapi dalam 

satu kantor kecamatan, dsb.16

A. Analisis Data

1. Paham Keagamaan Jama�ah Tabligh

Telah dibahas sebelumnya bahwa ada 

tiga ideologi atau paham keagamaan yang 

dirangkum oleh Maksum yaitu (1) Islam 

Radikal, (2) Islam Moderat, dan (3) Islam 

Liberal.17 

Begitu Jama�ah Tabligh menjadi paham 

resmi Al Fatah, istilah kelas dirubah menjadi 

kelas 1 sampai 6, tanpa menggunakan istilah 

ibtidaiyah, tsanawiyah dan aliyah. Setelah 

santri menyelesaikan kelas 6 diniyah, santri 

akan masuk kelas daurotul hadist 1 dan 

daurotul hadist 2 lalu baru kelas . 

Sehingga materi yang ada bisa ditempuh para 

santri selama 10 tahun.

14 Nana Syaodih Sukmadinata, Metode Penelitian Pen-

didikan (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2005), 60.

15 Ibid, �,64.

16 Ibid,�,64.

17  Dalam Nakamura DKK, Expressions of Islam, (Yogya-

karta, IMPULSE, 2010) 165

a. Perubahan Metode

Metode adalah cara yang digunakan 

untuk mengimplementasikan rencana yang 

sudah disusun dalam kegiatan nyata agar 

tujuan yang telah disusun tercapai secara 

optimal. Ini berarti, metode digunakan untuk 

merealisasikan strategi yang telah digunakan. 

Dengan demikian, metode dalam rangkaian 

pembelajaran memegang peran yang sangat 

penting.18 

Ada beberapa metode pembelajaran 

yang digunakan di pondok pesantren yang 

sudah dibahas, yaitu metode sorogan, metode 

bandongan/wetonan, metode musyawaroh/

bahtsul masail, metode pengajian pasaran, 

metode hafalan/muhafadzoh, metode 

demonstrasi/prektek ibadah, dan metode 

muhawaroh/muhadatsah.19

Santri santri yang buat amalan dalam 

sehari semalam itu angkat tangan, lalu ketua 

kamar memberi motivasi agar meningkatkan 

amalannya untuk hari tersebut, juga memotivasi 

agar yang kemarin belum amal untuk segera 

mengikuti amal.

Metode muhasabah ini cukup berhasil 

meningkatkan amalan para santri, tidak hanya 

praktek ibadah dalam pembelajaran saja, para 

santri juga dituntut untuk semangat praktek 

ibadah dalam kehidupan sehari-hari.20

b. Perubahan Evaluasi

Menurut Suharsimi Arikunto, Evaluasi 

adalah kegiatan untuk mengumpulkan 

informasi tentang cara sesuatu bekerja, 

selanjutnya informasi tersebut digunakan 

untuk menentukan alternatif yang tepat dalam 

mengambil keputusan.21

Evaluasi dalam sistem pendidikan 

di Pondok Pesantren di Al Fatah sebelum 

berpaham Jama�ah Tabligh hanya dilakukan 

oleh Kyai Mahmud saja. Hal ini karena Al 

Fatah sebagaimana mayoritas pesantren salaf 

18  Wina Sanjaya, Strategi Pembelajaran, (Jakarta: ken-

cana Prenada Media Group. 2008) 147

19  Observasi antara tanggal 8-30 Januari 2016

20  Wawancara dengan ustadz Abdul Ghofur Rozi 6 April 2016

21  Tatang, Ilmu Pendidikan....... 228

 :  99  -  108



105

lainnya, setiap kebijakan selalu berpusat kepada 

sang kyai dengan sedikit keterlibatan dari para 

ustadz atau pengurus lainnya.

Sehingga saat itu jika Kyai Mahmud 

memandang perlunya perubahan kurikulum 

berdasarkan evaluasi pribadi beliau, kebijakan 

tersebut haruslah terlaksana tanpa ada 

pertimbangan dari para ustadz. Karena itulah 

di Al Fatah selalu diadakan musyawaroh 

pendidikan setiap malam selasa untuk evaluasi 

pendidikan yang terjadi dalam satu minggu 

dipimpin oleh Kyai Umar Fathulloh langsung.

A. Kesimpulan

Dari paparan yang ada pada bab 

sebelumnya, peneliti berhasil merangkum 

beberapa kesimpulan, yaitu : 

1. Jama�ah Tabligh yang berhasil merubah 

Pondok Pesantren Al Fatah Temboro 

memiliki pemahaman seperti ahlus 

sunnah wal jama�ah lainnya, yaitu secara 

terhadap tarekat. Bahkan pendirinya yaitu 

Maulana Muhammad Ilyas adalah salah 

menjadi perbedaan hanya pada metode 

dakwah saja, dimana Jama�ah Tabligh 

mengarahkan kepada pengikutnya untuk 

khuruj atau jaulah dimasjid-masjid untuk 

mengajak meramaikan masjid tersebut 

kepada masyarakat, setiap bulannya tiga 

hari, setiap tahun empat bulan dan seumur 

hidup empat bulan.

2. Sistem pendidikan di Pondok Pesantren 

Al Fatah sebelum berpaham Jama�ah 

Tabligh adalah seperti mayoritas pesantren 

salaf lainnya. Kurikulumnya mulai dari 

ibtidaiyah, tsanawiyah dan diniyah, 

metode pembelajarannya dengan metode 

sorogan dan wethonan, sistem evaluasi dan 

kebijakannya hanya berpusat pada sang 

kyai.

3. Ada beberapa perubahan pada sistem 

pendidikan di Pondok Pesantren Al Fatah, 

yaitu :

a. Perubahan Pendidik

1) Idelogi para pendidik di Al Fatah 

berubah dari ASWAJA-NU menjadi 

ASWAJA-Jama�ah Tabligh

2) Cara berpakaian para pendidik di Al 

Fatah berubah dari kopyah hitam, 

koko, sarung dan sorban yang 

dikalungkan dileher menjadi jubah 

panjang, seringkali berwarna putih dan 

sorban yang diikat dikepala.

3) Dalam bermasyarakat para pendidik di 

Al Fatah berubah lebih intens melalui 

khuruj setiap bulan. Sehingga para 

pendidik tidak melulu hanya berada di 

lingkup pesantren, tetapi juga membaur 

dengan masyarakat.

b. Perubahan Peserta didik

1) Idelogi para peserta didik/santri di 

Al Fatah berubah dari ASWAJA-NU 

menjadi ASWAJA-Jama�ah Tabligh

2) Cara berpakaian para peserta didik/

santri di Al Fatah mayoritas berubah 

dari kopyah hitam, koko dan sarung 

menjadi jubah dan sorban, atau baju 

gamis selutut dan sarung, khas Jama�ah 

Tabligh. Meski begitu masih ditemukan 

yang memakai baju koko dan satu dua 

santri yang memakai songkok hitam.

3) Dalam bermasyarakat para peserta 

didik/santri di Al Fatah berubah lebih 

intens melalui khuruj setiap bulan. 

Sehingga para santri tidak melulu hanya 

berada di lingkup pesantren, tetapi juga 

membaur dengan masyarakat.

4) Jumlah Santri berubah drastis begitu 

Al Fatah berpaham Jama�ah Tabligh. 

Meski awalnya berkurang, tetapi lama 

kelamaan justru berkembang pesat 

bahkan mencapai sepuluh ribu lebih 

santri.

c. Perubahan Kurikulum

1) Tujuan pendidikan di Al Fatah berubah, 

dari semula bertujuan mencetak santri 

yang takwa dan mumpuni keilmuannya, 

Dampak Keagamaan Jama�ah Tabligh terhadap Perubahan Sistem  ..... (M. Luthvi Al Hasyimi)



106

          |  Vol. 7, No. 1, Mei 2017

tujuan ini ditambah ketika Al Fatah 

mulai berpaham Jama�ah Tabligh. 

Yaitu Al Fatah juga bertujuan mencetak 

da�i.

2) Kompetensi dasar seorang santri di 

Al Fatah berubah menjadi lebih jelas 

ketika Al Fatah berpaham Jama�ah 

Tabligh, yaitu menjadi aktivis Jama�ah 

Tabligh.

3) Materi pembelajaran di Al Fatah 

tarikh/

sejarah. Sedikit ada tambahan kitab-

kitab refrensi Jama�ah Tabligh yaitu 

Fadhilah Amal, Muntakhob Ahadist, 

Hayyatus Shohabah. Juga kitab yang 

menolak paham wahabi yaitu Syarhul 

Qowim dan Sunnah wal Bid�ah.

d. Perubahan Metode

Semua metode pembelajaran pondok 

pesantren diterapkan di Al Fatah, hanya begitu 

berpaham Jama�ah Tabligh, ada tambahan 

metode muhasabah, yaitu intropeksi amal 

ibadah yang telah dilakukan dalam sehari 

semalam.

e. Perubahan Evaluasi

Evaluasi di Al Fatah berubah, dari semula hanya 

berpusat pada Kyai Mahmud, menjadi ada musy-

awaroh pendidikan setiap minggunya untuk men-

gevaluasi kegiatan belajar mengajar yang dipimpin 

langsung oleh Kyai Umar Fathulloh.

DAFTAR PUSTAKA

Arikunto, Suharsimi, , Prosedur Penelitian, 

(Jakarta; PT Rineka Cipta, 2006)

Abdurahman Ahmad As-Sirbuny, Kupas 

Tuntas Jamaah Tabligh,jld 1,(Cirebon, 

Pustaka Nabawi,2010)

�������������., , Kupas 

Tuntas Jamaah Tabligh,jld 3,(Cirebon, 

Pustaka Nabawi,2012)

Ankie M.Hoogvelt, The Sociology of 

Developing Societies, ( London : The 

Macmillan Press LTD, 1976)

Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam 

Perspektif Islam, (Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2004)

Abdullah Idi, Sosiologi Pendidikan : Individu, 

Masyarakat dan Pendidikan, ( Jakarta 

Abdul Mujib dan Jusuf Mudzakir,  Ilmu 

Pendidikan Islam, (Jakarta: Kencana, 

2005)

Arif, Ilmu dan Metodologi Pendidikan Islam.

(Jakarta. Ciputat Press, 2002)

Abdul Madjid, Perencanaan Pembelajaran. 

(Bandung. PT. Remaja Rosdakarya. 

2006)

Ali Hasan dan Mukti Ali, Kapita Selekta 

Pendidikan Islam, (Jakarta; Pedoman 

Ilmu Jaya, 2009),

Ahmad Tanzeh, Metode Penelitian Praktis 

(Yogyakarta, Teras, 2011)

Abdul Muchith Muzadi, NU dalam Perspektif 

Sejarah dan Ajaran, (Jakarta : Khalista, 

2005)

Abdul Aziz� The Jamaah Tabligh Movement in 

Indonesia: Peaceful Fundamentalist

Studia Islamika Indonesia Journal for 

Islamic Studies UIN Jakarta, 11 (3), 

2004

Basri, Hasan, Filsafat Pendidikan Islam, 

(Bandung; CV Pustaka Setia, 2009)

Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam,( 

Barbara D. Metcalf, Aktivisme Islam 

Tradisional: Deoband, Tabligh, 

dan Talib dalam Dick van der Meij, 

Dinamika Kontemporer dalam 

Masyarakat Islam, (terj.) oleh Somardi, 

(Jakarta: INIS, 2003)

Babun Suharto, Dari Pesantren Untuk Umat, 

(Surabaya; Imtiyaz, 2001)

 :  99  -  108



107

Ba�duth Thulab, 

Doa Hidayah, (Magetan: Pustaka al-

Barokah, tt)

Bustanuddin Agus, Agama dalam Kehidupan 

Manusia

Persada, 2006)

Deddy Mulyana, Metode Penelitian 

Kualitatif,(Bandung,Remaja 

Rosdakarya, 2000)

Damopolli, Muljono, Pesantren Modern 

IMMIM

Persada, 2011)

Dadang Kahmad, Sosiologi Agama, ( Bandung; 

Remaja Rosdakarya, 2006)

Depag RI, Pola Pengembangan Pondok 

Pesantren, (Jakarta; Depag RI.2003)

Depag RI, , 

(Jakarta; Depag RI, 2004)

Diane Singerman, Dunia Gerakan Sosial 

Islamis yang Berjejaring, dalam 

Quintan Wiktorowicz, Gerakan 

Sosial Islam, �terj� Tim Penerjemah 

Paramadina, (Yogyakarta :Gading 

Publishing, 2012)

Emzir, Metodologi Penelitian Kualitatif 

Analisis Data,

Persada,2011)

Endang Mulyasa, Kurikulum Tingkat 

Satuan Pendidikan, Suatu Panduan 

Praktis, (Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2006)

Hasan Basri, Filsafat Pendidikan Islam, 

(Bandung: CV. Pustaka Setia. 2009)

Hasan Langgulung, Asas-Asas Pendidikan 

Islam, (Jakarta Selatan; PT Al Husna 

Jalaludin As Suyuty, Jami�us Shoghir, 

(Lebanon; Dar al Kutub Al a�roby.)

Jalaluddin , Psikologi Agama, ( Jakarta : 

John Scott, Sosiology The Key Concepts, �terj� 

Labsos FISIP UNSOED, (Jakarta, 

JohnL.Esposito-John O.Voll, Tokoh-tokoh 

Gerakan Islam Kontemporer,Terj. 

Sugeng Haryanto dkk ( Jakarta, 

Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: 

Bumi Aksara, 1996)

Moleng, J. Lexy, Metodologi Penelitian 

Kualitatif, (Bandung, PT Remaja 

Rosdakarya, 2012)

Mundzier Suparta, Perubahan Orientasi Pondok 

Keagamaan Masyarakat, (Jakarta: 

Asta Buana Sejahtera, 2009)

Mahmud, Pemikiran Pendidikan Islam, 

(Bandung, Pustaka Setia, 2011)

Mahmud, Pemikiran Pendidikan Islam, 

((Bandung, Pustaka Setia, 2011)

Moh. Haitami Salim dan Syamsul Kurniawan, 

Studi Ilmu Pendidikan Islam, 

(Jogjakarta, Ar Ruzz Media, 2012)

Muhaimin, Pengembangan Kurikulum 

Pendidikan Agama Islam, di 

Sekolah, Madrasah dan Perguruan 

Tinggi,

2005)

Mujtahid, Reformulasi Pendidikan Islam, 

(Malang; UIN-Maliki Pers, 2011)

Maulana Muhammad Yusuf al-Kandhalawi, 

 

Nurani,edisi revisi ke-2, (Bandung: 

Pustaka Ramadhan, 2008)

Nakamura DKK, Eksprensions of Islam, 

(Yogyakarta, IMPULSE, 2010)

Nanang Martono, Sosiologi Perubahan Sosial, 

Nana Sudjana, Pembinaan dan Pengembangan 

Kurikulum di Sekolah, (Bandung: 

Sinar Baru Algensindo, 2002)

Nana Sudjana, Tuntutan Penyusunan Karya 

Ilmiah (Jakarta: Sinar Baru Algesindo, 

1987)

Ngalim Purwanto, Prinsip-prinsip dan Teknik 

Evaluasi Pengajaran, (Bandung: PT. 

Remaja Rosdakarya, 2009)

Nurkholis Madjid, Bilik Bilik Pesantren, 

(Jakarta, Paramadina, 1997)

Dampak Keagamaan Jama�ah Tabligh terhadap Perubahan Sistem  ..... (M. Luthvi Al Hasyimi)



108

          |  Vol. 7, No. 1, Mei 2017

Nana Syaodih Sukmadinata, Metode Penelitian 

Pendidikan (Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2005)

Ng. Philipus dan Nurul Aini, Sosiologi dan 

Politik

Persada, 2006)

Oemar Hamalik, Dasar-Dasar Pengembanagn 

Kurikulum, (Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2007)

Potr Sztomka, Sosiology Perubahan Islam, 

(Jakarta, Prenada Media Grup, 2010)

Poerwadarminta dalam Moh. Haitami Salim 

dan Syamsul Kurniawan, Studi Ilmu 

Pendidikan Islam, (Jogjakarta, Ar 

Ruzz Media,2012)

Qomar, Mujamil, 2007, Pesantren, Dari 

Transformasi Metodologi Menuju 

Demokratisasi Institusi, Jakarta; 

Erlangga.

Rahmat  Hidayat, Sosiologi Pendidikan Emile 

Durkheim

Persada, 2014)

Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: 

Kalam Mulia, 2005)

Rulan Ahmadi, Memahami Metodologi 

Penelitian kualitatif, (Malang:IKIP 

Malang, 2005)

R.M. MacIver dan Charles H, Page, Society. 

an Introductory Analysis, ( London 

Macmillan & Co,Ltd, 1961)

Subana dan Sudrajat, Dasar- Dasar Penelitian 

Ilmiah, (Bandung, Pustaka Setia, 2005)

Suharto, Babun, Dari Pesantren Untuk Umat, 

(Surabaya; Imtiyaz, 2001)

Selo Soemardjan, Perubahan Sosial di 

Yogyakarta, (Yogyakarta, Universitas 

Gajah Mada Press, 1981)

Samuel Koenig, Man and Society, the Basic 

Teaching of Sociology, ( New York : 

Barners & Noble Inc, 1957)

Selo Sumardjan dan Soelaiman Soemardi, 

Setangkai Bunga Soaiologi, (Jakarta 

: Yayasan Badan Penerbit Fakultas 

Ekonomi Universitas Indonesia, 1984)

Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian 

(Jakarta: Rineka Cipta, 2004)

Sutrisno Hadi, Metodologi Research Jilid 2 

(Yogyakarta : Andi Offset, 2000),

Samsul Nizar. Filsafat Pendidikan Islam, 

(Jakarta : Ciputat Press. 2002)

S. Nasution, Kurikulum dan Pengajaran, 

(Jakarta : Bumi Aksara.)

S. Nasution, Asas-asas Kurikulum, (Jakarta: 

Bumi Aksara, 2009)

Sugiono, Memahami Penelitian Kualitatif 

(Bandung: Alphabeta, 2007)

Syekh Idahram, Sejarah Berdarah Wahaby, 

(Pustaka Pesantren, 2011)

Tatang, Ilmu Pendidikan, (Bandung: CV. 

Pustaka Setia, 2012)

Wina Sanjaya, Strategi Pembelajaran, (Jakarta: 

kencana Prenada Media Group. 2008)

Wina Sanjaya, Kurikulum dan Pembelajaran, 

(Jakarta: Kencana, 2010)

Wina Sanjaya, Media Komunikasi 

Pembelajaran, ( Jakarta : Kencana 

Prenada Media, 2012)

Yoginder Sikand, 

Tabligh, 

Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: 

Bumi aksara, 1996)

 :  99  -  108


