N N — Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman
lnl l u https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id /index.php/intelektual
) Volume 13 (3), 2023, 311-324
Jurnal Cendidikan dan Studs Keislaman DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457

E-ISSN: 2685-4155 Available Online: 2023-12-31

Prinsip Pendidikan Moderasi Beragama di Pesantren An-Nawawi Purworejo

Mohamad Madum,'” Daimah Daimah,?
L2nstitut Agama Islam An-Nawawi Purworejo, Indonesia
'mohamadmadum8@gmail.com, 2daimah.staiannawawi@gmail.com

Received: 2023-10-25 Revised: 2023-11-28 Approved: 2023-12-04
*) Corresponding Author
Copyright ©2023 Authors
Abstract

This research aims to reveal the learning material and implementation of the
internalization of religious moderation at the An-Nawawi Purworejo Islamic boarding
school (pesantren) through the five basic principles of religious moderation. The
research method used is qualitative research. In collecting data, the researcher used
observation, interviews, and documentation. The data that has been obtained is
analyzed using the processes of data condensation, data presentation, and data
verification. The result is that religious moderation has been achieved through the five
basic principles of religious moderation, which are carried out by providing learning
material including an understanding of religious values, tolerance, inter-religious
dialogue, developing critical thinking skills, and emphasizing universal values. The
learning method involves values education, Islamic teacher exemplariness, discussions
in religious harmony forums, and technology and social media utilization.

Keywords: Education Principles, Learning Method, Religious Moderation.

Abstrak

Penelitin ini bertujuan untuk mengungkap materi pembelajaran dan pelaksanaan
internalisasi moderasi beragama di pondok pesantren An-Nawawi Purworejo melalui
lima prinsip dasar moderasi beragama. Metode penelitian yang digunakan adalah
kualitatif. Dalam pengumpulan data, peneliti menggunakan observasi, wawancara, dan
dokumentasi. Data yang telah diperoleh dianalisis melalui proses kondensasi data,
penyajian data, dan verifikasi data. Hasilnya, moderasi beragama diwujudkan melalui
lima prinsip dasar moderasi beragama yang dilakukan dengan memberikan materi
pembelajaran antara lain pemahaman nilai-nilai agama, toleransi, dialog antar umat
beragama, pengembangan kemampuan berpikir kritis, dan penekanan pada nilai-nilai
universal. Metode pembelajarannya meliputi pendidikan nilai, keteladanan guru
agama Islam, diskusi dalam forum kerukunan umat beragama, serta pemanfaatan
teknologi dan media sosial.

Kata kunci: Metode Pembelajaran, Moderasi Beragama, Prinsip Pendidikan.

Pendahuluan
Moderasi beragama telah menjadi bagian dari Rencana Program Jangka
Menengah Nasional (RPJMN) 2020-2024.! Program itu masih terus dikembangkan

! Kementerian Agama RI, Implementasi Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Islam, Pendis Press
(Jakarta: Kelompok Kerja Implementasi Moderasi Beragama Direktorat Jenderal Pendidikan Islam

311


https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/intelektual
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:mohamadmadum8@gmail.com
mailto:daimah.staiannawawi@gmail.com,

Mohamad Madum & Daimah Daimah

karena berfungsi sebagai solusi untuk mengatasi berbagai persoalan kebangsaan.?
Dalam konteks Kementerian Agama (Kemenag), pelaksanaannya berlaku bagi semua
lembaga pendidikan Islam yaitu madrasah, pesantren, dan perguruan tinggi. Muatan
moderasi beragama pada madrasah dan pesantren disinyalir tidak bermasalah, namun
perlu memberikan penekanan lebih pada konsistensi dan keberlanjutan mengenai
standar pengajaran agama Yyang telah mentradisi agar para santri mendapatkan
pemahaman agama yang mendalam.?

Penjelasan itu merupakan cerminan dari pesantren sebagai lembaga pendidikan
Islam awal di Indonesia yang biasanya dikategorikan menjadi pesantren tradisional dan
modern. Sebagai lembaga pendidikan Islam yang khas, pesantren terus mengalami
perkembangan dan perubahan. Hal itu dapat dilihat dari munculnya berbagai jenis
pesantren yang mempunyai kekhasan seperti pesantren Al-Qur’an,* pesantren tarekat®
dan jenis pesantren lain yang mengajarkan ajaran dan prinsip moderasi beragama.
Namun demikian, terdapat juga jenis pesantren yang justru berpotensi mengubah
fondasi kebangsaan Indonesia. Jenis pesantren itu adalah pesantren salafi yang lahir dari
lembaga pendidikan Islam transnasional, yang menganut ideologi Salafi-Wahabi. Jenis
pesantren itu jelas berbeda dengan sejarah dan kebertahanan pesantren di Indonesia
yang mempunyai kontribusi pada lahirnya negara kebangsaan Indonesia. ©

Keberadaan jenis pesantren itu bertolak belakang dengan sejarah pesantren di
Indonesia yang bercorak tawassut, tawazun, tasammuh, tashawwur, dan adl.” Kekhasan

corak itulah yang menjadi titik temu wacana moderasi beragama dengan khazanah

Kementerian Agama Republik Indonesia Bekerjasama dengan Lembaga Daulat Bangsa, 2021), 5,
https://pendispress.kemenag.go.id/index.php/ppress/catalog/book/5.

2 Aptiani Nur Jannah et al., Akar Persoalan Kebangsaan: Jawaban Moderasi Beragama, ed. Endi Aulia
Garadian (Jakarta: PPIM UIN Jakarta, 2022), vii.

3 RI, Implementasi Moderasi Beragama, 166.

4 Hasbullah Hasbullah, Muhaffazh Al Hakim, and Muhammad Sholehuddin Albantani, “Penguatan
Moderasi Beragama Di Pesantren Quran Di Kota Cilegon,” Ulumuddin: Jurnal limu-llmu Keislaman 13,
no. 2 (September 2, 2023): 249-60, https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v13i2.1880.

® Taufik Hidayatulloh, Hijrah Saputra, and Theguh Saumantri, “Peran Pesantren Tarekat Roudhoh Al-
Hikam Dalam Mengembangkan Tradisi Intelektual Islam Dan Moderasi Beragama Di Indonesia,” Dialog
46, no. 1 (June 30, 2023): 38-52, https://doi.org/10.47655/dialog.v46i1.702.

6 Toto Suharto, “Transnational Islamic Education in Indonesia: An Ideological Perspective,”
Contemporary Islam 12, no. 2 (July 2018): 101-22, https://doi.org/10.1007/s11562-017-0409-3; M.
Falikul Isbah, “Pesantren in the Changing Indonesian Context: History and Current Developments,”
QUIIS (Qudus International Journal of Islamic Studies) 8, no. 1 (June 22, 2020): 65-106,
https://doi.org/10.21043/qijis.v8i1.5629; Edi Nurhidin, “Pesantren Tradition-based Nationalism
Education Model on Religious Moderation Perspectives in Kediri, East Java,” Edukasia Islamika 8, no. 1
(June 23, 2023): 61-80, https://doi.org/10.28918/jei.v8i1.359.

" Ach. Sayyi, Afandi Afandi, and Shahibul Muttagien Al-Manduriy, “Tolerance Formation for Children in
Multi-Religious Families at Pamekasan Avalokitesvara Temple Complex: Multicultural Islamic
Education Perspectives,” Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman 13, no. 2 (2023): 16476,
https://doi.org/10.33367/ji.v13i2.4020.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI : 10.33367/ji.v13i3.4447




Prinsip Pendidikan Moderasi Beragama

pendidikan pesantren, sehingga pola internalisasi moderasi beragama di pesantren
sangat terbuka dan beragam. Selain itu, titik temu moderasi beragama dan pendidikan
pesantren dapat dilihat sebagai peran aktif pesantren dalam mencegah penyebaraan
ideologi radikal pada santri dan keteguhan dalam merawat kebangsaan Indonesia.

Hal itu dapat dilihat dari beberapa hasil penelitian tentang moderasi beragama di
pesantren. Fathurrahman menemukan bahwa nilai-nilai moderasi beragama di Pondok
pesantren Al-Muhajirin Purwakarta meliputi tawasut, tawazun, i’tidal, tasamuh,
musawah, syura, islah, aulawiyah, tatawwur, tahaddur, watniyah wa muwatanah, dan
qudwatiyah.® Nilai-nilai itu juga sejalan dengan nilai dasar yang diajarkan di Pesantren
Harisul Khairaat,® dan Pesantren Syahida.l® Namun terdapat sedikit perbedaan pada
Pondok Pesantren Al-Qur’an Ath-Thabraniyyah yang menjadikan syura sebagai basis
dari nilai lain.* Pola internalisasi lain datang pesantren tarekat yang mengajarkan etika
Islam untuk membentengi para santri dari pemahaman agama yang menyimpang,*? dan
pesantren yang mengajarkan nilai-nilai kebangsaan melalui tradisi syi ‘iran.?

Beberapa hasil kajian itu menunjukkan aspek berbeda mengenai pendidikan
moderasi di pesantren. Dalam hal itu, kajian ini merupakan upaya untuk melengkapi
kajian-kajian sebelumnya karena subjek kajian ini mempunyai lima prinsip dasar yang
telah dibuat oleh pendiri pesantren, KH. Muhammad Nawawi. Pesantren itu adalah
Pondok Pesantren An-Nawawi Purworejo. Keberadaan lima prinsip dasar itu adalah
bentuk pemberian dukungan bagi keberlangsungan praktik moderasi beragama yang
dapat meminimalkan berbagai bentuk ancaman yang berpotensi merusak kedaulatan
bangsa. Adapun lima prinsip dasar pendidikan tersebut ialah mengingat akhirat,

peningkatan etika atau tata krama dan mengembangkan semangat persaudaraan, percaya

8 Dezan M Fathurrahman, “Implementasi Moderasi Beragama Di Pondok Pesantren Al-Muhajirin
Purwakarta” (Undergraduate, Jakarta, UIN Syarif Hidayatullah, 2023),
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/66647.

® Hendi Sugianto and Farnela Diva, “Pendidikan Moderasi Beragama Di Pesantren: (Study Kasus Di
Pondok Pesantren Harisul Khairaat Kota Tidore Kepulauan),” Al-Riwayah : Jurnal Kependidikan 15, no.
2 (October 2, 2023): 16787, https://doi.org/10.47945/al-riwayah.v15i2.1140.

10 Dudung Suryana, Fuad Hilmi, and Ina Maryana, “Pembentukan Moderasi Beragama di Pondok
Pesantren Syahida Tasikmalaya,” Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam 12, no. 03 (August 29, 2023),
https://doi.org/10.30868/ei.v12i03.4842.

11 Siti Juhaeriyah, “Internalisasi Nilai Moderasi Beragama sebagai Upaya Pencegahan Radikalisme pada
Santri di Pondok Pesantren Al-Qur’an Ath-Thabraniyyah,” Al-Hikmah : Jurnal studi Agama-agama 8, no.
1 (May 28, 2022): 131-36, https://doi.org/10.30651/ah.v8i1.12981.

12 Hidayatulloh, Saputra, and Saumantri, “Peran Pesantren Tarekat Roudhoh Al-Hikam Dalam
Mengembangkan Tradisi Intelektual Islam Dan Moderasi Beragama Di Indonesia.”

13 Nailal Muna, M. Erlin Susri, and Nur Rochimah, “Pendidikan Karakter Kebangsaan Berbasis Syi’ir
Lokal Di Pesantren Salafiyah Kapurejo Pagu Kabupaten Kediri,” Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan,
Agama, Dan Kebudayaan 7, no. 2 (September 8, 2021): 70-86; Nurhidin, “Pesantren Tradition-based
Nationalism Education Model on Religious Moderation Perspectives in Kediri, East Java.”

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI: 10.33367/ji.v13i3.4447




Mohamad Madum & Daimah Daimah

kepada kemampuan diri sendiri, ketaatan, dan yang terakhir tahan menghadapi
cobaan.'4

Kelima prinsip dasar itu diharapkan mampu mewujudkan pendidikan yang
berkualitas dan dapat mendukung moderasi beragama di Indonesia. Mengingat indikator
dari moderasi beragama meliputi empat hal yakni komitmen kebangsaan, toleransi, anti
radikalisme dan kekerasan, serta akomodatif terhadap budaya lokal. Hal tersebut sejalan
dengan tujuan pendidikan karakter di Indonesia yang meliputi penanaman nilai-nilai
religius, toleransi, jujur, disiplin, cinta tanah air, semangat kebangsaan, cinta damai, dan
peduli sosial. Hal itu mengindikasikan bahwa internalisasi nilai-nilai moderasi dapat
dilakukan melalui insersi materi moderasi beragama ke dalam kegiatan pembelajaran
pendidikan agama Islam dan penerapan rumah moderasi pada pondok pesantren.* Oleh
karena itu, penelitian ini menekankan aspek internalisasi yang berkaitan dengan prinsip
dasar yang ada di Pondok Pesantren An-Nawawi.

Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan hasil penelitian kualitatif dengan pendekatan deskriptif.
Hal itu digunakan untuk mengungkap internalisasi moderasi beragama di Pondok
Pesantren An-Nawawi Purworejo melalui lima prinsip dasar pendidikannya. Prosedur
pengumpulan data yang digunakan yakni observasi, wawancara, dan dokumentasi.®
Observasi telah dilakukan secara langsung dalam proses pembelajaran. Selain itu, data
lainnya diperoleh melalui wawancara semi terstruktur pada subjek penelitian yakni
pengasuh, ustaz, pengurus, dan santri Pondok Pesantren An-Nawawi Purworejo.

Peneliti juga menggunakan metode dokumentasi dalam pengumpulan data
dengan cara melakukan dokumentasi baik secara tertulis maupun gambar dari lokasi
yang diteliti yang berkaitan dengan pokok penelitian. Kemudian, data yang telah
didapatkan dianalisis dengan menggunakan metode yang dikembangkan oleh Miles dan

Huberman yakni melalui proses kondensasi data, penyajian data, dan verifikasi data.'’

14 Tim PP. An-Nawawi, Mengenal K.H. Nawawi Berjan Purworejo (Surabaya: Khalista, 2008).

5 Lugyana Azmiya Putri, Ali Marzuki Zebua, and Nuzmi Sasferi, “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi
Beragama Di Pondok Pesantren,” Prosiding The Annual Conference on Islamic Religious Education Vol.
1, no. April (2022): 767.

16 Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D (Bandung:
Alfabeta, 2010).

17 Mohamad Anwar Thalib, “Pelatihan Analisis Data Model Miles Dan Huberman Untuk Riset Akuntansi
Budaya,” Madani: Jurnal Pengabdian limiah 5, no. 1 (2022): 23-33,
https://doi.org/10.30603/md.v5i1.2581.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI : 10.33367/ji.v13i3.4447




Prinsip Pendidikan Moderasi Beragama

Hasil dan Pembahasan

Sebagaimana masalah dan tujuan kajian ini, hasil dan pembahasan ini
memfokuskan pada lima aspek yakni pola internalisasi moderasi, materi dalam
internalisasi, pelaksanaan internalisasi, metode internalisasi, dan evaluasi dalam
internalisasi.®® Pola internalisasi nilai-nilai moderasi melalui lima prinsip dasar
pendidikan Pondok Pesantren An-Nawawi dilakukan dengan memberikan pembelajaran
kepada santri tentang hakikat lima prinsip dasar pendidikan. Hal ini dilakukan untuk
memberikan edukasi tentang arti penting menghargai perbedaan pendapat di kalangan
santri. Berikut lima prinsip dasar pendidikan Pondok Pesantren An-Nawawi dalam

membentuk sikap moderat pada santri.

Pola Internalisasi Moderasi Beragama

Internalisasi moderasi beragama adalah proses memahami, menghayati, dan
menerapkan nilai-nilai moderasi beragama secara konsisten.® Internalisasi moderasi
beragama menjadi sangat penting untuk menghasilkan generasi muda yang dapat
mengamalkan agama dengan seimbang, toleran, dan mempunyai pemahaman yang baik
terhadap perbedaan. Dalam hal itu, Pondok Pesantren An-Nawawi memiliki pola
internalisasi moderasi beragama melalui lima prinsip dasar pendidikan. Pertama adalah
mengingat akhirat.?’ Prinsip ini mengajarkan pentingnya mengingat tujuan akhirat
dalam setiap tindakan dan keputusan. Dengan memusatkan perhatian pada akhirat,
santri akan cenderung fokus pada nilai-nilai spiritual dan kehidupan setelah kematian.

Hal ini dapat mendorong santri untuk menjalani kehidupan dengan penuh
tanggung jawab, integritas, dan kesadaran akan akibat perbuatannya, sehingga setiap
aktivitas yang dilakukan akan fokus pada ketercapaiannya hari akhir. Mengingat tujuan
hidup seorang manusia sebagai hamba Allah adalah akhirat, maka sayogyanya aktivitas
kehidupannya digunakan pada hal yang menopang tujuan tersebut.?! Adapun hal-hal
yang mampu menopang tujuan akhirat yakni dengan cara menghargai sesama dalam
kehidupan sehari-harinya. Hal itu terlihat dari perilaku pengurus Pondok Pesantren An-

Nawawi yang selalu menghimbau para santri agar selalu menghargai sesama manusia.

18 Yedi Purwanto et al., “Internalizing Moderation Value Through Islamic Religious Education in Public
Higher Education,” Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan Keagamaan 17, no. 2 (2019): 110-24.

19 Nur Fahmi Ikhsan, “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Islam Dalam Pembelajaran PAI Dan
Implikasinya Terhadap Sikap Sosial Siswa Di SMA Ma’arif NU 1 Kemranjen Kabupaten Banyumas”
(masters, Purwokerto, IAIN Purwokerto, 2021), https://repository.uinsaizu.ac.id/9165/.

20 An-Nawawi, Mengenal K.H. Nawawi Berjan Purworejo.

21 Ibrahim Bafadhol, “Tujuan Hidup Dalam Perspektif Al-Qur’an,” Al - Tadabbur: Jurnal llmu Al-Qur’an
Dan Tafsir 2, no. 03 (2017): 25-40, https://doi.org/10.30868/at.v2i03.193.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI: 10.33367/ji.v13i3.4447




Mohamad Madum & Daimah Daimah

Kedua, peningkatan etika dan mengembangkan semangat persaudaraan. Prinsip
ini mengajarkan pentingnya menjaga etika dan tata krama dalam interaksi sehari-hari
serta membangun semangat persaudaraan antar sesama manusia. Dengan berpegang
pada nilai-nilai etika, santri akan belajar menghormati orang lain tanpa memandang
perbedaan agama, suku, atau latar belakang budaya.?? Semangat persaudaraan akan
membantu mengurangi konflik dan mendorong kerjasama yang harmonis. Dengan
prinsip kedua ini, maka moderasi beragama akan sangat mudah diterapkan karena dalam
terdapat prinsip semangat persaudaraan. Prinsip itu ditunjukan kepada seluruh rakyat
Indonesia tanpa memandang suku, agama, ras dan latar belakang budaya, sehingga
tujuan moderasi beragama akan menjadi lebih mudah untuk diwujudkan.?®

Ketiga, percaya kepada kemampuan diri sendiri. Prinsip ini mengajarkan santri
untuk memiliki potensi untuk berkontribusi dan mencapai kesuksesan dalam berbagai
aspek kehidupan. Dengan percaya pada kemampuan diri sendiri, santri akan lebih
termotivasi untuk berusaha, belajar, dan berkembang. Keyakinan ini juga dapat
mengurangi rasa rendah diri dan ketidakpercayaan terhadap potensi yang dimiliki.?*
Percaya pada kemampuan diri sendiri yang dimaksud adalah dengan mengedepankan
rasa percaya diri melalui kegiatan-kegiatan yang ada di pesantren seperti kegiatan
musyawarah dan kegiatan sejenis lainnya.

Keempat, ketaatan. Prinsip ini mengajarkan pentingnya ketaatan terhadap ajaran
agama dan norma yang berlaku. Ketaatan tidak hanya terkait dengan aspek ibadah,
tetapi juga terhadap hukum, aturan sosial, dan nilai-nilai kemanusiaan.?® Ketaatan
membantu menciptakan kedisiplinan, tanggung jawab, dan integritas dalam menjalani
kehidupan sehari-hari. Nilai itu mempunyai keterkaitan dengan indikator moderasi
beragama, yaitu komitmen kebangsaan karena hal itu merupakan hal yang harus terus
dilakukan oleh seluruh elemen bangsa.?® Konsep ketaatan yang diajarkan tidak hanya

berkaitkan dengan dimensi keagamaan, melainkan juga taat pada pemerintah.

22 Jalaludin Assayuthi, “Urgensi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Multikultural,” Atthulab: Islamic
Religion Teaching and Learning Journal 5, no. 2 (2020): 240-54, https://doi.org/10.15575/ath.v5i2.8336.
23 Moch. Tohet and Fitria Nur Hayati, “Penguatan Pemahaman Dan Pengamalan Keagamaan Anak
Melalui Optimalisasi Fungsi Langgar,” Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman 12,
no. 1 (2022): 1-18, https://doi.org/10.33367/ji.v12i1.2325.

24 Fasti Rola, “Hubungan Konsep Diri Dengan Motivasi Berprestasi Pada Remaja,” USU Repository,
2006, 1-22.

%5 Miftahul Jannah, “Konsep Bimbingan Konseling Islam Dalam Meningkatkan Moral Remaja,”
IDEALITA: Jurnal Pendidikan Dan Sosial Keagamaan 1, no. 1 (2021): 64-85.

%6 Mohamad Madum, “Lima Prinsip Dasar Pendidikan Pondok Untuk Membangun Sikap Ketaatan Siswa
MTs Di Pesantren An-Nawawi Berjan Purworejo,” JISIP (Jurnal limu Sosial Dan Pendidikan) 5, no. 4
(November 6, 2021): 96472, https://doi.org/10.58258/jisip.v5i4.2384.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI : 10.33367/ji.v13i3.4447




Prinsip Pendidikan Moderasi Beragama

Kelima, tahan menghadapi cobaan. Prinsip ini mengajarkan pentingnya ketabahan
dan keteguhan hati dalam menghadapi cobaan dan ujian hidup. Kehidupan tidak selalu
mudah, namun dengan memiliki ketahanan dalam menghadapi tantangan, santri dapat
tumbuh secara spiritual dan mental. Menghadapi cobaan dengan sabar dan optimis juga
membantu mempertahankan keseimbangan emosi.?’ Prinsip itu mempunyai variasi
seperti halnya kehabisan sangu (uang makan), sehingga hal tersebut akan mendorong
kebersamaan dari para santri karena manakala ada yang kehabisan maka seketika itu
akan ada santri lain yang membantu bahkan memberikan sebagian uangnya kepada
teman santri yang membutuhkan. Dengan menerapkan kelima prinsip dasar itu,
pendidikan di Pondok Pesantren An-Nawawi Purworejo memiliki tujuan guna
membentuk individu yang memiliki pemahaman agama moderat, toleran, dan

menghormati perbedaan, serta mampu berkontribusi positif dalam masyarakat.

Materi dan Pelaksanaan Internalisasi Moderasi Beragama

Berikut adalah beberapa materi yang diajarkan dalam proses internalisasi
moderasi beragama di Pondok Pesantren An-Nawawi Berjan Purworejo. Pertama,
pemahaman tentang nilai-nilai agama, santri diajarkan untuk memahami prinsip-prinsip
dasar agama secara mendalam dan kontekstual, dengan penekanan pada ajaran-ajaran
yang mengajarkan toleransi, kasih sayang, dan kerukunan.?® Hal ini dijalankan melalui
kegiatan-kegiatan di pesantren baik kegiatan yang diampu oleh pengurus pesantren
ataupun kegiatan yang diampu oleh pengurus kamar, sehingga output dari pemahaman
nilai-nilai agama ini mampu menjadi bekal untuk menjaga toleransi.

Kedua, toleransi dan kerukunan antar agama. Materi ini membantu santri untuk
mengembangkan sikap toleran terhadap pemeluk agama lain dan menghargai kontribusi
beragam agama dalam masyarakat.?® Materi kedua ini merupakan wujud dari salah satu
lima prinsip dasar pendidikan Pondok Pesantren An-Nawawi, sehingga setiap kali
ustaz/ustazah memberikan pembelajaran pasti menyisipkan materi ini. Dalam wujud

yang lain hal itu dapat dilihat pada peran pesantren dalam mengikuti forum komunikasi

27 Meliyanti Aida, “Konsep Sabar Dalam Perspektif Imam Al-Ghazali Dan Relevansinya Dengan
Kesehatan Mental” (Undergraduate, Semarang, Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, 2021),
https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/13818/.

28 Nilawati Nopian Gustari, Abdullah Idi, Ahmad Suradi, “Konstruksi Penanaman Nilai Toleransi Dalam
Menangkal Radikalisme Di Pondok Pesantren Provinsi Bengkulu,” Jurnal Penelitian limu Sosial Dan
Keagamaan Islam 18, no. 1 (2021): 149-51.

29 Agus Arifand et al., “Membangun Harmoni Dan Toleransi Melalui Moderasi Beragama,” Ta rim:
Jurnal  Pendidikan Dan Anak Usia Dini 4, no. 2 (June 12, 2023): 164-77,
https://doi.org/10.59059/tarim.v4i2.136.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI: 10.33367/ji.v13i3.4447




Mohamad Madum & Daimah Daimah

umat beragama yang ada di kabupaten Purworejo, sehingga toleransi antar agama akan
terus terjaga dalam menjaga komitmen kebangsaan.

Ketiga, pengembangan kemampuan berdialog. Santri diajarkan keterampilan
berkomunikasi dan berdialog yang baik, sehingga mereka dapat berdiskusi dengan
santun mengenai perbedaan keyakinan dan pandangan.®® Hal ini dibuktikan dengan
peran pesantren ketika mengikuti diskusi yang diadakan oleh forum komunikasi umat
beragama. Keempat, penekanan pada keadilan sosial. Konsep keadilan sosial dalam
agama ditekankan untuk membantu santri memahami tanggung jawab terhadap sesama
manusia, tanpa memandang agama atau latar belakang. 3 Hal ini diwujudkan dengan
keikutsertaan pesantren pada kegiatan lingkungan sekitar baik di tingkat desa atau
kabupaten.

Kelima, pengenalan pada literatur moderat. Hal itu dilakukan dengan
mengenalkan santri pada literatur dan tokoh agama yang menganut pandangan moderat
serta mengajak mereka untuk merenungkan dan mengambil hikmah dari pemikiran
tersebut. 3 Kegiatan itu dijalankan oleh pengurus pesantren kepada para santri di sela-
sela kegiatan madarasah diniyyah dengan mengenalkan tokoh-tokoh agama yang
moderat serta mengkaji apa pemikirannya. Keenam, praktik amal sosial. Hal itu
diajarkan melalui kegiatan sosial yang melibatkan masyarakat lintas agama, seperti
bakti sosial, bantuan korban bencana, open donasi, dan kerja sama lintas agama dalam
proyek kemanusiaan.®

Ketujuh, penekanan pada nilai-nilai universal yang mengajarkan santri untuk
mengutamakan nilai-nilai universal seperti cinta, kasih sayang, perdamaian, dan
persaudaraan yang dapat ditemukan pada hampir semua agama.** Hal ini dibuktikan
oleh pesantren dengan cara mengajarkan budaya lokal kepada para santri melalui
kegiatan ekstrakurikuler. Hal itu menunjukkan sikap dan pendidikan di pesantren yang
akomodatif terhadap budaya lokal. Kedelapan, pengenalan pada konteks sosial dan
sejarah, memahami sejarah perkembangan agama dan konteks sosial di mana agama-
agama muncul dapat membantu santri menghargai keberagaman dan memahami

alasannya. Hal ini terlihat pada kegiatan perlombaan di pondok pesantren dengan jenis

30 An-Nawawi, Mengenal K.H. Nawawi Berjan Purworejo.

31 H A R Tilaar, “Dalam Merespon Tantangan Globalisasi,” 2004.

32 An-Nawawi, Mengenal K.H. Nawawi Berjan Purworejo.

33 An-Nawawi.

34 Desy anindia Rosyida, “Pembelajaran Pendidikan Kewarganegaraan MI Dalam Meningkatkan Karakter
Siswa Berbasis Tradisi Pesantren,” MUALIMUNA: Jurnal Madrasah Ibtidaiyah 1, no. 2 (2016): 64—78.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI : 10.33367/ji.v13i3.4447




Prinsip Pendidikan Moderasi Beragama

perlombaan yang sudah mengakar pada budaya, sehingga penghormatan pada budaya
lokal tetap terjaga.

Kesembilan, pengembangan kritis berpikir yang dilakukan untuk mendorong
santri mampu berpikir kritis terhadap narasi atau isu yang bersifat radikal atau intoleran,
serta mengajarkan mereka untuk memahami bahwa agama juga bisa diinterpretasikan
secara moderat dan inklusif.® Hal ini dibuktikan dengan adanya kegiatan bahtsul
masail dengan tema anti radikalisme di pesantren, sehingga santri memiliki sifat anti
radikalisme dan kekerasan. Semua materi itu sejalan dengan indikator moderasi
beragama dan dilaksanakan melalui berbagai metode pembelajaran seperti ceramah,
musyawarah, sorogan dan bandongan kitab. Kegiatan itu dilakukan secara terus-
menerus oleh setiap ustaz. Dengan demikian, santri Pondok Pesantren An-Nawawi

Berjan Purworejo dapat mengembangkan pemahaman dan sikap moderat.

Metode Internalisasi Moderasi Beragama

Metode internalisasi moderasi beragama di Pesantren An-Nawawi Purworejo
bertujuan untuk membentuk santri menjadi individu yang menghargai perbedaan,
mengamalkan agama dengan damai, dan mampu berinteraksi harmonis dengan
masyarakat yang memiliki latar belakang berbeda. Untuk itu, ada enam metode
internalisasi moderasi beragama. Pertama, pendidikan nilai yakni penerapan kurikulum
yang menekankan pembelajaran nilai-nilai moderasi dan toleransi beragama seperti
yang terdapat pada prinsip dasar pendidikan kedua yakni mengembangkan semangat
persaudaraan.®

Kedua, keteladanan ustaz dan pengurus pesantren. Keduanya memberikan contoh
praktik moderasi beragama kepada para santri melalui kerjasama yang dilakukan oleh
pesantren bersama dengan para pihak eksternal baik yang seagama atau berbeda agama.
Ustaz dan pengurus pesantren bisa menunjukkan tentang bagaimana menjalin hubungan
baik dengan individu dari latar belakang agama berbeda kepada para santri.®” Ketiga,

diskusi dalam forum kerukunan umat beragama (FKUB).*®

35 Fitri Raya Masykur, Ali Muhtarom, Menanam Kembali Moderasi Beragama Untuk Merajut
Kebhinekaan Bangsa (Banten: Pusat Pengabdian kepada Masyarakat LP2M UIN Sultan Maulana
Hasanuddin, 2020).

36 Masykur, Ali Muhtarom.

87 Imron Falak, “Moderasi Islam Dalam Pendidikan Pondok Pesantren (Studi Pada Pondok Pesantren El-
Bayan Kecamatan Majenang Kabupaten Cilacap),” JISIP (Jurnal Ilmu Sosial Dan Pendidikan) 6, no. 2
(March 30, 2022): 2603-12.

% Abdul Munir Mulkhan, Warisan Intelektual K.H. Ahmad Dahlan Dan Amal Muhammadiyah
(Yogyakarta: Percetakan Persatuan, 1990).

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI: 10.33367/ji.v13i3.4447




Mohamad Madum & Daimah Daimah

Keempat, pembelajaran sejarah. Pemahaman tentang sejarah dan perkembangan
tradisi keagamaan dapat membantu santri melihat konteks dan akar perbedaan serta
kesamaan antar agama seperti halnya yang terjadi pada zaman Nabi Muhammad Saw.>®
Kelima, kajian literatur moderat yang mengkaji dan membahas literatur agama yang
mengedepankan moderasi dan toleransi, serta mengkritisi pemahaman keagaman yang
ekstrem dan intoleran. Keenam, penggunaan teknologi dan media sosial yang dilakukan
dengan memanfaatkannya untuk menyebarkan pesan moderasi beragama melalui

platform media sosial atau pembelajaran online.*

Evaluasi Pola Internalisasi Moderasi Beragama

Evaluasi bertujuan untuk mengukur pencapaian pola internalisasi yang bertujuan
untuk mendorong sikap toleran, pemahaman ajaran agama yang mendalam, dan
pengembangan keterampilan sosial santri dalam konteks beragama. Ada dua langkah
yang telah dilakukan.*! Pertama, penetapan tujuan. Pondok Pesantren An-Nawawi
Purworejo telah menetapkan tujuan tujuan yakni peningkatan pemahaman nilai-nilai
toleransi, mengurangi sikap radikalisme, mengembangkan keterampilan dialog antar
agama melalui tes tertulis di setiap akhir semester. Kedua, indikator kinerja yakni
indikator yang dapat diukur untuk mengukur pencapaian tujuan tersebut.

Dalam hal ini pesantren memberikan indikator kepada setiap santri untuk
mempraktikkan hasil internalisasi moderasi beragama di tengah-tengah masyarakat pada
saat liburan atau pada masyarakat di sekitar pesantren pada saat kegiatan aktif di
pondok pesantren, Adapun bentuk indikator yang didapatkan pondok pesantren yakni
dalam wujud laporan santri. Sehingga perubahan sikap santri terhadap kelompok lain
dapat diketahui.*? Dengan evaluasi secara teratur, pesantren dapat memastikan bahwa
internalisasi moderasi beragama berjalan dengan baik dan sesuai dengan tujuan yang

telah ditetapkan. Proses ini juga membantu dalam meningkatkan kualitas pendidikan

3 Kholilur Rahman, “Strategi Pengembangan Nilai Toleransi Dan Pluralisme Dalam Pendidikan
Pesantren,” HIKMAH Journal of Islamic Studies XII, no. 1 (2016): 107-40.

40" Qintannajmia Elvinaro and Dede Syarif, “Generasi Milenial Dan Moderasi Beragama: Promosi
Moderasi Beragama Oleh Peace Generation Di Media Sosial,” JISPO Jurnal Iimu Sosial Dan limu Politik
11, no. 2 (2022): 195-218, https://doi.org/10.15575/jispo.v11i2.14411.

4 An-Nawawi, Mengenal K.H. Nawawi Berjan Purworejo.

42 |khda Khullatil Mardliyah, Dian Uswatun Hasanah, and Nahrin Indriani, “Pembelajaran Kitab Al-
Hujjaj Al-Qath’iyyah Dalam Perspektif Gender Di Pondok Pesantren Mahasiswa,” Jurnal Intelektual:
Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman 13, no. 2 (2023): 193-210,
https://doi.org/10.33367/ji.v13i2.4066.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI : 10.33367/ji.v13i3.4447




Prinsip Pendidikan Moderasi Beragama

dan menghasilkan santri yang memiliki pemahaman agama yang lebih mendalam,

toleran, dan mempunyai keterampilan sosial yang baik.

Kesimpulan

Kajian ini menyimpulkan bahwa Pondok Pesantren An-Nawawi Purworejo
menginternalisasi nilai-nilai moderasi beragama melalui lima prinsip dasar pendidikan.
Prinsip itu meliputi pemahaman tentang nilai-nilai agama, toleransi, dialog antar agama,
pengembangan keterampilan berpikir kritis, dan penekanan pada nilai-nilai universal.
Metodenya pembelajarannya mengarah pada pendidikan nilai, teladan ustaz, diskusi
pada forum kerukunan umat beragama, penggunaan teknologi dan media sosial. Semua
itu digunakan untuk membantu santri mengembangkan pemahaman dan sikap moderat
tentang agama dan menghargai perbedaan. Hal itu juga mendapatkan penguatan dari
adanya proses evaluasi yang digunakan untuk mengetahui pemahaman dan sikap

moderat santri.

Referensi

Aida, Meliyanti. “Konsep Sabar Dalam Perspektif Imam Al-Ghazali Dan Relevansinya
Dengan Kesehatan Mental.” Undergraduate, Universitas Islam Negeri
Walisongo Semarang, 2021. https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/13818/.

An-Nawawi, Tim PP. Mengenal K.H. Nawawi Berjan Purworejo. Surabaya: Khalista,
2008.

Arifand, Agus, Salsabila Enggar Fathikasari, Meytri Kurniasih, Novi Fitriyani
Rahmadani, Aprilia Putri, Agus Andrian Setiawan, Aissya Shifa Oktania, and
Adelia Eka Rachmadian. “Membangun Harmoni Dan Toleransi Melalui
Moderasi Beragama.” Ta rim: Jurnal Pendidikan Dan Anak Usia Dini 4, no. 2
(June 12, 2023): 164-77. https://doi.org/10.59059/tarim.v4i2.136.

Assayuthi, Jalaludin. “Urgensi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Multikultural.”
Atthulab: Islamic Religion Teaching and Learning Journal 5, no. 2 (2020): 240—
54. https://doi.org/10.15575/ath.v5i2.8336.

Bafadhol, Ibrahim. “Tujuan Hidup Dalam Perspektif Al-Qur’an.” Al - Tadabbur: Jurnal
llmu  Al-Qur'an  Dan  Tafsir 2, no. 03 (2017):  25-40.
https://doi.org/10.30868/at.v2i03.193.

Elvinaro, Qintannajmia, and Dede Syarif. “Generasi Milenial Dan Moderasi Beragama:
Promosi Moderasi Beragama Oleh Peace Generation Di Media Sosial.” JISPO
Jurnal 1llmu Sosial Dan Illmu Politik 11, no. 2 (2022): 195-218.
https://doi.org/10.15575/jispo.v11i2.14411.

Falak, Imron. “Moderasi Islam Dalam Pendidikan Pondok Pesantren (Studi Pada
Pondok Pesantren El-Bayan Kecamatan Majenang Kabupaten Cilacap).” JISIP
(Jurnal llmu Sosial Dan Pendidikan) 6, no. 2 (March 30, 2022): 2603-12.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI: 10.33367/ji.v13i3.4447



Mohamad Madum & Daimah Daimah

Fathurrahman, Dezan M. “Implementasi Moderasi Beragama Di Pondok Pesantren Al-
Muhajirin Purwakarta.” Undergraduate, UIN Syarif Hidayatullah, 2023.
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/66647.

Hasbullah, Hasbullah, Muhaffazh Al Hakim, and Muhammad Sholehuddin Albantani.
“Penguatan Moderasi Beragama Di Pesantren Quran Di Kota Cilegon.”
Ulumuddin: Jurnal lImu-llmu Keislaman 13, no. 2 (September 2, 2023): 249-
60. https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v13i2.1880.

Hidayatulloh, Taufik, Hijrah Saputra, and Theguh Saumantri. “Peran Pesantren Tarekat
Roudhoh Al-Hikam Dalam Mengembangkan Tradisi Intelektual Islam Dan
Moderasi Beragama Di Indonesia.” Dialog 46, no. 1 (June 30, 2023): 38-52.
https://doi.org/10.47655/dialog.v46i1.702.

Ikhsan, Nur Fahmi. “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Islam Dalam Pembelajaran PAI
Dan Implikasinya Terhadap Sikap Sosial Siswa Di SMA Ma’arif NU 1
Kemranjen Kabupaten Banyumas.” Masters, I[AIN Purwokerto, 2021.
https://repository.uinsaizu.ac.id/9165/.

Isbah, M. Falikul. “Pesantren in the Changing Indonesian Context: History and Current
Developments.” QIJIS (Qudus International Journal of Islamic Studies) 8, no. 1
(June 22, 2020): 65-106. https://doi.org/10.21043/qijis.v8i1.5629.

Jannah, Aptiani Nur, Bobby Suwandi, Febiyana Febiyana, Fikri Fahrul Faiz, Fuad
Jabali, Ibnu Kharish, and M. Adib Misbachul Islam. Akar Persoalan
Kebangsaan: Jawaban Moderasi Beragama. Edited by Endi Aulia Garadian.
Jakarta: PPIM UIN Jakarta, 2022.

Jannah, Miftahul. “Konsep Bimbingan Konseling Islam Dalam Meningkatkan Moral
Remaja.” IDEALITA: Jurnal Pendidikan Dan Sosial Keagamaan 1, no. 1
(2021): 64-85.

Juhaeriyah, Siti. “Internalisasi Nilai Moderasi Beragama sebagai Upaya Pencegahan
Radikalisme pada Santri di Pondok Pesantren Al-Qur’an Ath-Thabraniyyah.”
Al-Hikmah : Jurnal studi Agama-agama 8, no. 1 (May 28, 2022): 131-36.
https://doi.org/10.30651/ah.v8i1.12981.

Madum, Mohamad. “Lima Prinsip Dasar Pendidikan Pondok Untuk Membangun Sikap
Ketaatan Siswa MTs Di Pesantren An-Nawawi Berjan Purworejo.” JISIP
(Jurnal llmu Sosial Dan Pendidikan) 5, no. 4 (November 6, 2021): 964-72.
https://doi.org/10.58258/jisip.v5i4.2384.

Mardliyah, Ikhda Khullatil, Dian Uswatun Hasanah, and Nahrin Indriani.
“Pembelajaran Kitab Al-Hujjaj Al-Qath’iyyah Dalam Perspektif Gender Di
Pondok Pesantren Mahasiswa.” Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi
Keislaman 13, no. 2 (2023): 193-210. https://doi.org/10.33367/ji.v13i2.4066.

Masykur, Ali Muhtarom, Fitri Raya. Menanam Kembali Moderasi Beragama Untuk
Merajut Kebhinekaan Bangsa. Banten: Pusat Pengabdian kepada Masyarakat
LP2M UIN Sultan Maulana Hasanuddin, 2020.

Mulkhan, Abdul Munir. Warisan Intelektual K.H. Ahmad Dahlan Dan Amal
Muhammadiyah. Yogyakarta: Percetakan Persatuan, 1990.

Muna, Nailal, M. Erlin Susri, and Nur Rochimah. “Pendidikan Karakter Kebangsaan
Berbasis Syi’ir Lokal Di Pesantren Salafiyah Kapurejo Pagu Kabupaten Kediri.”

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI : 10.33367/ji.v13i3.4447



Prinsip Pendidikan Moderasi Beragama

Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan Kebudayaan 7, no. 2
(September 8, 2021): 70-86.

Nopian Gustari, Abdullah Idi, Ahmad Suradi, Nilawati. “Konstruksi Penanaman Nilai
Toleransi Dalam Menangkal Radikalisme Di Pondok Pesantren Provinsi
Bengkulu.” Jurnal Penelitian llmu Sosial Dan Keagamaan Islam 18, no. 1
(2021): 149-51.

Nurhidin, Edi. “Pesantren Tradition-based Nationalism Education Model on Religious
Moderation Perspectives in Kediri, East Java.” Edukasia Islamika 8, no. 1 (June
23, 2023): 61-80. https://doi.org/10.28918/jei.v811.359.

Purwanto, Yedi, Diyah Ma, Ridwan Fauzi, and Naskah Diterima. “Internalizing
Moderation Value Through Islamic Religious Education in Public Higher
Education.” Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan Keagamaan 17, no. 2
(2019): 110-24.

Putri, Luqyana Azmiya, Ali Marzuki Zebua, and Nuzmi Sasferi. “Internalisasi Nilai-
Nilai Moderasi Beragama Di Pondok Pesantren.” Prosiding The Annual
Conference on Islamic Religious Education Vol. 1, no. April (2022): 767.

Rahman, Kholilur. “Strategi Pengembangan Nilai Toleransi Dan Pluralisme Dalam
Pendidikan Pesantren.” HIKMAH Journal of Islamic Studies XII, no. 1 (2016):
107-40.

RI, Kementerian Agama. Implementasi Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Islam.
Pendis Press. Jakarta: Kelompok Kerja Implementasi Moderasi Beragama
Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama Republik Indonesia
Bekerjasama dengan Lembaga Daulat Bangsa, 2021.
https://pendispress.kemenag.go.id/index.php/ppress/catalog/book/5.

Rola, Fasti. “Hubungan Konsep Diri Dengan Motivasi Berprestasi Pada Remaja.” USU
Repository, 2006, 1-22.

Rosyida, Desy anindia. ‘“Pembelajaran Pendidikan Kewarganegaraan MI Dalam
Meningkatkan Karakter Siswa Berbasis Tradisi Pesantren.” MUALIMUNA:
Jurnal Madrasah Ibtidaiyah 1, no. 2 (2016): 64—78.

Sayyi, Ach., Afandi Afandi, and Shahibul Muttagien Al-Manduriy. “Tolerance
Formation for Children in Multi-Religious Families at Pamekasan
Avalokitesvara  Temple Complex:  Multicultural  Islamic  Education
Perspectives.” Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman 13,
no. 2 (2023): 164-76. https://doi.org/10.33367/}i.v13i2.4020.

Sugianto, Hendi, and Farnela Diva. “Pendidikan Moderasi Beragama Di Pesantren:
(Study Kasus Di Pondok Pesantren Harisul Khairaat Kota Tidore Kepulauan).”
Al-Riwayah : Jurnal Kependidikan 15, no. 2 (October 2, 2023): 167-87.
https://doi.org/10.47945/al-riwayah.v15i2.1140.

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D.
Bandung: Alfabeta, 2010.

Suharto, Toto. “Transnational Islamic Education in Indonesia: An Ideological
Perspective.” Contemporary Islam 12, no. 2 (July 2018): 101-22.
https://doi.org/10.1007/s11562-017-0409-3.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI: 10.33367/ji.v13i3.4447



Mohamad Madum & Daimah Daimah

Suryana, Dudung, Fuad Hilmi, and Ina Maryana. “Pembentukan Moderasi Beragama di
Pondok Pesantren Syahida Tasikmalaya.” Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan
Islam 12, no. 03 (August 29, 2023). https://doi.org/10.30868/ei.v12i03.4842.

Thalib, Mohamad Anwar. “Pelatihan Analisis Data Model Miles Dan Huberman Untuk
Riset Akuntansi Budaya.” Madani: Jurnal Pengabdian llmiah 5, no. 1 (2022):
23-33. https://doi.org/10.30603/md.v5i1.2581.

Tilaar, H A R. “Dalam Merespon Tantangan Globalisasi,” 2004.

Tohet, Moch., and Fitria Nur Hayati. ‘“Penguatan Pemahaman Dan Pengamalan
Keagamaan Anak Melalui Optimalisasi Fungsi Langgar.” Jurnal Intelektual:
Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman 12, no. 1 (2022): 1-18.
https://doi.org/10.33367/ji.v12i1.2325.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI : 10.33367/ji.v13i3.4447



