
Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/intelektual 
Volume 13 (3), 2023, 311-324 
DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457 
Available Online: 2023-12-31 

 
 

 
 
E-ISSN: 2685-4155 
 

. 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 

International License. 

311 

Prinsip Pendidikan Moderasi Beragama di Pesantren An-Nawawi Purworejo 

 

Mohamad Madum,1* Daimah Daimah,2 
1,2Institut Agama Islam An-Nawawi Purworejo, Indonesia 

1mohamadmadum8@gmail.com, 2daimah.staiannawawi@gmail.com 

 

Received: 2023-10-25 Revised: 2023-11-28 Approved: 2023-12-04 

*) Corresponding Author 

Copyright ©2023 Authors  

 

Abstract 

This research aims to reveal the learning material and implementation of the 

internalization of religious moderation at the An-Nawawi Purworejo Islamic boarding 

school (pesantren) through the five basic principles of religious moderation. The 

research method used is qualitative research. In collecting data, the researcher used 

observation, interviews, and documentation. The data that has been obtained is 

analyzed using the processes of data condensation, data presentation, and data 

verification. The result is that religious moderation has been achieved through the five 

basic principles of religious moderation, which are carried out by providing learning 

material including an understanding of religious values, tolerance, inter-religious 

dialogue, developing critical thinking skills, and emphasizing universal values. The 

learning method involves values education, Islamic teacher exemplariness, discussions 

in religious harmony forums, and technology and social media utilization.  

 

Keywords: Education Principles, Learning Method, Religious Moderation. 

 

Abstrak 
Penelitin ini bertujuan untuk mengungkap materi pembelajaran dan pelaksanaan 

internalisasi moderasi beragama di pondok pesantren An-Nawawi Purworejo melalui 

lima prinsip dasar moderasi beragama. Metode penelitian yang digunakan adalah 

kualitatif. Dalam pengumpulan data, peneliti menggunakan observasi, wawancara, dan 

dokumentasi. Data yang telah diperoleh dianalisis melalui proses kondensasi data, 

penyajian data, dan verifikasi data. Hasilnya, moderasi beragama diwujudkan melalui 

lima prinsip dasar moderasi beragama yang dilakukan dengan memberikan materi 

pembelajaran antara lain pemahaman nilai-nilai agama, toleransi, dialog antar umat 

beragama, pengembangan kemampuan berpikir kritis, dan penekanan pada nilai-nilai 

universal. Metode pembelajarannya meliputi pendidikan nilai, keteladanan guru 

agama Islam, diskusi dalam forum kerukunan umat beragama, serta pemanfaatan 

teknologi dan media sosial. 

 

Kata kunci: Metode Pembelajaran, Moderasi Beragama, Prinsip Pendidikan. 

 

Pendahuluan 

Moderasi beragama telah menjadi bagian dari Rencana Program Jangka 

Menengah Nasional (RPJMN) 2020-2024.1 Program itu masih terus dikembangkan 

                                                             
1 Kementerian Agama RI, Implementasi Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Islam, Pendis Press 

(Jakarta: Kelompok Kerja Implementasi Moderasi Beragama Direktorat Jenderal Pendidikan Islam 

https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/intelektual
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:mohamadmadum8@gmail.com
mailto:daimah.staiannawawi@gmail.com,


Mohamad Madum & Daimah Daimah 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI : 10.33367/ji.v13i3.4447   
312 

karena berfungsi sebagai solusi untuk mengatasi berbagai persoalan kebangsaan.2 

Dalam konteks Kementerian Agama (Kemenag), pelaksanaannya berlaku bagi semua 

lembaga pendidikan Islam yaitu madrasah, pesantren, dan perguruan tinggi. Muatan 

moderasi beragama pada madrasah dan pesantren disinyalir tidak bermasalah, namun 

perlu memberikan penekanan lebih pada konsistensi dan keberlanjutan mengenai 

standar pengajaran agama yang telah mentradisi agar para santri mendapatkan 

pemahaman agama yang mendalam.3  

Penjelasan itu merupakan cerminan dari pesantren sebagai lembaga pendidikan 

Islam awal di Indonesia yang biasanya dikategorikan menjadi pesantren tradisional dan 

modern. Sebagai lembaga pendidikan Islam yang khas, pesantren terus mengalami 

perkembangan dan perubahan. Hal itu dapat dilihat dari munculnya berbagai jenis 

pesantren yang mempunyai kekhasan seperti pesantren Al-Qur’an,4 pesantren tarekat5 

dan jenis pesantren lain yang mengajarkan ajaran dan prinsip moderasi beragama. 

Namun demikian, terdapat juga jenis pesantren yang justru berpotensi mengubah 

fondasi kebangsaan Indonesia. Jenis pesantren itu adalah pesantren salafi yang lahir dari 

lembaga pendidikan Islam transnasional, yang menganut ideologi Salafi-Wahabi. Jenis 

pesantren itu jelas berbeda dengan sejarah dan kebertahanan pesantren di Indonesia 

yang mempunyai kontribusi pada lahirnya negara kebangsaan Indonesia. 6 

Keberadaan jenis pesantren itu bertolak belakang dengan sejarah pesantren di 

Indonesia yang bercorak tawassut, tawazun, tasammuh, tashawwur, dan adl.7 Kekhasan 

corak itulah yang menjadi titik temu wacana moderasi beragama dengan khazanah 

                                                                                                                                                                                   
Kementerian Agama Republik Indonesia Bekerjasama dengan Lembaga Daulat Bangsa, 2021), 5, 

https://pendispress.kemenag.go.id/index.php/ppress/catalog/book/5. 
2 Aptiani Nur Jannah et al., Akar Persoalan Kebangsaan: Jawaban Moderasi Beragama, ed. Endi Aulia 

Garadian (Jakarta: PPIM UIN Jakarta, 2022), vii. 
3 RI, Implementasi Moderasi Beragama, 166. 
4 Hasbullah Hasbullah, Muhaffazh Al Hakim, and Muhammad Sholehuddin Albantani, “Penguatan 

Moderasi Beragama Di Pesantren Quran Di Kota Cilegon,” Ulumuddin: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 13, 

no. 2 (September 2, 2023): 249–60, https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v13i2.1880. 
5 Taufik Hidayatulloh, Hijrah Saputra, and Theguh Saumantri, “Peran Pesantren Tarekat Roudhoh Al-

Hikam Dalam Mengembangkan Tradisi Intelektual Islam Dan Moderasi Beragama Di Indonesia,” Dialog 

46, no. 1 (June 30, 2023): 38–52, https://doi.org/10.47655/dialog.v46i1.702. 
6 Toto Suharto, “Transnational Islamic Education in Indonesia: An Ideological Perspective,” 

Contemporary Islam 12, no. 2 (July 2018): 101–22, https://doi.org/10.1007/s11562-017-0409-3; M. 

Falikul Isbah, “Pesantren in the Changing Indonesian Context: History and Current Developments,” 

QIJIS (Qudus International Journal of Islamic Studies) 8, no. 1 (June 22, 2020): 65–106, 

https://doi.org/10.21043/qijis.v8i1.5629; Edi Nurhidin, “Pesantren Tradition-based Nationalism 

Education Model on Religious Moderation Perspectives in Kediri, East Java,” Edukasia Islamika 8, no. 1 

(June 23, 2023): 61–80, https://doi.org/10.28918/jei.v8i1.359. 
7 Ach. Sayyi, Afandi Afandi, and Shahibul Muttaqien Al-Manduriy, “Tolerance Formation for Children in 

Multi-Religious Families at Pamekasan Avalokitesvara Temple Complex: Multicultural Islamic 

Education Perspectives,” Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman 13, no. 2 (2023): 164–76, 

https://doi.org/10.33367/ji.v13i2.4020. 



Prinsip Pendidikan Moderasi Beragama 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI: 10.33367/ji.v13i3.4447 

313 

pendidikan pesantren, sehingga pola internalisasi moderasi beragama di pesantren 

sangat terbuka dan beragam. Selain itu, titik temu moderasi beragama dan pendidikan 

pesantren dapat dilihat sebagai peran aktif pesantren dalam mencegah penyebaraan 

ideologi radikal pada santri dan keteguhan dalam merawat kebangsaan Indonesia.  

Hal itu dapat dilihat dari beberapa hasil penelitian tentang moderasi beragama di 

pesantren. Fathurrahman menemukan bahwa nilai-nilai moderasi beragama di Pondok 

pesantren Al-Muhajirin Purwakarta meliputi tawasut, tawazun, i’tidal, tasamuh, 

musawah, syura, islah, aulawiyah, tatawwur, tahaddur, watniyah wa muwatanah, dan 

qudwatiyah.8 Nilai-nilai itu juga sejalan dengan nilai dasar yang diajarkan di Pesantren 

Harisul Khairaat,9 dan Pesantren Syahida.10 Namun terdapat sedikit perbedaan pada 

Pondok Pesantren Al-Qur’an Ath-Thabraniyyah yang menjadikan syura sebagai basis 

dari nilai lain.11 Pola internalisasi lain datang pesantren tarekat yang mengajarkan etika 

Islam untuk membentengi para santri dari pemahaman agama yang menyimpang,12 dan 

pesantren yang mengajarkan nilai-nilai kebangsaan melalui tradisi syi’iran.13 

Beberapa hasil kajian itu menunjukkan aspek berbeda mengenai pendidikan 

moderasi di pesantren. Dalam hal itu, kajian ini merupakan upaya untuk melengkapi 

kajian-kajian sebelumnya karena subjek kajian ini mempunyai lima prinsip dasar yang 

telah dibuat oleh pendiri pesantren, KH. Muhammad Nawawi. Pesantren itu adalah 

Pondok Pesantren An-Nawawi Purworejo. Keberadaan lima prinsip dasar itu adalah 

bentuk pemberian dukungan bagi keberlangsungan praktik moderasi beragama yang 

dapat meminimalkan berbagai bentuk ancaman yang berpotensi merusak kedaulatan 

bangsa. Adapun lima prinsip dasar pendidikan tersebut ialah mengingat akhirat, 

peningkatan etika atau tata krama dan mengembangkan semangat persaudaraan, percaya 

                                                             
8 Dezan M Fathurrahman, “Implementasi Moderasi Beragama Di Pondok Pesantren Al-Muhajirin 

Purwakarta” (Undergraduate, Jakarta, UIN Syarif Hidayatullah, 2023), 

https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/66647. 
9 Hendi Sugianto and Farnela Diva, “Pendidikan Moderasi Beragama Di Pesantren: (Study Kasus Di 

Pondok Pesantren Harisul Khairaat Kota Tidore Kepulauan),” Al-Riwayah : Jurnal Kependidikan 15, no. 

2 (October 2, 2023): 167–87, https://doi.org/10.47945/al-riwayah.v15i2.1140. 
10 Dudung Suryana, Fuad Hilmi, and Ina Maryana, “Pembentukan Moderasi Beragama di Pondok 

Pesantren Syahida Tasikmalaya,” Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam 12, no. 03 (August 29, 2023), 

https://doi.org/10.30868/ei.v12i03.4842. 
11 Siti Juhaeriyah, “Internalisasi Nilai Moderasi Beragama sebagai Upaya Pencegahan Radikalisme pada 

Santri di Pondok Pesantren Al-Qur’an Ath-Thabraniyyah,” Al-Hikmah : Jurnal studi Agama-agama 8, no. 

1 (May 28, 2022): 131–36, https://doi.org/10.30651/ah.v8i1.12981. 
12 Hidayatulloh, Saputra, and Saumantri, “Peran Pesantren Tarekat Roudhoh Al-Hikam Dalam 

Mengembangkan Tradisi Intelektual Islam Dan Moderasi Beragama Di Indonesia.” 
13 Nailal Muna, M. Erlin Susri, and Nur Rochimah, “Pendidikan Karakter Kebangsaan Berbasis Syi’ir 

Lokal Di Pesantren Salafiyah Kapurejo Pagu Kabupaten Kediri,” Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan, 

Agama, Dan Kebudayaan 7, no. 2 (September 8, 2021): 70–86; Nurhidin, “Pesantren Tradition-based 

Nationalism Education Model on Religious Moderation Perspectives in Kediri, East Java.” 



Mohamad Madum & Daimah Daimah 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI : 10.33367/ji.v13i3.4447   
314 

kepada kemampuan diri sendiri, ketaatan, dan yang terakhir tahan menghadapi 

cobaan.14  

Kelima prinsip dasar itu diharapkan mampu mewujudkan pendidikan yang 

berkualitas dan dapat mendukung moderasi beragama di Indonesia. Mengingat indikator 

dari moderasi beragama meliputi empat hal yakni komitmen kebangsaan, toleransi, anti 

radikalisme dan kekerasan, serta akomodatif terhadap budaya lokal. Hal tersebut sejalan 

dengan tujuan pendidikan karakter di Indonesia yang meliputi penanaman nilai-nilai 

religius, toleransi, jujur, disiplin, cinta tanah air, semangat kebangsaan, cinta damai, dan 

peduli sosial. Hal itu mengindikasikan bahwa internalisasi nilai-nilai moderasi dapat 

dilakukan melalui insersi materi moderasi beragama ke dalam kegiatan pembelajaran 

pendidikan agama Islam dan penerapan rumah moderasi pada pondok pesantren.15 Oleh 

karena itu, penelitian ini menekankan aspek internalisasi yang berkaitan dengan prinsip 

dasar yang ada di Pondok Pesantren An-Nawawi. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakan hasil penelitian kualitatif dengan pendekatan deskriptif. 

Hal itu digunakan untuk mengungkap internalisasi moderasi beragama di Pondok 

Pesantren An-Nawawi Purworejo melalui lima prinsip dasar pendidikannya. Prosedur 

pengumpulan data yang digunakan yakni observasi, wawancara, dan dokumentasi.16 

Observasi telah dilakukan secara langsung dalam proses pembelajaran. Selain itu, data 

lainnya diperoleh melalui wawancara semi terstruktur pada subjek penelitian yakni 

pengasuh, ustaz, pengurus, dan santri Pondok Pesantren An-Nawawi Purworejo. 

Peneliti juga menggunakan metode dokumentasi dalam pengumpulan data 

dengan cara melakukan dokumentasi baik secara tertulis maupun gambar dari lokasi 

yang diteliti yang berkaitan dengan pokok penelitian. Kemudian, data yang telah 

didapatkan dianalisis dengan menggunakan metode yang dikembangkan oleh Miles dan 

Huberman yakni melalui proses kondensasi data, penyajian data, dan verifikasi data.17 

 

                                                             
14 Tim PP. An-Nawawi, Mengenal K.H. Nawawi Berjan Purworejo (Surabaya: Khalista, 2008). 
15 Luqyana Azmiya Putri, Ali Marzuki Zebua, and Nuzmi Sasferi, “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi 

Beragama Di Pondok Pesantren,” Prosiding The Annual Conference on Islamic Religious Education Vol. 

1, no. April (2022): 767. 
16 Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D (Bandung: 

Alfabeta, 2010). 
17 Mohamad Anwar Thalib, “Pelatihan Analisis Data Model Miles Dan Huberman Untuk Riset Akuntansi 

Budaya,” Madani: Jurnal Pengabdian Ilmiah 5, no. 1 (2022): 23–33, 

https://doi.org/10.30603/md.v5i1.2581. 



Prinsip Pendidikan Moderasi Beragama 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI: 10.33367/ji.v13i3.4447 

315 

Hasil dan Pembahasan 

Sebagaimana masalah dan tujuan kajian ini, hasil dan pembahasan ini 

memfokuskan pada lima aspek yakni pola internalisasi moderasi, materi dalam 

internalisasi, pelaksanaan internalisasi, metode internalisasi, dan evaluasi dalam 

internalisasi.18 Pola internalisasi nilai-nilai moderasi melalui lima prinsip dasar 

pendidikan Pondok Pesantren An-Nawawi dilakukan dengan memberikan pembelajaran 

kepada santri tentang hakikat lima prinsip dasar pendidikan. Hal ini dilakukan untuk 

memberikan edukasi tentang arti penting menghargai perbedaan pendapat di kalangan 

santri. Berikut lima prinsip dasar pendidikan Pondok Pesantren An-Nawawi dalam 

membentuk sikap moderat pada santri. 

 

Pola Internalisasi Moderasi Beragama 

Internalisasi moderasi beragama adalah proses memahami, menghayati, dan 

menerapkan nilai-nilai moderasi beragama secara konsisten.19 Internalisasi moderasi 

beragama menjadi sangat penting untuk menghasilkan generasi muda yang dapat 

mengamalkan agama dengan seimbang, toleran, dan mempunyai pemahaman yang baik 

terhadap perbedaan. Dalam hal itu, Pondok Pesantren An-Nawawi memiliki pola 

internalisasi moderasi beragama melalui lima prinsip dasar pendidikan.  Pertama adalah 

mengingat akhirat.20 Prinsip ini mengajarkan pentingnya mengingat tujuan akhirat 

dalam setiap tindakan dan keputusan. Dengan memusatkan perhatian pada akhirat, 

santri akan cenderung fokus pada nilai-nilai spiritual dan kehidupan setelah kematian.  

Hal ini dapat mendorong santri untuk menjalani kehidupan dengan penuh 

tanggung jawab, integritas, dan kesadaran akan akibat perbuatannya, sehingga setiap 

aktivitas yang dilakukan akan fokus pada ketercapaiannya hari akhir. Mengingat tujuan 

hidup seorang manusia sebagai hamba Allah adalah akhirat, maka sayogyanya aktivitas 

kehidupannya digunakan pada hal yang menopang tujuan tersebut.21 Adapun hal-hal 

yang mampu menopang tujuan akhirat yakni dengan cara menghargai sesama dalam 

kehidupan sehari-harinya. Hal itu terlihat dari perilaku pengurus Pondok Pesantren An-

Nawawi yang selalu menghimbau para santri agar selalu menghargai sesama manusia. 

                                                             
18 Yedi Purwanto et al., “Internalizing Moderation Value Through Islamic Religious Education in Public 

Higher Education,” Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan Keagamaan 17, no. 2 (2019): 110–24. 
19 Nur Fahmi Ikhsan, “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Islam Dalam Pembelajaran PAI Dan 

Implikasinya Terhadap Sikap Sosial Siswa Di SMA Ma’arif NU 1 Kemranjen Kabupaten Banyumas” 

(masters, Purwokerto, IAIN Purwokerto, 2021), https://repository.uinsaizu.ac.id/9165/. 
20 An-Nawawi, Mengenal K.H. Nawawi Berjan Purworejo. 
21 Ibrahim Bafadhol, “Tujuan Hidup Dalam Perspektif Al-Qur’an,” Al - Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an 

Dan Tafsir 2, no. 03 (2017): 25–40, https://doi.org/10.30868/at.v2i03.193. 



Mohamad Madum & Daimah Daimah 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI : 10.33367/ji.v13i3.4447   
316 

Kedua, peningkatan etika dan mengembangkan semangat persaudaraan. Prinsip 

ini mengajarkan pentingnya menjaga etika dan tata krama dalam interaksi sehari-hari 

serta membangun semangat persaudaraan antar sesama manusia. Dengan berpegang 

pada nilai-nilai etika, santri akan belajar menghormati orang lain tanpa memandang 

perbedaan agama, suku, atau latar belakang budaya.22 Semangat persaudaraan akan 

membantu mengurangi konflik dan mendorong kerjasama yang harmonis. Dengan 

prinsip kedua ini, maka moderasi beragama akan sangat mudah diterapkan karena dalam 

terdapat prinsip semangat persaudaraan. Prinsip itu ditunjukan kepada seluruh rakyat 

Indonesia tanpa memandang suku, agama, ras dan latar belakang budaya, sehingga 

tujuan moderasi beragama akan menjadi lebih mudah untuk diwujudkan.23 

Ketiga, percaya kepada kemampuan diri sendiri. Prinsip ini mengajarkan santri 

untuk memiliki potensi untuk berkontribusi dan mencapai kesuksesan dalam berbagai 

aspek kehidupan. Dengan percaya pada kemampuan diri sendiri, santri akan lebih 

termotivasi untuk berusaha, belajar, dan berkembang. Keyakinan ini juga dapat 

mengurangi rasa rendah diri dan ketidakpercayaan terhadap potensi yang dimiliki.24 

Percaya pada kemampuan diri sendiri yang dimaksud adalah dengan mengedepankan 

rasa percaya diri melalui kegiatan-kegiatan yang ada di pesantren seperti kegiatan 

musyawarah dan kegiatan sejenis lainnya. 

Keempat, ketaatan. Prinsip ini mengajarkan pentingnya ketaatan terhadap ajaran 

agama dan norma yang berlaku. Ketaatan tidak hanya terkait dengan aspek ibadah, 

tetapi juga terhadap hukum, aturan sosial, dan nilai-nilai kemanusiaan.25 Ketaatan 

membantu menciptakan kedisiplinan, tanggung jawab, dan integritas dalam menjalani 

kehidupan sehari-hari. Nilai itu mempunyai keterkaitan dengan indikator moderasi 

beragama, yaitu komitmen kebangsaan karena hal itu merupakan hal yang harus terus 

dilakukan oleh seluruh elemen bangsa.26 Konsep ketaatan yang diajarkan tidak hanya 

berkaitkan dengan dimensi keagamaan, melainkan juga taat pada pemerintah. 

                                                             
22 Jalaludin Assayuthi, “Urgensi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Multikultural,” Atthulab: Islamic 

Religion Teaching and Learning Journal 5, no. 2 (2020): 240–54, https://doi.org/10.15575/ath.v5i2.8336. 
23 Moch. Tohet and Fitria Nur Hayati, “Penguatan Pemahaman Dan Pengamalan Keagamaan Anak 

Melalui Optimalisasi Fungsi Langgar,” Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman 12, 

no. 1 (2022): 1–18, https://doi.org/10.33367/ji.v12i1.2325. 
24 Fasti Rola, “Hubungan Konsep Diri Dengan Motivasi Berprestasi Pada Remaja,” USU Repository, 

2006, 1–22. 
25 Miftahul Jannah, “Konsep Bimbingan Konseling Islam Dalam Meningkatkan Moral Remaja,” 

IDEALITA: Jurnal Pendidikan Dan Sosial Keagamaan 1, no. 1 (2021): 64–85. 
26 Mohamad Madum, “Lima Prinsip Dasar Pendidikan Pondok Untuk Membangun Sikap Ketaatan Siswa 

MTs Di Pesantren An-Nawawi Berjan Purworejo,” JISIP (Jurnal Ilmu Sosial Dan Pendidikan) 5, no. 4 

(November 6, 2021): 964–72, https://doi.org/10.58258/jisip.v5i4.2384. 



Prinsip Pendidikan Moderasi Beragama 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI: 10.33367/ji.v13i3.4447 

317 

Kelima, tahan menghadapi cobaan. Prinsip ini mengajarkan pentingnya ketabahan 

dan keteguhan hati dalam menghadapi cobaan dan ujian hidup. Kehidupan tidak selalu 

mudah, namun dengan memiliki ketahanan dalam menghadapi tantangan, santri dapat 

tumbuh secara spiritual dan mental. Menghadapi cobaan dengan sabar dan optimis juga 

membantu mempertahankan keseimbangan emosi.27 Prinsip itu mempunyai variasi 

seperti halnya kehabisan sangu (uang makan), sehingga hal tersebut akan mendorong 

kebersamaan dari para santri karena manakala ada yang kehabisan maka seketika itu 

akan ada santri lain yang membantu bahkan memberikan sebagian uangnya kepada 

teman santri yang membutuhkan. Dengan menerapkan kelima prinsip dasar itu, 

pendidikan di Pondok Pesantren An-Nawawi Purworejo memiliki tujuan guna 

membentuk individu yang memiliki pemahaman agama moderat, toleran, dan 

menghormati perbedaan, serta mampu berkontribusi positif dalam masyarakat. 

 

Materi dan Pelaksanaan Internalisasi Moderasi Beragama 

Berikut adalah beberapa materi yang diajarkan dalam proses internalisasi 

moderasi beragama di Pondok Pesantren An-Nawawi Berjan Purworejo. Pertama, 

pemahaman tentang nilai-nilai agama, santri diajarkan untuk memahami prinsip-prinsip 

dasar agama secara mendalam dan kontekstual, dengan penekanan pada ajaran-ajaran 

yang mengajarkan toleransi, kasih sayang, dan kerukunan.28 Hal ini dijalankan melalui 

kegiatan-kegiatan di pesantren baik kegiatan yang diampu oleh pengurus pesantren 

ataupun kegiatan yang diampu oleh pengurus kamar, sehingga output dari pemahaman 

nilai-nilai agama ini mampu menjadi bekal untuk menjaga toleransi.  

Kedua, toleransi dan kerukunan antar agama. Materi ini membantu santri untuk 

mengembangkan sikap toleran terhadap pemeluk agama lain dan menghargai kontribusi 

beragam agama dalam masyarakat.29 Materi kedua ini merupakan wujud dari salah satu 

lima prinsip dasar pendidikan Pondok Pesantren An-Nawawi, sehingga setiap kali 

ustaz/ustazah memberikan pembelajaran pasti menyisipkan materi ini. Dalam wujud 

yang lain hal itu dapat dilihat pada peran pesantren dalam mengikuti forum komunikasi 

                                                             
27 Meliyanti Aida, “Konsep Sabar Dalam Perspektif Imam Al-Ghazali Dan Relevansinya Dengan 

Kesehatan Mental” (Undergraduate, Semarang, Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, 2021), 

https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/13818/. 
28 Nilawati Nopian Gustari, Abdullah Idi, Ahmad Suradi, “Konstruksi Penanaman Nilai Toleransi Dalam 

Menangkal Radikalisme Di Pondok Pesantren Provinsi Bengkulu,” Jurnal Penelitian Ilmu Sosial Dan 

Keagamaan Islam 18, no. 1 (2021): 149–51. 
29 Agus Arifand et al., “Membangun Harmoni Dan Toleransi Melalui Moderasi Beragama,” Ta’rim: 

Jurnal Pendidikan Dan Anak Usia Dini 4, no. 2 (June 12, 2023): 164–77, 

https://doi.org/10.59059/tarim.v4i2.136. 



Mohamad Madum & Daimah Daimah 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI : 10.33367/ji.v13i3.4447   
318 

umat beragama yang ada di kabupaten Purworejo, sehingga toleransi antar agama akan 

terus terjaga dalam menjaga komitmen kebangsaan.  

Ketiga, pengembangan kemampuan berdialog. Santri diajarkan keterampilan 

berkomunikasi dan berdialog yang baik, sehingga mereka dapat berdiskusi dengan 

santun mengenai perbedaan keyakinan dan pandangan.30 Hal ini dibuktikan dengan 

peran pesantren ketika mengikuti diskusi yang diadakan oleh forum komunikasi umat 

beragama. Keempat, penekanan pada keadilan sosial. Konsep keadilan sosial dalam 

agama ditekankan untuk membantu santri memahami tanggung jawab terhadap sesama 

manusia, tanpa memandang agama atau latar belakang. 31  Hal ini diwujudkan dengan 

keikutsertaan pesantren pada kegiatan lingkungan sekitar baik di tingkat desa atau 

kabupaten.  

Kelima, pengenalan pada literatur moderat. Hal itu dilakukan dengan 

mengenalkan santri pada literatur dan tokoh agama yang menganut pandangan moderat 

serta mengajak mereka untuk merenungkan dan mengambil hikmah dari pemikiran 

tersebut. 32  Kegiatan itu dijalankan oleh pengurus pesantren kepada para santri di sela-

sela kegiatan madarasah diniyyah dengan mengenalkan tokoh-tokoh agama yang 

moderat serta mengkaji apa pemikirannya. Keenam, praktik amal sosial. Hal itu 

diajarkan melalui kegiatan sosial yang melibatkan masyarakat lintas agama, seperti 

bakti sosial, bantuan korban bencana, open donasi, dan kerja sama lintas agama dalam 

proyek kemanusiaan.33  

Ketujuh, penekanan pada nilai-nilai universal yang mengajarkan santri untuk 

mengutamakan nilai-nilai universal seperti cinta, kasih sayang, perdamaian, dan 

persaudaraan yang dapat ditemukan pada hampir semua agama.34 Hal ini dibuktikan 

oleh pesantren dengan cara mengajarkan budaya lokal kepada para santri melalui 

kegiatan ekstrakurikuler. Hal itu menunjukkan sikap dan pendidikan di pesantren yang  

akomodatif terhadap budaya lokal. Kedelapan, pengenalan pada konteks sosial dan 

sejarah, memahami sejarah perkembangan agama dan konteks sosial di mana agama-

agama muncul dapat membantu santri menghargai keberagaman dan memahami 

alasannya. Hal ini terlihat pada kegiatan perlombaan di pondok pesantren dengan jenis 

                                                             
30 An-Nawawi, Mengenal K.H. Nawawi Berjan Purworejo. 
31 H A R Tilaar, “Dalam Merespon Tantangan Globalisasi,” 2004. 
32 An-Nawawi, Mengenal K.H. Nawawi Berjan Purworejo. 
33 An-Nawawi. 
34 Desy anindia Rosyida, “Pembelajaran Pendidikan Kewarganegaraan MI Dalam Meningkatkan Karakter 

Siswa Berbasis Tradisi Pesantren,” MUALIMUNA: Jurnal Madrasah Ibtidaiyah 1, no. 2 (2016): 64–78. 



Prinsip Pendidikan Moderasi Beragama 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI: 10.33367/ji.v13i3.4447 

319 

perlombaan yang sudah mengakar pada budaya, sehingga penghormatan pada budaya 

lokal tetap terjaga.   

Kesembilan, pengembangan kritis berpikir yang dilakukan untuk mendorong 

santri mampu berpikir kritis terhadap narasi atau isu yang bersifat radikal atau intoleran, 

serta mengajarkan mereka untuk memahami bahwa agama juga bisa diinterpretasikan 

secara moderat dan inklusif.35 Hal ini dibuktikan dengan adanya kegiatan bahtsul 

masail dengan tema anti radikalisme di pesantren, sehingga santri memiliki sifat anti 

radikalisme dan kekerasan. Semua materi itu sejalan dengan indikator moderasi 

beragama dan dilaksanakan melalui berbagai metode pembelajaran seperti ceramah, 

musyawarah, sorogan dan bandongan kitab. Kegiatan itu dilakukan secara terus-

menerus oleh setiap ustaz. Dengan demikian, santri Pondok Pesantren An-Nawawi 

Berjan Purworejo dapat mengembangkan pemahaman dan sikap moderat. 

 

Metode Internalisasi Moderasi Beragama 

Metode internalisasi moderasi beragama di Pesantren An-Nawawi Purworejo 

bertujuan untuk membentuk santri menjadi individu yang menghargai perbedaan, 

mengamalkan agama dengan damai, dan mampu berinteraksi harmonis dengan 

masyarakat yang memiliki latar belakang berbeda. Untuk itu, ada enam metode 

internalisasi moderasi beragama. Pertama, pendidikan nilai yakni penerapan kurikulum 

yang menekankan pembelajaran nilai-nilai moderasi dan toleransi beragama seperti 

yang terdapat pada prinsip dasar pendidikan kedua yakni mengembangkan semangat 

persaudaraan.36  

Kedua, keteladanan ustaz dan pengurus pesantren. Keduanya memberikan contoh 

praktik moderasi beragama kepada para santri melalui kerjasama yang dilakukan oleh 

pesantren bersama dengan para pihak eksternal baik yang seagama atau berbeda agama. 

Ustaz dan pengurus pesantren bisa menunjukkan tentang bagaimana menjalin hubungan 

baik dengan individu dari latar belakang agama berbeda kepada para santri.37 Ketiga, 

diskusi dalam forum kerukunan umat beragama (FKUB).38 

                                                             
35 Fitri Raya Masykur, Ali Muhtarom, Menanam Kembali Moderasi Beragama Untuk Merajut 

Kebhinekaan Bangsa (Banten: Pusat Pengabdian kepada Masyarakat LP2M UIN Sultan Maulana 

Hasanuddin, 2020). 
36 Masykur, Ali Muhtarom. 
37 Imron Falak, “Moderasi Islam Dalam Pendidikan Pondok Pesantren (Studi Pada Pondok Pesantren El-

Bayan Kecamatan Majenang Kabupaten Cilacap),” JISIP (Jurnal Ilmu Sosial Dan Pendidikan) 6, no. 2 

(March 30, 2022): 2603–12. 
38 Abdul Munir Mulkhan, Warisan Intelektual K.H. Ahmad Dahlan Dan Amal Muhammadiyah 

(Yogyakarta: Percetakan Persatuan, 1990). 



Mohamad Madum & Daimah Daimah 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI : 10.33367/ji.v13i3.4447   
320 

Keempat, pembelajaran sejarah. Pemahaman tentang sejarah dan perkembangan 

tradisi keagamaan dapat membantu santri melihat konteks dan akar perbedaan serta 

kesamaan antar agama seperti halnya yang terjadi pada zaman Nabi Muhammad Saw.39 

Kelima, kajian literatur moderat yang mengkaji dan membahas literatur agama yang 

mengedepankan moderasi dan toleransi, serta mengkritisi pemahaman keagaman yang 

ekstrem dan intoleran. Keenam, penggunaan teknologi dan media sosial yang dilakukan 

dengan memanfaatkannya untuk menyebarkan pesan moderasi beragama melalui 

platform media sosial atau pembelajaran online.40  

 

Evaluasi Pola Internalisasi Moderasi Beragama 

Evaluasi bertujuan untuk mengukur pencapaian pola internalisasi yang bertujuan 

untuk mendorong sikap toleran, pemahaman ajaran agama yang mendalam, dan 

pengembangan keterampilan sosial santri dalam konteks beragama. Ada dua langkah 

yang telah dilakukan.41 Pertama, penetapan tujuan. Pondok Pesantren An-Nawawi 

Purworejo telah menetapkan tujuan tujuan yakni peningkatan pemahaman nilai-nilai 

toleransi, mengurangi sikap radikalisme, mengembangkan keterampilan dialog antar 

agama melalui tes tertulis di setiap akhir semester. Kedua, indikator kinerja yakni 

indikator yang dapat diukur untuk mengukur pencapaian tujuan tersebut.   

Dalam hal ini pesantren memberikan indikator kepada setiap santri untuk 

mempraktikkan hasil internalisasi moderasi beragama di tengah-tengah masyarakat pada 

saat liburan atau pada masyarakat di sekitar pesantren pada saat kegiatan aktif di 

pondok pesantren, Adapun bentuk indikator yang didapatkan pondok pesantren yakni 

dalam wujud laporan santri. Sehingga perubahan sikap santri terhadap kelompok lain 

dapat diketahui.42 Dengan evaluasi secara teratur, pesantren dapat memastikan bahwa 

internalisasi moderasi beragama berjalan dengan baik dan sesuai dengan tujuan yang 

telah ditetapkan. Proses ini juga membantu dalam meningkatkan kualitas pendidikan 

                                                             
39 Kholilur Rahman, “Strategi Pengembangan Nilai Toleransi Dan Pluralisme Dalam Pendidikan 

Pesantren,” HIKMAH Journal of Islamic Studies XII, no. 1 (2016): 107–40. 
40 Qintannajmia Elvinaro and Dede Syarif, “Generasi Milenial Dan Moderasi Beragama: Promosi 

Moderasi Beragama Oleh Peace Generation Di Media Sosial,” JISPO Jurnal Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik 

11, no. 2 (2022): 195–218, https://doi.org/10.15575/jispo.v11i2.14411. 
41 An-Nawawi, Mengenal K.H. Nawawi Berjan Purworejo. 
42 Ikhda Khullatil Mardliyah, Dian Uswatun Hasanah, and Nahrin Indriani, “Pembelajaran Kitab Al-

Hujjaj Al-Qath’iyyah Dalam Perspektif Gender Di Pondok Pesantren Mahasiswa,” Jurnal Intelektual: 

Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman 13, no. 2 (2023): 193–210, 

https://doi.org/10.33367/ji.v13i2.4066. 



Prinsip Pendidikan Moderasi Beragama 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI: 10.33367/ji.v13i3.4447 

321 

dan menghasilkan santri yang memiliki pemahaman agama yang lebih mendalam, 

toleran, dan mempunyai keterampilan sosial yang baik. 

 

Kesimpulan 

Kajian ini menyimpulkan bahwa Pondok Pesantren An-Nawawi Purworejo 

menginternalisasi nilai-nilai moderasi beragama melalui lima prinsip dasar pendidikan. 

Prinsip itu meliputi pemahaman tentang nilai-nilai agama, toleransi, dialog antar agama, 

pengembangan keterampilan berpikir kritis, dan penekanan pada nilai-nilai universal. 

Metodenya pembelajarannya mengarah pada pendidikan nilai, teladan ustaz, diskusi 

pada forum kerukunan umat beragama, penggunaan teknologi dan media sosial. Semua 

itu digunakan untuk membantu santri mengembangkan pemahaman dan sikap moderat 

tentang agama dan menghargai perbedaan. Hal itu juga mendapatkan penguatan dari 

adanya proses evaluasi yang digunakan untuk mengetahui pemahaman dan sikap 

moderat santri.  

 

Referensi 

Aida, Meliyanti. “Konsep Sabar Dalam Perspektif Imam Al-Ghazali Dan Relevansinya 

Dengan Kesehatan Mental.” Undergraduate, Universitas Islam Negeri 

Walisongo Semarang, 2021. https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/13818/. 

An-Nawawi, Tim PP. Mengenal K.H. Nawawi Berjan Purworejo. Surabaya: Khalista, 

2008. 

Arifand, Agus, Salsabila Enggar Fathikasari, Meytri Kurniasih, Novi Fitriyani 

Rahmadani, Aprilia Putri, Agus Andrian Setiawan, Aissya Shifa Oktania, and 

Adelia Eka Rachmadian. “Membangun Harmoni Dan Toleransi Melalui 

Moderasi Beragama.” Ta’rim: Jurnal Pendidikan Dan Anak Usia Dini 4, no. 2 

(June 12, 2023): 164–77. https://doi.org/10.59059/tarim.v4i2.136. 

Assayuthi, Jalaludin. “Urgensi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Multikultural.” 

Atthulab: Islamic Religion Teaching and Learning Journal 5, no. 2 (2020): 240–

54. https://doi.org/10.15575/ath.v5i2.8336. 

Bafadhol, Ibrahim. “Tujuan Hidup Dalam Perspektif Al-Qur’an.” Al - Tadabbur: Jurnal 

Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 03 (2017): 25–40. 

https://doi.org/10.30868/at.v2i03.193. 

Elvinaro, Qintannajmia, and Dede Syarif. “Generasi Milenial Dan Moderasi Beragama: 

Promosi Moderasi Beragama Oleh Peace Generation Di Media Sosial.” JISPO 

Jurnal Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik 11, no. 2 (2022): 195–218. 

https://doi.org/10.15575/jispo.v11i2.14411. 

Falak, Imron. “Moderasi Islam Dalam Pendidikan Pondok Pesantren (Studi Pada 

Pondok Pesantren El-Bayan Kecamatan Majenang Kabupaten Cilacap).” JISIP 

(Jurnal Ilmu Sosial Dan Pendidikan) 6, no. 2 (March 30, 2022): 2603–12. 



Mohamad Madum & Daimah Daimah 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI : 10.33367/ji.v13i3.4447   
322 

Fathurrahman, Dezan M. “Implementasi Moderasi Beragama Di Pondok Pesantren Al-

Muhajirin Purwakarta.” Undergraduate, UIN Syarif Hidayatullah, 2023. 

https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/66647. 

Hasbullah, Hasbullah, Muhaffazh Al Hakim, and Muhammad Sholehuddin Albantani. 

“Penguatan Moderasi Beragama Di Pesantren Quran Di Kota Cilegon.” 

Ulumuddin: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 13, no. 2 (September 2, 2023): 249–

60. https://doi.org/10.47200/ulumuddin.v13i2.1880. 

Hidayatulloh, Taufik, Hijrah Saputra, and Theguh Saumantri. “Peran Pesantren Tarekat 

Roudhoh Al-Hikam Dalam Mengembangkan Tradisi Intelektual Islam Dan 

Moderasi Beragama Di Indonesia.” Dialog 46, no. 1 (June 30, 2023): 38–52. 

https://doi.org/10.47655/dialog.v46i1.702. 

Ikhsan, Nur Fahmi. “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Islam Dalam Pembelajaran PAI 

Dan Implikasinya Terhadap Sikap Sosial Siswa Di SMA Ma’arif NU 1 

Kemranjen Kabupaten Banyumas.” Masters, IAIN Purwokerto, 2021. 

https://repository.uinsaizu.ac.id/9165/. 

Isbah, M. Falikul. “Pesantren in the Changing Indonesian Context: History and Current 

Developments.” QIJIS (Qudus International Journal of Islamic Studies) 8, no. 1 

(June 22, 2020): 65–106. https://doi.org/10.21043/qijis.v8i1.5629. 

Jannah, Aptiani Nur, Bobby Suwandi, Febiyana Febiyana, Fikri Fahrul Faiz, Fuad 

Jabali, Ibnu Kharish, and M. Adib Misbachul Islam. Akar Persoalan 

Kebangsaan: Jawaban Moderasi Beragama. Edited by Endi Aulia Garadian. 

Jakarta: PPIM UIN Jakarta, 2022. 

Jannah, Miftahul. “Konsep Bimbingan Konseling Islam Dalam Meningkatkan Moral 

Remaja.” IDEALITA: Jurnal Pendidikan Dan Sosial Keagamaan 1, no. 1 

(2021): 64–85. 

Juhaeriyah, Siti. “Internalisasi Nilai Moderasi Beragama sebagai Upaya Pencegahan 

Radikalisme pada Santri di Pondok Pesantren Al-Qur’an Ath-Thabraniyyah.” 

Al-Hikmah : Jurnal studi Agama-agama 8, no. 1 (May 28, 2022): 131–36. 

https://doi.org/10.30651/ah.v8i1.12981. 

Madum, Mohamad. “Lima Prinsip Dasar Pendidikan Pondok Untuk Membangun Sikap 

Ketaatan Siswa MTs Di Pesantren An-Nawawi Berjan Purworejo.” JISIP 

(Jurnal Ilmu Sosial Dan Pendidikan) 5, no. 4 (November 6, 2021): 964–72. 

https://doi.org/10.58258/jisip.v5i4.2384. 

Mardliyah, Ikhda Khullatil, Dian Uswatun Hasanah, and Nahrin Indriani. 

“Pembelajaran Kitab Al-Hujjaj Al-Qath’iyyah Dalam Perspektif Gender Di 

Pondok Pesantren Mahasiswa.” Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi 

Keislaman 13, no. 2 (2023): 193–210. https://doi.org/10.33367/ji.v13i2.4066. 

Masykur, Ali Muhtarom, Fitri Raya. Menanam Kembali Moderasi Beragama Untuk 

Merajut Kebhinekaan Bangsa. Banten: Pusat Pengabdian kepada Masyarakat 

LP2M UIN Sultan Maulana Hasanuddin, 2020. 

Mulkhan, Abdul Munir. Warisan Intelektual K.H. Ahmad Dahlan Dan Amal 

Muhammadiyah. Yogyakarta: Percetakan Persatuan, 1990. 

Muna, Nailal, M. Erlin Susri, and Nur Rochimah. “Pendidikan Karakter Kebangsaan 

Berbasis Syi’ir Lokal Di Pesantren Salafiyah Kapurejo Pagu Kabupaten Kediri.” 



Prinsip Pendidikan Moderasi Beragama 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI: 10.33367/ji.v13i3.4447 

323 

Inovatif: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan Kebudayaan 7, no. 2 

(September 8, 2021): 70–86. 

Nopian Gustari, Abdullah Idi, Ahmad Suradi, Nilawati. “Konstruksi Penanaman Nilai 

Toleransi Dalam Menangkal Radikalisme Di Pondok Pesantren Provinsi 

Bengkulu.” Jurnal Penelitian Ilmu Sosial Dan Keagamaan Islam 18, no. 1 

(2021): 149–51. 

Nurhidin, Edi. “Pesantren Tradition-based Nationalism Education Model on Religious 

Moderation Perspectives in Kediri, East Java.” Edukasia Islamika 8, no. 1 (June 

23, 2023): 61–80. https://doi.org/10.28918/jei.v8i1.359. 

Purwanto, Yedi, Diyah Ma, Ridwan Fauzi, and Naskah Diterima. “Internalizing 

Moderation Value Through Islamic Religious Education in Public Higher 

Education.” Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan Keagamaan 17, no. 2 

(2019): 110–24. 

Putri, Luqyana Azmiya, Ali Marzuki Zebua, and Nuzmi Sasferi. “Internalisasi Nilai-

Nilai Moderasi Beragama Di Pondok Pesantren.” Prosiding The Annual 

Conference on Islamic Religious Education Vol. 1, no. April (2022): 767. 

Rahman, Kholilur. “Strategi Pengembangan Nilai Toleransi Dan Pluralisme Dalam 

Pendidikan Pesantren.” HIKMAH Journal of Islamic Studies XII, no. 1 (2016): 

107–40. 

RI, Kementerian Agama. Implementasi Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Islam. 

Pendis Press. Jakarta: Kelompok Kerja Implementasi Moderasi Beragama 

Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kementerian Agama Republik Indonesia 

Bekerjasama dengan Lembaga Daulat Bangsa, 2021. 

https://pendispress.kemenag.go.id/index.php/ppress/catalog/book/5. 

Rola, Fasti. “Hubungan Konsep Diri Dengan Motivasi Berprestasi Pada Remaja.” USU 

Repository, 2006, 1–22. 

Rosyida, Desy anindia. “Pembelajaran Pendidikan Kewarganegaraan MI Dalam 

Meningkatkan Karakter Siswa Berbasis Tradisi Pesantren.” MUALIMUNA: 

Jurnal Madrasah Ibtidaiyah 1, no. 2 (2016): 64–78. 

Sayyi, Ach., Afandi Afandi, and Shahibul Muttaqien Al-Manduriy. “Tolerance 

Formation for Children in Multi-Religious Families at Pamekasan 

Avalokitesvara Temple Complex: Multicultural Islamic Education 

Perspectives.” Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman 13, 

no. 2 (2023): 164–76. https://doi.org/10.33367/ji.v13i2.4020. 

Sugianto, Hendi, and Farnela Diva. “Pendidikan Moderasi Beragama Di Pesantren: 

(Study Kasus Di Pondok Pesantren Harisul Khairaat Kota Tidore Kepulauan).” 

Al-Riwayah : Jurnal Kependidikan 15, no. 2 (October 2, 2023): 167–87. 

https://doi.org/10.47945/al-riwayah.v15i2.1140. 

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D. 

Bandung: Alfabeta, 2010. 

Suharto, Toto. “Transnational Islamic Education in Indonesia: An Ideological 

Perspective.” Contemporary Islam 12, no. 2 (July 2018): 101–22. 

https://doi.org/10.1007/s11562-017-0409-3. 



Mohamad Madum & Daimah Daimah 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI : 10.33367/ji.v13i3.4447   
324 

Suryana, Dudung, Fuad Hilmi, and Ina Maryana. “Pembentukan Moderasi Beragama di 

Pondok Pesantren Syahida Tasikmalaya.” Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan 

Islam 12, no. 03 (August 29, 2023). https://doi.org/10.30868/ei.v12i03.4842. 

Thalib, Mohamad Anwar. “Pelatihan Analisis Data Model Miles Dan Huberman Untuk 

Riset Akuntansi Budaya.” Madani: Jurnal Pengabdian Ilmiah 5, no. 1 (2022): 

23–33. https://doi.org/10.30603/md.v5i1.2581. 

Tilaar, H A R. “Dalam Merespon Tantangan Globalisasi,” 2004. 

Tohet, Moch., and Fitria Nur Hayati. “Penguatan Pemahaman Dan Pengamalan 

Keagamaan Anak Melalui Optimalisasi Fungsi Langgar.” Jurnal Intelektual: 

Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman 12, no. 1 (2022): 1–18. 

https://doi.org/10.33367/ji.v12i1.2325. 

 


