
Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/intelektual 
Volume 13 (3), 2023, 289-310 
DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457 
Available Online: 2023-12-31 

 
 

 
 
E-ISSN: 2685-4155 
 

. 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 

International License. 

289 

Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia 

 

Muhammad Iqbal Ghafiri Enhas,1* Alfan Nawaziru Zahara,2 Basri Basri,3  
1,2,3UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia 

1210101220028@student.uin-malang.ac.id, 2210101220023@student.uin-malang.ac.id, 
3basri@bsi.uin-malang.ac.id 

 

Received: 2023-10-26 Revised: 2023-11-16 Approved: 2023-12-02 

*) Corresponding Author 

Copyright ©2023 Authors  

 

Abstract 

This article discusses the existence of Islamic education in Indonesia which was born 

from the treasures of civilization and the development of Islam in the archipelago. 

This research uses a descriptive qualitative approach based on library research. The 

results of analysis show that traditional Islamic educational institutions such as dayah 

in Aceh, surau in Minangkabau, langgar in Madura, and pesantren throughout the 

archipelago are an integral part of Islamic education in Indonesia. On the other hand, 

the influence of modern culture brought by the Dutch colonial government also had a 

significant impact on the dynamics of the development of Islamic educational 

institutions. The awareness of the Indonesian Muslim community on the importance of 

the development of modern education brings transformation and adaptation in Islamic 

educational institutions. The emergence of elite Islamic schools is part of the dynamic 

development of contemporary Islamic education in Indonesia. These elite Islamic 

schools reflect changes in the landscape of Islamic education, where Islamic education 

previously represented by traditional educational institutions such as surau, madrasah, 

and pesantren is experiencing modernization implications.  

 

Keywords: Adaptation, Institutional Transformation, Islamic Education. 

 

Abstrak 
Artikel ini membahas eksistensi pendidikan Islam di Indonesia yang lahir dari 

khazanah peradaban dan perkembangan Islam di Nusantara. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif deskriptis berbasis studi pustaka (library 

research). Hasil analisis menunjukkan bahwa lembaga-lembaga pendidikan Islam 

tradisional seperti dayah di Aceh, surau di Minangkabau, langgar di Madura, dan 

pesantren di seluruh Nusantara merupakan bagian integral dari pendidikan Islam di 

Indonesia. Di sisi lain, pengaruh budaya modern yang dibawa oleh Pemerintah 

kolonial Belanda juga memberikan dampak signifikan pada dinamika perkembangan 

lembaga pendidikan Islam. Kesadaran masyarakat Muslim Indonesia akan pentingnya 

perkembangan pendidikan modern membawa transformasi dan adaptasi dalam 

lembaga pendidikan Islam. Kemunculan sekolah Islam elite merupakan bagian dari 

dinamika perkembangan pendidikan Islam kontemporer di Indonesia. Sekolah Islam 

elite ini mencerminkan perubahan dalam lanskap pendidikan Islam, di mana 

pendidikan Islam yang sebelumnya diwakili oleh lembaga pendidikan tradisional 

seperti surau, madrasah, dan pesantren mengalami implikasi modernisasi.. 

 

Kata kunci: Adaptasi, Pendidikan Islam, Transformasi Kelembagaan. 

 

 

https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/intelektual
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:210101220028@student.uin-malang.ac.id
mailto:210101220023@student.uin-malang.ac.id,
mailto:3basri@bsi.uin-malang.ac.id


Muhammad Iqbal Ghafiri Enhas et. al., 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457   
290 

Pendahuluan 

Eksistensi pendidikan Islam di Indonesia memiliki akar yang kuat seiring 

dengan sejarah panjang Islam di negara ini. Di tengah modernisasi dan perkembangan 

dunia pendidikan, surau, madrasah, dan pesantren tampil menjadi lembaga pendidikan 

yang berperan penting dalam menyebarkan dan melestarikan ajaran Islam. Surau 

misalnya, sebagai lembaga pendidikan awal, berfungsi sebagai tempat pengajaran dan 

pembelajaran agama bagi masyarakat setempat. Di dalam surau, para santri atau peserta 

didik akan diajarkan tentang ajaran Islam melalui pengajian dan pengamalan sehari-

hari. Meskipun cenderung bersifat informal, surau telah menjadi wadah penting dalam 

melestarikan tradisi keislaman di masyarakat.1 Madrasah, di sisi lain, merupakan 

institusi pendidikan Islam yang lebih terstruktur dan formal. Madrasah diperkenalkan di 

Indonesia sejak zaman penjajahan oleh para pedagang Arab, dan kemudian berkembang 

pesat di masa kemerdekaan. Madrasah umumnya menawarkan kurikulum yang 

mencakup pelajaran agama Islam serta mata pelajaran umum seperti matematika, 

bahasa Indonesia, dan ilmu pengetahuan alam.  

Madrasah juga memiliki tingkatan pendidikan yang setara dengan sekolah 

formal, mulai dari tingkat dasar hingga menengah atas.2 Pesantren, sebagai institusi 

pendidikan Islam tertua di Indonesia, memiliki peran yang sangat penting dalam 

perkembangan pendidikan Islam. Pesantren merupakan lembaga pendidikan yang 

menggabungkan pengajaran agama dengan pengalaman hidup komunal di bawah 

bimbingan seorang kiai atau guru agama. Para santri tinggal di pesantren dan belajar 

langsung dari kiai, menghafal Al-Qur'an, mempelajari kitab-kitab Islam, serta 

mendalami nilai-nilai keislaman. Pesantren juga menawarkan kurikulum umum agar 

para santri dapat memperoleh pengetahuan yang luas.3 

Perkembangan pendidikan Islam di Indonesia telah mengalami transformasi 

signifikan. Dalam beberapa dekade terakhir, terjadi peningkatan jumlah madrasah dan 

pesantren di seluruh negeri, baik yang berada di perkotaan maupun pedesaan. Selain itu, 

terdapat juga upaya untuk menggabungkan pendidikan Islam tradisional dengan 

pendidikan modern, dengan memperkenalkan mata pelajaran umum dan teknologi 

informasi di lembaga-lembaga pendidikan Islam. Pendidikan Islam tradisional di 

                                                             
1 Azyumardi Azra, Surau: Pendidikan Islam Tradisi dalam Transisi dan Modernisasi (Kencana, 2017). 
2 Nuriyatun Nizah, “Dinamika Madrasah Diniyah : Suatu Tinjauan Historis,” EDUKASIA: Jurnal 

Penelitian Pendidikan Islam 11, no. 1 (2016): 181–202, 

https://journal.iainkudus.ac.id/index.php/Edukasia/article/view/810/778. 
3 Adi Sudrajat, “Pesantren Sebagi Transformsi Pendidikn Islam diIndonesia,” Vicratina: Jurnal 

Pendidikan Islam 2, no. 2 (2018): 64–88. 



Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457 

291 

Indonesia memiliki peran yang sangat penting dalam membangun pondasi keislaman 

dan mempertahankan identitas agama dalam masyarakat. Lembaga-lembaga pendidikan 

seperti surau, madrasah, dan pesantren telah menjadi wahana untuk menyebarkan nilai-

nilai agama, moral, dan etika kepada generasi muda. Selain itu, mereka juga berperan 

dalam membentuk kepribadian, keterampilan, dan pengetahuan. Namun di lain hal 

khazanah pendidikan tradisional juga menemukan momentum barunya: kemunculan 

sekolah terintegrasi atau dikenal dengan sekolah Islam elite menunjukkan bahwa 

perkembangan pendidikan Islam di Indonesia mengalami tidak saja tantangan namun, 

adaptasi dan transformasi yang massif terhadap realitas zaman yang semakin berubah.  

Penelitian-penelitian mengenai sekolah elite dan pendidikan Islam di Indonesia 

pada dasarnya lebih banyak membahas sekolah Islam elite dalam paradigma dan 

kecenderungan terhadap ideologi salafisme sebagaimana kajian Pribadi4 dan Muthohirin 

et al.,5 tentu saja ada pula penelitian lain yang melihat fenomena kemunculan dan 

perkembangan pendidikan Islam di Indonesia dalam perspektif yang beragam mislanya 

kajian Alam6 yang melihat fenomena sekolah Islam elite dalam perspektif kurikulum 

dan aspirasi kalangan menengah perkotaan, kajian yang lain mengenai pendidikan Islam 

tradisional juga dilakukan oleh Wardi7yang memotret konversi dari langgar ke taman 

pendidikan Al-Quran dalam masyarakat Madura. Kajian Wardi tersebut pada dasarnya 

menegaskan bahwa terjadi pergeseran pilihan di kalangan orang tua anak dalam 

memilih lembaga pendidikan tradisional Islam. Sekolah Islam elite tampil sebagai 

wajah baru dalam lanskap pendidikan Islam di Indonesia.  

Artikel ini menyajikan perspektif baru dalam upaya menyajikan sejarah 

pendidikan Islam di Indonesia. Kemunculan sekolah islam elite dipahami tidak sebagai 

entitas yang terpisah dari perkembangan pendidikan Islam di Indonesia, namun lebih 

sebagai bagian dari dinamika perkembangan pendidikan itu sendiri. Kategori 

pembahasan dalam artikel ini meliputi pendidikan tradisional sebagai bagian dari 

khazanah pendidikan Islam Nusantara di Indonesia, dan transformasi, adaptasi dari 

pendidikan Islam di Nusantara. Artikel ini juga menganalisis kemunculan sekolah islam 

                                                             
4 Yanwar Pribadi, “Sekolah Islam (Islamic Schools) as symbols of Indonesia’s urban Muslim identity,” 

TRaNS: Trans-Regional and-National Studies of Southeast Asia 10, no. 2 (2022): 203–18. 
5 Nafik Muthohirin, Mohammad Kamaludin, dan Fahrudin Mukhlis, “Transformasi Pendidikan Islam 

Salafi: Implikasi terhadap Multikulturalisme di Indonesia,” in Proceeding Annual Conference on Islamic 

Education, vol. 2, 2022. 
6 Lukis Alam, “Sekolah Islam Elite: Integrasi Kurikulum dan Aspirasi Pendidikan Kelas Menengah 

Muslim di Daerah Istimewa Yogyakarta” (UIN Sunan Kalijaga, 2019). 
7 Moh Wardi, “Pilihan Belajar Al-Qur’an Di Madura; Konversi Dari Langgar Ke Taman Pendidikan Al-

Qur’an,” KABILAH: Journal of Social Community 1, no. 1 (2016): 72–93. 



Muhammad Iqbal Ghafiri Enhas et. al., 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457   
292 

elite sebagai implikasi yang “mengejutkan” dalam konteks modernisasi pendidikan 

Islam di Indonesia. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif-deskriptif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research) sumber-sumber dalam penelitian ini adalah laporan 

penelitian, buku, artikel jurnal, dan berbagai kajian-kajian relevan mengenai pendidikan 

Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan analisis konten untuk membedah sejarah 

perkembangan pendidikan Islam di Indonesia. 

Beberapa karya-karya seperti buku yang ditulis oleh Azra berjudul “Surau: 

Pendidikan Islam Tradisi dalam Transisi dan Modernisasi”.8 Ada pula artikel yang 

ditulis oleh Dhuhri berjudul “Dayah dalam Tiga Phase Perkembangan: Menelaah 

Pendidikan Berbasis Perubahan Sosial yang Telah Punah”.9 Artikel Muhajir berjudul 

“Politik Penyetaraan Dayah di Aceh.10 Ada pula buku yang ditulis oleh Pulungan 

berjudul: “Sejarah Pendidikan Islam”.11  

 Sumber-sumber tersebut dianalisis dengan paradigma dan perspektif sejarah, 

transformasi, dan adaptasi. Kemunculan pendidikan Islam di Indonesia dipahami 

sebagai proses yang berjalan secara gradual. Transformasi dan adaptasi terjadi hingga 

munculnya sekolah/pendidikan Islam wajah baru: sekolah islam elite. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Sejarah dan Khazanah Pendidikan Islam di Nusantara 

Pendidikan merupakan instrumen penyebaran Islam di Nusantara selain tasawuf, 

politik dan budaya.12 Namun tak jarang pula penyebaran Islam di Nusantara melibatkan 

tasawuf, politik, pendidikan dan budaya secara bersamaan. Pendidikan Islam tradisional 

seperti langgar, madrasah, dan pesantren adalah institusi pendidikan awal yang eksis 

dan menjadi bagian dari khazanah peradaban Islam di Nusantara. Terminologi langgar, 

madrasah, dan pesantren sebetulnya sangat beragam, namun dari beragam nomenklatur 

pendidikan Islam tersebut, ada keterikatan budaya, sosial, dan corak yang kurang lebih 

                                                             
8 Azra, Surau: Pendidikan Islam Tradisi dalam Transisi dan Modernisasi. 
9 Saifuddin Dhuhri, “Dayah Dalam Tiga Phase Perkembangan: Menelaah Pendidikan Berbasis Perubahan 

Sosial Yang Telah Punah,” Jurnal SARWAH, Vol, IX, no. 1 (2011). 
10 Al Muhajir, “Politik Penyetaraan Dayah di Aceh,” Jurnal Ilmiah Islam Futura 14, no. 2 (2015): 232–

49. 
11 H J Suyuthi Pulungan, Sejarah Pendidikan Islam (Jakarta: Prenada Media, 2019). 
12 Marti Widiya dan Alimni Alimni, “Sejarah Sosial Pedidikan Di Dunia Islam Proses Islamisasi Dan 

Penyebaran Islam Di Nusantara,” JPT: Jurnal Pendidikan Tematik 4, no. 1 (2023): 17–30. 



Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457 

293 

sama. Bagian ini akan menjelaskan beberapa warisan pendidikan tradisional Islam di 

Indonesia, yang pada dasarnya merupakan cikal bakal dari konsep pendidikan Islam 

modern. 

 

Perkembangan Dayah di Aceh 

Di Aceh, lembaga pendidikan yang mirip dengan pondok pesantren di Jawa dan 

tempat lain di Indonesia disebut dengan istilah dayah. Dayah juga sering diucapkan 

sebagai "deah" oleh beberapa orang Aceh, terutama di Aceh Besar.13 Dayah merupakan 

salah satu bentuk lembaga pendidikan Islam tradisional tertua. Dayah telah ada sejak 

abad ke-10 Masehi di Aceh.14 Istilah 'dayah' berasal dari kata 'zawiyah' yang 

berhubungan dengan lembaga pendidikan lanjutan bagi anak-anak yang telah 

menyelesaikan pendidikan dasar di Meunasah (tempat ibadah Muslim di desa) dan di 

rumah para guru desa di Aceh.15 Zawiyah awalnya merujuk pada sudut bangunan, yang 

seringkali terkait dengan proses pendidikan di sudut masjid. Selain itu, zawiyah juga 

terkait dengan kegiatan pendidikan para sufi melalui tarekat yang diajarkan oleh para 

guru agama.16 Istilah "dayah" muncul sebagai hasil perubahan dalam bahasa atau dialek 

setempat di kalangan masyarakat Aceh yang cenderung mengabaikan penggunaan 

istilah asing.17 

Sistem pendidikan dayah di Aceh telah mengalami perkembangan sejarah yang 

panjang dan mengalami kemunduran saat Belanda menyerang Aceh pada tahun 1873.18 

Pada saat itu, masyarakat Aceh terperangkap dalam perang panjang melawan Belanda. 

Banyak dayah harus ditutup karena mereka terlibat dalam perang gerilya. Aktivitas 

pendidikan dayah terhenti sebab sejumlah ulama dan santri harus terlibat dalam perang 

dan meninggal di medan pertempuran. Namun, untuk memperkuat semangat perjuangan 

rakyat melalui semangat dan motivasi keagamaan, seperti panggilan untuk berperang 

dalam perang sabil (perang yang dianggap suci). 

Pada era kemerdekaan, eksistensi dayah yang merupakan lembaga swasta 

bersaing dengan dua lembaga lainnya, yaitu sekolah dan madrasah. Pendidikan dayah 

yang lebih bersifat individual yang dimiliki oleh para ulama dirasa sulit untuk dikelola 

                                                             
13 Muhajir, “Politik Penyetaraan Dayah di Aceh,” 237. 
14 Muslim Muslim, “Pertumbuhan Insititusi Pendidikan Awal Di Indonesia: Pesantren, Surau Dan 

Dayah,” Jurnal Bilqolam Pendidikan Islam 2, no. 1 (2021): 19–37. 
15 Pulungan, Sejarah Pendidikan Islam, 200. 
16 Sri Suyanta, “Idealitas kemandirian dayah,” Jurnal Ilmiah Islam Futura 11, no. 2 (2012): 16–37. 
17 Basri Basri, “Penyelenggaraan Dayah Dalam Kebijakan Pemerintah Di Aceh Tahun 1966–1998,” At-

Tafkir 12, no. 2 (2019): 118–30. 
18 Amirul Hadi, Islam and state in Sumatra: A study of seventeenth-century Aceh, vol. 48 (Brill, 2004). 



Muhammad Iqbal Ghafiri Enhas et. al., 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457   
294 

secara terorganisasi. Sebab itulah dayah di era ini relatif kalah bersaing dengan 

eksistensi madrasah dan sekolah. Sebagai akibat dari faktor ini, beberapa pemimpin 

dayah di Aceh melakukan pembahasan dengan berkumpul di Seulimun Aceh Bear di 

1968. Perkumpulan ini kemudian berhasil membentuk sebuah organisasi perhimpunan 

Dayah Ishafuddin di mana organisasi ini memiliki tujuan dalam upaya melakukan dan 

melestarikan eksistensi dayah di Aceh.19 

Dayah selain sebagai institusi pendidikan tradisional Islam, memiliki peran yang 

signifikan pula dalam membentuk perubahan dan transformasi sosial. Dayah menjadi 

pijakan dan solusi dalam menghadapi berbagai situasi dan kondisi yang dihadapi oleh 

masyarakat sekitarnya. Dalam sejarahnya, dayah telah menunjukkan upaya pembaruan 

sistem pendidikan dan pembelajaran di lembaga ini yang disesuaikan dengan kebutuhan 

masyarakat Aceh pada setiap periode waktu.20 Menurut Ibrahim dalam periode 32 tahun 

(1966-1998), pendidikan Islam di Aceh, terutama dayah, mengalami perubahan 

institusional dan sistem pendidikan.  

Dalam hal institusional, pendidikan Islam dayah berkembang dengan 

mengintegrasikan sistem pembelajaran tradisional dengan sistem modern untuk 

mengakomodasi berbagai jenis kurikulum nasional, sehingga terbentuk dayah modern, 

termasuk transformasi sejumlah madrasah.21 Transformasi institusional dayah misalnya 

terlihat dari upaya pembaruan institusi ini, meliputi perubahan tujuan, tenaga pengajar, 

siswa, metode, dan infrastruktur. Semua sistem ini berubah untuk beradaptasi dengan 

kebutuhan dan tuntutan zaman, misalnya pada era reformasi atau setelah tahun 1998 

ketika pemerintah mulai menerapkan hukum Islam di Aceh, posisi lembaga pendidikan 

dayah telah menjadi salah satu kepanjangan tangan pemerintah dalam menerapkan 

hukum Islam di tengah masyarakat.22 Transformasi institusional semakin kuat ketika 

pemerintah mendirikan Badan Pengembangan Pendidikan Dayah Aceh (BPPD) pada 

tahun 2008 sebagai bentuk perhatian pemerintah dalam mengembangkan pendidikan 

dayah untuk menjamin perlakuan yang sama dari pemerintah dalam hal pendanaan dan 

pelayanan.23 

                                                             
19 Mursyidin Ar-Rahmany, “Ulama Dan Dayah Dalam Nomegklatur Masyrakat Aceh,” Jurnal Inovasi 

Penelitian 2, no. 12 (2022): 4101–22. 
20 Dhuhri, “Dayah Dalam Tiga Phase Perkembangan: Menelaah Pendidikan Berbasis Perubahan Sosial 

Yang Telah Punah,” 166. 
21 Basri, “Penyelenggaraan Dayah Dalam Kebijakan Pemerintah Di Aceh Tahun 1966–1998.” 
22 Azmi Yudha Zulfikar, Transformasi Sosial dan Perubahan Dayah di Aceh (Pidie: Yayasan Penerbit 

Muhammad Zaini, 2022). 
23 Abdul Hadi, “Eksistensi Lembaga Pendidikan Dayah dalam Ekskalasi Politik Bangsa,” Al-Ijtima’i 2, 

no. 2 (2017): 1–16. 



Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457 

295 

Tabel 1. Periodesasi Dayah di Aceh 

Periodisasi Perkembangan Dayah Transformasi dan Adaptasi 

Masa Awal Eksistensi dayah sebagai lembaga tradisional 

masyarakat Aceh.  

Masa Kolonial Dayah mengalami kemunduran sebab tekanan 

pemerintah kolonial Belanda. 

Masa Kemerdekaan-Orde Baru Pasca Kemerdekaan sampai orde baru (1966-

1998)., dayah melakukan banyak perubahan 

besar dari segi institusional, misalnya integrasi 

pembelajaran agama dan umum 

Masa Reformasi/Kontemporer Di era ini dayah mulai mendapatkan 

pengakuan dari pemerintah daerah Aceh. 

Misalnya dibentuknya Badan Pengembangan 

Pendidikan Dayah Aceh (BPPD) tahun 2008 

sebagai wadah pengembangan lembaga ini. 

 

Perkembangan Madrasah di Aceh 

Kemunculan madrasah di nusantara, sebetulnya tidak bisa dilepaskan dari 

realitas bahwa masyarakat Muslim nusantara telah memiliki tradisi pendidikan Islam. 

Pendidikan Islam awal di nusantara lebih banyak dilakukan di rumah-rumah, ajuk, 

langgar, dan masjid-masjid. Biasanya dipimpin oleh seorang elite lokal yang memiliki 

kepercayaan dan kemampuan Agama Islam.  

Ketika VOC datang ke nusantara, kemudian pemerintah kolonial menguasai 

nusantara sejak tahun 1671, dalam jangka yang cukup lama mereka membiarkan 

pendidikan-pendidikan Islam yang berjalan di kalangan penduduk pribumi, seperti 

langgar dan pesantren. Namun kondisi perekonomian memerlukan tenaga terampil 

rendahan, memaksa mereka mulai melakukan pengajaran dan pendidikan terhadap 

penduduk pribumi yang dijalankan dengan sangat diskriminatif.  

Sistem pendidikan yang mereka bentuk, pada mulanya hanya berfokus pada 

sekolah tingkat satu (Hollands Inlandsche Scholl/HIS) dan juga sekolah tingkat dua 

(Standard Schooll). Sekolah ini disiapkan untuk tenaga perkantoran, pemerintahan, dan 

perusahaan. Penyelenggaraan pendidikan ini merupakan kebijakan kedua pemerintah 

Hindia Belanda setelah sebelumnya, mereka hanya menyediakan pendidikan di 

kalangan Belanda sendiri.24 

Sebab berbagai alasan, kebijakan pendidikan Hindia Belanda memungkinkan 

akses murah pendidikan bagi berbagai kalangan. Penduduk pribumi yang awalnya 

hanya mendapatkan akses pendidikan tradisional seperti pesantren dan langgar, pada 

                                                             
24 Ema Pratama Agustiningsih, Singgih Tri Sulistyono, dan Dhanang Respati Puguh, “Islamic and Dutch 

Schools in Jambi During Colonial Era,” IHiS (Indonesian Historical Studies) 5, no. 1 (2021): 59–72. 



Muhammad Iqbal Ghafiri Enhas et. al., 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457   
296 

akhirnya kebijakan ini, di satu sisi, mulai memberikan kesempatan penduduk pribumi 

untuk merasakan sekolah di lembaga pendidikan yang didirikan Belanda. Di sisi yang 

lain, kebijakan pendidikan Hindia Belanda tersebut memberikan semacam iklim 

“persaingan” dengan pendidikan tradisional lokal yang dipimpin kalangan elite lokal.25 

Meski akses pendidikan mulai terbuka, kebijakan-kebijakan diskriminatif Hindia 

Belanda masih kentara dari dibatasinya akses penduduk pribumi untuk melanjutkan 

jenjang pendidikan mereka. Penduduk pribumi hanya diberikan kesempatan untuk 

mengakses pendidikan hanya sampai sekolah dasar saja. Hal ini, dibaca oleh 

pendidikan-pendidikan tradisional yang berkembang saat itu, kelompok elite lokal 

mulai memikirkan pendidikan Islam yang lebih baik, yang dapat menawarkan 

kurikulum, metode, dan model pembelajaran yang dapat bersaing dengan sekolah yang 

didirikan oleh Belanda.  

Berawal dari semangat Pan-Islamisme dari Timur Tengah dan Mesir, oleh 

sekelompok pelajar yang pulang dari studinya. Pelajar-pelajar inilah yang mulai 

melakukan gerakan pembaruan pendidikan Islam.26 Sejak saat itu, untuk pertama 

kalinya sebuah sekolah Islam yang dikenal dengan istilah “Madrasah” muncul di 

Sumatera.27 Madrasah Adabiyah adalah salah satu madrasah pertama di nusantara, 

Madrasah ini dipimpin oleh seorang tokoh bernama Syaikh Abdullah Ahmad dari 

Padang pada tahun 1908.28 Pada tahun 1915 kemudian madrasah ini semakin 

berkembang dan berubah nama menjadi HIS Adabiyah.29 Sementara di tahun 1910 

seorang tokoh lain, Syaikh M Taib Umar mendirikan Madrasah Schoel di Batu Sangkar. 

Sedangkan H. Mahmud Yunus juga mendirikan Diniyah Schoel sebagai lanjutan 

Madrasah Schoel. 30 

Sebetulnya, eksistensi madrasah di era kesultanan Islam di nusantara, 

mendapatkan dukungan kalangan Keraton. Bahkan ada pula beberapa madrasah 

didirikan atas nama seorang Sultan, sehingga penyelenggaraan dan sistem 

pendidikannya berjalan efektif dan menghasilkan sistem pendidikan yang tak kalah 

berkualitas. Namun di era kolonial, madrasah mendapatkan tekanan dari pemerintah 

                                                             
25 Manpan Drajat, “Sejarah Madrasah Di Indonesia,” Al-Afkar, Journal for Islamic Studies, 2018, 202. 
26 Saidul Amin, “Perjuangan Umat Islam Untuk Indonesia Abad 20,” Jurnal Al-Aqidah 10, no. 2 (2018): 

83–101. 
27 Fajar Syarif, “The History and Development of Madrasa in Indonesia,” Tsaqofah Dan Tarikh: Jurnal 

Kebudayaan Dan Sejarah Islam 5, no. 1 (2020): 23–40. 
28 Ahmad Syar’i, Hamdanah Hamdanah, dan A Akrim, “The development of Madrasa education in 

Indonesia,” Revista Argentina de Clínica Psicológica 29, no. 4 (2020): 513–23. 
29 Nizah, “Dinamika Madrasah Diniyah : Suatu Tinjauan Historis.” 
30 Drajat, “Sejarah Madrasah Di Indonesia.” 



Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457 

297 

Hindia Belanda, madrasah dikategorikan sebagai sekolah yang liar, bahkan pemerintah 

Hindia Belanda juga mengeluarkan peraturan-peraturan yang membatasi atau bahkan 

mematikan madrasah yang dianggap liar ini.31 Seiring perkembangannya organisasi-

organisasi masyarakat Islam (ormas) mulai mendirikan madrasah formal dengan 

berbagai varian dan tingkatannya: 

a) Pada tahun 1912 ketika Muhammadiyah berdiri organisasi ini misalnya 

mendirikan Madrasah Ibtidaiyah, Tsanawiyah, Mu’allimin/Mu’allimat, 

Muballighin/Muballigha, hingga juga Madrasah Diniyah. 

b) Begitu juga Al-Irsyad 1913, mulai mendirikan Madrasah Awaliyah, Madrasah 

Ibtidaiyah, Madrasah Tajhiziyah, Muallimin dan Tahassis. 

c) Matlaul Anwar di Menes Banten kemudian juga mendirikan sebuah madrasah, 

Madrasah Ibtidaiyah, Madrasah Tsanawiyah, Aliyah dan juga Diniyah 

d) Hal yang sama juga dilakukan oleh Persatuan Tarbiyah Islamiyah (PERTI) 

yang mendirikan madrasah dengan berbagai nama, Madrasah Tarbiyah 

Islamiyah, madrasah Awaliyah, Madrasah Tsanawiyah, dan juga Madrasah 

Diniyah. 

e) Nahdlatul Ulama (NU) juga mendirikan beberapa madrasah seperti Madrasah 

Awaliyah, Madrasah Tsanawiyah, Muallimin Wustha dan Muallimin Ula. 32 

 

Tabel 2: Perkembangan Madrasah 

Periodisasi Perkembangan Madrasah Transformasi dan Adaptasi 

Masa Awal dan Kolonial Madrasah Adabiyah muncul pertama kalinya 

dalam sejarah Indonesia, madrasah ini 

dipimpin oleh Syaikh Abdullah Ahmad dari 

Padang pada tahun 1908, beberapa madrasah 

dari organisasi Islam juga muncul seperti 

Muhammadiyah hingga NU. 

Masa Kemerdekaan-Orde Baru Era ini madrasah mulai merambah ke berbagai 

sekolah formal, seperti Madrasah Tsanawiyah 

di bawah Departemen Agama. 

Masa Reformasi/Kontemporer Di era ini madrasah mulai berkembang dengan 

pesat, adaptasi terhadap modernisasi 

pendidikan Islam menunjukkan bahwa 

madrasah mulai memiliki beragam varian. 

Misalnya kemunculan Sekolah Islam elite 

dapat pula dipahami sebagai bagian dari 

dinamika perkembangan madrasah. 

                                                             
31 Rasyid Ridlo, “Transformasi Kebijakan Madrasah dari Nizham al-Mulk sampai Masa Awal 

Kemerdekaan Indonesia,” Manhajuna: Jurnal Pendidikan Agama Islam 3, no. 1 (2022): 21–33. 
32 Drajat, “Sejarah Madrasah Di Indonesia,” 203. 



Muhammad Iqbal Ghafiri Enhas et. al., 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457   
298 

Perkembangan Surau di Minangkabau 

Kata surau telah banyak digunakan di berbagai wilayah nusantara. Penggunaan 

istilah surau di setiap wilayah Melayu-Indonesia ini memiliki kecenderungan yang 

kurang lebih sama sebagai fungsi ibadah dan peribadatan dalam sebuah acara adat.33 

Sebelum Islamisasi di nusantara, surau lebih banyak diasosiasikan sebagai tempat 

ibadah dalam agama Hindu-Buddha.34 Ritual ibadah tersebut bertujuan untuk memuja 

roh nenek moyang dan umumnya dilakukan di tempat-tempat yang lebih tinggi, seperti 

puncak bukit, dibandingkan dengan lingkungan sekitarnya. 

Dalam tradisi dan adat Minangkabau dikenal istilah “uma galanggang” yang 

merujuk pada fungsi surau sebagai tempat berkumpul, bermusyawarah, dan ada pula 

yang menggunakan surau sekadar sebagai tempat istirahat.35 Selain fungsi-fungsi 

tersebut, surau juga sering digunakan sebagai tempat istirahat bagi para musafir atau 

orang yang lelah. Kehadiran surau dalam masyarakat Minangkabau tidak hanya 

memberikan tempat ibadah, tetapi juga menjadi pusat interaksi sosial dan pusat 

pendidikan yang sangat penting.36 Ketika Islam datang, fungsi surau tidak mengalami 

perubahan signifikan. Hanya saja peran keagamaan surau semakin penting, terutama 

setelah diperkenalkannya oleh Syekh Burhanuddin di Ulakan, Pariaman.  

Fungsi surau di masa ini mulai memiliki peran ganda: sebagai tempat ritus dan 

ibadah keagamaan normatif (syariah) berfungsi juga dalam ruang esoteris seperti 

tasawuf dan ajaran-ajaran tarekat (suluk). Sebelum Islam berkembang di Minangkabau, 

surau pada dasarnya telah berfungsi, sebagai sebuah tempat “pendewasaan”. Meskipun 

Islam mulai masuk dan berkembang di Minangkabau, peranan demikian tetap 

dipertahankan, meski pada akhirnya surau mulai menjadi pusat dakwah Islam. Peranan 

surau kemudian berkembang menjadi sebuah institusi yang mentransformasikan ajaran 

Islam ke anak-anak muda di Nagari. Selain fungsi normatif sebagaimana dijelaskan, 

surau juga berfungsi sebagai tempat istirahat bagi masyarakat, di sisi lain peranan surau 

juga menjadi pusat pengajaran dan dakwah keagamaan, tidak hanya dua fungsi tersbut, 

dalam beberapa konteks peranan surau berfungsi sebagai lembaga yang mengajarkan 

                                                             
33 Madraman Hasan, “The pondok and madrasah in Patani,” Bangi: Pemebit Universiti Kebangsaan 

Malaysia, 1999. 
34 Muhammad Furqan, “Surau dan pesantren sebagai lembaga pengembang masyarakat Islam di 

Indonesia (kajian perspektif historis),” Jurnal Al-Ijtimaiyyah 5, no. 1 (2019): 1–34. 
35 Gazalba Sidi, Masjid Pusat Ibadah dan Kebudayaan Islam (Jakarta: Pustaka Antara, 1971), 314–15. 
36 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru (Jakarta: Logos, 

1999), 130. 



Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457 

299 

ilmu-ilmu kehidupan.37 Syekh Burhanuddin adalah tokoh terkenal yang menyebarkan 

Islam di Minangkabau, tokoh ini juga diyakini adalah salah satu tokoh yang 

menyebarkan tradisi sufisme lewat pengajaran di surau. Salah satu jejaknya dapat dilihat 

dari eksistensi tarekat Shattariyah di Surau Inyiak Bancah, di Bukit Tinggi. Selain 

Syekh Burhanuddin tarekat Shattariyah sebetulnya dibawa oleh seorang ulama dari 

Sumatera Barat bernama Syekh Muchsin. 38 

Peran surau sebagai lembaga keagamaan mengalami dinamika yang signifikan 

pada akhir abad ke-19 dan awal abad ke-20.39 Dinamika ini pada dasarnya, disebabkan 

oleh beberapa faktor penting, seperti adanya gerakan pembaruan kelompok terpelajar 

dari kalangan anak muda dalam bidang pendidikan, yang memperkenalkan sistem 

madrasah yang lebih terstruktur dan modern. Kalangan terpelajar ini membawa ide-ide 

pembaruan Islam dari Timur Tengah dan Mesir yang dipengaruhi oleh pemikiran 

Abduh.  Keberadaan gerakan pembaruan kemudian memberikan citra negatif terhadap 

surau, dianggap kuno, pasif, tidak berfokus pada hal-hal dunia, dan hanya 

memprioritaskan kehidupan akhirat. Surau oleh kelompok ini juga dituduh banyak 

melakukan praktik bid'ah, takhayul, khurafat, dan praktik-praktik mistik yang dianggap 

tidak sesuai dengan Al-Quran dan hadith.   

Selain gelombang gerakan pembaruan Islam, faktor lain dari meredupnya 

peranan surau adalah kebijakan pemerintah kolonial Belanda yang menerapkan 

pendidikan sekuler dengan menawarkan konsep pembelajaran untuk mempersiapkan 

tenaga kerja terampil-rendahan untuk dipekerjakan di lembaga pemerintah dan 

perusahaan. Pendidikan model demikian (sekuler) kendati memilih masyarakat Bumi 

Putera,  peminggiran surau terjadi akibat diskriminasi dan kebijakan-kebijakan bahwa 

surau dianggap sebagai lembaga pendidikan yang liar. Akibatnya, citra dan peran surau 

semakin terpuruk. Kondisi ini mengakibatkan pasang surut dalam peran dan persepsi 

terhadap surau sebagai lembaga keagamaan. Surau harus menghadapi tantangan dan 

                                                             
37 Furqan, “Surau dan pesantren sebagai lembaga pengembang masyarakat Islam di Indonesia (kajian 

perspektif historis),” 4. 
38 Reo Chandrika, “Surau dan Tarekat: Tarekat Syattariyah di Surau Inyiak Bancah, Kubu Gulai Bancah, 

Kecamatan Mandiangin Koto Selayan, Kota Bukittinggi,” Arus Jurnal Psikologi dan Pendidikan 2, no. 2 

(2023): 134–39. 
39 Rengga Satria, Uun Lionar, dan Ahmad Rivauzi, “The Role of Surau and Tarekat In Traditional Islamic 

Education In 20th Century Ad.,” TARBAWY: Indonesian Journal of Islamic Education 9, no. 1 (2022): 

44–61. 



Muhammad Iqbal Ghafiri Enhas et. al., 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457   
300 

kritik yang datang baik dari gerakan pembaruan pendidikan maupun dari pendidikan 

kolonial Belanda dalam waktu yang sama.40 

 

Tabel 3. Perkembangan Surau 

Periodisasi Perkembangan Surau 

Minagkabau 

Transformasi dan Adaptasi 

Masa Awal Sebelum Islamisasi di nusantara, surau lebih 

banyak diasosiasikan sebagai tempat ibadah 

dalam agama Hindu-Buddha. Dikenal pula 

sebagai uma galanggang atau tempat orang 

berkumpul. 

Masa Kolonial Surau tumbuh sebagai lembaga yang 

melestarikan tradisi mistik Islam, banyak 

tarekat berkembang berawal dari surau, namun 

di era ini juga surau mengalami ‘penolakan’ 

dari kelompok puritan Islam. Meski demikian 

surau juga tampil sebagai basis perlawanan 

terhadap kolonialisme Belanda. Surau di masa 

ini kerap menjadi represi pemerintah kolonial 

sbeagaimana dayah di Aceh. 

Masa Kemerdekaan-Orde Baru Era ini mungkin tak banyak sumber-sumber 

mengenai eksistensi surau. Ia hanya berada di 

pinggiran, perkembangannya hanya berada di 

daerah rural, meski tak banyak tampak di 

permukaan 

Masa Reformasi/Kontemporer Gerakan pembaruan menjadikan surau kurang 

peminat, banyak konversi terjadi sebab 

modernisasi pendidikan Islam. Taman 

Pendidikan Al-Quran adalah salah satu hal 

yang membuat surau kurang begitu 

berkembang di era kontemporer.  

 

Perkembangan Langgar di Madura 

Di Madura istilah yang digunakan untuk surau adalah langgar dalam bahasa 

Madura dikenal dengan "langgher" ada juga yang menyebutnya dengan "kopbhung".41 

Istilah "langgher" sering digunakan di berbagai daerah di Madura seperti Bangkalan, 

Pamekasan, dan Sumenep. Ditinjau dari segi bentuk, langgher memiliki bentuk yang 

khas dengan nuansa tradisionalnya, langgher merupakan sejenis panggung yang 

umumnya terbuat dari kayu jati dan memiliki dinding yang terbuat dari anyaman bambu 

(perreng). Struktur langgher terdiri dari teras kecil di bagian depannya, dan bentuknya 

                                                             
40 Furqan, “Surau dan pesantren sebagai lembaga pengembang masyarakat Islam di Indonesia (kajian 

perspektif historis),” 11. 
41 R Ahmad Nur Kholis, “Kobhung dalam Tradisi Sosial, Agama, dan Ekonomi Masyarakat Madura,” 

Jurnal Pusaka 11, no. 2 (2021): 20–28. 



Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457 

301 

dapat bervariasi. Beberapa langgher memiliki bagian tengah yang kosong, sementara 

ada juga yang tidak memiliki bentuk khusus.42 

Mengenai keberadaan langgar, Elly Touwen-Bousma mencatat bahwa secara 

kuantitatif, jumlah langgar di Madura jauh lebih banyak daripada jumlah masjid. Pada 

abad ke-19, jarang ditemukan masjid besar di Madura bagian barat (Bangkalan dan 

Sampang).43 Pada waktu itu, hanya ada satu masjid di pusat kota. Hal ini berbeda jauh 

dengan jumlah langgar yang ada. Sekitar tahun 1893, terdapat lebih dari 50.000 langgar 

di seluruh Madura.44 Hingga saat ini, langgar masih dapat dengan mudah ditemukan di 

Madura. Secara umum, langgar berdiri di sisi barat hampir setiap rumah Madura yang 

merupakan jenis rumah tanèyan lanjhâng.45  

Di Madura, fungsi langgher digunakan sebagai tempat untuk melaksanakan 

kegiatan keagamaan, termasuk pengajaran dan pembelajaran membaca Al-Quran. Peran 

langgher bagi masyarakat Madura sangatlah penting dan memiliki dimensi yang luas. 

Di langgher, masyarakat Madura mempelajari berbagai macam ilmu, termasuk ilmu 

agama, kanuragan, dan berbagai ilmu kehidupan lainnya. Menurut catatan Zaitur 

Rahem, banyak santri multitalenta lahir di lingkungan langgher. Mereka dikenal 

sebagai orang yang saleh secara sosial dan spiritual, serta memiliki pengetahuan yang 

luas dalam agama dan ilmu kehidupan. Masyarakat Madura sering menyebut mereka 

dengan istilah "tatengka".46 

 

Perkembangan Pesantren di Jawa 

Pesantren merupakan institusi pendidikan Islam yang dijalankan dalam bentuk 

asrama (pondok) dengan kiai sebagai tokoh sentralnya dan masjid sebagai pusat 

kegiatannya.47 Dalam perkembangannya, pesantren memiliki beragam bentuk sehingga 

tidak ada standar yang berlaku secara universal bagi semua pesantren. Namun, terdapat 

pola umum yang dapat diidentifikasi dalam pertumbuhan dan perkembangan pesantren, 

                                                             
42 Mohsi Mohsi, “Langghar, Kophung, dan Bhaqaf: Konservasi Kebudayaan Khazanah Keislaman 

Madura,” Sabda : Jurnal Kajian Kebudayaan 14, no. 1 (2019): 14, 

https://doi.org/10.14710/sabda.14.1.14-20. 
43 Dikutip dalam Yanwar Pribadi, “Religious networks in Madura: pesantren, Nahdlatul Ulama, and kiai 

as the core of santri culture,” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies 51, no. 1 (2013): 6. 
44 Kuntowijoyo, Perubahan Sosial dalam Masyarakat Agraris Madura, 1850-1940 (Yogyakarta: 

IRCiSoD, 2017). 
45 Firman Setiawan dan Sirajul Arifin, “Etno-etik tanean lanjheng: konstruksi etos bisnis keluarga Muslim 

Madura,” Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan 14, no. 1 (2020): 173–94. 
46 Zaitur Rahem, “Studi Terapi Bioreligy Pal Apalan Peserta Ngaji Al-Quran Kelompok Belajar SD/MI 

Di Langgar Kiai Kampung Madura,” Al Ibtida: Jurnal Pendidikan Guru MI 4, no. 1 (2017): 75, 

https://doi.org/10.24235/al.ibtida.snj.v4i1.1469. 
47 Sudrajat, “Pesantren Sebagi Transformsi Pendidikn Islam diIndonesia.” 



Muhammad Iqbal Ghafiri Enhas et. al., 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457   
302 

yang tercermin dalam makna kata pesantren itu sendiri. Pola ini menggambarkan 

adanya suatu struktur khas yang ada dalam pesantren.  

Akar pesantren di nusantara dapat ditelusuri hingga berabad-abad yang lalu. 

Pesantren merupakan institusi pendidikan Islam yang berfokus pada pengajaran agama 

dan tradisi-tradisi Islam. Pesantren telah menjadi bagian integral dari kehidupan 

masyarakat Muslim di nusantara dan telah berperan penting dalam penyebaran dan 

pemeliharaan agama Islam di wilayah ini. Awal mula pesantren di nusantara dapat 

dikaitkan dengan masuknya agama Islam ke nusantara pada abad ke-13 melalui 

penyebaran agama oleh para ulama dan pedagang Muslim.48 Pada awalnya, pendidikan 

Islam di nusantara dilakukan secara informal di rumah-rumah atau surau-surau kecil di 

desa-desa. Pada abad ke-16, dengan adanya pengaruh dari Kesultanan Demak, tradisi 

pendidikan Islam yang lebih terstruktur mulai berkembang.  

Beberapa tokoh seperti Sunan Giri dan Sunan Kalijaga memainkan peran 

penting dalam penyebaran Islam dan pendirian pesantren di wilayah Jawa. Selanjutnya, 

pada masa Kesultanan Banten dan Kesultanan Cirebon di abad ke-17, pesantren mulai 

berkembang pesat.49 Kedua kesultanan ini memiliki peran sentral dalam pengembangan 

pesantren dan menyebarkan ajaran Islam di wilayah barat Pulau Jawa. Perkembangan 

pesantren di nusantara semakin pesat pada masa kolonial Belanda. Pada masa ini, 

pesantren menjadi pusat perlawanan dan pemeliharaan identitas keagamaan dan 

budaya.50 Meskipun dihadapkan pada tantangan kolonial, pesantren terus berfungsi 

sebagai lembaga pendidikan yang mempertahankan dan memperkuat ajaran agama 

Islam serta nilai-nilai lokal. Pada abad ke-20, terjadi perubahan sosial dan politik yang 

signifikan di nusantara. Pendidikan modern yang didasarkan pada sistem pendidikan 

Barat mulai masuk ke wilayah ini. Meskipun demikian, pesantren tetap bertahan dan 

bahkan mengalami perkembangan yang pesat.51 

Pada abad ke-20, pesantren menjadi salah satu bentuk pendidikan tradisional 

Islam yang paling populer di nusantara. Eksistensi pesantren pada masa tersebut 

memiliki sejarah yang panjang. Menurut catatan pemerintah kolonial Belanda, pada 

                                                             
48 Muhammad Basri dan Aprilia Wilujeng, “Masuknya Islam Ke Nusantara,” Khazanah: Journal of 

Islamic Studies, 2022, 61–73. 
49 Susmihara Mihara, “Pendidikan Islam Masa Kerajaan Islam di Nusantara,” Rihlah: Jurnal Sejarah dan 

Kebudayaan 6, no. 1 (2018): 13–32. 
50 Moh Irnawan Jauhari, “Resistensi Pesantren pada Masa Penjajahan Belanda,” Kuttab: Jurnal Ilmu 

Pendidikan Islam 1, no. 2 (2022). 
51 Fatkhul Mubin dan Abd Aziz, “Politik Pendidikan Islam Indonesia: Perlawanan Pesantren Terhadap 

Hegemoni Pendidikan Barat Era Kolonialisme Belanda,” Al Amin: Jurnal Kajian Ilmu dan Budaya Islam 

3, no. 1 (2020): 123–36. 



Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457 

303 

waktu itu terdapat sekitar 1.853 pesantren di nusantara dengan jumlah santri sekitar 

16.556 orang. Pesantren-pesantren ini tersebar di berbagai wilayah di nusantara, 

mencakup pulau Jawa, Sumatera, Kalimantan, Sulawesi, dan daerah lainnya.52 

Pesantren pada masa itu mengalami pembaruan dan modernisasi dengan memadukan 

ajaran agama dengan pendidikan umum. Santri mendapatkan pendidikan agama Islam 

yang meliputi pembelajaran Al-Qur'an, hadis, fiqh (hukum Islam), tafsir (penafsiran Al-

Qur'an), dan sebagainya.  

Selain itu, mereka juga menerima pendidikan umum. Sebagaimana bentuk 

pendidikan Islam lainnya, pesantren juga mengalami perkembangan dan transformasi 

yang cepat. Pesantren telah beradaptasi dengan pembelajaran modern, memungkinkan 

mereka untuk melakukan transformasi dan reformulasi metode pengajaran tanpa 

menghilangkan identitas tradisionalnya. Menurut pandangan Azra, pesantren di era 

modern tidak hanya diharapkan untuk menjalankan fungsi tradisionalnya sebagai pusat 

transmisi pengetahuan dan ilmu keislaman, pemeliharaan tradisi Islam, dan reproduksi 

ulama.53 

 

Tabel 4. Perkembangan Pesantren 

Periodisasi Perkembangan Pesantren Transformasi dan Adaptasi 

Masa Awal Langgar adalah asal muasal pesantren, elite 

lokal kebanyakan mendirikan surau-surau 

sebelum kemudian berkembang menjadi 

pesantren. 

Masa Kolonial Di era kolonial pesantren berkembang pesat 

terutama di Jawa, bahkan pesantren menjadi 

salah satu ancaman bagi pemerintah kolonial 

Belanda, Menurut catatan pemerintah kolonial 

Belanda, pada waktu itu terdapat sekitar 1.853 

pesantren di nusantara dengan jumlah santri 

sekitar 16.556 orang. Pesantren-pesantren ini 

tersebar di berbagai wilayah di nusantara, 

mencakup pulau Jawa, Sumatera, Kalimantan, 

Sulawesi, dan daerah lainnya. 

Masa Kemerdekaan-Orde Baru Pesantren banyak berkembang di era ini, 

pesantren tumbuh menjadi slaah satu kekuatan 

umat Islam. NU dan Muhammadiyah sama-

sama mengembangkan model pendidikan ini. 

Masa Reformasi/Kontemporer Adaptasi dan modernisasi paling banyak 

terlihat pada era ini, banyak pesantren 

berkembang dengan memodernisasi dan 

inovasi, aspek-aspek non-agama mulai berani 

‘disentuh’ sebagai tuntutan kemajuan zaman.  

                                                             
52 Zamakhsyari Dhofier, The pesantren tradition: a study of the role of the kyai in the maintenance of the 

traditional ideology of Islam in Java (The Australian National University (Australia), 1980), 65. 
53 Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. 



Muhammad Iqbal Ghafiri Enhas et. al., 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457   
304 

Sekolah Islam Elite: Transformasi, Adaptasi, dan Modernisasi Pendidikan Islam 

Lanskap baru pendidikan Islam bercorak elite tidak lepas dari upaya dalam 

dinamika internal dunia pendidikan Islam berupa modernisasi pemikiran Islam yang 

kemudian berimplikasi terhadap modernisasi pendidikan Islam. Modernisasi pendidikan 

Islam kemudian bertransformasi dengan cepat terhadap modernisasi kelembagaan Islam 

itu sendiri. Kemunculan kelompok modernis dalam kancah gerakan sosial keagamaan di 

awal abad ke-20 seperti Muhammadiyah, Jamiat Khair, al-Irsyad dan lainnya telah 

menjadi titik balik dari perkembangan modernisasi pendidikan Islam.54  

Kemunculan modernisasi pendidikan Islam yang diprakarsai oleh organisasi 

sosial keagamaan modern ini lebih pada upaya eksperimentasi dari gerakan pembaruan 

Islam di Indonesia yang ikut serta berkelit-kelindan dengan gerakan-gerakan sosial 

keagamaan bercorak modern. Eksperimentasi tersebut lebih bertolak pada modernisasi 

pendidikan Islam yang mengadopsi ide-ide sistem pendidikan modern Belanda, bukan 

modernisasi corak pendidikan Islam tradisional.55 Menurut Azyumardi Azra, ada dua 

kecenderungan utama dalam eksperimen organisasi Islam dalam mengadopsi gagasan 

modernisasi pendidikan Islam.56 Pertama, adopsi sistem dan lembaga pendidikan 

modern secara luas. Pendekatan modernisasi pendidikan Islam ini didasarkan pada 

sistem dan lembaga pendidikan modern yang diperkenalkan oleh pihak Belanda, bukan 

pada sistem dan lembaga pendidikan Islam tradisional. Sebagai contoh, Abdullah 

Ahmad, melalui inisiatif Madrasah Adabiyah-nya, yang kemudian berkembang menjadi 

Sekolah Adabiyah (1915), menerapkan kurikulum yang mengambil inspirasi dari 

kurikulum HIS (sekolah dasar Belanda).57  

Meski demikian, dalam sistem kelompok modern ini, ditambahkan pelajaran-

pelajaran agama. Hal yang sama juga terjadi pada sekolah-sekolah yang didirikan oleh 

Muhammadiyah yang pada hakikatnya mengadopsi sistem pembelajaran dan kurikulum 

dari sekolah-sekolah Hindia Belanda seperti MULO, HIS, dan sebagainya, dengan 

tambahan "pendidikan agama" dalam kurikulum. Meskipun Muhammadiyah melakukan 

eksperimen dengan pendirian madrasah modern seperti Madrasah Muallimin dan 

                                                             
54 Ahmad Faqih, “Dialektika Orientasi Gerakan Sosial Keagamaan (Islam) di Indonesia,” At-Taqaddum 3, 

no. 1 (2016): 89–104. 
55 Azyumardi Azra dan Dina Afrianty, “Pesantren and madrasa: Modernization of Indonesian Muslim 

society,” in Workshop on Madrasa, Modernity and Islamic Education, Boston University, CURA, 2005. 
56 Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, 37. 
57 Bahaking Rama dan Muhammad Rusdi Rasyid, “Perkembangan Pendidikan Islam Masa Awal Di 

Sumatera Barat, Lembaga dan Tokohnya,” PIJAR: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran 1, no. 2 (2023): 

142–50. 



Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457 

305 

Madrasah Muallimat.58 Mereka konsisten mengembangkannya dengan mempertahankan 

model pendidikan modern Belanda, bukan sistem dan lembaga pendidikan Islam 

tradisional. Di sisi lain, ada eksperimen yang didasarkan pada struktur pendidikan Islam 

yang sudah ada sejak lama, seperti pondok pesantren, madrasah, atau surau. Pendekatan 

ini mencakup pemodernan dengan mengadopsi aspek-aspek tertentu dari pendidikan 

modern, terutama dalam hal kurikulum, metode pengajaran, materi pembelajaran, dan 

evaluasi pembelajaran.59 

Dalam beberapa tahun terakhir, pendidikan Islam mengalami perubahan 

signifikan. Salah satu perubahan tersebut adalah semakin kuatnya peran negara sebagai 

penggerak utama, yang secara bertahap menggeser dominasi dan peranan masyarakat. 

Hal ini berimbas pada kemunculan wajah baru pendidikan Islam. Munculnya sekolah 

dan madrasah elite dalam pendidikan Islam dapat dianggap sebagai bagian dari 

modernisasi kontemporer pendidikan Islam. Awalnya, sebagian lembaga pendidikan ini 

hanya menyebut diri mereka sebagai sekolah Islam dan madrasah. Namun, seiring 

dengan peningkatan citra dan kepercayaan publik, beberapa sekolah Islam dan 

madrasah ini mulai dikenal sebagai "sekolah Islam unggul" dan "madrasah unggul". 

Istilah lain yang digunakan untuk menggambarkan hal ini adalah "Sekolah Islam 

Model" dan "Madrasah Model" atau “Sekolah Islam Terpadu”. 60 

Sekolah Islam elite mengacu pada sekolah yang memiliki reputasi yang baik dan 

dianggap memiliki standar pendidikan yang tinggi dalam lingkungan pendidikan Islam. 

Mereka menonjol dalam prestasi akademik, fasilitas, pendekatan pembelajaran modern, 

dan pengelolaan yang efektif. Sekolah-sekolah ini mendapatkan kepercayaan dan 

apresiasi dari masyarakat karena kualitas pendidikan yang mereka tawarkan. Demikian 

pula, "madrasah unggul" atau "madrasah model" menggambarkan madrasah yang diakui 

memiliki prestasi dan kualitas pendidikan yang tinggi. Madrasah-model sering kali 

menggabungkan pendekatan pendidikan Islam yang kuat dengan kurikulum yang 

sejalan dengan tuntutan zaman, serta memberikan penekanan pada pembentukan akhlak 

dan moral siswa. Istilah-istilah seperti "sekolah Islam unggul" dan "madrasah unggul" 

digunakan untuk membedakan lembaga pendidikan Islam yang dianggap berkualitas 

                                                             
58 Iwan Kuswandi, “Dinamika Pendidikan Pesantren di Muhammadiyah,” SHAHIH: Journal of Islamicate 

Multidisciplinary 5, no. 1 (2020): 65–78. 
59 Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, 37. 
60 Hendra Kurniawan dan Fauziah Nur Ariza, “Sekolah Islam Terpadu: Perkembangan, Konsep, Dan 

Implementasi,” ITTIHAD 4, no. 1 (2021). 



Muhammad Iqbal Ghafiri Enhas et. al., 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457   
306 

tinggi dari lembaga pendidikan lainnya. Mereka menjadi panutan dan inspirasi bagi 

lembaga pendidikan Islam lain serta menerima pengakuan masyarakat luas.61 

Misi utama dari model pendidikan sekolah Islam unggulan atau sebutlah sekolah 

Islam elite adalah menciptakan generasi Muslim yang memiliki keimanan yang kokoh 

dan pada saat yang sama memiliki pengetahuan dan keterampilan dalam ilmu 

pengetahuan dan teknologi. Ini berbeda dengan pendidikan Islam di pesantren yang 

fokus pada pelatihan ahli agama dan ulama, di mana pendidikan di sekolah-sekolah 

Islam unggulan bertujuan untuk menciptakan generasi Muslim yang memiliki dasar 

agama yang kuat dan juga menguasai ilmu pengetahuan dan teknologi.  

Model pendidikan sekolah Islam unggulan memiliki dua aspek utama: pertama, 

menciptakan generasi Muslim yang memiliki dasar agama yang kuat, dan kedua, 

memberikan pengetahuan dan keterampilan dalam ilmu pengetahuan dan teknologi. Ini 

mencerminkan pendekatan holistik yang mencakup dimensi keagamaan dan ilmu 

pengetahuan. Dalam konteks ini, pendidikan di sekolah Islam unggulan bertujuan untuk 

mempersiapkan siswa dengan pemahaman agama yang mendalam, etika moral yang 

kuat, dan kualitas kepribadian yang baik. Mereka diajarkan untuk memahami prinsip-

prinsip agama Islam, etika, dan moralitas yang mendasar, sehingga mereka menjadi 

Muslim yang berkomitmen dan bermoral tinggi.  

Selain itu, sekolah-sekolah Islam elite juga berusaha untuk menjembatani 

kesenjangan antara pendidikan agama dan ilmu pengetahuan modern. Mereka 

memastikan bahwa siswa tidak hanya memahami agama, tetapi juga memperoleh 

pengetahuan dan keterampilan dalam ilmu pengetahuan dan teknologi. Dengan 

demikian, mereka siap untuk berkontribusi dalam berbagai bidang seperti sains, 

teknologi, dan profesi lainnya, sambil mempertahankan nilai-nilai agama yang mereka 

anut. Pendekatan ini mencerminkan visi pendidikan yang menyelaraskan keyakinan 

agama dengan penguasaan pengetahuan dan teknologi, sehingga siswa sekolah Islam 

unggulan memiliki fondasi yang kokoh dalam beragama dan juga relevan dalam dunia 

modern yang terus berkembang. 

Dalam studi Mujtahidah62 sekolah Islam elite lebih menunjukkan identitas 

sekolah modern daripada sekolah madrasah sebagaimana dalam khazanah pendidikan 

                                                             
61 Abdul Basyit, “Madrasah dan Sekolah Islam Elit di Indonesia,” Rausyan Fikr: Jurnal Pemikiran dan 

Pencerahan 15, no. 1 (2019). 
62 Nelly Mujahidah, Baidhillah Riyadhi, dan Choirul Mahfud, “The Muslim Elite School and Their 

Contribution to Dynamics of Urban Muslim Communities in Indonesia,” MODELING: Jurnal Program 

Studi PGMI 10, no. 1 (2023): 1–16. 



Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457 

307 

Islam di Indonesia. Dalam arti sederhana, secara hierarki, mereka tidak berada di bawah 

naungan Kementerian Agama. Kurikulum yang digunakan adalah kurikulum 

sebagaimana Departemen Pendidikan. Ini berarti bahwa mereka merancang kurikulum 

yang terinspirasi dari Islam secara independen. Konstruksi kurikulum mereka selalu 

dilakukan dengan mempertimbangkan desain yang memiliki dimensi keseimbangan 

antara pelajaran umum dan pelajaran spiritual, antara aspek kognitif, afektif, dan 

psikomotor, serta antara aspek teoritis dan praktis 63 Dalam rangka meningkatkan 

kualitas pendidikan, pengembangan dalam bidang kurikulum dilakukan di sekolah-

sekolah ini. Konsep ini adalah salah satu faktor pembeda mereka dengan pendidikan 

Islam pada umumnya. 

 

Kesimpulan 

Keragaman jenis lembaga pendidikan Islam di nusantara sesungguhnya 

merupakan bagian dari eksistensi pendidikan Islam yang telah lahir dan ikut berkelit-

kelindan dengan arus sejarah Indonesia sebagai sebuah bangsa. Di lain hal pengaruh 

budaya modern yang dibawa pemerintah kolonial Belanda ikut membentuk dinamika 

perkembangan lembaga pendidikan Islam di Indonesia. Kendati di awal mula 

perkembangannya, stigma terhadap pendidikan modern ala Belanda cukup besar, namun 

kesadaran umat Muslim di Indonesia akan perkembangan pendidikan modern telah 

membawa lembaga pendidikan Islam pada arus transformasi dan adaptasi dengan 

gerakan modernisasi pendidikan Islam.  

Di era kontemporer, kemunculan wajah baru pendidikan Islam menampakkan 

begitu signifikannya pengaruh modernisasi terhadap pendidikan Islam. Kemunculan 

sekolah Islam elite merupakan bagian dari dinamika kontemporer perkembangan 

pendidikan Islam di Indonesia. Sekolah Islam elite tampil sebagai bagian dari sejarah 

perkembangan pendidikan Islam. Pendidikan Islam yang dikenalkan otoritas pendidikan 

tradisional seperti surau, madrasah, dan pesantren menunjukkan kecenderungan baru 

dalam lanskap pendidikan Islam modern di Indonesia. 

 

Referensi 

Agustiningsih, Ema Pratama, Singgih Tri Sulistyono, dan Dhanang Respati Puguh. 

“Islamic and Dutch Schools in Jambi During Colonial Era.” IHiS (Indonesian 

Historical Studies) 5, no. 1 (2021): 59–72. 

                                                             
63 Mujahidah, Riyadhi, dan Mahfud. 



Muhammad Iqbal Ghafiri Enhas et. al., 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457   
308 

Alam, Lukis. “Sekolah Islam Elite: Integrasi Kurikulum dan Aspirasi Pendidikan Kelas 

Menengah Muslim di Daerah Istimewa Yogyakarta.” UIN Sunan Kalijaga, 2019. 

Amin, Saidul. “Perjuangan Umat Islam Untuk Indonesia Abad 20.” Jurnal Al-Aqidah 

10, no. 2 (2018): 83–101. 

Ar-Rahmany, Mursyidin. “Ulama Dan Dayah Dalam Nomegklatur Masyrakat Aceh.” 

Jurnal Inovasi Penelitian 2, no. 12 (2022): 4101–22. 

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. 

Jakarta: Logos, 1999. 

———. Surau: Pendidikan Islam Tradisi dalam Transisi dan Modernisasi. Kencana, 

2017. 

Azra, Azyumardi, dan Dina Afrianty. “Pesantren and madrasa: Modernization of 

Indonesian Muslim society.” In Workshop on Madrasa, Modernity and Islamic 

Education, Boston University, CURA, 2005. 

Basri, Basri. “Penyelenggaraan Dayah Dalam Kebijakan Pemerintah Di Aceh Tahun 

1966–1998.” At-Tafkir 12, no. 2 (2019): 118–30. 

Basri, Muhammad, dan Aprilia Wilujeng. “Masuknya Islam Ke Nusantara.” Khazanah: 

Journal of Islamic Studies, 2022, 61–73. 

Basyit, Abdul. “Madrasah dan Sekolah Islam Elit di Indonesia.” Rausyan Fikr: Jurnal 

Pemikiran dan Pencerahan 15, no. 1 (2019). 

Chandrika, Reo. “Surau dan Tarekat: Tarekat Syattariyah di Surau Inyiak Bancah, Kubu 

Gulai Bancah, Kecamatan Mandiangin Koto Selayan, Kota Bukittinggi.” Arus 

Jurnal Psikologi dan Pendidikan 2, no. 2 (2023): 134–39. 

Dhofier, Zamakhsyari. The pesantren tradition: a study of the role of the kyai in the 

maintenance of the traditional ideology of Islam in Java. The Australian National 

University (Australia), 1980. 

Dhuhri, Saifuddin. “Dayah Dalam Tiga Phase Perkembangan: Menelaah Pendidikan 

Berbasis Perubahan Sosial Yang Telah Punah.” Jurnal SARWAH, Vol, IX, no. 1 

(2011). 

Drajat, Manpan. “Sejarah Madrasah Di Indonesia.” Al-Afkar, Journal for Islamic 

Studies, 2018, 192–206. 

Faqih, Ahmad. “Dialektika Orientasi Gerakan Sosial Keagamaan (Islam) di Indonesia.” 

At-Taqaddum 3, no. 1 (2016): 89–104. 

Furqan, Muhammad. “Surau dan pesantren sebagai lembaga pengembang masyarakat 

Islam di Indonesia (kajian perspektif historis).” Jurnal Al-Ijtimaiyyah 5, no. 1 

(2019): 1–34. 

Hadi, Abdul. “Eksistensi Lembaga Pendidikan Dayah dalam Ekskalasi Politik Bangsa.” 

Al-Ijtima’i 2, no. 2 (2017): 1–16. 

Hadi, Amirul. Islam and state in Sumatra: A study of seventeenth-century Aceh. Vol. 

48. Brill, 2004. 

Hasan, Madraman. “The pondok and madrasah in Patani.” Bangi: Pemebit Universiti 

Kebangsaan Malaysia, 1999. 

Jauhari, Moh Irnawan. “Resistensi Pesantren pada Masa Penjajahan Belanda.” Kuttab: 



Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457 

309 

Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 1, no. 2 (2022). 

Kholis, R Ahmad Nur. “Kobhung dalam Tradisi Sosial, Agama, dan Ekonomi 

Masyarakat Madura.” Jurnal Pusaka 11, no. 2 (2021): 20–28. 

Kuntowijoyo. Perubahan Sosial dalam Masyarakat Agraris Madura, 1850-1940. 

Yogyakarta: IRCiSoD, 2017. 

Kurniawan, Hendra, dan Fauziah Nur Ariza. “Sekolah Islam Terpadu: Perkembangan, 

Konsep, Dan Implementasi.” ITTIHAD 4, no. 1 (2021). 

Kuswandi, Iwan. “Dinamika Pendidikan Pesantren di Muhammadiyah.” SHAHIH: 

Journal of Islamicate Multidisciplinary 5, no. 1 (2020): 65–78. 

Mihara, Susmihara. “Pendidikan Islam Masa Kerajaan Islam di Nusantara.” Rihlah: 

Jurnal Sejarah dan Kebudayaan 6, no. 1 (2018): 13–32. 

Mohsi, Mohsi. “Langghar, Kophung, dan Bhaqaf: Konservasi Kebudayaan Khazanah 

Keislaman Madura.” Sabda : Jurnal Kajian Kebudayaan 14, no. 1 (2019): 14. 

https://doi.org/10.14710/sabda.14.1.14-20. 

Mubin, Fatkhul, dan Abd Aziz. “Politik Pendidikan Islam Indonesia: Perlawanan 

Pesantren Terhadap Hegemoni Pendidikan Barat Era Kolonialisme Belanda.” Al 

Amin: Jurnal Kajian Ilmu dan Budaya Islam 3, no. 1 (2020): 123–36. 

Muhajir, Al. “Politik Penyetaraan Dayah di Aceh.” Jurnal Ilmiah Islam Futura 14, no. 2 

(2015): 232–49. 

Mujahidah, Nelly, Baidhillah Riyadhi, dan Choirul Mahfud. “The Muslim Elite School 

and Their Contribution to Dynamics of Urban Muslim Communities in 

Indonesia.” MODELING: Jurnal Program Studi PGMI 10, no. 1 (2023): 1–16. 

Muslim, Muslim. “Pertumbuhan Insititusi Pendidikan Awal Di Indonesia: Pesantren, 

Surau Dan Dayah.” Jurnal Bilqolam Pendidikan Islam 2, no. 1 (2021): 19–37. 

Muthohirin, Nafik, Mohammad Kamaludin, dan Fahrudin Mukhlis. “Transformasi 

Pendidikan Islam Salafi: Implikasi terhadap Multikulturalisme di Indonesia.” In 

Proceeding Annual Conference on Islamic Education, Vol. 2, 2022. 

Nizah, Nuriyatun. “Dinamika Madrasah Diniyah : Suatu Tinjauan Historis.” 

EDUKASIA: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam 11, no. 1 (2016): 181–202. 

https://journal.iainkudus.ac.id/index.php/Edukasia/article/view/810/778. 

Pribadi, Yanwar. “Religious networks in Madura: pesantren, Nahdlatul Ulama, and kiai 

as the core of santri culture.” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies 51, no. 1 

(2013): 1–32. 

———. “Sekolah Islam (Islamic Schools) as symbols of Indonesia’s urban Muslim 

identity.” TRaNS: Trans-Regional and-National Studies of Southeast Asia 10, no. 

2 (2022): 203–18. 

Pulungan, H J Suyuthi. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Prenada Media, 2019. 

Rahem, Zaitur. “Studi Terapi Bioreligy Pal Apalan Peserta Ngaji Al-Quran Kelompok 

Belajar SD/MI Di Langgar Kiai Kampung Madura.” Al Ibtida: Jurnal Pendidikan 

Guru MI 4, no. 1 (2017): 75. https://doi.org/10.24235/al.ibtida.snj.v4i1.1469. 

Rama, Bahaking, dan Muhammad Rusdi Rasyid. “Perkembangan Pendidikan Islam 

Masa Awal Di Sumatera Barat, Lembaga dan Tokohnya.” PIJAR: Jurnal 

Pendidikan dan Pengajaran 1, no. 2 (2023): 142–50. 



Muhammad Iqbal Ghafiri Enhas et. al., 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023 

DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457   
310 

Ridlo, Rasyid. “Transformasi Kebijakan Madrasah dari Nizham al-Mulk sampai Masa 

Awal Kemerdekaan Indonesia.” Manhajuna: Jurnal Pendidikan Agama Islam 3, 

no. 1 (2022): 21–33. 

Satria, Rengga, Uun Lionar, dan Ahmad Rivauzi. “The Role of Surau and Tarekat In 

Traditional Islamic Education In 20th Century Ad.” TARBAWY: Indonesian 

Journal of Islamic Education 9, no. 1 (2022): 44–61. 

Setiawan, Firman, dan Sirajul Arifin. “Etno-etik tanean lanjheng: konstruksi etos bisnis 

keluarga Muslim Madura.” Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan 

Kebudayaan 14, no. 1 (2020): 173–94. 

Sidi, Gazalba. Masjid Pusat Ibadah dan Kebudayaan Islam. Jakarta: Pustaka Antara, 

1971. 

Sudrajat, Adi. “Pesantren Sebagi Transformsi Pendidikn Islam diIndonesia.” Vicratina: 

Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 2 (2018): 64–88. 

Suyanta, Sri. “Idealitas kemandirian dayah.” Jurnal Ilmiah Islam Futura 11, no. 2 

(2012): 16–37. 

Syar’i, Ahmad, Hamdanah Hamdanah, dan A Akrim. “The development of Madrasa 

education in Indonesia.” Revista Argentina de Clínica Psicológica 29, no. 4 

(2020): 513–23. 

Syarif, Fajar. “The History and Development of Madrasa in Indonesia.” Tsaqofah Dan 

Tarikh: Jurnal Kebudayaan Dan Sejarah Islam 5, no. 1 (2020): 23–40. 

Wardi, Moh. “Pilihan Belajar Al-Qur’an Di Madura; Konversi Dari Langgar Ke Taman 

Pendidikan Al-Qur’an.” KABILAH: Journal of Social Community 1, no. 1 (2016): 

72–93. 

Widiya, Marti, dan Alimni Alimni. “Sejarah Sosial Pedidikan Di Dunia Islam Proses 

Islamisasi Dan Penyebaran Islam Di Nusantara.” JPT: Jurnal Pendidikan Tematik 

4, no. 1 (2023): 17–30. 

Zulfikar, Azmi Yudha. Transformasi Sosial dan Perubahan Dayah di Aceh. Pidie: 

Yayasan Penerbit Muhammad Zaini, 2022. 

 

 


