N N — Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman
lnl l u https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id /index.php/intelektual
) Volume 13 (3), 2023, 289-310
Jurnal Cendidikan dan Studs Keislaman DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457

E-ISSN: 2685-4155 Available Online: 2023-12-31

Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi Lembaga Pendidikan Islam di Indonesia

Muhammad Igbal Ghafiri Enhas,” Alfan Nawaziru Zahara,? Basri Basri,
123UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Indonesia
1210101220028@student.uin-malang.ac.id, 2210101220023@student.uin-malang.ac.id,
3pasri@bsi.uin-malang.ac.id

Received: 2023-10-26 Revised: 2023-11-16 Approved: 2023-12-02
*) Corresponding Author
Copyright ©2023 Authors
Abstract

This article discusses the existence of Islamic education in Indonesia which was born
from the treasures of civilization and the development of Islam in the archipelago.
This research uses a descriptive qualitative approach based on library research. The
results of analysis show that traditional Islamic educational institutions such as dayah
in Aceh, surau in Minangkabau, langgar in Madura, and pesantren throughout the
archipelago are an integral part of Islamic education in Indonesia. On the other hand,
the influence of modern culture brought by the Dutch colonial government also had a
significant impact on the dynamics of the development of Islamic educational
institutions. The awareness of the Indonesian Muslim community on the importance of
the development of modern education brings transformation and adaptation in Islamic
educational institutions. The emergence of elite Islamic schools is part of the dynamic
development of contemporary Islamic education in Indonesia. These elite Islamic
schools reflect changes in the landscape of Islamic education, where Islamic education
previously represented by traditional educational institutions such as surau, madrasah,
and pesantren is experiencing modernization implications.

Keywords: Adaptation, Institutional Transformation, Islamic Education.

Abstrak

Artikel ini membahas eksistensi pendidikan Islam di Indonesia yang lahir dari
khazanah peradaban dan perkembangan Islam di Nusantara. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif deskriptis berbasis studi pustaka (library
research). Hasil analisis menunjukkan bahwa lembaga-lembaga pendidikan Islam
tradisional seperti dayah di Aceh, surau di Minangkabau, langgar di Madura, dan
pesantren di seluruh Nusantara merupakan bagian integral dari pendidikan Islam di
Indonesia. Di sisi lain, pengaruh budaya modern yang dibawa oleh Pemerintah
kolonial Belanda juga memberikan dampak signifikan pada dinamika perkembangan
lembaga pendidikan Islam. Kesadaran masyarakat Muslim Indonesia akan pentingnya
perkembangan pendidikan modern membawa transformasi dan adaptasi dalam
lembaga pendidikan Islam. Kemunculan sekolah Islam elite merupakan bagian dari
dinamika perkembangan pendidikan Islam kontemporer di Indonesia. Sekolah Islam
elite ini mencerminkan perubahan dalam lanskap pendidikan Islam, di mana
pendidikan Islam yang sebelumnya diwakili oleh lembaga pendidikan tradisional
seperti surau, madrasah, dan pesantren mengalami implikasi modernisasi..

Kata kunci: Adaptasi, Pendidikan Islam, Transformasi Kelembagaan.

289


https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/intelektual
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:210101220028@student.uin-malang.ac.id
mailto:210101220023@student.uin-malang.ac.id,
mailto:3basri@bsi.uin-malang.ac.id

Muhammad Igbal Ghafiri Enhas et. al.,

Pendahuluan

Eksistensi pendidikan Islam di Indonesia memiliki akar yang kuat seiring
dengan sejarah panjang Islam di negara ini. Di tengah modernisasi dan perkembangan
dunia pendidikan, surau, madrasah, dan pesantren tampil menjadi lembaga pendidikan
yang berperan penting dalam menyebarkan dan melestarikan ajaran Islam. Surau
misalnya, sebagai lembaga pendidikan awal, berfungsi sebagai tempat pengajaran dan
pembelajaran agama bagi masyarakat setempat. Di dalam surau, para santri atau peserta
didik akan diajarkan tentang ajaran Islam melalui pengajian dan pengamalan sehari-
hari. Meskipun cenderung bersifat informal, surau telah menjadi wadah penting dalam
melestarikan tradisi keislaman di masyarakat.! Madrasah, di sisi lain, merupakan
institusi pendidikan Islam yang lebih terstruktur dan formal. Madrasah diperkenalkan di
Indonesia sejak zaman penjajahan oleh para pedagang Arab, dan kemudian berkembang
pesat di masa kemerdekaan. Madrasah umumnya menawarkan kurikulum yang
mencakup pelajaran agama Islam serta mata pelajaran umum seperti matematika,
bahasa Indonesia, dan ilmu pengetahuan alam.

Madrasah juga memiliki tingkatan pendidikan yang setara dengan sekolah
formal, mulai dari tingkat dasar hingga menengah atas.? Pesantren, sebagai institusi
pendidikan Islam tertua di Indonesia, memiliki peran yang sangat penting dalam
perkembangan pendidikan Islam. Pesantren merupakan lembaga pendidikan yang
menggabungkan pengajaran agama dengan pengalaman hidup komunal di bawah
bimbingan seorang kiai atau guru agama. Para santri tinggal di pesantren dan belajar
langsung dari kiai, menghafal Al-Quran, mempelajari kitab-kitab Islam, serta
mendalami nilai-nilai keislaman. Pesantren juga menawarkan kurikulum umum agar
para santri dapat memperoleh pengetahuan yang luas.®

Perkembangan pendidikan Islam di Indonesia telah mengalami transformasi
signifikan. Dalam beberapa dekade terakhir, terjadi peningkatan jumlah madrasah dan
pesantren di seluruh negeri, baik yang berada di perkotaan maupun pedesaan. Selain itu,
terdapat juga upaya untuk menggabungkan pendidikan Islam tradisional dengan
pendidikan modern, dengan memperkenalkan mata pelajaran umum dan teknologi

informasi di lembaga-lembaga pendidikan Islam. Pendidikan Islam tradisional di

L Azyumardi Azra, Surau: Pendidikan Islam Tradisi dalam Transisi dan Modernisasi (Kencana, 2017).

2 Nuriyatun Nizah, “Dinamika Madrasah Diniyah: Suatu Tinjauan Historis,” EDUKASIA: Jurnal
Penelitian Pendidikan Islam 11, no. 1 (2016): 181-202,
https://journal.iainkudus.ac.id/index.php/Edukasia/article/view/810/778.

3 Adi Sudrajat, “Pesantren Sebagi Transformsi Pendidikn Islam dilndonesia,” Vicratina: Jurnal
Pendidikan Islam 2, no. 2 (2018): 64-88.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457




Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi

Indonesia memiliki peran yang sangat penting dalam membangun pondasi keislaman
dan mempertahankan identitas agama dalam masyarakat. Lembaga-lembaga pendidikan
seperti surau, madrasah, dan pesantren telah menjadi wahana untuk menyebarkan nilai-
nilai agama, moral, dan etika kepada generasi muda. Selain itu, mereka juga berperan
dalam membentuk kepribadian, keterampilan, dan pengetahuan. Namun di lain hal
khazanah pendidikan tradisional juga menemukan momentum barunya: kemunculan
sekolah terintegrasi atau dikenal dengan sekolah Islam elite menunjukkan bahwa
perkembangan pendidikan Islam di Indonesia mengalami tidak saja tantangan namun,
adaptasi dan transformasi yang massif terhadap realitas zaman yang semakin berubah.

Penelitian-penelitian mengenai sekolah elite dan pendidikan Islam di Indonesia
pada dasarnya lebih banyak membahas sekolah Islam elite dalam paradigma dan
kecenderungan terhadap ideologi salafisme sebagaimana kajian Pribadi* dan Muthohirin
et al.,® tentu saja ada pula penelitian lain yang melihat fenomena kemunculan dan
perkembangan pendidikan Islam di Indonesia dalam perspektif yang beragam mislanya
kajian Alam® yang melihat fenomena sekolah Islam elite dalam perspektif kurikulum
dan aspirasi kalangan menengah perkotaan, kajian yang lain mengenai pendidikan Islam
tradisional juga dilakukan oleh Wardi’yang memotret konversi dari langgar ke taman
pendidikan Al-Quran dalam masyarakat Madura. Kajian Wardi tersebut pada dasarnya
menegaskan bahwa terjadi pergeseran pilihan di kalangan orang tua anak dalam
memilih lembaga pendidikan tradisional Islam. Sekolah Islam elite tampil sebagai
wajah baru dalam lanskap pendidikan Islam di Indonesia.

Artikel ini menyajikan perspektif baru dalam upaya menyajikan sejarah
pendidikan Islam di Indonesia. Kemunculan sekolah islam elite dipahami tidak sebagai
entitas yang terpisah dari perkembangan pendidikan Islam di Indonesia, namun lebih
sebagai bagian dari dinamika perkembangan pendidikan itu sendiri. Kategori
pembahasan dalam artikel ini meliputi pendidikan tradisional sebagai bagian dari
khazanah pendidikan Islam Nusantara di Indonesia, dan transformasi, adaptasi dari

pendidikan Islam di Nusantara. Artikel ini juga menganalisis kemunculan sekolah islam

4 Yanwar Pribadi, “Sekolah Islam (Islamic Schools) as symbols of Indonesia’s urban Muslim identity,”
TRaNS: Trans-Regional and-National Studies of Southeast Asia 10, no. 2 (2022): 203-18.

5 Nafik Muthohirin, Mohammad Kamaludin, dan Fahrudin Mukhlis, “Transformasi Pendidikan Islam
Salafi: Implikasi terhadap Multikulturalisme di Indonesia,” in Proceeding Annual Conference on Islamic
Education, vol. 2, 2022.

® Lukis Alam, “Sekolah Islam Elite: Integrasi Kurikulum dan Aspirasi Pendidikan Kelas Menengah
Muslim di Daerah Istimewa Yogyakarta” (UIN Sunan Kalijaga, 2019).

" Moh Wardji, “Pilihan Belajar Al-Qur’an Di Madura; Konversi Dari Langgar Ke Taman Pendidikan Al-
Qur’an,” KABILAH: Journal of Social Community 1, no. 1 (2016): 72-93.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457




Muhammad Igbal Ghafiri Enhas et. al.,

elite sebagai implikasi yang “mengejutkan” dalam konteks modernisasi pendidikan

Islam di Indonesia.

Metode Penelitian

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif-deskriptif dengan pendekatan studi
kepustakaan (library research) sumber-sumber dalam penelitian ini adalah laporan
penelitian, buku, artikel jurnal, dan berbagai kajian-kajian relevan mengenai pendidikan
Islam. Penelitian ini menggunakan pendekatan analisis konten untuk membedah sejarah
perkembangan pendidikan Islam di Indonesia.

Beberapa karya-karya seperti buku yang ditulis oleh Azra berjudul “Surau:
Pendidikan Islam Tradisi dalam Transisi dan Modernisasi”® Ada pula artikel yang
ditulis oleh Dhuhri berjudul “Dayah dalam Tiga Phase Perkembangan: Menelaah
Pendidikan Berbasis Perubahan Sosial yang Telah Punah”.® Artikel Muhajir berjudul
“Politik Penyetaraan Dayah di Aceh.’® Ada pula buku yang ditulis oleh Pulungan
berjudul: “Sejarah Pendidikan Islam”.**

Sumber-sumber tersebut dianalisis dengan paradigma dan perspektif sejarah,
transformasi, dan adaptasi. Kemunculan pendidikan Islam di Indonesia dipahami
sebagai proses yang berjalan secara gradual. Transformasi dan adaptasi terjadi hingga

munculnya sekolah/pendidikan Islam wajah baru: sekolah islam elite.

Hasil dan Pembahasan
Sejarah dan Khazanah Pendidikan Islam di Nusantara

Pendidikan merupakan instrumen penyebaran Islam di Nusantara selain tasawuf,
politik dan budaya.!?> Namun tak jarang pula penyebaran Islam di Nusantara melibatkan
tasawuf, politik, pendidikan dan budaya secara bersamaan. Pendidikan Islam tradisional
seperti langgar, madrasah, dan pesantren adalah institusi pendidikan awal yang eksis
dan menjadi bagian dari khazanah peradaban Islam di Nusantara. Terminologi langgar,
madrasah, dan pesantren sebetulnya sangat beragam, namun dari beragam nomenklatur

pendidikan Islam tersebut, ada keterikatan budaya, sosial, dan corak yang kurang lebih

8 Azra, Surau: Pendidikan Islam Tradisi dalam Transisi dan Modernisasi.

® Saifuddin Dhuhri, “Dayah Dalam Tiga Phase Perkembangan: Menelaah Pendidikan Berbasis Perubahan
Sosial Yang Telah Punah,” Jurnal SARWAH, Vol, IX, no. 1 (2011).

10 Al Muhajir, “Politik Penyetaraan Dayah di Aceh,” Jurnal llmiah Islam Futura 14, no. 2 (2015): 232—
49.

1 H J Suyuthi Pulungan, Sejarah Pendidikan Islam (Jakarta: Prenada Media, 2019).

12 Marti Widiya dan Alimni Alimni, “Sejarah Sosial Pedidikan Di Dunia Islam Proses Islamisasi Dan
Penyebaran Islam Di Nusantara,” JPT: Jurnal Pendidikan Tematik 4, no. 1 (2023): 17-30.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457




Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi

sama. Bagian ini akan menjelaskan beberapa warisan pendidikan tradisional Islam di
Indonesia, yang pada dasarnya merupakan cikal bakal dari konsep pendidikan Islam

modern.

Perkembangan Dayah di Aceh

Di Aceh, lembaga pendidikan yang mirip dengan pondok pesantren di Jawa dan
tempat lain di Indonesia disebut dengan istilah dayah. Dayah juga sering diucapkan
sebagai "deah” oleh beberapa orang Aceh, terutama di Aceh Besar.®® Dayah merupakan
salah satu bentuk lembaga pendidikan Islam tradisional tertua. Dayah telah ada sejak
abad ke-10 Masehi di Aceh.!* Istilah 'dayah' berasal dari kata 'zawiyah' yang
berhubungan dengan lembaga pendidikan lanjutan bagi anak-anak yang telah
menyelesaikan pendidikan dasar di Meunasah (tempat ibadah Muslim di desa) dan di
rumah para guru desa di Aceh.'® Zawiyah awalnya merujuk pada sudut bangunan, yang
seringkali terkait dengan proses pendidikan di sudut masjid. Selain itu, zawiyah juga
terkait dengan kegiatan pendidikan para sufi melalui tarekat yang diajarkan oleh para
guru agama.t® Istilah "dayah" muncul sebagai hasil perubahan dalam bahasa atau dialek
setempat di kalangan masyarakat Aceh yang cenderung mengabaikan penggunaan
istilah asing.t’

Sistem pendidikan dayah di Aceh telah mengalami perkembangan sejarah yang
panjang dan mengalami kemunduran saat Belanda menyerang Aceh pada tahun 1873.18
Pada saat itu, masyarakat Aceh terperangkap dalam perang panjang melawan Belanda.
Banyak dayah harus ditutup karena mereka terlibat dalam perang gerilya. Aktivitas
pendidikan dayah terhenti sebab sejumlah ulama dan santri harus terlibat dalam perang
dan meninggal di medan pertempuran. Namun, untuk memperkuat semangat perjuangan
rakyat melalui semangat dan motivasi keagamaan, seperti panggilan untuk berperang
dalam perang sabil (perang yang dianggap suci).

Pada era kemerdekaan, eksistensi dayah yang merupakan lembaga swasta
bersaing dengan dua lembaga lainnya, yaitu sekolah dan madrasah. Pendidikan dayah

yang lebih bersifat individual yang dimiliki oleh para ulama dirasa sulit untuk dikelola

13 Muhajir, “Politik Penyetaraan Dayah di Aceh,” 237.

4 Muslim Muslim, “Pertumbuhan Insititusi Pendidikan Awal Di Indonesia: Pesantren, Surau Dan
Dayah,” Jurnal Bilgolam Pendidikan Islam 2, no. 1 (2021): 19-37.

15 pylungan, Sejarah Pendidikan Islam, 200.

16 Sri Suyanta, “Idealitas kemandirian dayah,” Jurnal llmiah Islam Futura 11, no. 2 (2012): 16-37.

17 Basri Basri, “Penyelenggaraan Dayah Dalam Kebijakan Pemerintah Di Aceh Tahun 1966-1998,” At-
Tafkir 12, no. 2 (2019): 118-30.

18 Amirul Hadi, Islam and state in Sumatra: A study of seventeenth-century Aceh, vol. 48 (Brill, 2004).

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457




Muhammad Igbal Ghafiri Enhas et. al.,

secara terorganisasi. Sebab itulah dayah di era ini relatif kalah bersaing dengan
eksistensi madrasah dan sekolah. Sebagai akibat dari faktor ini, beberapa pemimpin
dayah di Aceh melakukan pembahasan dengan berkumpul di Seulimun Aceh Bear di
1968. Perkumpulan ini kemudian berhasil membentuk sebuah organisasi perhimpunan
Dayah Ishafuddin di mana organisasi ini memiliki tujuan dalam upaya melakukan dan
melestarikan eksistensi dayah di Aceh.®

Dayah selain sebagai institusi pendidikan tradisional Islam, memiliki peran yang
signifikan pula dalam membentuk perubahan dan transformasi sosial. Dayah menjadi
pijakan dan solusi dalam menghadapi berbagai situasi dan kondisi yang dihadapi oleh
masyarakat sekitarnya. Dalam sejarahnya, dayah telah menunjukkan upaya pembaruan
sistem pendidikan dan pembelajaran di lembaga ini yang disesuaikan dengan kebutuhan
masyarakat Aceh pada setiap periode waktu.?® Menurut lbrahim dalam periode 32 tahun
(1966-1998), pendidikan Islam di Aceh, terutama dayah, mengalami perubahan
institusional dan sistem pendidikan.

Dalam hal institusional, pendidikan Islam dayah berkembang dengan
mengintegrasikan sistem pembelajaran tradisional dengan sistem modern untuk
mengakomodasi berbagai jenis kurikulum nasional, sehingga terbentuk dayah modern,
termasuk transformasi sejumlah madrasah.?* Transformasi institusional dayah misalnya
terlihat dari upaya pembaruan institusi ini, meliputi perubahan tujuan, tenaga pengajar,
siswa, metode, dan infrastruktur. Semua sistem ini berubah untuk beradaptasi dengan
kebutuhan dan tuntutan zaman, misalnya pada era reformasi atau setelah tahun 1998
ketika pemerintah mulai menerapkan hukum Islam di Aceh, posisi lembaga pendidikan
dayah telah menjadi salah satu kepanjangan tangan pemerintah dalam menerapkan
hukum Islam di tengah masyarakat.?? Transformasi institusional semakin kuat ketika
pemerintah mendirikan Badan Pengembangan Pendidikan Dayah Aceh (BPPD) pada
tahun 2008 sebagai bentuk perhatian pemerintah dalam mengembangkan pendidikan
dayah untuk menjamin perlakuan yang sama dari pemerintah dalam hal pendanaan dan

pelayanan.?

19 Mursyidin Ar-Rahmany, “Ulama Dan Dayah Dalam Nomegklatur Masyrakat Aceh,” Jurnal Inovasi
Penelitian 2, no. 12 (2022): 4101-22.

20 Dhuhri, “Dayah Dalam Tiga Phase Perkembangan: Menelaah Pendidikan Berbasis Perubahan Sosial
Yang Telah Punah,” 166.

21 Basri, “Penyelenggaraan Dayah Dalam Kebijakan Pemerintah Di Aceh Tahun 1966—1998.”

22 Azmi Yudha Zulfikar, Transformasi Sosial dan Perubahan Dayah di Aceh (Pidie: Yayasan Penerbit
Muhammad Zaini, 2022).

23 Abdul Hadi, “Eksistensi Lembaga Pendidikan Dayah dalam Ekskalasi Politik Bangsa,” Al-Ijtima’i 2,
no. 2 (2017): 1-16.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457



Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi

Tabel 1. Periodesasi Dayah di Aceh

Periodisasi Perkembangan Dayah Transformasi dan Adaptasi
Masa Awal Eksistensi dayah sebagai lembaga tradisional
masyarakat Aceh.
Masa Kolonial Dayah mengalami kemunduran sebab tekanan
pemerintah kolonial Belanda.
Masa Kemerdekaan-Orde Baru Pasca Kemerdekaan sampai orde baru (1966-

1998)., dayah melakukan banyak perubahan
besar dari segi institusional, misalnya integrasi
pembelajaran agama dan umum

Masa Reformasi/Kontemporer Di era ini dayah mulai mendapatkan
pengakuan dari pemerintah daerah Aceh.
Misalnya dibentuknya Badan Pengembangan
Pendidikan Dayah Aceh (BPPD) tahun 2008
sebagai wadah pengembangan lembaga ini.

Perkembangan Madrasah di Aceh

Kemunculan madrasah di nusantara, sebetulnya tidak bisa dilepaskan dari
realitas bahwa masyarakat Muslim nusantara telah memiliki tradisi pendidikan Islam.
Pendidikan Islam awal di nusantara lebih banyak dilakukan di rumah-rumah, ajuk,
langgar, dan masjid-masjid. Biasanya dipimpin oleh seorang elite lokal yang memiliki
kepercayaan dan kemampuan Agama Islam.

Ketika VOC datang ke nusantara, kemudian pemerintah kolonial menguasai
nusantara sejak tahun 1671, dalam jangka yang cukup lama mereka membiarkan
pendidikan-pendidikan Islam yang berjalan di kalangan penduduk pribumi, seperti
langgar dan pesantren. Namun kondisi perekonomian memerlukan tenaga terampil
rendahan, memaksa mereka mulai melakukan pengajaran dan pendidikan terhadap
penduduk pribumi yang dijalankan dengan sangat diskriminatif.

Sistem pendidikan yang mereka bentuk, pada mulanya hanya berfokus pada
sekolah tingkat satu (Hollands Inlandsche Scholl/HIS) dan juga sekolah tingkat dua
(Standard Schooll). Sekolah ini disiapkan untuk tenaga perkantoran, pemerintahan, dan
perusahaan. Penyelenggaraan pendidikan ini merupakan kebijakan kedua pemerintah
Hindia Belanda setelah sebelumnya, mereka hanya menyediakan pendidikan di
kalangan Belanda sendiri.?*

Sebab berbagai alasan, kebijakan pendidikan Hindia Belanda memungkinkan
akses murah pendidikan bagi berbagai kalangan. Penduduk pribumi yang awalnya

hanya mendapatkan akses pendidikan tradisional seperti pesantren dan langgar, pada

24 Ema Pratama Agustiningsih, Singgih Tri Sulistyono, dan Dhanang Respati Puguh, “Islamic and Dutch
Schools in Jambi During Colonial Era,” IHiS (Indonesian Historical Studies) 5, no. 1 (2021): 59-72.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457




Muhammad Igbal Ghafiri Enhas et. al.,

akhirnya kebijakan ini, di satu sisi, mulai memberikan kesempatan penduduk pribumi
untuk merasakan sekolah di lembaga pendidikan yang didirikan Belanda. Di sisi yang
lain, kebijakan pendidikan Hindia Belanda tersebut memberikan semacam iklim
“persaingan” dengan pendidikan tradisional lokal yang dipimpin kalangan elite lokal.?

Meski akses pendidikan mulai terbuka, kebijakan-kebijakan diskriminatif Hindia
Belanda masih kentara dari dibatasinya akses penduduk pribumi untuk melanjutkan
jenjang pendidikan mereka. Penduduk pribumi hanya diberikan kesempatan untuk
mengakses pendidikan hanya sampai sekolah dasar saja. Hal ini, dibaca oleh
pendidikan-pendidikan tradisional yang berkembang saat itu, kelompok elite lokal
mulai memikirkan pendidikan Islam yang lebih baik, yang dapat menawarkan
kurikulum, metode, dan model pembelajaran yang dapat bersaing dengan sekolah yang
didirikan oleh Belanda.

Berawal dari semangat Pan-Islamisme dari Timur Tengah dan Mesir, oleh
sekelompok pelajar yang pulang dari studinya. Pelajar-pelajar inilah yang mulai
melakukan gerakan pembaruan pendidikan Islam.?® Sejak saat itu, untuk pertama
kalinya sebuah sekolah Islam yang dikenal dengan istilah “Madrasah” muncul di
Sumatera.’’ Madrasah Adabiyah adalah salah satu madrasah pertama di nusantara,
Madrasah ini dipimpin oleh seorang tokoh bernama Syaikh Abdullah Ahmad dari
Padang pada tahun 1908.2 Pada tahun 1915 kemudian madrasah ini semakin
berkembang dan berubah nama menjadi HIS Adabiyah.?® Sementara di tahun 1910
seorang tokoh lain, Syaikh M Taib Umar mendirikan Madrasah Schoel di Batu Sangkar.
Sedangkan H. Mahmud Yunus juga mendirikan Diniyah Schoel sebagai lanjutan
Madrasah Schoel. *

Sebetulnya, eksistensi madrasah di era kesultanan Islam di nusantara,
mendapatkan dukungan kalangan Keraton. Bahkan ada pula beberapa madrasah
didirikan atas nama seorang Sultan, sehingga penyelenggaraan dan sistem
pendidikannya berjalan efektif dan menghasilkan sistem pendidikan yang tak kalah

berkualitas. Namun di era kolonial, madrasah mendapatkan tekanan dari pemerintah

25 Manpan Drajat, “Sejarah Madrasah Di Indonesia,” Al-Afkar, Journal for Islamic Studies, 2018, 202.

26 Saidul Amin, “Perjuangan Umat Islam Untuk Indonesia Abad 20,” Jurnal Al-Agidah 10, no. 2 (2018):
83-101.

27 Fajar Syarif, “The History and Development of Madrasa in Indonesia,” Tsaqofah Dan Tarikh: Jurnal
Kebudayaan Dan Sejarah Islam 5, no. 1 (2020): 23-40.

2 Ahmad Syar’i, Hamdanah Hamdanah, dan A Akrim, “The development of Madrasa education in
Indonesia,” Revista Argentina de Clinica Psicoldgica 29, no. 4 (2020): 513-23.

29 Nizah, “Dinamika Madrasah Diniyah : Suatu Tinjauan Historis.”

30 Drajat, “Sejarah Madrasah Di Indonesia.”

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457




Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi

Hindia Belanda, madrasah dikategorikan sebagai sekolah yang liar, bahkan pemerintah
Hindia Belanda juga mengeluarkan peraturan-peraturan yang membatasi atau bahkan
mematikan madrasah yang dianggap liar ini.3! Seiring perkembangannya organisasi-
organisasi masyarakat Islam (ormas) mulai mendirikan madrasah formal dengan
berbagai varian dan tingkatannya:

a) Pada tahun 1912 ketika Muhammadiyah berdiri organisasi ini misalnya
mendirikan Madrasah Ibtidaiyah, Tsanawiyah, Mu’allimin/Mu’allimat,
Muballighin/Muballigha, hingga juga Madrasah Diniyah.

b) Begitu juga Al-Irsyad 1913, mulai mendirikan Madrasah Awaliyah, Madrasah
Ibtidaiyah, Madrasah Tajhiziyah, Muallimin dan Tahassis.

c) Matlaul Anwar di Menes Banten kemudian juga mendirikan sebuah madrasah,
Madrasah Ibtidaiyah, Madrasah Tsanawiyah, Aliyah dan juga Diniyah

d) Hal yang sama juga dilakukan oleh Persatuan Tarbiyah Islamiyah (PERTI)
yang mendirikan madrasah dengan berbagai nama, Madrasah Tarbiyah
Islamiyah, madrasah Awaliyah, Madrasah Tsanawiyah, dan juga Madrasah
Diniyah.

e) Nahdlatul Ulama (NU) juga mendirikan beberapa madrasah seperti Madrasah

Awaliyah, Madrasah Tsanawiyah, Muallimin Wustha dan Muallimin Ula. 2

Tabel 2: Perkembangan Madrasah
Periodisasi Perkembangan Madrasah Transformasi dan Adaptasi

Masa Awal dan Kolonial Madrasah Adabiyah muncul pertama kalinya
dalam sejarah Indonesia, madrasah ini
dipimpin oleh Syaikh Abdullah Ahmad dari
Padang pada tahun 1908, beberapa madrasah
dari organisasi Islam juga muncul seperti
Muhammadiyah hingga NU.

Masa Kemerdekaan-Orde Baru Era ini madrasah mulai merambah ke berbagai
sekolah formal, seperti Madrasah Tsanawiyah
di bawah Departemen Agama.

Masa Reformasi/Kontemporer Di era ini madrasah mulai berkembang dengan
pesat, adaptasi  terhadap  modernisasi
pendidikan  Islam  menunjukkan bahwa
madrasah mulai memiliki beragam varian.
Misalnya kemunculan Sekolah Islam elite
dapat pula dipahami sebagai bagian dari
dinamika perkembangan madrasah.

81 Rasyid Ridlo, “Transformasi Kebijakan Madrasah dari Nizham al-Mulk sampai Masa Awal
Kemerdekaan Indonesia,” Manhajuna: Jurnal Pendidikan Agama Islam 3, no. 1 (2022): 21-33.

32 Drajat, “Sejarah Madrasah Di Indonesia,” 203.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023

DOl: 10.33367/ji.v13i3.4457




Muhammad Igbal Ghafiri Enhas et. al.,

Perkembangan Surau di Minangkabau

Kata surau telah banyak digunakan di berbagai wilayah nusantara. Penggunaan
istilah surau di setiap wilayah Melayu-Indonesia ini memiliki kecenderungan yang
kurang lebih sama sebagai fungsi ibadah dan peribadatan dalam sebuah acara adat.®®
Sebelum Islamisasi di nusantara, surau lebih banyak diasosiasikan sebagai tempat
ibadah dalam agama Hindu-Buddha.?* Ritual ibadah tersebut bertujuan untuk memuja
roh nenek moyang dan umumnya dilakukan di tempat-tempat yang lebih tinggi, seperti
puncak bukit, dibandingkan dengan lingkungan sekitarnya.

Dalam tradisi dan adat Minangkabau dikenal istilah “uma galanggang” yang
merujuk pada fungsi surau sebagai tempat berkumpul, bermusyawarah, dan ada pula
yang menggunakan surau sekadar sebagai tempat istirahat.>® Selain fungsi-fungsi
tersebut, surau juga sering digunakan sebagai tempat istirahat bagi para musafir atau
orang yang lelah. Kehadiran surau dalam masyarakat Minangkabau tidak hanya
memberikan tempat ibadah, tetapi juga menjadi pusat interaksi sosial dan pusat
pendidikan yang sangat penting.®® Ketika Islam datang, fungsi surau tidak mengalami
perubahan signifikan. Hanya saja peran keagamaan surau semakin penting, terutama
setelah diperkenalkannya oleh Syekh Burhanuddin di Ulakan, Pariaman.

Fungsi surau di masa ini mulai memiliki peran ganda: sebagai tempat ritus dan
ibadah keagamaan normatif (syariah) berfungsi juga dalam ruang esoteris seperti
tasawuf dan ajaran-ajaran tarekat (suluk). Sebelum Islam berkembang di Minangkabau,
surau pada dasarnya telah berfungsi, sebagai sebuah tempat “pendewasaan”. Meskipun
Islam mulai masuk dan berkembang di Minangkabau, peranan demikian tetap
dipertahankan, meski pada akhirnya surau mulai menjadi pusat dakwah Islam. Peranan
surau kemudian berkembang menjadi sebuah institusi yang mentransformasikan ajaran
Islam ke anak-anak muda di Nagari. Selain fungsi normatif sebagaimana dijelaskan,
surau juga berfungsi sebagai tempat istirahat bagi masyarakat, di sisi lain peranan surau
juga menjadi pusat pengajaran dan dakwah keagamaan, tidak hanya dua fungsi tersbut,

dalam beberapa konteks peranan surau berfungsi sebagai lembaga yang mengajarkan

33 Madraman Hasan, “The pondok and madrasah in Patani,” Bangi: Pemebit Universiti Kebangsaan
Malaysia, 1999.

3 Muhammad Furqan, “Surau dan pesantren sebagai lembaga pengembang masyarakat Islam di
Indonesia (kajian perspektif historis),” Jurnal Al-ljtimaiyyah 5, no. 1 (2019): 1-34.

3 Gazalba Sidi, Masjid Pusat Ibadah dan Kebudayaan Islam (Jakarta: Pustaka Antara, 1971), 314-15.

3% Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru (Jakarta: Logos,
1999), 130.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457



Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi

ilmu-ilmu kehidupan.®” Syekh Burhanuddin adalah tokoh terkenal yang menyebarkan
Islam di Minangkabau, tokoh ini juga diyakini adalah salah satu tokoh yang
menyebarkan tradisi sufisme lewat pengajaran di surau. Salah satu jejaknya dapat dilihat
dari eksistensi tarekat Shattariyah di Surau Inyiak Bancah, di Bukit Tinggi. Selain
Syekh Burhanuddin tarekat Shattariyah sebetulnya dibawa oleh seorang ulama dari
Sumatera Barat bernama Syekh Muchsin.

Peran surau sebagai lembaga keagamaan mengalami dinamika yang signifikan
pada akhir abad ke-19 dan awal abad ke-20.% Dinamika ini pada dasarnya, disebabkan
oleh beberapa faktor penting, seperti adanya gerakan pembaruan kelompok terpelajar
dari kalangan anak muda dalam bidang pendidikan, yang memperkenalkan sistem
madrasah yang lebih terstruktur dan modern. Kalangan terpelajar ini membawa ide-ide
pembaruan Islam dari Timur Tengah dan Mesir yang dipengaruhi oleh pemikiran
Abduh. Keberadaan gerakan pembaruan kemudian memberikan citra negatif terhadap
surau, dianggap kuno, pasif, tidak berfokus pada hal-hal dunia, dan hanya
memprioritaskan kehidupan akhirat. Surau oleh kelompok ini juga dituduh banyak
melakukan praktik bid'ah, takhayul, khurafat, dan praktik-praktik mistik yang dianggap
tidak sesuai dengan Al-Quran dan hadith.

Selain gelombang gerakan pembaruan Islam, faktor lain dari meredupnya
peranan surau adalah kebijakan pemerintah kolonial Belanda yang menerapkan
pendidikan sekuler dengan menawarkan konsep pembelajaran untuk mempersiapkan
tenaga kerja terampil-rendahan untuk dipekerjakan di lembaga pemerintah dan
perusahaan. Pendidikan model demikian (sekuler) kendati memilih masyarakat Bumi
Putera, peminggiran surau terjadi akibat diskriminasi dan kebijakan-kebijakan bahwa
surau dianggap sebagai lembaga pendidikan yang liar. Akibatnya, citra dan peran surau
semakin terpuruk. Kondisi ini mengakibatkan pasang surut dalam peran dan persepsi

terhadap surau sebagai lembaga keagamaan. Surau harus menghadapi tantangan dan

37 Furqan, “Surau dan pesantren sebagai lembaga pengembang masyarakat Islam di Indonesia (kajian
perspektif historis),” 4.

3 Reo Chandrika, “Surau dan Tarekat: Tarekat Syattariyah di Surau Inyiak Bancah, Kubu Gulai Bancah,
Kecamatan Mandiangin Koto Selayan, Kota Bukittinggi,” Arus Jurnal Psikologi dan Pendidikan 2, no. 2
(2023): 134-39.

39 Rengga Satria, Uun Lionar, dan Ahmad Rivauzi, “The Role of Surau and Tarekat In Traditional Islamic
Education In 20th Century Ad.,” TARBAWY: Indonesian Journal of Islamic Education 9, no. 1 (2022):
44-61.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457




Muhammad Igbal Ghafiri Enhas et. al.,

kritik yang datang baik dari gerakan pembaruan pendidikan maupun dari pendidikan

kolonial Belanda dalam waktu yang sama.*

Tabel 3. Perkembangan Surau
Periodisasi Perkembangan Surau Transformasi dan Adaptasi
Minagkabau

Masa Awal Sebelum Islamisasi di nusantara, surau lebih
banyak diasosiasikan sebagai tempat ibadah
dalam agama Hindu-Buddha. Dikenal pula
sebagai uma galanggang atau tempat orang
berkumpul.

Masa Kolonial Surau tumbuh sebagai lembaga yang
melestarikan tradisi mistik Islam, banyak
tarekat berkembang berawal dari surau, namun
di era ini juga surau mengalami ‘penolakan’
dari kelompok puritan Islam. Meski demikian
surau juga tampil sebagai basis perlawanan
terhadap kolonialisme Belanda. Surau di masa
ini kerap menjadi represi pemerintah kolonial
sbeagaimana dayah di Aceh.

Masa Kemerdekaan-Orde Baru Era ini mungkin tak banyak sumber-sumber
mengenai eksistensi surau. la hanya berada di
pinggiran, perkembangannya hanya berada di
daerah rural, meski tak banyak tampak di
permukaan

Masa Reformasi/Kontemporer Gerakan pembaruan menjadikan surau kurang
peminat, banyak konversi terjadi sebab
modernisasi  pendidikan  Islam.  Taman
Pendidikan Al-Quran adalah salah satu hal
yang membuat surau kurang begitu
berkembang di era kontemporer.

Perkembangan Langgar di Madura

Di Madura istilah yang digunakan untuk surau adalah langgar dalam bahasa
Madura dikenal dengan "langgher" ada juga yang menyebutnya dengan "kopbhung".*!
Istilah "langgher"” sering digunakan di berbagai daerah di Madura seperti Bangkalan,
Pamekasan, dan Sumenep. Ditinjau dari segi bentuk, langgher memiliki bentuk yang
khas dengan nuansa tradisionalnya, langgher merupakan sejenis panggung yang
umumnya terbuat dari kayu jati dan memiliki dinding yang terbuat dari anyaman bambu

(perreng). Struktur langgher terdiri dari teras kecil di bagian depannya, dan bentuknya

40 Furqan, “Surau dan pesantren sebagai lembaga pengembang masyarakat Islam di Indonesia (kajian
perspektif historis),” 11.

41 R Ahmad Nur Kholis, “Kobhung dalam Tradisi Sosial, Agama, dan Ekonomi Masyarakat Madura,”
Jurnal Pusaka 11, no. 2 (2021): 20-28.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457




Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi

dapat bervariasi. Beberapa langgher memiliki bagian tengah yang kosong, sementara
ada juga yang tidak memiliki bentuk khusus.*?

Mengenai keberadaan langgar, Elly Touwen-Bousma mencatat bahwa secara
kuantitatif, jumlah langgar di Madura jauh lebih banyak daripada jumlah masjid. Pada
abad ke-19, jarang ditemukan masjid besar di Madura bagian barat (Bangkalan dan
Sampang).*® Pada waktu itu, hanya ada satu masjid di pusat kota. Hal ini berbeda jauh
dengan jumlah langgar yang ada. Sekitar tahun 1893, terdapat lebih dari 50.000 langgar
di seluruh Madura.** Hingga saat ini, langgar masih dapat dengan mudah ditemukan di
Madura. Secara umum, langgar berdiri di sisi barat hampir setiap rumah Madura yang
merupakan jenis rumah tanéyan lanjhang.*

Di Madura, fungsi langgher digunakan sebagai tempat untuk melaksanakan
kegiatan keagamaan, termasuk pengajaran dan pembelajaran membaca Al-Quran. Peran
langgher bagi masyarakat Madura sangatlah penting dan memiliki dimensi yang luas.
Di langgher, masyarakat Madura mempelajari berbagai macam ilmu, termasuk ilmu
agama, kanuragan, dan berbagai ilmu kehidupan lainnya. Menurut catatan Zaitur
Rahem, banyak santri multitalenta lahir di lingkungan langgher. Mereka dikenal
sebagai orang yang saleh secara sosial dan spiritual, serta memiliki pengetahuan yang
luas dalam agama dan ilmu kehidupan. Masyarakat Madura sering menyebut mereka

dengan istilah "tatengka".*®

Perkembangan Pesantren di Jawa

Pesantren merupakan institusi pendidikan Islam yang dijalankan dalam bentuk
asrama (pondok) dengan kiai sebagai tokoh sentralnya dan masjid sebagai pusat
kegiatannya.*’ Dalam perkembangannya, pesantren memiliki beragam bentuk sehingga
tidak ada standar yang berlaku secara universal bagi semua pesantren. Namun, terdapat

pola umum yang dapat diidentifikasi dalam pertumbuhan dan perkembangan pesantren,

42 Mohsi Mobhsi, “Langghar, Kophung, dan Bhaqaf: Konservasi Kebudayaan Khazanah Keislaman
Madura,” Sabda : Jurnal Kajian Kebudayaan 14, no. 1 (2019): 14,
https://doi.org/10.14710/sabda.14.1.14-20.

43 Dikutip dalam Yanwar Pribadi, “Religious networks in Madura: pesantren, Nahdlatul Ulama, and kiai
as the core of santri culture,” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies 51, no. 1 (2013): 6.

4 Kuntowijoyo, Perubahan Sosial dalam Masyarakat Agraris Madura, 1850-1940 (Yogyakarta:
IRCiSoD, 2017).

%5 Firman Setiawan dan Sirajul Arifin, “Etno-etik tanean lanjheng: konstruksi etos bisnis keluarga Muslim
Madura,” Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan Kebudayaan 14, no. 1 (2020): 173-94.

46 Zaitur Rahem, “Studi Terapi Bioreligy Pal Apalan Peserta Ngaji Al-Quran Kelompok Belajar SD/MI
Di Langgar Kiai Kampung Madura,” Al Ibtida: Jurnal Pendidikan Guru MI 4, no. 1 (2017): 75,
https://doi.org/10.24235/al.ibtida.snj.v4i1.1469.

47 Sudrajat, ‘“Pesantren Sebagi Transformsi Pendidikn Islam dilndonesia.”

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457




Muhammad Igbal Ghafiri Enhas et. al.,

yang tercermin dalam makna kata pesantren itu sendiri. Pola ini menggambarkan
adanya suatu struktur khas yang ada dalam pesantren.

Akar pesantren di nusantara dapat ditelusuri hingga berabad-abad yang lalu.
Pesantren merupakan institusi pendidikan Islam yang berfokus pada pengajaran agama
dan tradisi-tradisi Islam. Pesantren telah menjadi bagian integral dari kehidupan
masyarakat Muslim di nusantara dan telah berperan penting dalam penyebaran dan
pemeliharaan agama Islam di wilayah ini. Awal mula pesantren di nusantara dapat
dikaitkan dengan masuknya agama Islam ke nusantara pada abad ke-13 melalui
penyebaran agama oleh para ulama dan pedagang Muslim.*® Pada awalnya, pendidikan
Islam di nusantara dilakukan secara informal di rumah-rumah atau surau-surau kecil di
desa-desa. Pada abad ke-16, dengan adanya pengaruh dari Kesultanan Demak, tradisi
pendidikan Islam yang lebih terstruktur mulai berkembang.

Beberapa tokoh seperti Sunan Giri dan Sunan Kalijaga memainkan peran
penting dalam penyebaran Islam dan pendirian pesantren di wilayah Jawa. Selanjutnya,
pada masa Kesultanan Banten dan Kesultanan Cirebon di abad ke-17, pesantren mulai
berkembang pesat.*® Kedua kesultanan ini memiliki peran sentral dalam pengembangan
pesantren dan menyebarkan ajaran Islam di wilayah barat Pulau Jawa. Perkembangan
pesantren di nusantara semakin pesat pada masa kolonial Belanda. Pada masa ini,
pesantren menjadi pusat perlawanan dan pemeliharaan identitas keagamaan dan
budaya.>® Meskipun dihadapkan pada tantangan kolonial, pesantren terus berfungsi
sebagai lembaga pendidikan yang mempertahankan dan memperkuat ajaran agama
Islam serta nilai-nilai lokal. Pada abad ke-20, terjadi perubahan sosial dan politik yang
signifikan di nusantara. Pendidikan modern yang didasarkan pada sistem pendidikan
Barat mulai masuk ke wilayah ini. Meskipun demikian, pesantren tetap bertahan dan
bahkan mengalami perkembangan yang pesat.®!

Pada abad ke-20, pesantren menjadi salah satu bentuk pendidikan tradisional
Islam yang paling populer di nusantara. Eksistensi pesantren pada masa tersebut

memiliki sejarah yang panjang. Menurut catatan pemerintah kolonial Belanda, pada

48 Muhammad Basri dan Aprilia Wilujeng, “Masuknya Islam Ke Nusantara,” Khazanah: Journal of
Islamic Studies, 2022, 61-73.

49 Susmihara Mihara, “Pendidikan Islam Masa Kerajaan Islam di Nusantara,” Rihlah: Jurnal Sejarah dan
Kebudayaan 6, no. 1 (2018): 13-32.

50 Moh Irnawan Jauhari, “Resistensi Pesantren pada Masa Penjajahan Belanda,” Kuttab: Jurnal IImu
Pendidikan Islam 1, no. 2 (2022).

51 Fatkhul Mubin dan Abd Aziz, “Politik Pendidikan Islam Indonesia: Perlawanan Pesantren Terhadap
Hegemoni Pendidikan Barat Era Kolonialisme Belanda,” Al Amin: Jurnal Kajian llmu dan Budaya Islam
3, no. 1 (2020): 123-36.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457



Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi

waktu itu terdapat sekitar 1.853 pesantren di nusantara dengan jumlah santri sekitar
16.556 orang. Pesantren-pesantren ini tersebar di berbagai wilayah di nusantara,
mencakup pulau Jawa, Sumatera, Kalimantan, Sulawesi, dan daerah lainnya.>?
Pesantren pada masa itu mengalami pembaruan dan modernisasi dengan memadukan
ajaran agama dengan pendidikan umum. Santri mendapatkan pendidikan agama Islam
yang meliputi pembelajaran Al-Qur'an, hadis, figh (hukum Islam), tafsir (penafsiran Al-
Qur'an), dan sebagainya.

Selain itu, mereka juga menerima pendidikan umum. Sebagaimana bentuk
pendidikan Islam lainnya, pesantren juga mengalami perkembangan dan transformasi
yang cepat. Pesantren telah beradaptasi dengan pembelajaran modern, memungkinkan
mereka untuk melakukan transformasi dan reformulasi metode pengajaran tanpa
menghilangkan identitas tradisionalnya. Menurut pandangan Azra, pesantren di era
modern tidak hanya diharapkan untuk menjalankan fungsi tradisionalnya sebagai pusat

transmisi pengetahuan dan ilmu keislaman, pemeliharaan tradisi Islam, dan reproduksi

ulama.>®
Tabel 4. Perkembangan Pesantren
Periodisasi Perkembangan Pesantren Transformasi dan Adaptasi

Masa Awal Langgar adalah asal muasal pesantren, elite
lokal kebanyakan mendirikan surau-surau
sebelum kemudian berkembang menjadi
pesantren.

Masa Kolonial Di era kolonial pesantren berkembang pesat

terutama di Jawa, bahkan pesantren menjadi
salah satu ancaman bagi pemerintah kolonial
Belanda, Menurut catatan pemerintah kolonial
Belanda, pada waktu itu terdapat sekitar 1.853
pesantren di nusantara dengan jumlah santri
sekitar 16.556 orang. Pesantren-pesantren ini
tersebar di berbagai wilayah di nusantara,
mencakup pulau Jawa, Sumatera, Kalimantan,
Sulawesi, dan daerah lainnya.

Masa Kemerdekaan-Orde Baru Pesantren banyak berkembang di era ini,
pesantren tumbuh menjadi slaah satu kekuatan
umat Islam. NU dan Muhammadiyah sama-
sama mengembangkan model pendidikan ini.

Masa Reformasi/Kontemporer Adaptasi dan modernisasi paling banyak
terlihat pada era ini, banyak pesantren
berkembang dengan memodernisasi dan
inovasi, aspek-aspek non-agama mulai berani
‘disentuh’ sebagai tuntutan kemajuan zaman.

52 Zamakhsyari Dhofier, The pesantren tradition: a study of the role of the kyai in the maintenance of the
traditional ideology of Islam in Java (The Australian National University (Australia), 1980), 65.

53 Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023

DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457




Muhammad Igbal Ghafiri Enhas et. al.,

Sekolah Islam Elite: Transformasi, Adaptasi, dan Modernisasi Pendidikan Islam

Lanskap baru pendidikan Islam bercorak elite tidak lepas dari upaya dalam
dinamika internal dunia pendidikan Islam berupa modernisasi pemikiran Islam yang
kemudian berimplikasi terhadap modernisasi pendidikan Islam. Modernisasi pendidikan
Islam kemudian bertransformasi dengan cepat terhadap modernisasi kelembagaan Islam
itu sendiri. Kemunculan kelompok modernis dalam kancah gerakan sosial keagamaan di
awal abad ke-20 seperti Muhammadiyah, Jamiat Khair, al-Irsyad dan lainnya telah
menjadi titik balik dari perkembangan modernisasi pendidikan Islam.>

Kemunculan modernisasi pendidikan Islam yang diprakarsai oleh organisasi
sosial keagamaan modern ini lebih pada upaya eksperimentasi dari gerakan pembaruan
Islam di Indonesia yang ikut serta berkelit-kelindan dengan gerakan-gerakan sosial
keagamaan bercorak modern. Eksperimentasi tersebut lebih bertolak pada modernisasi
pendidikan Islam yang mengadopsi ide-ide sistem pendidikan modern Belanda, bukan
modernisasi corak pendidikan Islam tradisional.®®> Menurut Azyumardi Azra, ada dua
kecenderungan utama dalam eksperimen organisasi Islam dalam mengadopsi gagasan
modernisasi pendidikan Islam.®® Pertama, adopsi sistem dan lembaga pendidikan
modern secara luas. Pendekatan modernisasi pendidikan Islam ini didasarkan pada
sistem dan lembaga pendidikan modern yang diperkenalkan oleh pihak Belanda, bukan
pada sistem dan lembaga pendidikan Islam tradisional. Sebagai contoh, Abdullah
Ahmad, melalui inisiatif Madrasah Adabiyah-nya, yang kemudian berkembang menjadi
Sekolah Adabiyah (1915), menerapkan kurikulum yang mengambil inspirasi dari
kurikulum HIS (sekolah dasar Belanda).®’

Meski demikian, dalam sistem kelompok modern ini, ditambahkan pelajaran-
pelajaran agama. Hal yang sama juga terjadi pada sekolah-sekolah yang didirikan oleh
Muhammadiyah yang pada hakikatnya mengadopsi sistem pembelajaran dan kurikulum
dari sekolah-sekolah Hindia Belanda seperti MULO, HIS, dan sebagainya, dengan
tambahan "pendidikan agama™ dalam kurikulum. Meskipun Muhammadiyah melakukan

eksperimen dengan pendirian madrasah modern seperti Madrasah Muallimin dan

54 Ahmad Fagqih, “Dialektika Orientasi Gerakan Sosial Keagamaan (Islam) di Indonesia,” At-Tagaddum 3,
no. 1 (2016): 89-104.

% Azyumardi Azra dan Dina Afrianty, “Pesantren and madrasa: Modernization of Indonesian Muslim
society,” in Workshop on Madrasa, Modernity and Islamic Education, Boston University, CURA, 2005.

%6 Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, 37.

5" Bahaking Rama dan Muhammad Rusdi Rasyid, “Perkembangan Pendidikan Islam Masa Awal Di
Sumatera Barat, Lembaga dan Tokohnya,” PIJAR: Jurnal Pendidikan dan Pengajaran 1, no. 2 (2023):
142-50.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457



Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi

Madrasah Muallimat.>® Mereka konsisten mengembangkannya dengan mempertahankan
model pendidikan modern Belanda, bukan sistem dan lembaga pendidikan Islam
tradisional. Di sisi lain, ada eksperimen yang didasarkan pada struktur pendidikan Islam
yang sudah ada sejak lama, seperti pondok pesantren, madrasah, atau surau. Pendekatan
ini mencakup pemodernan dengan mengadopsi aspek-aspek tertentu dari pendidikan
modern, terutama dalam hal kurikulum, metode pengajaran, materi pembelajaran, dan
evaluasi pembelajaran.*®

Dalam beberapa tahun terakhir, pendidikan Islam mengalami perubahan
signifikan. Salah satu perubahan tersebut adalah semakin kuatnya peran negara sebagai
penggerak utama, yang secara bertahap menggeser dominasi dan peranan masyarakat.
Hal ini berimbas pada kemunculan wajah baru pendidikan Islam. Munculnya sekolah
dan madrasah elite dalam pendidikan Islam dapat dianggap sebagai bagian dari
modernisasi kontemporer pendidikan Islam. Awalnya, sebagian lembaga pendidikan ini
hanya menyebut diri mereka sebagai sekolah Islam dan madrasah. Namun, seiring
dengan peningkatan citra dan kepercayaan publik, beberapa sekolah Islam dan
madrasah ini mulai dikenal sebagai "sekolah Islam unggul” dan "madrasah unggul”.
Istilah lain yang digunakan untuk menggambarkan hal ini adalah "Sekolah Islam
Model" dan "Madrasah Model" atau “Sekolah Islam Terpadu”.

Sekolah Islam elite mengacu pada sekolah yang memiliki reputasi yang baik dan
dianggap memiliki standar pendidikan yang tinggi dalam lingkungan pendidikan Islam.
Mereka menonjol dalam prestasi akademik, fasilitas, pendekatan pembelajaran modern,
dan pengelolaan yang efektif. Sekolah-sekolah ini mendapatkan kepercayaan dan
apresiasi dari masyarakat karena kualitas pendidikan yang mereka tawarkan. Demikian
pula, "madrasah unggul™ atau "madrasah model” menggambarkan madrasah yang diakui
memiliki prestasi dan kualitas pendidikan yang tinggi. Madrasah-model sering kali
menggabungkan pendekatan pendidikan Islam yang kuat dengan kurikulum yang
sejalan dengan tuntutan zaman, serta memberikan penekanan pada pembentukan akhlak
dan moral siswa. Istilah-istilah seperti "sekolah Islam unggul” dan “"madrasah unggul”

digunakan untuk membedakan lembaga pendidikan Islam yang dianggap berkualitas

58 Twan Kuswandi, “Dinamika Pendidikan Pesantren di Muhammadiyah,” SHAHIH: Journal of Islamicate
Multidisciplinary 5, no. 1 (2020): 65-78.
59 Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, 37.

0 Hendra Kurniawan dan Fauziah Nur Ariza, “Sekolah Islam Terpadu: Perkembangan, Konsep, Dan
Implementasi,” ITTIHAD 4, no. 1 (2021).

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457




Muhammad Igbal Ghafiri Enhas et. al.,

tinggi dari lembaga pendidikan lainnya. Mereka menjadi panutan dan inspirasi bagi
lembaga pendidikan Islam lain serta menerima pengakuan masyarakat luas.5*

Misi utama dari model pendidikan sekolah Islam unggulan atau sebutlah sekolah
Islam elite adalah menciptakan generasi Muslim yang memiliki keimanan yang kokoh
dan pada saat yang sama memiliki pengetahuan dan keterampilan dalam ilmu
pengetahuan dan teknologi. Ini berbeda dengan pendidikan Islam di pesantren yang
fokus pada pelatihan ahli agama dan ulama, di mana pendidikan di sekolah-sekolah
Islam unggulan bertujuan untuk menciptakan generasi Muslim yang memiliki dasar
agama yang kuat dan juga menguasai ilmu pengetahuan dan teknologi.

Model pendidikan sekolah Islam unggulan memiliki dua aspek utama: pertama,
menciptakan generasi Muslim yang memiliki dasar agama yang kuat, dan kedua,
memberikan pengetahuan dan keterampilan dalam ilmu pengetahuan dan teknologi. Ini
mencerminkan pendekatan holistik yang mencakup dimensi keagamaan dan ilmu
pengetahuan. Dalam konteks ini, pendidikan di sekolah Islam unggulan bertujuan untuk
mempersiapkan siswa dengan pemahaman agama yang mendalam, etika moral yang
kuat, dan kualitas kepribadian yang baik. Mereka diajarkan untuk memahami prinsip-
prinsip agama Islam, etika, dan moralitas yang mendasar, sehingga mereka menjadi
Muslim yang berkomitmen dan bermoral tinggi.

Selain itu, sekolah-sekolah Islam elite juga berusaha untuk menjembatani
kesenjangan antara pendidikan agama dan ilmu pengetahuan modern. Mereka
memastikan bahwa siswa tidak hanya memahami agama, tetapi juga memperoleh
pengetahuan dan keterampilan dalam ilmu pengetahuan dan teknologi. Dengan
demikian, mereka siap untuk berkontribusi dalam berbagai bidang seperti sains,
teknologi, dan profesi lainnya, sambil mempertahankan nilai-nilai agama yang mereka
anut. Pendekatan ini mencerminkan visi pendidikan yang menyelaraskan keyakinan
agama dengan penguasaan pengetahuan dan teknologi, sehingga siswa sekolah Islam
unggulan memiliki fondasi yang kokoh dalam beragama dan juga relevan dalam dunia
modern yang terus berkembang.

Dalam studi Mujtahidah®? sekolah Islam elite lebih menunjukkan identitas

sekolah modern daripada sekolah madrasah sebagaimana dalam khazanah pendidikan

61 Abdul Basyit, “Madrasah dan Sekolah Islam Elit di Indonesia,” Rausyan Fikr: Jurnal Pemikiran dan
Pencerahan 15, no. 1 (2019).

62 Nelly Mujahidah, Baidhillah Riyadhi, dan Choirul Mahfud, “The Muslim Elite School and Their
Contribution to Dynamics of Urban Muslim Communities in Indonesia,” MODELING: Jurnal Program
Studi PGMI 10, no. 1 (2023): 1-16.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457




Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi

Islam di Indonesia. Dalam arti sederhana, secara hierarki, mereka tidak berada di bawah
naungan Kementerian Agama. Kurikulum yang digunakan adalah kurikulum
sebagaimana Departemen Pendidikan. Ini berarti bahwa mereka merancang kurikulum
yang terinspirasi dari Islam secara independen. Konstruksi kurikulum mereka selalu
dilakukan dengan mempertimbangkan desain yang memiliki dimensi keseimbangan
antara pelajaran umum dan pelajaran spiritual, antara aspek kognitif, afektif, dan
psikomotor, serta antara aspek teoritis dan praktis % Dalam rangka meningkatkan
kualitas pendidikan, pengembangan dalam bidang kurikulum dilakukan di sekolah-
sekolah ini. Konsep ini adalah salah satu faktor pembeda mereka dengan pendidikan

Islam pada umumnya.

Kesimpulan

Keragaman jenis lembaga pendidikan Islam di nusantara sesungguhnya
merupakan bagian dari eksistensi pendidikan Islam yang telah lahir dan ikut berkelit-
kelindan dengan arus sejarah Indonesia sebagai sebuah bangsa. Di lain hal pengaruh
budaya modern yang dibawa pemerintah kolonial Belanda ikut membentuk dinamika
perkembangan lembaga pendidikan Islam di Indonesia. Kendati di awal mula
perkembangannya, stigma terhadap pendidikan modern ala Belanda cukup besar, namun
kesadaran umat Muslim di Indonesia akan perkembangan pendidikan modern telah
membawa lembaga pendidikan Islam pada arus transformasi dan adaptasi dengan
gerakan modernisasi pendidikan Islam.

Di era kontemporer, kemunculan wajah baru pendidikan Islam menampakkan
begitu signifikannya pengaruh modernisasi terhadap pendidikan Islam. Kemunculan
sekolah Islam elite merupakan bagian dari dinamika kontemporer perkembangan
pendidikan Islam di Indonesia. Sekolah Islam elite tampil sebagai bagian dari sejarah
perkembangan pendidikan Islam. Pendidikan Islam yang dikenalkan otoritas pendidikan
tradisional seperti surau, madrasah, dan pesantren menunjukkan kecenderungan baru

dalam lanskap pendidikan Islam modern di Indonesia.

Referensi

Agustiningsih, Ema Pratama, Singgih Tri Sulistyono, dan Dhanang Respati Puguh.
“Islamic and Dutch Schools in Jambi During Colonial Era.” IHiS (Indonesian
Historical Studies) 5, no. 1 (2021): 59-72.

83 Mujahidah, Riyadhi, dan Mahfud.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457




Muhammad Igbal Ghafiri Enhas et. al.,

Alam, Lukis. “Sekolah Islam Elite: Integrasi Kurikulum dan Aspirasi Pendidikan Kelas
Menengah Muslim di Daerah Istimewa Yogyakarta.” UIN Sunan Kalijaga, 2019.

Amin, Saidul. “Perjuangan Umat Islam Untuk Indonesia Abad 20.” Jurnal Al-Agidah
10, no. 2 (2018): 83-101.

Ar-Rahmany, Mursyidin. “Ulama Dan Dayah Dalam Nomegklatur Masyrakat Aceh.”
Jurnal Inovasi Penelitian 2, no. 12 (2022): 4101-22.

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru.
Jakarta: Logos, 1999.

. Surau: Pendidikan Islam Tradisi dalam Transisi dan Modernisasi. Kencana,
2017.

Azra, Azyumardi, dan Dina Afrianty. “Pesantren and madrasa: Modernization of
Indonesian Muslim society.” In Workshop on Madrasa, Modernity and Islamic
Education, Boston University, CURA, 2005.

Basri, Basri. “Penyelenggaraan Dayah Dalam Kebijakan Pemerintah Di Aceh Tahun
1966-1998.” At-Tafkir 12, no. 2 (2019): 118-30.

Basri, Muhammad, dan Aprilia Wilujeng. “Masuknya Islam Ke Nusantara.” Khazanah:
Journal of Islamic Studies, 2022, 61-73.

Basyit, Abdul. “Madrasah dan Sekolah Islam Elit di Indonesia.” Rausyan Fikr: Jurnal
Pemikiran dan Pencerahan 15, no. 1 (2019).

Chandrika, Reo. “Surau dan Tarekat: Tarekat Syattariyah di Surau Inyiak Bancah, Kubu
Gulai Bancah, Kecamatan Mandiangin Koto Selayan, Kota Bukittinggi.” Arus
Jurnal Psikologi dan Pendidikan 2, no. 2 (2023): 134-39.

Dhofier, Zamakhsyari. The pesantren tradition: a study of the role of the kyai in the
maintenance of the traditional ideology of Islam in Java. The Australian National
University (Australia), 1980.

Dhubhri, Saifuddin. “Dayah Dalam Tiga Phase Perkembangan: Menelaah Pendidikan
Berbasis Perubahan Sosial Yang Telah Punah.” Jurnal SARWAH, Vol, IX, no. 1
(2011).

Drajat, Manpan. “Sejarah Madrasah Di Indonesia.” Al-Afkar, Journal for Islamic
Studies, 2018, 192-206.

Faqih, Ahmad. “Dialektika Orientasi Gerakan Sosial Keagamaan (Islam) di Indonesia.”
At-Tagaddum 3, no. 1 (2016): 89-104.

Furqan, Muhammad. “Surau dan pesantren sebagai lembaga pengembang masyarakat
Islam di Indonesia (kajian perspektif historis).” Jurnal Al-ljtimaiyyah 5, no. 1
(2019): 1-34.

Hadi, Abdul. “Eksistensi Lembaga Pendidikan Dayah dalam Ekskalasi Politik Bangsa.”
Al-Ijtima’i 2, no. 2 (2017): 1-16.

Hadi, Amirul. Islam and state in Sumatra: A study of seventeenth-century Aceh. Vol.
48. Brill, 2004.

Hasan, Madraman. “The pondok and madrasah in Patani.” Bangi: Pemebit Universiti
Kebangsaan Malaysia, 1999.

Jauhari, Moh Irnawan. “Resistensi Pesantren pada Masa Penjajahan Belanda.” Kuttab:

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457



Sejarah, Transformasi, dan Adaptasi

Jurnal llmu Pendidikan Islam 1, no. 2 (2022).

Kholis, R Ahmad Nur. “Kobhung dalam Tradisi Sosial, Agama, dan Ekonomi
Masyarakat Madura.” Jurnal Pusaka 11, no. 2 (2021): 20-28.

Kuntowijoyo. Perubahan Sosial dalam Masyarakat Agraris Madura, 1850-1940.
Yogyakarta: IRCiSoD, 2017.

Kurniawan, Hendra, dan Fauziah Nur Ariza. “Sekolah Islam Terpadu: Perkembangan,
Konsep, Dan Implementasi.” ITTIHAD 4, no. 1 (2021).

Kuswandi, Iwan. “Dinamika Pendidikan Pesantren di Muhammadiyah.” SHAHIH:
Journal of Islamicate Multidisciplinary 5, no. 1 (2020): 65-78.

Mihara, Susmihara. “Pendidikan Islam Masa Kerajaan Islam di Nusantara.” Rihlah:
Jurnal Sejarah dan Kebudayaan 6, no. 1 (2018): 13-32.

Mohsi, Mohsi. “Langghar, Kophung, dan Bhaqaf: Konservasi Kebudayaan Khazanah
Keislaman Madura.” Sabda : Jurnal Kajian Kebudayaan 14, no. 1 (2019): 14.
https://doi.org/10.14710/sabda.14.1.14-20.

Mubin, Fatkhul, dan Abd Aziz. “Politik Pendidikan Islam Indonesia: Perlawanan
Pesantren Terhadap Hegemoni Pendidikan Barat Era Kolonialisme Belanda.” Al
Amin: Jurnal Kajian limu dan Budaya Islam 3, no. 1 (2020): 123-36.

Muhajir, Al. “Politik Penyetaraan Dayah di Aceh.” Jurnal llmiah Islam Futura 14, no. 2
(2015): 232-49.

Mujahidah, Nelly, Baidhillah Riyadhi, dan Choirul Mahfud. “The Muslim Elite School
and Their Contribution to Dynamics of Urban Muslim Communities in
Indonesia.” MODELING: Jurnal Program Studi PGMI 10, no. 1 (2023): 1-16.

Muslim, Muslim. “Pertumbuhan Insititusi Pendidikan Awal Di Indonesia: Pesantren,
Surau Dan Dayah.” Jurnal Bilgolam Pendidikan Islam 2, no. 1 (2021): 19-37.

Muthohirin, Nafik, Mohammad Kamaludin, dan Fahrudin Mukhlis. “Transformasi
Pendidikan Islam Salafi: Implikasi terhadap Multikulturalisme di Indonesia.” In
Proceeding Annual Conference on Islamic Education, Vol. 2, 2022.

Nizah, Nuriyatun. “Dinamika Madrasah Diniyah: Suatu Tinjauan Historis.”
EDUKASIA: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam 11, no. 1 (2016): 181-202.
https://journal.iainkudus.ac.id/index.php/Edukasia/article/view/810/778.

Pribadi, Yanwar. “Religious networks in Madura: pesantren, Nahdlatul Ulama, and kiai
as the core of santri culture.” Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies 51, no. 1
(2013): 1-32.

. “Sekolah Islam (Islamic Schools) as symbols of Indonesia’s urban Muslim
identity.” TRaNS: Trans-Regional and-National Studies of Southeast Asia 10, no.
2 (2022): 203-18.

Pulungan, H J Suyuthi. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Prenada Media, 2019.

Rahem, Zaitur. “Studi Terapi Bioreligy Pal Apalan Peserta Ngaji Al-Quran Kelompok
Belajar SD/MI Di Langgar Kiai Kampung Madura.” Al Ibtida: Jurnal Pendidikan
Guru Ml 4, no. 1 (2017): 75. https://doi.org/10.24235/al.ibtida.snj.v4i1.1469.

Rama, Bahaking, dan Muhammad Rusdi Rasyid. “Perkembangan Pendidikan Islam
Masa Awal Di Sumatera Barat, Lembaga dan Tokohnya.” PIJAR: Jurnal
Pendidikan dan Pengajaran 1, no. 2 (2023): 142-50.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI: 10.33367/ji.v13i3.4457




Muhammad Igbal Ghafiri Enhas et. al.,

Ridlo, Rasyid. “Transformasi Kebijakan Madrasah dari Nizham al-Mulk sampai Masa
Awal Kemerdekaan Indonesia.” Manhajuna: Jurnal Pendidikan Agama Islam 3,
no. 1 (2022): 21-33.

Satria, Rengga, Uun Lionar, dan Ahmad Rivauzi. “The Role of Surau and Tarekat In
Traditional Islamic Education In 20th Century Ad.” TARBAWY: Indonesian
Journal of Islamic Education 9, no. 1 (2022): 44-61.

Setiawan, Firman, dan Sirajul Arifin. “Etno-etik tanean lanjheng: konstruksi etos bisnis
keluarga Muslim Madura.” Lisan Al-Hal: Jurnal Pengembangan Pemikiran dan
Kebudayaan 14, no. 1 (2020): 173-94.

Sidi, Gazalba. Masjid Pusat Ibadah dan Kebudayaan Islam. Jakarta: Pustaka Antara,
1971.

Sudrajat, Adi. “Pesantren Sebagi Transformsi Pendidikn Islam dilndonesia.” Vicratina:
Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 2 (2018): 64-88.

Suyanta, Sri. “Idealitas kemandirian dayah.” Jurnal llmiah Islam Futura 11, no. 2
(2012): 16-37.

Syar’i, Ahmad, Hamdanah Hamdanah, dan A Akrim. “The development of Madrasa
education in Indonesia.” Revista Argentina de Clinica Psicologica 29, no. 4
(2020): 513-23.

Syarif, Fajar. “The History and Development of Madrasa in Indonesia.” Tsagofah Dan
Tarikh: Jurnal Kebudayaan Dan Sejarah Islam 5, no. 1 (2020): 23-40.

Wardi, Moh. “Pilihan Belajar Al-Qur’an Di Madura; Konversi Dari Langgar Ke Taman
Pendidikan Al-Qur’an.” KABILAH: Journal of Social Community 1, no. 1 (2016):
72-93.

Widiya, Marti, dan Alimni Alimni. “Sejarah Sosial Pedidikan Di Dunia Islam Proses
Islamisasi Dan Penyebaran Islam Di Nusantara.” JPT: Jurnal Pendidikan Tematik
4, no. 1 (2023): 17-30.

Zulfikar, Azmi Yudha. Transformasi Sosial dan Perubahan Dayah di Aceh. Pidie:
Yayasan Penerbit Muhammad Zaini, 2022.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 13 (3), 2023
DOI : 10.33367/ji.v13i3.4457



