
Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/intelektual 
Volume 14 (3), 2024, 401-418 
DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187 
Available Online: 2024-12-31 

 
 

 
 
E-ISSN: 2685-4155 
 

. 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 

International License. 
401 

Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid dan Nilai-nilai Moderasi Beragama 

dalam Pembentukan Akhlak Terpuji 

 

Danang Dwi Basuki,1* 
1STIT Hidayatunnajah Bekasi, Indonesia 

1danang_dwi_basuki@stithidayatunnajah.ac.id 

 
Received: 2024-09-22 Revised: 2024-12-23 Approved: 2024-12-26 

*) Corresponding Author 

Copyright ©2024 Authors  

 
Abstract 

Forming noble morals is Islamic education's primary goal, reflecting faith in Allah. 

However, challenges such as moral deviation, violence, and intolerance indicate the 

need for a holistic educational approach. This study analyzes the integration of 

monotheistic education and religious moderation values in forming noble morals. 

Monotheism education is becoming a spiritual foundation, including Rububiyah, 

Uluhiyah, and Asma wa Sifat. Meanwhile, religious moderation values, such as 

tolerance (tasamuh), justice (i'tidal), and love of the homeland (al-muwathanah), 

provide social guidance in a multicultural society. This study uses a qualitative 

approach with a literature study design. The process is carried out through three 

stages: (1) identification of literature using relevant keywords, (2) selection of 

literature, and (3) thematic synthesis to reveal the relationship between monotheism 

education and religious moderation values. The study results indicate that the 

integration of monotheistic education and religious moderation values can form noble 

morals relevant to modern challenges. For example, muraqabatullah (awareness of 

being watched by Allah) contains values of improvement and exemplary behavior, 

while tawadhu (humility) strengthens values of tolerance and anti-violence. This 

integration process can be implemented through a curriculum based on moderation 

values, experiential learning, and teacher training. In conclusion, the integrative 

approach forms tolerant religious individuals and contributes to social harmony. This 

paradigm reflects Islam as rahmatan lil 'alamin, as a solution to the challenges of 

character education in the era of diversity. 

 

Keywords: Moderation, Morals, Tauhid. 

 

Abstrak 

Membentuk akhlak mulia merupakan tujuan utama pendidikan Islam, yang 

mencerminkan keimanan kepada Allah SWT. Namun, berbagai tantangan seperti 

penyimpangan akhlak, kekerasan, dan intoleransi mengindikasikan perlunya 

pendekatan pendidikan yang holistik. Penelitian ini menganalisis integrasi pendidikan 

tauhid dan nilai-nilai moderasi beragama dalam membentuk akhlak mulia. Pendidikan 

tauhid menjadi landasan spiritual, meliputi Rububiyah, Uluhiyah, dan Asma wa Sifat. 

Sementara itu, nilai-nilai moderasi beragama, seperti toleransi (tasamuh), keadilan 

(i'tidal), dan cinta tanah air (al-muwathanah), memberikan tuntunan sosial dalam 

masyarakat multikultural. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

desain studi pustaka. Prosesnya dilakukan melalui tiga tahap: (1) identifikasi pustaka 

dengan menggunakan kata kunci yang relevan, (2) pemilihan pustaka, dan (3) sintesis 

tematik untuk mengungkap keterkaitan antara pendidikan tauhid dan nilai-nilai 

moderasi beragama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa integrasi pendidikan tauhid 

https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/intelektual
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:1danang_dwi_basuki@stithidayatunnajah.ac.id


Danang Dwi Basuki 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024 

DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187  
402 

dan nilai-nilai moderasi beragama dapat membentuk akhlak mulia yang relevan 

dengan tantangan modern. Misalnya, muraqabatullah (kesadaran akan diawasi Allah) 

mengandung nilai-nilai perbaikan dan keteladanan, sedangkan tawadhu (kerendahan 

hati) memperkuat nilai-nilai toleransi dan anti kekerasan. Proses integrasi ini dapat 

dilaksanakan melalui kurikulum yang berbasis pada nilai-nilai moderasi, pembelajaran 

berdasarkan pengalaman, dan pelatihan guru. Singkatnya, pendekatan integratif 

membentuk pribadi-pribadi beragama yang toleran dan berkontribusi pada 

keharmonisan sosial. Paradigma ini mencerminkan Islam sebagai rahmatan lil 'alamin, 

sebagai solusi atas tantangan pendidikan karakter di era keberagaman.  
 

Kata Kunci: Akhlak, Moderasi, Tauhid. 

 

Pendahuluan 

Pembentukan akhlak karimah merupakan tujuan utama dalam sistem pendidikan 

Islam yang berorientasi pada pengembangan karakter mulia sebagai manifestasi dari 

keimanan kepada Allah Swt.1 Namun pada kenyataannya bentuk penyimpangan 

terhadap akhlak yang baik dilakukan oleh orang-orang yang berada di lingkungan 

akademik masih saja terjadi. Kasus penganiayaan dan perundungan yang dilakukan 

peserta didik terhadap peserta didik yang lainnya di Kecamatan Cimanggu Kabupaten 

Cilacap Jawa Tengah.2 Selain itu degradasi akhlak juga terjadi pada seorang penjaga 

keamanan sekolah yang melakukan rudapaksa kepada peserta didik Madrasah 

Ibtidaiyah di Karawang hingga mengalami trauma berat.3 Menurut data Kementerian 

Pemberdayaan Perempuan dan Perlindungan Anak menerangkan bahwa ada data kasus 

yang terjadi pada anak sejak bulan Januari 2023 hingga bulan Agustus 2023 terdapat 

2.325 kasus kekerasan fisik terhadap anak, kekerasan psikis pada anak ada 2.618 kasus, 

dan kekerasan seksual pada anak sebanyak 6.316 kasus.4 Fakta tersebut menjadi 

tantangan bagi dunia pendidikan untuk terus melakukan berbagai macam upaya dalam 

menangkal penyimpangan akhlak dan nilai-nilai moderat. 

Selanjutnya dalam konteks ini, pendidikan tauhid memiliki posisi sentral karena 

menjadi fondasi dasar bagi setiap aspek kehidupan seorang Muslim. Tauhid, yang 

secara etimologis berarti keesaan, tidak hanya mengajarkan aspek-aspek teologis, tetapi 

juga membentuk paradigma berpikir, sikap, dan perilaku yang dilandasi keyakinan 

kepada Allah SWT. Konsepsi ini menempatkan pendidikan tauhid sebagai pilar utama 

 
1 Auliya Nisa, Erhamwilda, dan Khambali, “Implementasi Program Etika untuk Membentuk Akhlakul 

Karimah Santri di Pondok Pesantren,” Jurnal Riset Pendidikan Agama Islam, 25 Desember 2023, 105–

12, https://doi.org/10.29313/jrpai.v3i2.2976. 
2 Dimas Kuswantoro, “Perundungan Siswa di Cilacap: Kronologi Kejadian, Tak Umbar Identitas Korban 

dan Pelaku, Ancaman Hukuman Berlapis,” Tempo.co, 29 September 2023. 
3 “Satpam Madrasah Ibtidaiyah di Karawang Perkosa Siswi Hingga Korban Alami Trauma Berat” 

(Indonesia: Kompas TV, 25 September 2023). 
4 Lia Hutasoit, “Kementerian PPPA: Ada 2.325 Kasus Kekerasan Fisik Anak Selama 2023,” IDN TIMES, 

1 Oktober 2023. 



Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024 

DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187 
403 

dalam upaya membangun pribadi yang berakhlak karimah. Namun, dalam dinamika 

kehidupan modern yang penuh tantangan, penguatan tauhid memerlukan pendekatan 

integratif yang tidak hanya menekankan aspek keagamaan tetapi juga relevansi dengan 

nilai moderasi beragama. 

Selanjutnya, moderasi beragama merupakan konsep yang semakin mendapatkan 

perhatian dalam konteks keberagaman masyarakat global saat ini. Moderasi beragama, 

yang sering diidentifikasi dengan istilah wasathiyah, menekankan keseimbangan antara 

keyakinan yang kokoh dan toleransi terhadap perbedaan.5 Nilai-nilai moderasi 

beragama mencakup prinsip-prinsip seperti keadilan, kesetaraan, penghormatan 

terhadap perbedaan, dan penghindaran dari sikap ekstremisme. Dalam Islam, moderasi 

ini memiliki akar kuat dalam ajaran Al-Qur’an dan Hadis, dalam surah Al-Baqarah ayat 

143 menjelaskan bahwa umat Islam diharapkan menjadi ummatan wasathan (umat yang 

moderat). Nilai-nilai ini relevan untuk diintegrasikan dalam pendidikan, khususnya 

pendidikan tauhid, untuk menciptakan individu yang tidak hanya memiliki akhlak 

karimah tetapi juga mampu menjadi agen harmoni di tengah keberagaman. 

Pendekatan integratif dalam pendidikan menggabungkan berbagai disiplin ilmu, 

nilai, dan metode untuk menciptakan pembelajaran yang holistik dan kontekstual. 

Dalam konteks pendidikan tauhid, pendekatan ini memungkinkan penggabungan antara 

penguatan iman dengan pengembangan sikap toleran yang sesuai dengan nilai-nilai 

moderasi beragama. Sebagai contoh, ajaran tauhid yang menanamkan keyakinan kepada 

Allah SWT sebagai Maha Esa dapat diterjemahkan dalam sikap kasih sayang, keadilan, 

dan penghormatan terhadap sesama manusia sebagai ciptaan Allah. Nilai-nilai ini, jika 

ditanamkan melalui proses pendidikan yang sistematis, akan berkontribusi pada 

pembentukan akhlak karimah yang tidak hanya bermanfaat secara individu tetapi juga 

bagi masyarakat luas. 

Namun demikian, pelaksanaan pendekatan integratif ini menghadapi berbagai 

tantangan, baik secara teoretis maupun praktis. Secara teoretis, diperlukan pemahaman 

yang mendalam tentang korelasi antara tauhid, nilai-nilai moderasi beragama, dan 

akhlak karimah. Sebagian besar literatur pendidikan Islam masih memisahkan 

pembahasan tauhid sebagai aspek teologis dengan isu-isu sosial seperti moderasi 

beragama. Akibatnya, terdapat kekosongan epistemologi yang menghambat 

 
5 Aba Agil Aziz dkk., “Rasionalitas Epistemik dalam Pendidikan Islam dengan Perspektif Historis untuk 

Membangun Moderasi Beragama di Indonesia,” Muslim Heritage 8, no. 1 (29 Juni 2023): 7–15, 

https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v8i1.5846. 



Danang Dwi Basuki 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024 

DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187  
404 

implementasi pendekatan integratif secara holistik. Secara praktis, tantangan muncul 

dalam bentuk resistensi budaya, kurangnya pemahaman guru, serta keterbatasan bahan 

ajar yang relevan dengan kebutuhan zaman. Oleh karena itu, diperlukan strategi yang 

sistematis untuk mengatasi hambatan ini, seperti pelatihan guru, pengembangan 

kurikulum berbasis integrasi nilai, dan penggunaan metode pembelajaran inovatif. 

Pendekatan integratif dalam pendidikan tauhid dan nilai-nilai moderasi 

beragama memiliki potensi besar untuk membentuk generasi yang berakhlak karimah 

sekaligus mampu menghadapi tantangan global. Sebagai contoh, penelitian yang 

dilakukan oleh Faikhatul menunjukkan bahwa pendidikan berbasis moderasi beragama 

dapat mengurangi tingkat intoleransi di kalangan generasi muda. Selain itu, pendidikan 

tauhid yang dikontekstualisasikan dengan nilai-nilai modernitas mampu menciptakan 

individu yang tidak hanya religius tetapi juga produktif secara sosial.6 Temuan-temuan 

ini menggarisbawahi pentingnya pendekatan integratif sebagai solusi untuk 

menjembatani antara idealisme pendidikan Islam dengan realitas sosial yang dinamis. 

Lebih jauh, implementasi pendekatan integratif ini tidak hanya relevan dalam 

konteks pendidikan formal tetapi juga pendidikan nonformal dan informal. Pendidikan 

formal dapat mengintegrasikan nilai-nilai moderasi beragama dalam kurikulum tauhid 

di sekolah-sekolah atau madrasah, sedangkan pendidikan nonformal dan informal dapat 

memanfaatkan media dakwah, keluarga, serta komunitas untuk menyebarkan nilai-nilai 

ini. Sebagai contoh, kegiatan keagamaan berbasis komunitas seperti halaqah atau kajian 

Islam dapat menjadi wadah untuk menginternalisasi nilai-nilai moderasi beragama 

dalam kehidupan sehari-hari. 

Dengan demikian, pendekatan integratif antara pendidikan tauhid dan nilai 

moderasi beragama merupakan paradigma yang diperlukan dalam pembentukan akhlak 

karimah. Paradigma ini tidak hanya berorientasi pada keberhasilan spiritual tetapi juga 

pada kontribusi sosial, yang mencerminkan esensi Islam sebagai agama rahmatan lil 

‘alamin. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi konsep, 

implementasi, dan tantangan pendekatan integratif tersebut dalam membentuk akhlak 

karimah yang relevan dengan kebutuhan zaman. 

Pendidikan Islam merupakan kebutuhan yang penting bagi manusia, bagaikan 

air yang dapat melepaskan dahaga. Proses Pendidikan Islam tidak dapat dilepaskan 

 
6 Faikhatul Munawaroh dan Achmad Hidayatullah, “Studi Literatur tentang Strategi Pendidikan Agama 

Islam dalam Mempromosikan Kerukunan Antar Umat Beragama,” Jurnal Manajemen dan Pendidikan 

Agama Islam 2, no. 6 (7 Agustus 2024): 58–71, https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i6.599. 



Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024 

DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187 
405 

dengan pendidikan tauhid karena sebelum mempelajari ilmu yang lain, ilmu tentang 

tauhid adalah tangga pertama dalam membentuk seorang muslim yang hakiki.7 

Pendidikan tauhid seharusnya tidak terbatas pada pengenalan Allah sebagai 

Tuhan saja, namun lebih dari itu pendidikan tauhid menjadikan seorang hamba berusaha 

menerapkan akhlak karimah sebagai implikasi dari mempelajari tauhid dan perwujudan 

nilai-nilai moderasi beragama sebagai bentuk konkret dalam kehidupan sehari-hari. 

Pendidikan tauhid selalu dipahami berbeda dengan ilmu pengetahuan populer (ilmiah), 

sehingga kajian tentang pendidikan tauhid pada umumnya terbatas pada konsep 

pengenalan Tuhan dan diajarkan secara normatif yang terkesan kurang memasukkan 

nilai-nilai kontekstual dalam pembelajaran.8 

Selain sebagai landasan moral, etika, dan perilaku, pendidikan tauhid seharusnya 

menjadi landasan pendidikan di bidang lainnya. Namun pada kenyataannya, pendidikan 

tauhid belum seutuhnya mempengaruhi akhlak secara sosial. Berbagai penyebab dan 

solusi dari kondisi tersebut telah banyak diteliti oleh para ahli, namun masih belum 

efektif. Terjadinya penyimpangan moral dan susila, tindakan kriminal, tindakan 

kekerasan atas nama agama, dan pelanggaran terhadap hak asasi manusia menunjukkan 

keadaan yang belum membahagiakan.9 

Studi penelitian sebelumnya lebih fokus kepada integrasi nilai-nilai moderasi 

beragama pada suatu mata pelajaran. Masih banyak yang belum mengkaji tentang 

integrasi pendidikan tauhid dan nilai moderasi beragama dalam pembentukan akhlak. Di 

antaranya integrasi nilai-nilai moderasi beragama pada mata pelajaran Akidah Akhlak. 

Fokus penelitian tersebut pada jenis nilai moderasi beragama yang terintegrasi dengan 

mata pelajaran Akidah Akhlak. Selanjutnya penelitian tersebut menjelaskan tentang 

proses penanaman nilai moderasi beragama dan dampaknya melalui pembelajaran 

Akidah Akhlak. Adapun penelitian yang lainnya lebih fokus kepada peran guru dalam 

menguatkan nilai moderasi beragama terhadap peserta didik.10 Oleh karenanya, pada 

penelitian ini peneliti berusaha untuk mengkaji tentang analisis integrasi pendidikan 

 
7 N Kamsi, M D Febriyeni, dan ..., “Analisis Pendidikan Tauhid Dalam Perspektif Pemikiran Muhammad 

Bin Abdul Wahhab Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Islam Kontemporer,” El-Ghiroh: Jurnal Studi 

…, 2021, https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/el-ghiroh/article/view/330. 
8 S Salamuddin dan H Purba, “Pendidikan Tauhid: Cara Mengenal Tuhan,” … Jurnal Pendidikan …, 

2022, http://www.jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/ei/article/view/3762. 
9 Abuddin Nata, “Problema Akidah Tauhid Dalam Kehidupan Bangsa Dan Solusinya Melalui 

Pendidikan,” Ri’ayah: Jurnal Sosial dan Keagamaan 6, no. 2 (29 November 2021), https://e-

journal.metrouniv.ac.id/index.php/riayah/article/view/3997/2423. 
10 Nurhayati Nurhayati, Abrari Ilham, dan Nurul Masita Pombaile, “Peran Guru Akidah Akhlak Dalam 

Penguatan Moderasi Beragama Siswa di MTs Swasta Nurul Yaqin Tondano,” Journal of Islamic 

Education: The Teacher of Civilization 4, no. 2 (September 2023): 112–25. 



Danang Dwi Basuki 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024 

DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187  
406 

tauhid dan nilai moderasi beragama dalam pembentukan akhlak. Penelitian ini bertujuan 

untuk menggali integrasi pendidikan tauhid dan nilai-nilai moderasi beragama dalam 

pembentukan akhlak karimah.  

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi pustaka 

(library research). Metode ini dipilih untuk menganalisis secara sistematis integrasi 

pendidikan tauhid dan nilai-nilai moderasi beragama dalam pembentukan akhlak 

karimah. Prosesnya terdiri dari tiga tahapan: (1) identifikasi literatur, (2) seleksi 

literatur, dan (3) sintesis tematik. Sumber data meliputi kitab klasik, artikel jurnal, buku 

ilmiah, dan sumber terpercaya lainnya yang relevan. Pada tahap identifikasi, literatur 

dicari menggunakan kata kunci seperti "pendidikan tauhid," "moderasi beragama," dan 

"akhlak karimah" pada basis data jurnal nasional dan internasional.  

Selanjutnya, seleksi dilakukan dengan mengevaluasi literatur berdasarkan 

kelayakan, relevansi topik, dan kebaruan. Literatur yang terpilih dianalisis untuk 

mengidentifikasi konsep utama, relasi antar konsep, serta relevansi terhadap tema 

penelitian. Hasil analisis disintesis secara tematik untuk menggambarkan hubungan 

antara pendidikan tauhid dan nilai moderasi beragama dalam membentuk akhlak 

karimah. Metode ini memastikan validitas temuan melalui peninjauan sumber yang 

terpercaya dan relevan, sekaligus mendukung interpretasi yang mendalam.  

 

Hasil dan Pembahasan 

Peran Pendidikan Tauhid dalam Kehidupan 

Pendidikan tauhid memiliki tujuan agar tauhid menjadi pegangan hidup manusia 

dalam melakukan segala aktivitas, sehingga manusia lebih bersemangat dalam 

menjalankan hidupnya dan tidak berbuat menyimpang, karena selain sebagai penggerak 

dari dalam, tauhid juga sebagai pendorong dari dalam. Manusia yang telah terdidik 

dengan pendidikan tauhid memiliki tugas untuk membersihkan manusia dari 

menyembah makhluk kepada menyembah Allah. Dengan tauhid, derajat manusia sama 

dengan derajat manusia yang lainnya, yang membedakan derajat antar manusia di 

hadapan Allah adalah ketakwaannya. Hal tersebut selaras dengan Surat Al-Hujurat ayat 

13 sebagai berikut: 

"Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari seorang laki-

laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan 



Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024 

DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187 
407 

bersuku-suku agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di 

antara kamu di sisi Allah adalah orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah 

Maha Mengetahui lagi Maha Teliti (QS. Al-Hujurat:13)."  

Dalam pengembangan umat, tauhid berperan mengubah setiap individu menjadi 

manusia yang memiliki sifat mulia. Sifat-sifat tersebut dapat digolongkan menjadi 

empat jenis. Pertama, memiliki komitmen yang kuat pada Tuhannya. Ia akan berupaya 

secara maksimal untuk menjalankan perintah Allah sesuai dengan kemampuannya. 

Kedua, bersikap progresif dengan senantiasa menilai kualitas kehidupannya. Ketiga, 

tujuan hidup yang jelas. Di mana kerja keras, ibadah, hidup dan matinya hanya untuk 

Allah. Keempat, visi yang jelas yaitu menjalankan kehidupan dengan menjaga 

hubungan dirinya dengan tuhannya dan menjaga keharmonisan bersama manusia lain.11 

Selain memiliki peran terhadap manusia, tauhid juga memiliki lima fungsi 

terhadap kehidupan manusia. Pertama, memerdekakan manusia dari penyembahan 

kepada makhluk. Kedua, memelihara nilai-nilai yang positif yang bukan bersumber dari 

hawa nafsu dan kepuasan belaka. Ketiga, sebagai frame of thought (kerangka berpikir) 

dalam pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Keempat, sebagai landasan 

keimanan yang dapat mendatangkan kebahagiaan seluruh umat manusia, ketika ajaran 

tauhid dapat dilaksanakan secara terus-menerus. Kelima, mendidik umat Islam agar 

meyakini Allah SWT sebagai sumber kesadaran intelektual mereka.12 

Penjelasan tersebut merupakan penjabaran dari dimensi makna tauhid yang secara 

bahasa berasal dari bahasa Arab yaitu   توحيدا  –يوحد    –وحد  artinya mengesakan. Adapun 

tauhid secara istilah adalah mengesakan Allah dalam perkara yang menjadi kekhususan 

Allah. Kemudian yang menjadi kekhususan Allah secara global ada tiga macam: 

rububiyah, uluhiyah, dan asma wa shifat. Sedangkan pengertian ilmu tauhid yaitu: 

"Ilmu yang dapat digunakan untuk membuktikan keyakinan agama berdasarkan dalil-

dalil yang tetap dan dibenarkan (jelas secara akal) dan (benar secara penukilan)."13 

Pembagian pertama adalah tauhid rububiyah, yaitu mengesakan Allah dalam 

perbuatan-Nya. Allah memiliki perbuatan khusus yang tidak bisa dilakukan oleh 

makhluk, seperti menciptakan, mengatur semesta alam, dan memberikan rezeki. Dengan 

kata lain Allah adalah al-Khaliq (Pencipta), Ar-Raziq (Pemberi rezeki), al-Mu’thi al-

ani’ (Pemberi dan Penolak), al-Muhyi al-Mumit (Yang Maha Menghidupkan dan Yang 

 
11 Devia Maharani Lubis, Reza Noprial Lubis, dan Siska Wulandari Lubis, “Peran dan Fungsi Tauhid 

Dalam Kehidupan Sosial,” Tarbiyah-Jurnal Ilmu Pendidikan dan Pengajaran 1, no. 1 (30 April 2022). 
12 Devia Maharani Lubis, Reza Noprial Lubis, dan Siska Wulandari Lubis. 
13 Abdul Mun’im Ibrahim, Mughni Al Murid Al Jaami’ Li Asy-syuruh Kitab At-Tauhid (Mekkah: 

Maktabah Nizar Musthafa Al Baaz, 2000). 



Danang Dwi Basuki 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024 

DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187  
408 

Maha Mematikan), dan sebagainya. Ayat yang menjelaskan hal tersebut terdapat pada 

QS. Al-A’raf:54, QS. Al-Jatsiyah:27. 

Kedua, tauhid uluhiyah, yaitu tauhid yang memberikan arahan seseorang hanya 

menyembah kepada Allah. Mengesakan Allah melalui ibadah hanya kepada Allah saja 

seperti berdoa, tawakal, nazar, dan lainnya. Seseorang yang meyakini tauhid rububiyah 

berkonsekuensi kepada pengamalan tauhid uluhiyah, artinya seseorang yang meyakini 

Allah Sang Pencipta, Sang Pemberi Rezeki, dan Sang Pengatur Alam Semesta 

berkonsekuensi beribadah dan menyembah hanya kepada-Nya. Diutusnya seluruh nabi 

dan rasul ke muka bumi tugasnya adalah untuk menyeru agar manusia hanya 

menyembah Allah saja dan tidak menyembah selain Allah. Sebagai Allah tegaskan di 

dalam Al-Qur’an: QS. Az-Zumar:11, QS. Al-Anbiya:25, QS. Al-Ankabut:16, QS. Al-

Mukminun:23, QS. An-Nahl:36. 

Ketiga, tauhid asma’ wa shifat, yaitu meyakini bahwa Allah yang memiliki nama-

nama dan sifat-sifat yang sempurna. Istilah asma’ wa shifat terdiri dari tiga kata bahasa 

Arab yaitu asma (أسماء), Wa (و), shifat (صفة). Kata (أسماء) adalah bentuk jamak dari kata 

ism yang bermakna nama. Sedangkan (و) artinya dan. Sedangkan (صفة) adalah bentuk 

jamak dari shifah yang artinya sifat. Pada tauhid asma’ wa shifat, manusia hendaknya 

tidak menggunakan metode menyamakan (tamtsil), menyerupakan (tasybih) zat Allah, 

sifat dan perbuatan-Nya dengan makhluk. Para ulama terdahulu menetapkan sifat Allah 

sebagaimana yang Allah tetapkan tanpa tahrif (perubahan) atau ta’thil (peniadaan sifat), 

tanpa takyif (menjelaskan bagaimana), tanpa tamtsil (perumpamaan). Demikian juga 

mereka menolak apa yang Allah tolak dari diri-Nya, dan menetapkan sifat-sifat-Nya 

tanpa ilhad (penyimpangan dari kebenaran) yang tidak ada dalam asma’-Nya dan bukan 

juga dalam ayat-ayat-Nya sebagaimana yang dijelaskan di dalam firman Allah QS. Al 

A’raaf:180, QS. Al-Ikhlas:1-4, QS. Az-Zumar:32. 

Pendidikan tauhid sejatinya telah diajarkan oleh Allah dan diabadikan di dalam 

Al-Qur’an melalui kisah seorang yang memiliki hikmah yaitu Luqman. Dalam QS. 

Luqman:13, Luqman menjadikan pendidikan tauhid pelajaran pertama yang diberikan 

kepada anaknya. Ayat tersebut menjelaskan bahwa pendidikan tauhid menjadi prioritas 

yang diajarkan. Setelah itu pendidikan akhlak dan ibadah. Luqman menjadikan 

pendidikan tauhid sebagai fondasi yang menjadi sumber akhlak dan ibadah. Dalam ayat 

yang lain QS. Ibrahim: 24-25, Allah memberikan contoh yang begitu indah terkait 

aspek akidah, ibadah, dan akhlak. 



Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024 

DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187 
409 

Dalam ayat tersebut, iman (aspek akidah) diumpamakan seperti akar pohon yang 

rindang dengan tauhid sebagai akar tunggangnya. Sementara daun, batang, dan 

rantingnya adalah Islam (aspek ibadah). Sedangkan buahnya yaitu ihsan (aspek akhlak). 

Akar bukan hanya sebagai penguat kokohnya sebatang pohon, namun sebagai penopang 

kehidupan, kekuatan, dan kesuburan sebuah pohon. Begitu juga dengan tauhid sebagai 

penentu akhlak dan ibadah seseorang. Pendidikan tauhid merupakan proses pendidikan 

yang mendidik manusia untuk memiliki keyakinan mengesakan Allah dalam rububiyah, 

uluhiyah, nama dan sifat-Nya untuk diamalkan pada segala aspek kehidupan. 

 

Hakikat Akhlak Karimah 

Penyempurnaan akhlak karimah merupakan salah satu tujuan dari terwujudnya 

syariat. Sehingga Islam dapat diterapkan secara sempurna baik dalam kehidupan 

individu dan sosial.14 Secara etimologi kata “akhlak” dari bahasa Arab. Kata “akhlak” 

merupakan bentuk jamak dari “khuluq” yang berarti as-sajiyah (Perangai), ath-thab’u 

(karakter), tingkah laku, dan kelakuan.15 Secara terminologi, Imam Al Ghazali 

memberikan makna akhlak sebagai  "Suatu ungkapan yang tertancap kuat di dalam jiwa 

yang memunculkan berbagai perbuatan dengan mudah dan ringan, tanpa membutuhkan 

pemikiran dan pertimbangan."16 

Akhlak adalah kondisi jiwa seseorang yang memotivasi untuk melakukan 

perilaku tanpa dipikirkan atau tanpa pertimbangan terlebih dahulu. Indikator akhlak 

yang bersumber dari Al Qur’an ada empat. Pertama, kebaikan bersifat mutlak (al-

khairiyah al-muthlaq) yaitu akhlak yang di dalamnya terdapat kebaikan yang murni 

berasal dari keadaan, lingkungan, waktu dan tempat. Kedua, kebaikan bersifat 

komprehensif (as-shalahiyah al-ammah), yaitu akhlak yang di dalamnya terdapat 

kebaikan untuk seluruh umat manusia. Ketiga, implementasi bersifat wajib (al-ilzam al-

mustajab) yaitu hukum, perilaku yang harus dilakukan, sehingga ada sanksi hukum. 

 
14 Didin Hafidhuddin Hafidhuddin, Askar Patahuddin Fatahuddin, dan Syamsuar Hamka Hamka, 

“KONSEP KEPRIBADIAN MUSLIM DAN RELEVANSINYA TERHADAP PENDIDIKAN 

KARAKTER; KAJIAN TAFSIR PENDIDIKAN TEMATIK,” al-Iltizam: Jurnal Pendidikan Agama 

Islam 7, no. 1 (9 Juli 2022): 112, https://doi.org/10.33477/alt.v7i1.2942. 
15 Nada Shofa Lubis, “Pembentukan Akhlak Siswa di Madrasah: Kontribusi Lingkungan Sekolah, 

Kompetensi Guru, dan Mutu Pendidikan,” Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah 7, no. 1 (4 Juli 

2022): 137–56, https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2022.vol7(1).8847. 
16 Febrianti Rosiana Putri dan Abdulloh Arif Mukhlas, “Memahami Metode Pendidikan Akhlak dalam 

Perspektif Islam: Perbandingan Pemikiran Imam Al-Ghazali dan Abdullah Nashih ‘Ulwan,” Al-Jadwa: 

Jurnal Studi Islam 2, no. 2 (28 Maret 2023): 223–37, https://doi.org/10.38073/aljadwa.v2i2.987. 



Danang Dwi Basuki 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024 

DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187  
410 

Keempat, pengawasan bersifat menyeluruh (al-raqabah al-muhitah), yaitu pengawasan 

dari Allah untuk seluruh manusia.17 

Sedangkan dalam pembahasan akhlak para ulama menjelaskan ada dua macam 

akhlak. Pertama, akhlak yang baik atau dalam istilah lain adalah akhlak karimah dan 

Kedua, akhlak yang buruk atau akhlak madzmumah. Adapun ruang lingkup akhlak ada 

beberapa macam. Pertama, akhlak kepada Allah, Kedua, akhlak kepada Rasulullah, 

Ketiga, akhlak kepada sesama manusia, Keempat, akhlak kepada orang tua, Kelima, 

akhlak sebagai anak, Keenam, akhlak terhadap saudara sesama muslim, Ketujuh, akhlak 

terhadap tetangga, Kedelapan, akhlak terhadap saudara sebangsa.18 

Jika dikaitkan dengan sembilan nilai moderasi beragama, maka hal tersebut 

adalah wujud nyata dari akhlak karimah. Menurut Mishri dalam Lubis menyatakan 

bahwa ada empat indikator yang digunakan sebagai petunjuk akhlak baik.19 Pertama, 

muraqabah artinya seorang hamba yang selalu meyakini bahwa Allah mengawasi dan 

mengetahui segala hal yang diucapkan dan dilakukan secara lahir dan batin. Ibrahim Al-

Khawwash berkata "muraqabah  adalah  kejernihan  batin dan muncul karena Allah." 

Kedua, amanah, yaitu suatu kepercayaan yang diberikan kepada hamba Allah untuk 

melaksanakan syariat-Nya. Amanah menjadi salah satu akhlak para Rasul di antaranya 

Nabi Nuh, Hud, Shalih, Luth, dan Syu’aib. Allah tegaskan di dalam QS. Asy-Syura: 

107, "Sesungguhnya aku ini adalah seorang rasul yang memegang amanah (yang diutus) 

kepada kalian." 

Ketiga, tawadu, artinya rendah hati. Rasulullah menganjurkan kepada umatnya 

untuk memiliki sikap tawadu agar tersebarnya semangat cinta, saling mengasihi, dan 

menyayangi. Rasulullah SAW bersabda "Sesungguhnya Allah telah mewahyukan 

kepadaku supaya kalian bersikap rendah hati, dan janganlah sebagian kalian berbuat 

aniaya terhadap sebagian yang lain." (H.R. Ibnu Majah: 4204). Keempat, malu, 

merupakan akhlak yang mulia. Hendaknya setiap muslim memiliki sifat malu yang 

menghiasi dirinya. Malu adalah rasa tidak enak hati untuk melakukan sesuatu yang 

tidak baik. Nabi Muhammad SAW pernah bersabda, "Sesungguhnya setiap agama 

memiliki akhlak, dan akhlak Islam adalah malu" (Muwatha' Malik: 1406). Malu sifat 

merupakan akhlak karimah yang erat kaitannya dengan tauhid atau keimanan seseorang, 

 
17 Siti Suwaibatul Aslamiyah, Evi Zulianah, dan Minnatul Maula, Pendidikan Akhlak dengan Literasi 

Islami, ed. oleh Hepi Ikmal, vol. 1 (Lamongan: Nawa Litera Publishing, 2021). 
18 Siti Suwaibatul Aslamiyah, Evi Zulianah, dan Minnatul Maula. 
19 Lubis, “Pembentukan Akhlak Siswa di Madrasah: Kontribusi Lingkungan Sekolah, Kompetensi Guru, 

dan Mutu Pendidikan.” 



Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024 

DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187 
411 

Nabi mengatakan, "Iman memiliki lebih dari enam puluh cabang, dan malu adalah 

bagian dari iman." (H.R. Bukhari: 6) 

 

Pokok Moderasi Beragama dalam Pendidikan Tauhid 

Terkait dengan moderasi beragama, secara epistemologi kata moderasi berasal 

dari bahasa Inggris yaitu kata moderation yang memiliki arti sedang atau tidak 

berlebihan. Maka dari itu istilah moderator sering dimaknai dengan kata penengah. 

Moderat adalah suatu proses menangkal perilaku ekstrem dan condong ke jalan 

pertengahan. Jadi penyandingan kata moderasi dan agama dapat bermakna menghindari 

kekerasan atas nama agama. Bagi rakyat Indonesia yang multikultural, sikap moderasi 

beragama sangat diperlukan karena moderasi beragama adalah salah satu upaya untuk 

mengembangkan sikap keagamaan pada nuansa keberagaman. Dengan hal tersebut, 

toleransi menjadi salah satu cara untuk menangkal sikap radikal yang mengancam 

persatuan dan keharmonisan umat beragama.20 

Hakikat moderasi beragama adalah mengendalikan diri dari sikap berlebihan dan 

kekurangan. Sikap moderat adalah mengambil posisi tengah. Namun posisi tengah 

tersebut bukan berarti tidak memiliki sikap atau tidak memiliki pendirian. Justru 

mengambil posisi tengah adalah mengoreksi sikap ekstrem kanan yang terlalu kaku 

dalam beragama dan mengoreksi sikap ekstrem kiri yang terlalu bebas dan 

membolehkan segala sesuatu dalam beragama. Padahal agama memiliki batasan-batasan 

tertentu yang tidak boleh dilanggar.21 Selanjutnya, ada sembilan nilai moderasi 

beragama menurut Kementerian Agama Republik Indonesia yang disebut dengan basis 

normatif sembilan nilai, antara lain: al-tawassuth (tengah-tengah), i’tidal (tegak lurus 

dan bersikap proporsional), tasamuh  (toleransi), al-syura (musyawarah), al-ishlah 

(perbaikan), al-qudwah (kepeloporan), al-muwathanah (cinta tanah air), al-la ‘unf (anti 

kekerasan), I’tiraf al-‘urf (ramah budaya).22 

Seseorang mampu beragama dengan moderat, selama tidak menganut 

pandangan ekstrem kiri atau kanan. Prinsip Islam wasathiyah mengedepankan konsep-

 
20 S Monang, B Saputra, dan ..., “Moderasi Beragama di Indonesia: Analisis Terhadap Akidah Ahlu 

Sunnah Wa Al-Jama’ah,” Edukasi Islami …, 2022, 

http://www.jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/ei/article/view/2346. 
21 Luluk Nur Hamidah dan Syaefudin Achmad, “Implementation of Religious Moderation Values in 

College Students,” al-Iltizam: Jurnal Pendidikan Agama Islam 7, no. 2 (15 Desember 2022): 44, 

https://doi.org/10.33477/alt.v7i2.3366. 
22 Abdul Aziz dan A. Khoirul Anam, Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai Islam (Jakarta: 

Direktorat Jendral Pendidikan Islam Kementerian Agama RI, 2021), 

https://cendikia.kemenag.go.id/publik/buku_detail/517#. 



Danang Dwi Basuki 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024 

DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187  
412 

konsep Islam yang mengarahkan manusia kepada kehidupan yang seimbang. Setiap 

umat Islam hendaknya menyadari perlunya menyeimbangkan ajaran Islam dalam 

kehidupan sehari-hari. Di antara indikator moderasi beragama adalah komitmen 

kebangsaan, toleransi, anti radikalisme dan kekerasan, akomodatif terhadap budaya 

lokal.23 

Pokok moderasi beragama dalam pendidikan tauhid merupakan pendidikan yang 

mengajarkan suatu ajaran yang fundamental bagi umat Islam. Dengan mengucapkan 

lafaz Laa ilaha illallah, seorang manusia mengikrarkan bahwa tidak ada tuhan yang 

berhak disembah selain Allah. Dalam pandangan Islam kedudukan manusia di hadapan 

Allah ditentukan bukan dengan suku, ras, warna kulit, jabatan, harta, dan lainnya, 

namun yang menjadi tolok ukur kedudukan manusia di hadapan Allah adalah kebaikan 

hati dan amalnya. Manusia yang beriman kepada Allah dan memiliki hati yang baik 

serta amal yang baik merupakan manusia yang memiliki kedudukan terpandang di 

hadapan Allah. Rasulullah SAW bersabda, "Sesungguhnya Allah tidak melihat kepada 

tubuh dan rupa kalian, akan tetapi Allah melihat kepada hati kalian. (seraya 

mengisyaratkan telunjuknya ke dada beliau).” (H.R. Muslim: 4650). Dalam riwayat 

yang lain Nabi mengatakan, "Sesungguhnya Allah tidak melihat kepada rupa dan harta 

kalian, tetapi Allah melihat kepada hati dan amal kalian." (H.R. Muslim : 4651). 

Sementara itu, pokok moderasi bersikap tidak membeda-bedakan manusia yang 

satu dengan manusia yang lainnya. Sikap moderat atau wasathiyah adalah sikap 

bijaksana dalam menyikapi perbedaan dan senantiasa berada pada posisi tengah dari 

perbedaan yang ada, sehingga menjadikan manusia memiliki sikap toleran, adil, tidak 

memaksakan kehendak, dan mampu mengakui budaya yang ada pada suatu masyarakat. 

Dengan memahami bahwa pendidikan dengan mengajarkan prinsip tauhid yang 

melazimkan manusia untuk mengesakan Tuhan pada setiap aspek kehidupan, 

menjadikan umat Islam pada khususnya memahami bahwa yang berhak diagungkan, 

disembah, dan dimuliakan hanyalah Allah. Sementara itu, manusia dalam pandangan 

Allah memiliki kedudukan yang setara. Seseorang tidak boleh merasa super dan lebih 

tinggi daripada manusia lainnya. Tidak ada rasa saling menjatuhkan, menghina, dan 

menganggap jelek saudara yang berbeda pandangan dengannya. Sehingga sikap tersebut 

 
23 Yeni Huriani, Eni Zulaiha, dan Rika Dilawati, Buku Saku Moderasi Beragama Untuk Perempuan 

Muslim, ed. oleh M. Taufiq Rahman dan Mochamad Ziaul Haq (Bandung: Prodi S2 Studi Agama-Agama 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2022); Edi Nurhidin, “Strategi Implementasi Moderasi Beragama M. 

Quraish Shihab dalam Pengembangan Pembelajaran Pendidikan Agama Islam,” Kuttab : Jurnal Ilmu 

Pendidikan Islam 5, no. 2 (28 Desember 2021): 115–29, https://doi.org/10.30736/ktb.v5i2.686. 



Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024 

DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187 
413 

menjadi upaya dalam mewujudkan moderasi yang dapat meredam konflik yang terjadi 

di Indonesia.24 

 

Proses Integrasi Antara Pendidikan Tauhid Dan Nilai-Nilai Moderasi Beragama 

Dalam Pembentukan Akhlak 

Agama tauhid memiliki empat faktor. Pertama, faktor kreatif, khususnya aturan 

agama mendorong orang untuk bekerja secara efektif. Kedua, faktor inovasi yaitu aturan 

agama mampu menguatkan tujuan dan tindakan masyarakat setiap sisi kehidupan. 

Ketiga, faktor sublimasi yaitu ajaran agama memperbaiki dan menyucikan kejadian 

aktivitas manusia bukan hanya satu hal dimensi agama namun juga dimensi duniawi. 

Keempat, faktor integrasi, artinya aturan agama dapat menyatukan visi misi dan cara 

pandang manusia dan aktivitasnya baik secara individu maupun kelompok dalam 

menghadapi banyak tantangan berbeda dalam hidup.25 

Secara integrasi pendidikan tauhid dapat menyatukan akhlak karimah dan cara 

pandang yang ada pada diri seseorang maupun masyarakat. Bahkan dalam ruang 

lingkup negara. Tauhid menjadi falsafah Negara Kesatuan Republik Indonesia yaitu sila 

pertama "Pancasila Ketuhanan Yang Maha Esa". Tokoh bangsa Ki Bagus Hadikoeoemo 

dan KH. Wahid Hasyim pada momen sidang PPKI menegaskan bahwa sila tersebut 

sebagai deklarasi tauhid.26 Untuk menganalisis integrasi pendidikan tauhid dan nilai-

nilai moderasi beragama dalam pembentukan akhlak dilakukan melalui beberapa upaya. 

Pertama, pendekatan analisis. Pendidikan tauhid sebagai dasar akhlak yang 

berfokus pada pengenalan dan pemahaman tentang keesaan Tuhan, yang menjadi 

fondasi bagi pengembangan akhlak. Melalui pengajaran nilai-nilai tauhid, sebagai 

peserta didik diajarkan untuk memahami pentingnya moralitas dan etika dalam 

kehidupan sehari-hari. Selanjutnya integrasi nilai-nilai moderasi beragama dalam 

konteks tauhid dapat membantu siswa mengembangkan sikap toleran dan menghargai 

perbedaan, yang merupakan bagian dari akhlak yang baik. Kedua, integrasi kurikulum 

yang dilakukan dengan mengintegrasikan nilai moderasi beragama ke dalam kurikulum. 

Hal tersebut dapat dilakukan melalui: a). Kompetensi Dasar (KD) dan Kompetensi Inti 

(KI). Penyusun KD dan KI yang mencakup nilai-nilai moderasi seperti toleransi 

 
24 Muhammad Alan Juhri, “Paradigma Tauhid Sebagai Basis Mewujudkan Moderasi Islam di Indonesia,” 

Jurnal Ilmiah Mahasiswa Raushan Fikr 9, no. 2 (4 Agustus 2020): 1–9, 

https://doi.org/10.24090/jimrf.v9i2.4141. 
25 Juhri. 
26 Ida Parwati dkk., “Penanaman Nilai-Nilai Pendidikan Tauhid Pada Generasi Z Melalui Aplikasi Tiktok 

di PP Ammu Banten,” Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran 6, no. 3 (19 September 2023). 



Danang Dwi Basuki 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024 

DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187  
414 

(tasamuh), musyawarah (syura), dan anti kekerasan (la 'unf) dalam materi ajar.27 b). 

Metode pembelajaran yaitu menggunakan metode pembelajaran berbasis pengalaman 

(experiential learning) untuk membuat peserta didik terlibat langsung dalam praktik 

nilai-nilai moderasi.28 

Kedua, penerapan praktis. Aspek ini dapat dilakukan dengan melibatkan siswa 

dalam kegiatan sosial yang mencerminkan nilai-nilai moderasi, seperti proyek 

komunitas atau diskusi antar agama, untuk memperkuat pemahaman mereka tentang 

toleransi dan kerja sama.29 Hal lain yang dapat dilakukan adalah mendorong guru untuk 

menjadi teladan dalam menerapkan sikap moderat, sehingga siswa dapat melihat contoh 

nyata dari nilai-nilai tersebut dalam tindakan sehari-hari. Dengan menerapkan 

pendekatan-pendekatan tersebut, integrasi pendidikan tauhid dan nilai-nilai moderasi 

beragama dapat lebih efektif dalam membentuk akhlak yang baik pada generasi muda. 

Pendidikan tauhid yang dipelajari manusia sejatinya menjadikan dirinya terdidik 

agar memiliki akhlak karimah. Nilai-nilai moderasi beragama yang menjadi acuan 

kehidupan beragama di Indonesia yang beraneka ragam merupakan bentuk perwujudan 

akhlak karimah dalam kehidupan sehari-hari. Akhlak karimah yang dapat dibentuk dari 

proses integrasi antara pendidikan tauhid dan nilai-nilai moderasi beragama ada tiga. 

Pertama, tidak sombong karena sesungguhnya tauhid berkonsekuensi kepada pengakuan 

terhadap kebesaran Allah Yang Maha Kuasa dan Maha Kuat. Dengan kemampuan 

Allah mengatur alam semesta, menjadi petunjuk bagi manusia bahwa manusia tidak 

boleh memiliki sikap sombong.  

Manusia yang memiliki sikap sombong identik dengan meremehkan manusia 

lainnya. Indikator kesombongan manusia ada dua hal, Pertama, menolak kebenaran dan 

Kedua, meremehkan manusia. Nabi Muhammad SAW bersabda "Sesungguhnya Allah 

itu indah dan menyukai keindahan. Kesombongan itu adalah menolak kebenaran dan 

meremehkan manusia." (H.R. Muslim). Sikap tidak sombong termasuk sikap anti 

berlebihan yang muncul pada diri sendiri. Jika merujuk kepada nilai moderasi 

beragama, sikap tersebut selaras dengan nilai Al-Tawasshut yaitu sikap posisi antara 

berlebihan dengan kekurangan.30 

 
27 Muhammad Lutfi Gonibala, “Integrasi Nilai-nilai Moderasi Beragama pada Mata Pelajaran PAI dan 

Budi Pekerti di SMA Kelas X,” Journal of Islamic Education Policy 7, no. 1 (2022). 
28 Muhammad Lutfi Gonibala. 
29 Khoirul Mudawinun, “Integrasi Nilai-Nilai Moderasi pada Pendidikan Anak Usia Dini Berbasis Living 

Values Education,” Proceedings of Annual Conference for Muslim Scholars (AnCoMS) 2 (2018). 
30 Abdul Aziz dan A. Khoirul Anam, Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai Islam. 



Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024 

DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187 
415 

Kedua,  muraqabatullah  yaitu merasa diawasi oleh Allah dalam setiap gerak-

gerik dirinya baik secara lahir maupun batin. Keyakinan terhadap tauhid rububiyah 

dapat mendorong manusia untuk berhati-hati dalam bertindak dan berucap, sehingga 

akan memunculkan kebaikan dan perbaikan (al-ishlah) terhadap lingkungan sekitar 

serta mampu menjadi manusia teladan (al-qudwah) yang mempelopori kebaikan. Al-

Ishlah adalah terlibat dalam perbuatan reformatif dan konstruktif untuk kebaikan 

bersama. Sementara itu, al-qudwah adalah teladan, contoh atau model kehidupan.31 

Dengan demikian  muraqabatullah  menjadi langkah awal dalam mewujudkan nilai al-

ishlah dan al-qudwah yang terdapat pada moderasi beragama. 

Ketiga, amanah yaitu salah satu akhlak yang mulia apabila seseorang dapat 

menjaganya. Terkait dengan pengertian amanah, Ibn Al-‘Arabi meringkas makna 

amanah menjadi beberapa pendapat: perintah dan larangan, kewajiban, ketaatan, dan 

ketauhidan.32 Berdasarkan pendapat tersebut amanah memiliki relasi dengan pendidikan 

tauhid. Karena pendidikan tauhid mengarahkan manusia untuk memiliki sikap taat, 

sehingga ketaatan merupakan amanah yang menjadi salah satu tujuan dari pendidikan 

tauhid.  

Hakikat amanah adalah segala sesuatu yang diberikan kepada seseorang yang 

dipercaya untuk menjaga dan menunaikan baik dalam bentuk materi atau maknawi, 

urusan agama atau urusan dunia.33 Jika ditelaah lebih mendalam relasi antara amanah 

dengan nilai moderasi beragama, amanah merupakan sikap atau akhlak karimah yang 

terdapat pada nilai al-muwathanah (cinta tanah air). Sikap tersebut perlu dirawat dan 

dijaga, karena Allah memberikan amanah dan karunia berupa Negara Bangsa Indonesia 

yang perlu dijaga keutuhannya. 

Selain itu, nilai moderasi beragama yang memiliki relasi dengan amanah adalah 

nilai asy-syura (musyawarah). Musyawarah adalah kegiatan yang dilakukan untuk 

menuntaskan segala permasalahan dengan cara berdiskusi saling memberikan 

pandangan yang bermacam-macam yang bertujuan untuk menuju titik kesepakatan demi 

kepentingan bersama.34 Termasuk amanah dalam hal ini adalah menjaga hasil 

kesepakatan yang telah dimusyawarahkan untuk kemaslahatan bersama. 

 
31 Abdul Aziz dan A. Khoirul Anam. 
32 Muhammad Ibn Abdullah Ibn ‘Arabi, Ahkam al-Qur’an, vol. 1 (Dar  al-Kutub  al-‘Ilmiyyah, 2003). 
33 Ah. Haris Fahrudi, “Konsep Amanah Dalam Al-Qur’an,” MIYAH: Jurnal Studi Islam 19, no. 1 (Januari 

2023). 
34 Abdul Aziz dan A. Khoirul Anam, Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai Islam. 



Danang Dwi Basuki 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024 

DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187  
416 

Ketiga, tawadu, artinya rendah hati. Pada dasarnya pendidikan tauhid dapat 

menguatkan sikap tawadu seseorang, karena seseorang yang memahami tauhid sejatinya 

memahami hakikat kedudukan dirinya. Hasil dari pendidikan tauhid adalah meyakini 

Allah adalah Sang Pencipta (al-khaliq), sedangkan selain Allah adalah makhluk. 

Termasuk manusia merupakan salah satu makhluk ciptaan Allah. Maka tidaklah 

dibenarkan jika manusia memandang rendah manusia yang lainnya atau memandang 

dirinya lebih tinggi derajatnya dibanding dengan manusia lainnya. Dengan demikian 

sikap tawadu memiliki relasi yang kuat dengan beberapa nilai moderasi yaitu i’tidal 

(tegak lurus dan proporsional), tasamuh (toleransi), al-la ‘unf (anti kekerasan), i’tiraf 

al-‘urf (ramah budaya). Ketawaduan seseorang akan membawa kepada sikap 

proporsional (i’tidal), karena telah memahami kedudukannya sebagai manusia. 

Sehingga dirinya berupaya untuk memahami orang lain (tasamuh) dan menjauhkan diri 

sikap keras (al-la ‘unf) terhadap manusia yang lain. Lalu berakhir pada sikap ramah dan 

mengakui kondisi atau budaya yang ada pada lingkungan sekitarnya (i’tiraf al-‘urf). 

 

Kesimpulan 

Hasil penelitian ini menyimpulkan bahwa integrasi pendidikan tauhid dan nilai-

nilai moderasi beragama dapat menghasilkan individu yang tidak hanya memiliki 

kedalaman spiritual tetapi juga kontribusi sosial yang signifikan. Individu yang 

terbentuk melalui pendekatan ini akan memiliki sikap toleran, proporsional, dan ramah 

budaya, yang penting dalam menciptakan harmoni di tengah masyarakat yang majemuk. 

Namun, implementasi pendekatan ini menghadapi tantangan seperti resistensi budaya, 

kurangnya pemahaman guru, dan keterbatasan bahan ajar.  

Oleh karena itu, diperlukan strategi sistematis, termasuk pelatihan guru, 

pengembangan kurikulum berbasis nilai moderasi, dan penerapan metode pembelajaran 

inovatif. Secara keseluruhan, pendekatan integratif ini menawarkan paradigma 

pendidikan yang holistik, menghubungkan keimanan kepada Allah dengan nilai-nilai 

sosial yang moderat. Hal ini mencerminkan semangat Islam sebagai rahmatan lil 

'alamin, yang tidak hanya berorientasi pada keberhasilan spiritual tetapi juga pada 

harmoni sosial di tengah keberagaman.  

 

 

 

 



Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024 

DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187 
417 

Referensi 

Abdul Aziz dan A. Khoirul Anam. Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai 

Islam. Jakarta: Direktorat Jendral Pendidikan Islam Kementerian Agama RI, 

2021. https://cendikia.kemenag.go.id/publik/buku_detail/517#. 

Abdul Mun’im Ibrahim. Mughni Al Murid Al Jaami’ Li Asy-syuruh Kitab At-Tauhid. 

Mekkah: Maktabah Nizar Musthafa Al Baaz, 2000. 

Abuddin Nata. “Problema Akidah Tauhid Dalam Kehidupan Bangsa Dan Solusinya 

Melalui Pendidikan.” Ri’ayah: Jurnal Sosial dan Keagamaan 6, no. 2 (29 

November 2021). https://e-

journal.metrouniv.ac.id/index.php/riayah/article/view/3997/2423. 

Ah. Haris Fahrudi. “Konsep Amanah Dalam Al-Qur’an.” MIYAH: Jurnal Studi Islam 

19, no. 1 (Januari 2023). 

Auliya Nisa, Erhamwilda, dan Khambali. “Implementasi Program Etika untuk 

Membentuk Akhlakul Karimah Santri di Pondok Pesantren.” Jurnal Riset 

Pendidikan Agama Islam, 25 Desember 2023, 105–12. 

https://doi.org/10.29313/jrpai.v3i2.2976. 

Aziz, Aba Agil, Ah. Zakki Fuad, Ali Mas’ud, dan Imam Walid Asrofuddin Ulil Huda. 

“Rasionalitas Epistemik dalam Pendidikan Islam dengan Perspektif Historis 

untuk Membangun Moderasi Beragama di Indonesia.” Muslim Heritage 8, no. 1 

(29 Juni 2023): 7–15. https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v8i1.5846. 

Devia Maharani Lubis, Reza Noprial Lubis, dan Siska Wulandari Lubis. “Peran dan 

Fungsi Tauhid Dalam Kehidupan Sosial.” Tarbiyah-Jurnal Ilmu Pendidikan dan 

Pengajaran 1, no. 1 (30 April 2022). 

Dimas Kuswantoro. “Perundungan Siswa di Cilacap: Kronologi Kejadian, Tak Umbar 

Identitas Korban dan Pelaku, Ancaman Hukuman Berlapis.” Tempo.co, 29 

September 2023. 

Faikhatul Munawaroh dan Achmad Hidayatullah. “Studi Literatur tentang Strategi 

Pendidikan Agama Islam dalam Mempromosikan Kerukunan Antar Umat 

Beragama.” Jurnal Manajemen dan Pendidikan Agama Islam 2, no. 6 (7 

Agustus 2024): 58–71. https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i6.599. 

Hafidhuddin, Didin Hafidhuddin, Askar Patahuddin Fatahuddin, dan Syamsuar Hamka 

Hamka. “KONSEP KEPRIBADIAN MUSLIM DAN RELEVANSINYA 

TERHADAP PENDIDIKAN KARAKTER; KAJIAN TAFSIR PENDIDIKAN 

TEMATIK.” al-Iltizam: Jurnal Pendidikan Agama Islam 7, no. 1 (9 Juli 2022): 

112. https://doi.org/10.33477/alt.v7i1.2942. 

Hamidah, Luluk Nur, dan Syaefudin Achmad. “Implementation of Religious 

Moderation Values in College Students.” al-Iltizam: Jurnal Pendidikan Agama 

Islam 7, no. 2 (15 Desember 2022): 44. https://doi.org/10.33477/alt.v7i2.3366. 

Ida Parwati, Naf’an Tarihoran, Machdum Bachtiar, Wasehudin Wasehudin, dan Rifyal 

Ahmad Lugowi. “Penanaman Nilai-Nilai Pendidikan Tauhid Pada Generasi Z 

Melalui Aplikasi Tiktok di PP Ammu Banten.” Jurnal Review Pendidikan dan 

Pengajaran 6, no. 3 (19 September 2023). 

Juhri, Muhammad Alan. “Paradigma Tauhid Sebagai Basis Mewujudkan Moderasi 

Islam di Indonesia.” Jurnal Ilmiah Mahasiswa Raushan Fikr 9, no. 2 (4 Agustus 

2020): 1–9. https://doi.org/10.24090/jimrf.v9i2.4141. 



Danang Dwi Basuki 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024 

DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187  
418 

Kamsi, N, M D Febriyeni, dan ... “Analisis Pendidikan Tauhid Dalam Perspektif 

Pemikiran Muhammad Bin Abdul Wahhab Dan Relevansinya Dengan 

Pendidikan Islam Kontemporer.” El-Ghiroh: Jurnal Studi …, 2021. 

https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/el-ghiroh/article/view/330. 

Khoirul Mudawinun. “Integrasi Nilai-Nilai Moderasi pada Pendidikan Anak Usia Dini 

Berbasis Living Values Education.” Proceedings of Annual Conference for 

Muslim Scholars (AnCoMS) 2 (2018). 

Lia Hutasoit. “Kementerian PPPA: Ada 2.325 Kasus Kekerasan Fisik Anak Selama 

2023.” IDN TIMES, 1 Oktober 2023. 

Lubis, Nada Shofa. “Pembentukan Akhlak Siswa di Madrasah: Kontribusi Lingkungan 

Sekolah, Kompetensi Guru, dan Mutu Pendidikan.” Jurnal Pendidikan Agama 

Islam Al-Thariqah 7, no. 1 (4 Juli 2022): 137–56. https://doi.org/10.25299/al-

thariqah.2022.vol7(1).8847. 

Monang, S, B Saputra, dan ... “Moderasi Beragama di Indonesia: Analisis Terhadap 

Akidah Ahlu Sunnah Wa Al-Jama’ah.” Edukasi Islami …, 2022. 

http://www.jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/ei/article/view/2346. 

Muhammad Ibn Abdullah Ibn ‘Arabi. Ahkam al-Qur’an. Vol. 1. Dar  al-Kutub  al-

‘Ilmiyyah, 2003. 

Muhammad Lutfi Gonibala. “Integrasi Nilai-nilai Moderasi Beragama pada Mata 

Pelajaran PAI dan Budi Pekerti di SMA Kelas X.” Journal of Islamic Education 

Policy 7, no. 1 (2022). 

Nurhayati Nurhayati, Abrari Ilham, dan Nurul Masita Pombaile. “Peran Guru Akidah 

Akhlak Dalam Penguatan Moderasi Beragama Siswa di MTs Swasta Nurul 

Yaqin Tondano.” Journal of Islamic Education: The Teacher of Civilization 4, 

no. 2 (September 2023): 112–25. 

Nurhidin, Edi. “Strategi Implementasi Moderasi Beragama M. Quraish Shihab dalam 

Pengembangan Pembelajaran Pendidikan Agama Islam.” Kuttab : Jurnal Ilmu 

Pendidikan Islam 5, no. 2 (28 Desember 2021): 115–29. 

https://doi.org/10.30736/ktb.v5i2.686. 

Putri, Febrianti Rosiana, dan Abdulloh Arif Mukhlas. “Memahami Metode Pendidikan 

Akhlak dalam Perspektif Islam: Perbandingan Pemikiran Imam Al-Ghazali dan 

Abdullah Nashih ‘Ulwan.” Al-Jadwa: Jurnal Studi Islam 2, no. 2 (28 Maret 

2023): 223–37. https://doi.org/10.38073/aljadwa.v2i2.987. 

Salamuddin, S, dan H Purba. “Pendidikan Tauhid: Cara Mengenal Tuhan.” … Jurnal 

Pendidikan …, 2022. 

http://www.jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/ei/article/view/3762. 

“Satpam Madrasah Ibtidaiyah di Karawang Perkosa Siswi Hingga Korban Alami 

Trauma Berat.” Indonesia: Kompas TV, 25 September 2023. 

Siti Suwaibatul Aslamiyah, Evi Zulianah, dan Minnatul Maula. Pendidikan Akhlak 

dengan Literasi Islami. Disunting oleh Hepi Ikmal. Vol. 1. Lamongan: Nawa 

Litera Publishing, 2021. 

Yeni Huriani, Eni Zulaiha, dan Rika Dilawati. Buku Saku Moderasi Beragama Untuk 

Perempuan Muslim. Disunting oleh M. Taufiq Rahman dan Mochamad Ziaul 

Haq. Bandung: Prodi S2 Studi Agama-Agama UIN Sunan Gunung Djati 

Bandung, 2022. 


