N N — Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman
lnl l u https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id /index.php/intelektual
) Volume 14 (3), 2024, 401-418
Yurnal Pendidikan dan Studi Keislaman DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187

E-ISSN: 2685-4155 Available Online: 2024-12-31

Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid dan Nilai-nilai Moderasi Beragama
dalam Pembentukan Akhlak Terpuji

Danang Dwi Basuki,!*
ISTIT Hidayatunnajah Bekasi, Indonesia
'danang_dwi_basuki@stithidayatunnajah.ac.id

Received: 2024-09-22 Revised: 2024-12-23 Approved: 2024-12-26
*) Corresponding Author
Copyright ©2024 Authors
Abstract

Forming noble morals is Islamic education's primary goal, reflecting faith in Allah.
However, challenges such as moral deviation, violence, and intolerance indicate the
need for a holistic educational approach. This study analyzes the integration of
monotheistic education and religious moderation values in forming noble morals.
Monotheism education is becoming a spiritual foundation, including Rububiyah,
Uluhiyah, and Asma wa Sifat. Meanwhile, religious moderation values, such as
tolerance (tasamuh), justice (i'tidal), and love of the homeland (al-muwathanah),
provide social guidance in a multicultural society. This study uses a qualitative
approach with a literature study design. The process is carried out through three
stages: (1) identification of literature using relevant keywords, (2) selection of
literature, and (3) thematic synthesis to reveal the relationship between monotheism
education and religious moderation values. The study results indicate that the
integration of monotheistic education and religious moderation values can form noble
morals relevant to modern challenges. For example, muragabatullah (awareness of
being watched by Allah) contains values of improvement and exemplary behavior,
while tawadhu (humility) strengthens values of tolerance and anti-violence. This
integration process can be implemented through a curriculum based on moderation
values, experiential learning, and teacher training. In conclusion, the integrative
approach forms tolerant religious individuals and contributes to social harmony. This
paradigm reflects Islam as rahmatan lil ‘alamin, as a solution to the challenges of
character education in the era of diversity.

Keywords: Moderation, Morals, Tauhid.

Abstrak
Membentuk akhlak mulia merupakan tujuan utama pendidikan Islam, yang
mencerminkan keimanan kepada Allah SWT. Namun, berbagai tantangan seperti
penyimpangan akhlak, kekerasan, dan intoleransi mengindikasikan perlunya
pendekatan pendidikan yang holistik. Penelitian ini menganalisis integrasi pendidikan
tauhid dan nilai-nilai moderasi beragama dalam membentuk akhlak mulia. Pendidikan
tauhid menjadi landasan spiritual, meliputi Rububiyah, Uluhiyah, dan Asma wa Sifat.
Sementara itu, nilai-nilai moderasi beragama, seperti toleransi (tasamuh), keadilan
(i'tidal), dan cinta tanah air (al-muwathanah), memberikan tuntunan sosial dalam
masyarakat multikultural. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
desain studi pustaka. Prosesnya dilakukan melalui tiga tahap: (1) identifikasi pustaka
dengan menggunakan kata kunci yang relevan, (2) pemilihan pustaka, dan (3) sintesis
tematik untuk mengungkap keterkaitan antara pendidikan tauhid dan nilai-nilai
moderasi beragama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa integrasi pendidikan tauhid

401


https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/intelektual
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:1danang_dwi_basuki@stithidayatunnajah.ac.id

Danang Dwi Basuki

dan nilai-nilai moderasi beragama dapat membentuk akhlak mulia yang relevan
dengan tantangan modern. Misalnya, muragabatullah (kesadaran akan diawasi Allah)
mengandung nilai-nilai perbaikan dan keteladanan, sedangkan tawadhu (kerendahan
hati) memperkuat nilai-nilai toleransi dan anti kekerasan. Proses integrasi ini dapat
dilaksanakan melalui kurikulum yang berbasis pada nilai-nilai moderasi, pembelajaran
berdasarkan pengalaman, dan pelatihan guru. Singkatnya, pendekatan integratif
membentuk pribadi-pribadi beragama yang toleran dan berkontribusi pada
keharmonisan sosial. Paradigma ini mencerminkan Islam sebagai rahmatan lil ‘alamin,
sebagai solusi atas tantangan pendidikan karakter di era keberagaman.

Kata Kunci: Akhlak, Moderasi, Tauhid.

Pendahuluan

Pembentukan akhlak karimah merupakan tujuan utama dalam sistem pendidikan
Islam yang berorientasi pada pengembangan karakter mulia sebagai manifestasi dari
keimanan kepada Allah Swt.! Namun pada kenyataannya bentuk penyimpangan
terhadap akhlak yang baik dilakukan oleh orang-orang yang berada di lingkungan
akademik masih saja terjadi. Kasus penganiayaan dan perundungan yang dilakukan
peserta didik terhadap peserta didik yang lainnya di Kecamatan Cimanggu Kabupaten
Cilacap Jawa Tengah.? Selain itu degradasi akhlak juga terjadi pada seorang penjaga
keamanan sekolah yang melakukan rudapaksa kepada peserta didik Madrasah
Ibtidaiyah di Karawang hingga mengalami trauma berat.>* Menurut data Kementerian
Pemberdayaan Perempuan dan Perlindungan Anak menerangkan bahwa ada data kasus
yang terjadi pada anak sejak bulan Januari 2023 hingga bulan Agustus 2023 terdapat
2.325 kasus kekerasan fisik terhadap anak, kekerasan psikis pada anak ada 2.618 kasus,
dan kekerasan seksual pada anak sebanyak 6.316 kasus.* Fakta tersebut menjadi
tantangan bagi dunia pendidikan untuk terus melakukan berbagai macam upaya dalam
menangkal penyimpangan akhlak dan nilai-nilai moderat.

Selanjutnya dalam konteks ini, pendidikan tauhid memiliki posisi sentral karena
menjadi fondasi dasar bagi setiap aspek kehidupan seorang Muslim. Tauhid, yang
secara etimologis berarti keesaan, tidak hanya mengajarkan aspek-aspek teologis, tetapi
juga membentuk paradigma berpikir, sikap, dan perilaku yang dilandasi keyakinan

kepada Allah SWT. Konsepsi ini menempatkan pendidikan tauhid sebagai pilar utama

! Auliya Nisa, Erhamwilda, dan Khambali, “Implementasi Program Etika untuk Membentuk Akhlakul
Karimah Santri di Pondok Pesantren,” Jurnal Riset Pendidikan Agama Islam, 25 Desember 2023, 105—
12, https://doi.org/10.29313/jrpai.v3i2.2976.

2 Dimas Kuswantoro, “Perundungan Siswa di Cilacap: Kronologi Kejadian, Tak Umbar Identitas Korban
dan Pelaku, Ancaman Hukuman Berlapis,” Tempo.co, 29 September 2023.

8 “Satpam Madrasah Ibtidaiyah di Karawang Perkosa Siswi Hingga Korban Alami Trauma Berat”
(Indonesia: Kompas TV, 25 September 2023).

4 Lia Hutasoit, “Kementerian PPPA: Ada 2.325 Kasus Kekerasan Fisik Anak Selama 2023,” IDN TIMES,
1 Oktober 2023.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024
DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187



Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid

dalam upaya membangun pribadi yang berakhlak karimah. Namun, dalam dinamika
kehidupan modern yang penuh tantangan, penguatan tauhid memerlukan pendekatan
integratif yang tidak hanya menekankan aspek keagamaan tetapi juga relevansi dengan
nilai moderasi beragama.

Selanjutnya, moderasi beragama merupakan konsep yang semakin mendapatkan
perhatian dalam konteks keberagaman masyarakat global saat ini. Moderasi beragama,
yang sering diidentifikasi dengan istilah wasathiyah, menekankan keseimbangan antara
keyakinan yang kokoh dan toleransi terhadap perbedaan.® Nilai-nilai moderasi
beragama mencakup prinsip-prinsip seperti keadilan, kesetaraan, penghormatan
terhadap perbedaan, dan penghindaran dari sikap ekstremisme. Dalam Islam, moderasi
ini memiliki akar kuat dalam ajaran Al-Qur’an dan Hadis, dalam surah Al-Bagarah ayat
143 menjelaskan bahwa umat Islam diharapkan menjadi ummatan wasathan (umat yang
moderat). Nilai-nilai ini relevan untuk diintegrasikan dalam pendidikan, khususnya
pendidikan tauhid, untuk menciptakan individu yang tidak hanya memiliki akhlak
karimah tetapi juga mampu menjadi agen harmoni di tengah keberagaman.

Pendekatan integratif dalam pendidikan menggabungkan berbagai disiplin ilmu,
nilai, dan metode untuk menciptakan pembelajaran yang holistik dan kontekstual.
Dalam konteks pendidikan tauhid, pendekatan ini memungkinkan penggabungan antara
penguatan iman dengan pengembangan sikap toleran yang sesuai dengan nilai-nilai
moderasi beragama. Sebagai contoh, ajaran tauhid yang menanamkan keyakinan kepada
Allah SWT sebagai Maha Esa dapat diterjemahkan dalam sikap kasih sayang, keadilan,
dan penghormatan terhadap sesama manusia sebagai ciptaan Allah. Nilai-nilai ini, jika
ditanamkan melalui proses pendidikan yang sistematis, akan berkontribusi pada
pembentukan akhlak karimah yang tidak hanya bermanfaat secara individu tetapi juga
bagi masyarakat luas.

Namun demikian, pelaksanaan pendekatan integratif ini menghadapi berbagai
tantangan, baik secara teoretis maupun praktis. Secara teoretis, diperlukan pemahaman
yang mendalam tentang korelasi antara tauhid, nilai-nilai moderasi beragama, dan
akhlak karimah. Sebagian besar literatur pendidikan Islam masih memisahkan
pembahasan tauhid sebagai aspek teologis dengan isu-isu sosial seperti moderasi

beragama. Akibatnya, terdapat kekosongan epistemologi yang menghambat

5 Aba Agil Aziz dkk., “Rasionalitas Epistemik dalam Pendidikan Islam dengan Perspektif Historis untuk
Membangun Moderasi Beragama di Indonesia,” Muslim Heritage 8, no. 1 (29 Juni 2023): 7-15,
https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v8i1.5846.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024
DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187




Danang Dwi Basuki

implementasi pendekatan integratif secara holistik. Secara praktis, tantangan muncul
dalam bentuk resistensi budaya, kurangnya pemahaman guru, serta keterbatasan bahan
ajar yang relevan dengan kebutuhan zaman. Oleh karena itu, diperlukan strategi yang
sistematis untuk mengatasi hambatan ini, seperti pelatihan guru, pengembangan
kurikulum berbasis integrasi nilai, dan penggunaan metode pembelajaran inovatif.

Pendekatan integratif dalam pendidikan tauhid dan nilai-nilai moderasi
beragama memiliki potensi besar untuk membentuk generasi yang berakhlak karimah
sekaligus mampu menghadapi tantangan global. Sebagai contoh, penelitian yang
dilakukan oleh Faikhatul menunjukkan bahwa pendidikan berbasis moderasi beragama
dapat mengurangi tingkat intoleransi di kalangan generasi muda. Selain itu, pendidikan
tauhid yang dikontekstualisasikan dengan nilai-nilai modernitas mampu menciptakan
individu yang tidak hanya religius tetapi juga produktif secara sosial.® Temuan-temuan
ini  menggarisbawahi pentingnya pendekatan integratif sebagai solusi untuk
menjembatani antara idealisme pendidikan Islam dengan realitas sosial yang dinamis.

Lebih jauh, implementasi pendekatan integratif ini tidak hanya relevan dalam
konteks pendidikan formal tetapi juga pendidikan nonformal dan informal. Pendidikan
formal dapat mengintegrasikan nilai-nilai moderasi beragama dalam kurikulum tauhid
di sekolah-sekolah atau madrasah, sedangkan pendidikan nonformal dan informal dapat
memanfaatkan media dakwah, keluarga, serta komunitas untuk menyebarkan nilai-nilai
ini. Sebagai contoh, kegiatan keagamaan berbasis komunitas seperti halagah atau kajian
Islam dapat menjadi wadah untuk menginternalisasi nilai-nilai moderasi beragama
dalam kehidupan sehari-hari.

Dengan demikian, pendekatan integratif antara pendidikan tauhid dan nilai
moderasi beragama merupakan paradigma yang diperlukan dalam pembentukan akhlak
karimah. Paradigma ini tidak hanya berorientasi pada keberhasilan spiritual tetapi juga
pada kontribusi sosial, yang mencerminkan esensi Islam sebagai agama rahmatan lil
‘alamin. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi konsep,
implementasi, dan tantangan pendekatan integratif tersebut dalam membentuk akhlak
karimah yang relevan dengan kebutuhan zaman.

Pendidikan Islam merupakan kebutuhan yang penting bagi manusia, bagaikan

air yang dapat melepaskan dahaga. Proses Pendidikan Islam tidak dapat dilepaskan

® Faikhatul Munawaroh dan Achmad Hidayatullah, “Studi Literatur tentang Strategi Pendidikan Agama

Islam dalam Mempromosikan Kerukunan Antar Umat Beragama,” Jurnal Manajemen dan Pendidikan
Agama Islam 2, no. 6 (7 Agustus 2024): 58—71, https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i6.599.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024

DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187




Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid

dengan pendidikan tauhid karena sebelum mempelajari ilmu yang lain, ilmu tentang
tauhid adalah tangga pertama dalam membentuk seorang muslim yang hakiki.’

Pendidikan tauhid seharusnya tidak terbatas pada pengenalan Allah sebagai
Tuhan saja, namun lebih dari itu pendidikan tauhid menjadikan seorang hamba berusaha
menerapkan akhlak karimah sebagai implikasi dari mempelajari tauhid dan perwujudan
nilai-nilai moderasi beragama sebagai bentuk konkret dalam kehidupan sehari-hari.
Pendidikan tauhid selalu dipahami berbeda dengan ilmu pengetahuan populer (ilmiah),
sehingga kajian tentang pendidikan tauhid pada umumnya terbatas pada konsep
pengenalan Tuhan dan diajarkan secara normatif yang terkesan kurang memasukkan
nilai-nilai kontekstual dalam pembelajaran.?

Selain sebagai landasan moral, etika, dan perilaku, pendidikan tauhid seharusnya
menjadi landasan pendidikan di bidang lainnya. Namun pada kenyataannya, pendidikan
tauhid belum seutuhnya mempengaruhi akhlak secara sosial. Berbagai penyebab dan
solusi dari kondisi tersebut telah banyak diteliti oleh para ahli, namun masih belum
efektif. Terjadinya penyimpangan moral dan susila, tindakan kriminal, tindakan
kekerasan atas nama agama, dan pelanggaran terhadap hak asasi manusia menunjukkan
keadaan yang belum membahagiakan.®

Studi penelitian sebelumnya lebih fokus kepada integrasi nilai-nilai moderasi
beragama pada suatu mata pelajaran. Masih banyak yang belum mengkaji tentang
integrasi pendidikan tauhid dan nilai moderasi beragama dalam pembentukan akhlak. Di
antaranya integrasi nilai-nilai moderasi beragama pada mata pelajaran Akidah Akhlak.
Fokus penelitian tersebut pada jenis nilai moderasi beragama yang terintegrasi dengan
mata pelajaran Akidah Akhlak. Selanjutnya penelitian tersebut menjelaskan tentang
proses penanaman nilai moderasi beragama dan dampaknya melalui pembelajaran
Akidah Akhlak. Adapun penelitian yang lainnya lebih fokus kepada peran guru dalam
menguatkan nilai moderasi beragama terhadap peserta didik.® Oleh karenanya, pada

penelitian ini peneliti berusaha untuk mengkaji tentang analisis integrasi pendidikan

"N Kamsi, M D Febriyeni, dan ..., “Analisis Pendidikan Tauhid Dalam Perspektif Pemikiran Muhammad
Bin Abdul Wahhab Dan Relevansinya Dengan Pendidikan Islam Kontemporer,” EI-Ghiroh: Jurnal Studi
..., 2021, https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/el-ghiroh/article/view/330.

8 S Salamuddin dan H Purba, “Pendidikan Tauhid: Cara Mengenal Tuhan,” ... Jurnal Pendidikan ...,
2022, http://www.jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/ei/article/view/3762.

® Abuddin Nata, “Problema Akidah Tauhid Dalam Kehidupan Bangsa Dan Solusinya Melalui
Pendidikan,” Ri’ayah: Jurnal Sosial dan Keagamaan 6, no. 2 (29 November 2021), https://e-
journal.metrouniv.ac.id/index.php/riayah/article/view/3997/2423.

10 Nurhayati Nurhayati, Abrari Ilham, dan Nurul Masita Pombaile, “Peran Guru Akidah Akhlak Dalam
Penguatan Moderasi Beragama Siswa di MTs Swasta Nurul Yaqgin Tondano,” Journal of Islamic
Education: The Teacher of Civilization 4, no. 2 (September 2023): 112—25.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024
DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187




Danang Dwi Basuki

tauhid dan nilai moderasi beragama dalam pembentukan akhlak. Penelitian ini bertujuan
untuk menggali integrasi pendidikan tauhid dan nilai-nilai moderasi beragama dalam

pembentukan akhlak karimah.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi pustaka
(library research). Metode ini dipilih untuk menganalisis secara sistematis integrasi
pendidikan tauhid dan nilai-nilai moderasi beragama dalam pembentukan akhlak
karimah. Prosesnya terdiri dari tiga tahapan: (1) identifikasi literatur, (2) seleksi
literatur, dan (3) sintesis tematik. Sumber data meliputi kitab klasik, artikel jurnal, buku
ilmiah, dan sumber terpercaya lainnya yang relevan. Pada tahap identifikasi, literatur
dicari menggunakan kata kunci seperti "pendidikan tauhid,” "moderasi beragama,” dan
"akhlak karimah" pada basis data jurnal nasional dan internasional.

Selanjutnya, seleksi dilakukan dengan mengevaluasi literatur berdasarkan
kelayakan, relevansi topik, dan kebaruan. Literatur yang terpilih dianalisis untuk
mengidentifikasi konsep utama, relasi antar konsep, serta relevansi terhadap tema
penelitian. Hasil analisis disintesis secara tematik untuk menggambarkan hubungan
antara pendidikan tauhid dan nilai moderasi beragama dalam membentuk akhlak
karimah. Metode ini memastikan validitas temuan melalui peninjauan sumber yang

terpercaya dan relevan, sekaligus mendukung interpretasi yang mendalam.

Hasil dan Pembahasan
Peran Pendidikan Tauhid dalam Kehidupan

Pendidikan tauhid memiliki tujuan agar tauhid menjadi pegangan hidup manusia
dalam melakukan segala aktivitas, sehingga manusia lebih bersemangat dalam
menjalankan hidupnya dan tidak berbuat menyimpang, karena selain sebagai penggerak
dari dalam, tauhid juga sebagai pendorong dari dalam. Manusia yang telah terdidik
dengan pendidikan tauhid memiliki tugas untuk membersihkan manusia dari
menyembah makhluk kepada menyembah Allah. Dengan tauhid, derajat manusia sama
dengan derajat manusia yang lainnya, yang membedakan derajat antar manusia di
hadapan Allah adalah ketakwaannya. Hal tersebut selaras dengan Surat Al-Hujurat ayat
13 sebagai berikut:

"Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari seorang laki-
laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu berbangsa-bangsa dan

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024
DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187



Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid

bersuku-suku agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia di
antara kamu di sisi Allah adalah orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya Allah
Maha Mengetahui lagi Maha Teliti (QS. Al-Hujurat:13)."

Dalam pengembangan umat, tauhid berperan mengubah setiap individu menjadi

manusia yang memiliki sifat mulia. Sifat-sifat tersebut dapat digolongkan menjadi
empat jenis. Pertama, memiliki komitmen yang kuat pada Tuhannya. la akan berupaya
secara maksimal untuk menjalankan perintah Allah sesuai dengan kemampuannya.
Kedua, bersikap progresif dengan senantiasa menilai kualitas kehidupannya. Ketiga,
tujuan hidup yang jelas. Di mana kerja keras, ibadah, hidup dan matinya hanya untuk
Allah. Keempat, visi yang jelas yaitu menjalankan kehidupan dengan menjaga
hubungan dirinya dengan tuhannya dan menjaga keharmonisan bersama manusia lain.

Selain memiliki peran terhadap manusia, tauhid juga memiliki lima fungsi
terhadap kehidupan manusia. Pertama, memerdekakan manusia dari penyembahan
kepada makhluk. Kedua, memelihara nilai-nilai yang positif yang bukan bersumber dari
hawa nafsu dan kepuasan belaka. Ketiga, sebagai frame of thought (kerangka berpikir)
dalam pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Keempat, sebagai landasan
keimanan yang dapat mendatangkan kebahagiaan seluruh umat manusia, ketika ajaran
tauhid dapat dilaksanakan secara terus-menerus. Kelima, mendidik umat Islam agar
meyakini Allah SWT sebagai sumber kesadaran intelektual mereka.*?

Penjelasan tersebut merupakan penjabaran dari dimensi makna tauhid yang secara
bahasa berasal dari bahasa Arab yaitu 'ws s — 2a 5 — a5 artinya mengesakan. Adapun
tauhid secara istilah adalah mengesakan Allah dalam perkara yang menjadi kekhususan
Allah. Kemudian yang menjadi kekhususan Allah secara global ada tiga macam:
rububiyah, uluhiyah, dan asma wa shifat. Sedangkan pengertian ilmu tauhid yaitu:
"llmu yang dapat digunakan untuk membuktikan keyakinan agama berdasarkan dalil-
dalil yang tetap dan dibenarkan (jelas secara akal) dan (benar secara penukilan)."

Pembagian pertama adalah tauhid rububiyah, yaitu mengesakan Allah dalam
perbuatan-Nya. Allah memiliki perbuatan khusus yang tidak bisa dilakukan oleh
makhluk, seperti menciptakan, mengatur semesta alam, dan memberikan rezeki. Dengan
kata lain Allah adalah al-Khaliq (Pencipta), Ar-Raziq (Pemberi rezeki), al-Mu 'thi al-
ani’ (Pemberi dan Penolak), al-Muhyi al-Mumit (Yang Maha Menghidupkan dan Yang

11 Devia Maharani Lubis, Reza Noprial Lubis, dan Siska Wulandari Lubis, “Peran dan Fungsi Tauhid
Dalam Kehidupan Sosial,” Tarbiyah-Jurnal IImu Pendidikan dan Pengajaran 1, no. 1 (30 April 2022).

12 Devia Maharani Lubis, Reza Noprial Lubis, dan Siska Wulandari Lubis.

13 Abdul Mun’im Ibrahim, Mughni Al Murid Al Jaami’ Li Asy-syuruh Kitab At-Tauhid (Mekkah:
Maktabah Nizar Musthafa Al Baaz, 2000).

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024
DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187




Danang Dwi Basuki

Maha Mematikan), dan sebagainya. Ayat yang menjelaskan hal tersebut terdapat pada
QS. Al-A’raf:54, QS. Al-Jatsiyah:27.

Kedua, tauhid uluhiyah, yaitu tauhid yang memberikan arahan seseorang hanya
menyembah kepada Allah. Mengesakan Allah melalui ibadah hanya kepada Allah saja
seperti berdoa, tawakal, nazar, dan lainnya. Seseorang yang meyakini tauhid rububiyah
berkonsekuensi kepada pengamalan tauhid uluhiyah, artinya seseorang yang meyakini
Allah Sang Pencipta, Sang Pemberi Rezeki, dan Sang Pengatur Alam Semesta
berkonsekuensi beribadah dan menyembah hanya kepada-Nya. Diutusnya seluruh nabi
dan rasul ke muka bumi tugasnya adalah untuk menyeru agar manusia hanya
menyembah Allah saja dan tidak menyembah selain Allah. Sebagai Allah tegaskan di
dalam Al-Qur’an: QS. Az-Zumar:11, QS. Al-Anbiya:25, QS. Al-Ankabut:16, QS. Al-
Mukminun:23, QS. An-Nahl:36.

Ketiga, tauhid asma’ wa shifat, yaitu meyakini bahwa Allah yang memiliki nama-
nama dan sifat-sifat yang sempurna. Istilah asma’ wa shifat terdiri dari tiga kata bahasa
Arab yaitu asma (s\e-l), Wa (), shifat (ié=). Kata (s\ewl) adalah bentuk jamak dari kata
ism yang bermakna nama. Sedangkan () artinya dan. Sedangkan (44=) adalah bentuk
jamak dari shifah yang artinya sifat. Pada tauhid asma’ wa shifat, manusia hendaknya
tidak menggunakan metode menyamakan (tamtsil), menyerupakan (tasybih) zat Allah,
sifat dan perbuatan-Nya dengan makhluk. Para ulama terdahulu menetapkan sifat Allah
sebagaimana yang Allah tetapkan tanpa tahrif (perubahan) atau ta 'thil (peniadaan sifat),
tanpa takyif (menjelaskan bagaimana), tanpa tamtsil (perumpamaan). Demikian juga
mereka menolak apa yang Allah tolak dari diri-Nya, dan menetapkan sifat-sifat-Nya
tanpa ilhad (penyimpangan dari kebenaran) yang tidak ada dalam asma’-Nya dan bukan
juga dalam ayat-ayat-Nya sebagaimana yang dijelaskan di dalam firman Allah QS. Al
A’raaf:180, QS. Al-lkhlas:1-4, QS. Az-Zumar:32.

Pendidikan tauhid sejatinya telah diajarkan oleh Allah dan diabadikan di dalam
Al-Qur’an melalui kisah seorang yang memiliki hikmah yaitu Lugman. Dalam QS.
Lugman:13, Lugman menjadikan pendidikan tauhid pelajaran pertama yang diberikan
kepada anaknya. Ayat tersebut menjelaskan bahwa pendidikan tauhid menjadi prioritas
yang diajarkan. Setelah itu pendidikan akhlak dan ibadah. Lugman menjadikan
pendidikan tauhid sebagai fondasi yang menjadi sumber akhlak dan ibadah. Dalam ayat
yang lain QS. Ibrahim: 24-25, Allah memberikan contoh yang begitu indah terkait
aspek akidah, ibadah, dan akhlak.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024
DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187



Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid

Dalam ayat tersebut, iman (aspek akidah) diumpamakan seperti akar pohon yang
rindang dengan tauhid sebagai akar tunggangnya. Sementara daun, batang, dan
rantingnya adalah Islam (aspek ibadah). Sedangkan buahnya yaitu ihsan (aspek akhlak).
Akar bukan hanya sebagai penguat kokohnya sebatang pohon, namun sebagai penopang
kehidupan, kekuatan, dan kesuburan sebuah pohon. Begitu juga dengan tauhid sebagai
penentu akhlak dan ibadah seseorang. Pendidikan tauhid merupakan proses pendidikan
yang mendidik manusia untuk memiliki keyakinan mengesakan Allah dalam rububiyah,

uluhiyah, nama dan sifat-Nya untuk diamalkan pada segala aspek kehidupan.

Hakikat Akhlak Karimah

Penyempurnaan akhlak karimah merupakan salah satu tujuan dari terwujudnya
syariat. Sehingga Islam dapat diterapkan secara sempurna baik dalam kehidupan
individu dan sosial.** Secara etimologi kata “akhlak™ dari bahasa Arab. Kata “akhlak”
merupakan bentuk jamak dari “khulug” yang berarti as-sajiyah (Perangai), ath-thab 'u
(karakter), tingkah laku, dan kelakuan.** Secara terminologi, Imam Al Ghazali
memberikan makna akhlak sebagai "Suatu ungkapan yang tertancap kuat di dalam jiwa
yang memunculkan berbagai perbuatan dengan mudah dan ringan, tanpa membutuhkan
pemikiran dan pertimbangan."

Akhlak adalah kondisi jiwa seseorang yang memotivasi untuk melakukan
perilaku tanpa dipikirkan atau tanpa pertimbangan terlebih dahulu. Indikator akhlak
yang bersumber dari Al Qur’an ada empat. Pertama, kebaikan bersifat mutlak (al-
khairiyah al-muthlaq) yaitu akhlak yang di dalamnya terdapat kebaikan yang murni
berasal dari keadaan, lingkungan, waktu dan tempat. Kedua, kebaikan bersifat
komprehensif (as-shalahiyah al-ammah), yaitu akhlak yang di dalamnya terdapat
kebaikan untuk seluruh umat manusia. Ketiga, implementasi bersifat wajib (al-ilzam al-

mustajab) yaitu hukum, perilaku yang harus dilakukan, sehingga ada sanksi hukum.

14 Didin Hafidhuddin Hafidhuddin, Askar Patahuddin Fatahuddin, dan Syamsuar Hamka Hamka,
“KONSEP KEPRIBADIAN MUSLIM DAN RELEVANSINYA TERHADAP PENDIDIKAN
KARAKTER; KAJIAN TAFSIR PENDIDIKAN TEMATIK,” al-lltizam: Jurnal Pendidikan Agama
Islam 7, no. 1 (9 Juli 2022): 112, https://doi.org/10.33477/alt.v7i1.2942.

15 Nada Shofa Lubis, “Pembentukan Akhlak Siswa di Madrasah: Kontribusi Lingkungan Sekolah,
Kompetensi Guru, dan Mutu Pendidikan,” Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Tharigah 7, no. 1 (4 Juli
2022): 137-56, https://doi.org/10.25299/al-tharigah.2022.vol7(1).8847.

16 Febrianti Rosiana Putri dan Abdulloh Arif Mukhlas, “Memahami Metode Pendidikan Akhlak dalam
Perspektif Islam: Perbandingan Pemikiran Imam Al-Ghazali dan Abdullah Nashih ‘Ulwan,” Al-Jadwa:
Jurnal Studi Islam 2, no. 2 (28 Maret 2023): 223-37, https://doi.org/10.38073/aljadwa.v2i2.987.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024
DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187




Danang Dwi Basuki

Keempat, pengawasan bersifat menyeluruh (al-ragabah al-muhitah), yaitu pengawasan
dari Allah untuk seluruh manusia.*’

Sedangkan dalam pembahasan akhlak para ulama menjelaskan ada dua macam
akhlak. Pertama, akhlak yang baik atau dalam istilah lain adalah akhlak karimah dan
Kedua, akhlak yang buruk atau akhlak madzmumah. Adapun ruang lingkup akhlak ada
beberapa macam. Pertama, akhlak kepada Allah, Kedua, akhlak kepada Rasulullah,
Ketiga, akhlak kepada sesama manusia, Keempat, akhlak kepada orang tua, Kelima,
akhlak sebagai anak, Keenam, akhlak terhadap saudara sesama muslim, Ketujuh, akhlak
terhadap tetangga, Kedelapan, akhlak terhadap saudara sebangsa.*®

Jika dikaitkan dengan sembilan nilai moderasi beragama, maka hal tersebut
adalah wujud nyata dari akhlak karimah. Menurut Mishri dalam Lubis menyatakan
bahwa ada empat indikator yang digunakan sebagai petunjuk akhlak baik.* Pertama,
muragabah artinya seorang hamba yang selalu meyakini bahwa Allah mengawasi dan
mengetahui segala hal yang diucapkan dan dilakukan secara lahir dan batin. Ibrahim Al-
Khawwash berkata "muragabah adalah kejernihan batin dan muncul karena Allah.”
Kedua, amanah, yaitu suatu kepercayaan yang diberikan kepada hamba Allah untuk
melaksanakan syariat-Nya. Amanah menjadi salah satu akhlak para Rasul di antaranya
Nabi Nuh, Hud, Shalih, Luth, dan Syu’aib. Allah tegaskan di dalam QS. Asy-Syura:
107, "Sesungguhnya aku ini adalah seorang rasul yang memegang amanah (yang diutus)
kepada kalian."”

Ketiga, tawadu, artinya rendah hati. Rasulullah menganjurkan kepada umatnya
untuk memiliki sikap tawadu agar tersebarnya semangat cinta, saling mengasihi, dan
menyayangi. Rasulullah SAW bersabda "Sesungguhnya Allah telah mewahyukan
kepadaku supaya kalian bersikap rendah hati, dan janganlah sebagian kalian berbuat
aniaya terhadap sebagian yang lain." (H.R. lbnu Majah: 4204). Keempat, malu,
merupakan akhlak yang mulia. Hendaknya setiap muslim memiliki sifat malu yang
menghiasi dirinya. Malu adalah rasa tidak enak hati untuk melakukan sesuatu yang
tidak baik. Nabi Muhammad SAW pernah bersabda, "Sesungguhnya setiap agama
memiliki akhlak, dan akhlak Islam adalah malu™ (Muwatha' Malik: 1406). Malu sifat
merupakan akhlak karimah yang erat kaitannya dengan tauhid atau keimanan seseorang,

17 Siti Suwaibatul Aslamiyah, Evi Zulianah, dan Minnatul Maula, Pendidikan Akhlak dengan Literasi
Islami, ed. oleh Hepi Ikmal, vol. 1 (Lamongan: Nawa Litera Publishing, 2021).

18 Siti Suwaibatul Aslamiyah, Evi Zulianah, dan Minnatul Maula.

19 Lubis, “Pembentukan Akhlak Siswa di Madrasah: Kontribusi Lingkungan Sekolah, Kompetensi Guru,
dan Mutu Pendidikan.”

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024
DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187



Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid

Nabi mengatakan, "Iman memiliki lebih dari enam puluh cabang, dan malu adalah
bagian dari iman.” (H.R. Bukhari: 6)

Pokok Moderasi Beragama dalam Pendidikan Tauhid

Terkait dengan moderasi beragama, secara epistemologi kata moderasi berasal
dari bahasa Inggris yaitu kata moderation yang memiliki arti sedang atau tidak
berlebihan. Maka dari itu istilah moderator sering dimaknai dengan kata penengah.
Moderat adalah suatu proses menangkal perilaku ekstrem dan condong ke jalan
pertengahan. Jadi penyandingan kata moderasi dan agama dapat bermakna menghindari
kekerasan atas nama agama. Bagi rakyat Indonesia yang multikultural, sikap moderasi
beragama sangat diperlukan karena moderasi beragama adalah salah satu upaya untuk
mengembangkan sikap keagamaan pada nuansa keberagaman. Dengan hal tersebut,
toleransi menjadi salah satu cara untuk menangkal sikap radikal yang mengancam
persatuan dan keharmonisan umat beragama.

Hakikat moderasi beragama adalah mengendalikan diri dari sikap berlebihan dan
kekurangan. Sikap moderat adalah mengambil posisi tengah. Namun posisi tengah
tersebut bukan berarti tidak memiliki sikap atau tidak memiliki pendirian. Justru
mengambil posisi tengah adalah mengoreksi sikap ekstrem kanan yang terlalu kaku
dalam beragama dan mengoreksi sikap ekstrem Kkiri yang terlalu bebas dan
membolehkan segala sesuatu dalam beragama. Padahal agama memiliki batasan-batasan
tertentu yang tidak boleh dilanggar.2* Selanjutnya, ada sembilan nilai moderasi
beragama menurut Kementerian Agama Republik Indonesia yang disebut dengan basis
normatif sembilan nilai, antara lain: al-tawassuth (tengah-tengah), i tidal (tegak lurus
dan bersikap proporsional), tasamuh (toleransi), al-syura (musyawarah), al-ishlah
(perbaikan), al-qudwah (kepeloporan), al-muwathanah (cinta tanah air), al-la ‘unf (anti
kekerasan), I tiraf al- ‘urf (ramah budaya).?

Seseorang mampu beragama dengan moderat, selama tidak menganut

pandangan ekstrem Kiri atau kanan. Prinsip Islam wasathiyah mengedepankan konsep-

20 S Monang, B Saputra, dan ..., “Moderasi Beragama di Indonesia: Analisis Terhadap Akidah Ahlu
Sunnah Wa Al-Jama’ah,” FEdukasi Islami s 2022,
http://www.jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/ei/article/view/2346.

2l Luluk Nur Hamidah dan Syaefudin Achmad, “Implementation of Religious Moderation Values in
College Students,” al-lltizam: Jurnal Pendidikan Agama Islam 7, no. 2 (15 Desember 2022): 44,
https://doi.org/10.33477/alt.v7i2.3366.

22 Abdul Aziz dan A. Khoirul Anam, Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai Islam (Jakarta:
Direktorat Jendral Pendidikan Islam Kementerian Agama RI, 2021),
https://cendikia.kemenag.go.id/publik/buku detail/517#.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024
DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187




Danang Dwi Basuki

konsep Islam yang mengarahkan manusia kepada kehidupan yang seimbang. Setiap
umat Islam hendaknya menyadari perlunya menyeimbangkan ajaran Islam dalam
kehidupan sehari-hari. Di antara indikator moderasi beragama adalah komitmen
kebangsaan, toleransi, anti radikalisme dan kekerasan, akomodatif terhadap budaya
lokal.®

Pokok moderasi beragama dalam pendidikan tauhid merupakan pendidikan yang
mengajarkan suatu ajaran yang fundamental bagi umat Islam. Dengan mengucapkan
lafaz Laa ilaha illallah, seorang manusia mengikrarkan bahwa tidak ada tuhan yang
berhak disembah selain Allah. Dalam pandangan Islam kedudukan manusia di hadapan
Allah ditentukan bukan dengan suku, ras, warna kulit, jabatan, harta, dan lainnya,
namun yang menjadi tolok ukur kedudukan manusia di hadapan Allah adalah kebaikan
hati dan amalnya. Manusia yang beriman kepada Allah dan memiliki hati yang baik
serta amal yang baik merupakan manusia yang memiliki kedudukan terpandang di
hadapan Allah. Rasulullah SAW bersabda, "Sesungguhnya Allah tidak melihat kepada
tubuh dan rupa kalian, akan tetapi Allah melihat kepada hati kalian. (seraya
mengisyaratkan telunjuknya ke dada beliau).” (H.R. Muslim: 4650). Dalam riwayat
yang lain Nabi mengatakan, "Sesungguhnya Allah tidak melihat kepada rupa dan harta
kalian, tetapi Allah melihat kepada hati dan amal kalian.” (H.R. Muslim : 4651).

Sementara itu, pokok moderasi bersikap tidak membeda-bedakan manusia yang
satu dengan manusia yang lainnya. Sikap moderat atau wasathiyah adalah sikap
bijaksana dalam menyikapi perbedaan dan senantiasa berada pada posisi tengah dari
perbedaan yang ada, sehingga menjadikan manusia memiliki sikap toleran, adil, tidak
memaksakan kehendak, dan mampu mengakui budaya yang ada pada suatu masyarakat.
Dengan memahami bahwa pendidikan dengan mengajarkan prinsip tauhid yang
melazimkan manusia untuk mengesakan Tuhan pada setiap aspek kehidupan,
menjadikan umat Islam pada khususnya memahami bahwa yang berhak diagungkan,
disembah, dan dimuliakan hanyalah Allah. Sementara itu, manusia dalam pandangan
Allah memiliki kedudukan yang setara. Seseorang tidak boleh merasa super dan lebih
tinggi daripada manusia lainnya. Tidak ada rasa saling menjatuhkan, menghina, dan

menganggap jelek saudara yang berbeda pandangan dengannya. Sehingga sikap tersebut

23 Yeni Huriani, Eni Zulaiha, dan Rika Dilawati, Buku Saku Moderasi Beragama Untuk Perempuan
Muslim, ed. oleh M. Taufig Rahman dan Mochamad Ziaul Hag (Bandung: Prodi S2 Studi Agama-Agama
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2022); Edi Nurhidin, “Strategi Implementasi Moderasi Beragama M.
Quraish Shihab dalam Pengembangan Pembelajaran Pendidikan Agama Islam,” Kuttab : Jurnal Ilmu
Pendidikan Islam 5, no. 2 (28 Desember 2021): 11529, https://doi.org/10.30736/ktb.v5i2.686.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024
DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187




Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid

menjadi upaya dalam mewujudkan moderasi yang dapat meredam konflik yang terjadi

di Indonesia.*

Proses Integrasi Antara Pendidikan Tauhid Dan Nilai-Nilai Moderasi Beragama
Dalam Pembentukan Akhlak

Agama tauhid memiliki empat faktor. Pertama, faktor kreatif, khususnya aturan
agama mendorong orang untuk bekerja secara efektif. Kedua, faktor inovasi yaitu aturan
agama mampu menguatkan tujuan dan tindakan masyarakat setiap sisi kehidupan.
Ketiga, faktor sublimasi yaitu ajaran agama memperbaiki dan menyucikan kejadian
aktivitas manusia bukan hanya satu hal dimensi agama namun juga dimensi duniawi.
Keempat, faktor integrasi, artinya aturan agama dapat menyatukan visi misi dan cara
pandang manusia dan aktivitasnya baik secara individu maupun kelompok dalam
menghadapi banyak tantangan berbeda dalam hidup.

Secara integrasi pendidikan tauhid dapat menyatukan akhlak karimah dan cara
pandang yang ada pada diri seseorang maupun masyarakat. Bahkan dalam ruang
lingkup negara. Tauhid menjadi falsafah Negara Kesatuan Republik Indonesia yaitu sila
pertama "Pancasila Ketuhanan Yang Maha Esa". Tokoh bangsa Ki Bagus Hadikoeoemo
dan KH. Wahid Hasyim pada momen sidang PPKI menegaskan bahwa sila tersebut
sebagai deklarasi tauhid.?® Untuk menganalisis integrasi pendidikan tauhid dan nilai-
nilai moderasi beragama dalam pembentukan akhlak dilakukan melalui beberapa upaya.

Pertama, pendekatan analisis. Pendidikan tauhid sebagai dasar akhlak yang
berfokus pada pengenalan dan pemahaman tentang keesaan Tuhan, yang menjadi
fondasi bagi pengembangan akhlak. Melalui pengajaran nilai-nilai tauhid, sebagai
peserta didik diajarkan untuk memahami pentingnya moralitas dan etika dalam
kehidupan sehari-hari. Selanjutnya integrasi nilai-nilai moderasi beragama dalam
konteks tauhid dapat membantu siswa mengembangkan sikap toleran dan menghargai
perbedaan, yang merupakan bagian dari akhlak yang baik. Kedua, integrasi kurikulum
yang dilakukan dengan mengintegrasikan nilai moderasi beragama ke dalam kurikulum.
Hal tersebut dapat dilakukan melalui: a). Kompetensi Dasar (KD) dan Kompetensi Inti
(KI). Penyusun KD dan Kl yang mencakup nilai-nilai moderasi seperti toleransi

24 Muhammad Alan Juhri, “Paradigma Tauhid Sebagai Basis Mewujudkan Moderasi Islam di Indonesia,”
Jurnal  Illmiah  Mahasiswa  Raushan Fikr 9, no. 2 (4 Agustus 2020): 1-9,
https://doi.org/10.24090/jimrf.v9i2.4141.

25 Juhri.

%6 Jda Parwati dkk., “Penanaman Nilai-Nilai Pendidikan Tauhid Pada Generasi Z Melalui Aplikasi Tiktok
di PP Ammu Banten,” Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran 6, no. 3 (19 September 2023).

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024
DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187




Danang Dwi Basuki

(tasamuh), musyawarah (syura), dan anti kekerasan (la 'unf) dalam materi ajar.?’ b).
Metode pembelajaran yaitu menggunakan metode pembelajaran berbasis pengalaman
(experiential learning) untuk membuat peserta didik terlibat langsung dalam praktik
nilai-nilai moderasi.?®

Kedua, penerapan praktis. Aspek ini dapat dilakukan dengan melibatkan siswa
dalam kegiatan sosial yang mencerminkan nilai-nilai moderasi, seperti proyek
komunitas atau diskusi antar agama, untuk memperkuat pemahaman mereka tentang
toleransi dan kerja sama.?® Hal lain yang dapat dilakukan adalah mendorong guru untuk
menjadi teladan dalam menerapkan sikap moderat, sehingga siswa dapat melihat contoh
nyata dari nilai-nilai tersebut dalam tindakan sehari-hari. Dengan menerapkan
pendekatan-pendekatan tersebut, integrasi pendidikan tauhid dan nilai-nilai moderasi
beragama dapat lebih efektif dalam membentuk akhlak yang baik pada generasi muda.

Pendidikan tauhid yang dipelajari manusia sejatinya menjadikan dirinya terdidik
agar memiliki akhlak karimah. Nilai-nilai moderasi beragama yang menjadi acuan
kehidupan beragama di Indonesia yang beraneka ragam merupakan bentuk perwujudan
akhlak karimah dalam kehidupan sehari-hari. Akhlak karimah yang dapat dibentuk dari
proses integrasi antara pendidikan tauhid dan nilai-nilai moderasi beragama ada tiga.
Pertama, tidak sombong karena sesungguhnya tauhid berkonsekuensi kepada pengakuan
terhadap kebesaran Allah Yang Maha Kuasa dan Maha Kuat. Dengan kemampuan
Allah mengatur alam semesta, menjadi petunjuk bagi manusia bahwa manusia tidak
boleh memiliki sikap sombong.

Manusia yang memiliki sikap sombong identik dengan meremehkan manusia
lainnya. Indikator kesombongan manusia ada dua hal, Pertama, menolak kebenaran dan
Kedua, meremehkan manusia. Nabi Muhammad SAW bersabda "Sesungguhnya Allah
itu indah dan menyukai keindahan. Kesombongan itu adalah menolak kebenaran dan
meremehkan manusia.” (H.R. Muslim). Sikap tidak sombong termasuk sikap anti
berlebihan yang muncul pada diri sendiri. Jika merujuk kepada nilai moderasi
beragama, sikap tersebut selaras dengan nilai Al-Tawasshut yaitu sikap posisi antara

berlebihan dengan kekurangan.°

27 Muhammad Lutfi Gonibala, “Integrasi Nilai-nilai Moderasi Beragama pada Mata Pelajaran PAI dan
Budi Pekerti di SMA Kelas X,” Journal of Islamic Education Policy 7, no. 1 (2022).

28 Muhammad Lutfi Gonibala.

29 Khoirul Mudawinun, “Integrasi Nilai-Nilai Moderasi pada Pendidikan Anak Usia Dini Berbasis Living
Values Education,” Proceedings of Annual Conference for Muslim Scholars (AnCoMS) 2 (2018).

30 Apdul Aziz dan A. Khoirul Anam, Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai Islam.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024
DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187




Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid

Kedua, muragabatullah yaitu merasa diawasi oleh Allah dalam setiap gerak-
gerik dirinya baik secara lahir maupun batin. Keyakinan terhadap tauhid rububiyah
dapat mendorong manusia untuk berhati-hati dalam bertindak dan berucap, sehingga
akan memunculkan kebaikan dan perbaikan (al-ishlah) terhadap lingkungan sekitar
serta mampu menjadi manusia teladan (al-qudwah) yang mempelopori kebaikan. Al-
Ishlah adalah terlibat dalam perbuatan reformatif dan konstruktif untuk kebaikan
bersama. Sementara itu, al-qudwah adalah teladan, contoh atau model kehidupan.®
Dengan demikian muragabatullah menjadi langkah awal dalam mewujudkan nilai al-
ishlah dan al-qudwah yang terdapat pada moderasi beragama.

Ketiga, amanah yaitu salah satu akhlak yang mulia apabila seseorang dapat
menjaganya. Terkait dengan pengertian amanah, Ibn Al-‘Arabi meringkas makna
amanah menjadi beberapa pendapat: perintah dan larangan, kewajiban, ketaatan, dan
ketauhidan.?? Berdasarkan pendapat tersebut amanah memiliki relasi dengan pendidikan
tauhid. Karena pendidikan tauhid mengarahkan manusia untuk memiliki sikap taat,
sehingga ketaatan merupakan amanah yang menjadi salah satu tujuan dari pendidikan
tauhid.

Hakikat amanah adalah segala sesuatu yang diberikan kepada seseorang yang
dipercaya untuk menjaga dan menunaikan baik dalam bentuk materi atau maknawi,
urusan agama atau urusan dunia.®® Jika ditelaah lebih mendalam relasi antara amanah
dengan nilai moderasi beragama, amanah merupakan sikap atau akhlak karimah yang
terdapat pada nilai al-muwathanah (cinta tanah air). Sikap tersebut perlu dirawat dan
dijaga, karena Allah memberikan amanah dan karunia berupa Negara Bangsa Indonesia
yang perlu dijaga keutuhannya.

Selain itu, nilai moderasi beragama yang memiliki relasi dengan amanah adalah
nilai asy-syura (musyawarah). Musyawarah adalah kegiatan yang dilakukan untuk
menuntaskan segala permasalahan dengan cara berdiskusi saling memberikan
pandangan yang bermacam-macam yang bertujuan untuk menuju titik kesepakatan demi
kepentingan bersama.?* Termasuk amanah dalam hal ini adalah menjaga hasil

kesepakatan yang telah dimusyawarahkan untuk kemaslahatan bersama.

31 Abdul Aziz dan A. Khoirul Anam.

32 Muhammad Ibn Abdullah Ibn ‘Arabi, Ahkam al-Qur’an, vol. 1 (Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003).

33 Ah. Haris Fahrudi, “Konsep Amanah Dalam Al-Qur’an,” MIYAH: Jurnal Studi Islam 19, no. 1 (Januari
2023).

34 Abdul Aziz dan A. Khoirul Anam, Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai Islam.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024
DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187




Danang Dwi Basuki

Ketiga, tawadu, artinya rendah hati. Pada dasarnya pendidikan tauhid dapat
menguatkan sikap tawadu seseorang, karena seseorang yang memahami tauhid sejatinya
memahami hakikat kedudukan dirinya. Hasil dari pendidikan tauhid adalah meyakini
Allah adalah Sang Pencipta (al-khalig), sedangkan selain Allah adalah makhluk.
Termasuk manusia merupakan salah satu makhluk ciptaan Allah. Maka tidaklah
dibenarkan jika manusia memandang rendah manusia yang lainnya atau memandang
dirinya lebih tinggi derajatnya dibanding dengan manusia lainnya. Dengan demikian
sikap tawadu memiliki relasi yang kuat dengan beberapa nilai moderasi yaitu i tidal
(tegak lurus dan proporsional), tasamuh (toleransi), al-la ‘unf (anti kekerasan), i tiraf
al-‘urf (ramah budaya). Ketawaduan seseorang akan membawa kepada sikap
proporsional (i tidal), karena telah memahami kedudukannya sebagai manusia.
Sehingga dirinya berupaya untuk memahami orang lain (tasamuh) dan menjauhkan diri
sikap keras (al-la ‘unf) terhadap manusia yang lain. Lalu berakhir pada sikap ramah dan

mengakui kondisi atau budaya yang ada pada lingkungan sekitarnya (i ziraf al- ‘urf).

Kesimpulan

Hasil penelitian ini menyimpulkan bahwa integrasi pendidikan tauhid dan nilai-
nilai moderasi beragama dapat menghasilkan individu yang tidak hanya memiliki
kedalaman spiritual tetapi juga kontribusi sosial yang signifikan. Individu yang
terbentuk melalui pendekatan ini akan memiliki sikap toleran, proporsional, dan ramah
budaya, yang penting dalam menciptakan harmoni di tengah masyarakat yang majemuk.
Namun, implementasi pendekatan ini menghadapi tantangan seperti resistensi budaya,
kurangnya pemahaman guru, dan keterbatasan bahan ajar.

Oleh karena itu, diperlukan strategi sistematis, termasuk pelatihan guru,
pengembangan kurikulum berbasis nilai moderasi, dan penerapan metode pembelajaran
inovatif. Secara keseluruhan, pendekatan integratif ini menawarkan paradigma
pendidikan yang holistik, menghubungkan keimanan kepada Allah dengan nilai-nilai
sosial yang moderat. Hal ini mencerminkan semangat Islam sebagai rahmatan lil
‘alamin, yang tidak hanya berorientasi pada keberhasilan spiritual tetapi juga pada

harmoni sosial di tengah keberagaman.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024
DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187



Pendekatan Integratif Pendidikan Tauhid

Referensi

Abdul Aziz dan A. Khoirul Anam. Moderasi Beragama Berlandaskan Nilai-Nilai
Islam. Jakarta: Direktorat Jendral Pendidikan Islam Kementerian Agama RI,
2021. https://cendikia.kemenag.go.id/publik/buku_detail/5174#.

Abdul Mun’im Ibrahim. Mughni Al Murid Al Jaami’ Li Asy-syuruh Kitab At-Tauhid.
Mekkah: Maktabah Nizar Musthafa Al Baaz, 2000.

Abuddin Nata. “Problema Akidah Tauhid Dalam Kehidupan Bangsa Dan Solusinya
Melalui Pendidikan.” Ri’ayah: Jurnal Sosial dan Keagamaan 6, no. 2 (29
November 2021). https://e-
journal.metrouniv.ac.id/index.php/riayah/article/view/3997/2423.

Ah. Haris Fahrudi. “Konsep Amanah Dalam Al-Qur’an.” MIYAH: Jurnal Studi Islam
19, no. 1 (Januari 2023).

Auliya Nisa, Erhamwilda, dan Khambali. “Implementasi Program Etika untuk
Membentuk Akhlakul Karimah Santri di Pondok Pesantren.” Jurnal Riset
Pendidikan Agama Islam, 25 Desember 2023, 105-12.
https://doi.org/10.29313/jrpai.v3i2.2976.

Aziz, Aba Agil, Ah. Zakki Fuad, Ali Mas’ud, dan Imam Walid Asrofuddin Ulil Huda.
“Rasionalitas Epistemik dalam Pendidikan Islam dengan Perspektif Historis
untuk Membangun Moderasi Beragama di Indonesia.” Muslim Heritage 8, no. 1
(29 Juni 2023): 7-15. https://doi.org/10.21154/muslimheritage.v8i1.5846.

Devia Maharani Lubis, Reza Noprial Lubis, dan Siska Wulandari Lubis. “Peran dan
Fungsi Tauhid Dalam Kehidupan Sosial.” Tarbiyah-Jurnal limu Pendidikan dan
Pengajaran 1, no. 1 (30 April 2022).

Dimas Kuswantoro. “Perundungan Siswa di Cilacap: Kronologi Kejadian, Tak Umbar
Identitas Korban dan Pelaku, Ancaman Hukuman Berlapis.” Tempo.co, 29
September 2023.

Faikhatul Munawaroh dan Achmad Hidayatullah. “Studi Literatur tentang Strategi
Pendidikan Agama Islam dalam Mempromosikan Kerukunan Antar Umat
Beragama.” Jurnal Manajemen dan Pendidikan Agama Islam 2, no. 6 (7
Agustus 2024): 58-71. https://doi.org/10.61132/jmpai.v2i6.599.

Hafidhuddin, Didin Hafidhuddin, Askar Patahuddin Fatahuddin, dan Syamsuar Hamka
Hamka. “KONSEP KEPRIBADIAN MUSLIM DAN RELEVANSINYA
TERHADAP PENDIDIKAN KARAKTER; KAJIAN TAFSIR PENDIDIKAN
TEMATIK.” al-lltizam: Jurnal Pendidikan Agama Islam 7, no. 1 (9 Juli 2022):
112. https://doi.org/10.33477/alt.v7i1.2942.

Hamidah, Luluk Nur, dan Syaefudin Achmad. “Implementation of Religious
Moderation Values in College Students.” al-lltizam: Jurnal Pendidikan Agama
Islam 7, no. 2 (15 Desember 2022): 44. https://doi.org/10.33477/alt.v7i2.3366.

Ida Parwati, Naf’an Tarihoran, Machdum Bachtiar, Wasehudin Wasehudin, dan Rifyal
Ahmad Lugowi. “Penanaman Nilai-Nilai Pendidikan Tauhid Pada Generasi Z
Melalui Aplikasi Tiktok di PP Ammu Banten.” Jurnal Review Pendidikan dan
Pengajaran 6, no. 3 (19 September 2023).

Juhri, Muhammad Alan. “Paradigma Tauhid Sebagai Basis Mewujudkan Moderasi
Islam di Indonesia.” Jurnal Ilmiah Mahasiswa Raushan Fikr 9, no. 2 (4 Agustus
2020): 1-9. https://doi.org/10.24090/jimrf.v9i2.4141.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024
DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187




Danang Dwi Basuki

Kamsi, N, M D Febriyeni, dan ... “Analisis Pendidikan Tauhid Dalam Perspektif
Pemikiran Muhammad Bin Abdul Wahhab Dan Relevansinya Dengan
Pendidikan Islam Kontemporer.” El-Ghiroh: Jurnal Studi ..., 2021.
https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/el-ghiroh/article/view/330.

Khoirul Mudawinun. “Integrasi Nilai-Nilai Moderasi pada Pendidikan Anak Usia Dini
Berbasis Living Values Education.” Proceedings of Annual Conference for
Muslim Scholars (AnCoMS) 2 (2018).

Lia Hutasoit. “Kementerian PPPA: Ada 2.325 Kasus Kekerasan Fisik Anak Selama
2023.” IDN TIMES, 1 Oktober 2023.

Lubis, Nada Shofa. “Pembentukan Akhlak Siswa di Madrasah: Kontribusi Lingkungan
Sekolah, Kompetensi Guru, dan Mutu Pendidikan.” Jurnal Pendidikan Agama
Islam Al-Tharigah 7, no. 1 (4 Juli 2022): 137-56. https://doi.org/10.25299/al-
tharigah.2022.vol7(1).8847.

Monang, S, B Saputra, dan ... “Moderasi Beragama di Indonesia: Analisis Terhadap
Akidah Ahlu  Sunnah Wa Al-Jama’ah.” Edukasi Islami ..., 2022.
http://www.jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/ei/article/view/2346.

Muhammad Ibn Abdullah Ibn ‘Arabi. Ahkam al-Qur’an. Vol. 1. Dar al-Kutub al-
‘[Imiyyah, 2003.

Muhammad Lutfi Gonibala. “Integrasi Nilai-nilai Moderasi Beragama pada Mata
Pelajaran PAI dan Budi Pekerti di SMA Kelas X.” Journal of Islamic Education
Policy 7, no. 1 (2022).

Nurhayati Nurhayati, Abrari [lham, dan Nurul Masita Pombaile. “Peran Guru Akidah
Akhlak Dalam Penguatan Moderasi Beragama Siswa di MTs Swasta Nurul
Yaqin Tondano.” Journal of Islamic Education: The Teacher of Civilization 4,
no. 2 (September 2023): 112-25.

Nurhidin, Edi. “Strategi Implementasi Moderasi Beragama M. Quraish Shihab dalam
Pengembangan Pembelajaran Pendidikan Agama Islam.” Kuttab : Jurnal Ilmu
Pendidikan Islam 5, no. 2 (28 Desember 2021): 115-29.
https://doi.org/10.30736/kth.v5i2.686.

Putri, Febrianti Rosiana, dan Abdulloh Arif Mukhlas. “Memahami Metode Pendidikan
Akhlak dalam Perspektif Islam: Perbandingan Pemikiran Imam Al-Ghazali dan
Abdullah Nashih ‘Ulwan.” Al-Jadwa: Jurnal Studi Islam 2, no. 2 (28 Maret
2023): 223-37. https://doi.org/10.38073/aljadwa.v2i2.987.

Salamuddin, S, dan H Purba. “Pendidikan Tauhid: Cara Mengenal Tuhan.” ... Jurnal
Pendidikan e 2022.
http://www.jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/ei/article/view/3762.

“Satpam Madrasah Ibtidaiyah di Karawang Perkosa Siswi Hingga Korban Alami
Trauma Berat.” Indonesia: Kompas TV, 25 September 2023.

Siti Suwaibatul Aslamiyah, Evi Zulianah, dan Minnatul Maula. Pendidikan Akhlak
dengan Literasi Islami. Disunting oleh Hepi Ikmal. Vol. 1. Lamongan: Nawa
Litera Publishing, 2021.

Yeni Huriani, Eni Zulaiha, dan Rika Dilawati. Buku Saku Moderasi Beragama Untuk
Perempuan Muslim. Disunting oleh M. Taufiq Rahman dan Mochamad Ziaul
Hag. Bandung: Prodi S2 Studi Agama-Agama UIN Sunan Gunung Djati
Bandung, 2022,

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman Vol. 14 (3), 2024
DOI: 10.33367/ji.v14i3.6187




