
Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif Pemikiran 
Ibnu Atha’illah… 

Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018 

P
ag

e2
2

9
 

PSIKOSUFISTIK PENDIDIKAN ISLAM DALAM PERSPEKTIF PEMIKIRAN SYEKH IBNU 
ATHA’ILLAH 

 
Ahmad Fauzi 

ahmadfauzi068@gmail.com 
Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Asy’ari Kediri 

 
Abstrak. 

Penelitian ini dibingkai dalam topik besar Psikologi Pendidikan Islam yang secara 
khusus melihat pada perspektif pemikiran Syekh Ibnu Atha’illah dari 
keterkaitannya antara pendidikan karakter di Indonesia dengan konsep 
pendidikan tasawuf . Sedangkan lingkup penelitian ini difokuskan pada tiga 
permasalahan utama yaitu: 1) Bagaimana pemikiran Ibnu Athaillah as-Sakandari 
tentang pendidikan sufistik dalam karyanya al-Ḥikam, 2) Bagaimana konsep 
pendidikan sufistik Ibnu Athaillah as-Sakandari dalam kitab al-Hikam, dan 3) 
Bagaimana relevansinya pendidikan sufistik Ibnu Athaillah as-Sakandari dengan 
pendidikan karekter di Indonesia. Penelitian ini dilakukan dengan pendekatan 
kualitatif jenis kajian pustaka (library research). Sumber data yang 
digunakandalampenelitianinidiperoleh dari buku, jurnal, dan karya ilmiah lain 
yang relevan dengan pembahasan. Teknik pengumpulan data yang digunakan 
adalah metode dokumentasi. Setelah data terkumpul lalu dilakukan reduksi data 
dan analisis isi. Dari penelitian ini berhasil menunjukkan metode pendidikan 
sufistik Syekh Ibnu Atha’illah as-Sakandari yang disebut dengan istilah sulūk, 
dimana hakikat pendidikan adalah upaya penempaan diri / tazkiyatu al-Nafs 
yang pada tujuan utamanya mengantarkan manusia menjadi insan kamil dan 
pada puncaknya bisa dekat atau wuṣūl kepada Allah swt. Adapun Relevansi 
antara metode sulūk dengan pendidikan karakter terdapat dalam langkah-
langkah pembelajaran. jika dalam pendidikan karekater Proses pembelajaran 
menyentuh tiga ranah, yaitu sikap yang menyangkut dimensi jiwa, pengetahuan, 
dan keterampilan. sedangkan dalam metode tasawuf/ Suluk ditemukan metode 
Takhalli (mensunyikan diri dari kotoran-kotoran jiwa ) dan Tahalli (menghiasi 
diri dengan keutamaan-keutamaan). Maka dapat disimpulkan bahwa antara 
pendidikan tasawuf  dan pendidikan karakter di Indonesia memiliki kesamaan 
yaitu mengedepankan pembentukan jiwa/kondisi psikologis sebelum pada ranah 
yang lain, dengan harapan melalui model belajar yang terintegratif dapat 
menghasilkan peserta didik yang arif, produktif, kreatif dan inovatif. 
 

Kata Kunci : Psiko-Sufistik, Syekh Ibnu Atha’illah 
 
Pendahuluan 

Pendidikan  sufistik merupakan  
pendidikan  karakter hanya saja dengan 
kriteria dan arah yang lebih spesifik, 
yakni berlandaskan nilai- nilai tasawuf 
keislaman. Pendidikan sufistik juga lebih 
khusus dari pada pendidikan spiritual, 
karena pendidikan sufistik khusus pada 
pendidikan spiritual yang islami 
(berlandaskan tasawuf), sedang 
pendidikan spiritual bisa saja dilandasi 
atas dasar nilai- nilai agama atau tata nilai 
yang lain. Pendidikan sufistik dan 

pendidikan spiritualitas sama-sama 
menggerakkan potensi diri manusia 
kepada sesuatu yang lebih baik dan 
bermoral, di mana potensi-potensi inilah 
yang akan memberikan makna tertentu 
dalam suatu tindakan. Akan tetapi, 
spiritualitas tidak mesti memiliki kaitan  
dengan sesuatu yang bersifat ilahiah. 
Spiritualitas bisa sekadar berfungsi 
sebagai pelarian psikologis, sebagai 
sebuah obsesi akan kebutuhan rohaniah 
sesaat, dan dapat pula sekadar memenuhi 
ambisi untuk mencari ketenangan 



 Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif 
Pemikiran Ibnu Atha’illah… 

Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018 

P
ag

e2
3

0
 

tertentu. Tasawuf bukanlah spiritualitas 
seperti itu, bukan pula sesuatu yang 
hanya berupa tempat pengasingan diri.  
Sebaliknya,  tasawuf  berusaha  
menampilkan  visi  keagamaan yang 
otentik, yang mengarahkan diri untuk 
melampaui kedirian dan sifat egois. 
Tasawuf adalah sebuah visi yang tepat 
dalm menafsirkan dunia, serta alam lain 
di luar dunia ini yang mungkin ada dan 
melingkupi seluruh realitas. Selain pula, 
tasawuf juga sebuah visi tentang sesuatu 
tatanan ideal masyarakat yang semua itu 
dilandasi atas ajaran agama Islam. 

Menurut Said Agil Siradj, pada 
pengantarnya dalam buku Samsul Munir 
Amin, Ilmu Tasawuf, menyatakan bahwa 
tasawuf yang dipraktikkan dengan benar 
dan tepat akan menjadi metode yang 
efektif dan impresif untuk menghadapi 
tantangan zaman. Bagi kaum sufi, apapun 
zamannya atau bagaimanapun gejolak 
dunia ini, semuanya akan dihadapi 
dengan pikiran yang jernih, suasana hati 
yang dingin, objektif, dan penuh 
ketenangan (ṭuma’nīnah). Sebaliknya, 
justru kaum sufi yang terbiasa dengan 
kehidupan nyata, walaupun hatinya telah 
melampaui kenyataan lahiriah, mereka 
akan melihat dinamika kehidupan ini 
secara proporsional.1 

Kemudian, di antara sekian 
banyak pemikir sufi Islam, Tajuddin Ibnu 
Athaillah as-Sakandari merupakan salah 
satu pemikir dan pelaku tasawuf yang 
sangat fenomenal. Ulama abad keenam 
ini, dengan kitabnya al-Ḥikam al-Aṭāiyah 
menjelaskan ilmu tasawuf melalui kalam-
kalam hikmah, salah satu metode yang 
tidak banyak dilakukan oleh penulis kitab 
tasawuf lainnya. Kitab al-Ḥikam, yang jika 
diterjemah artinya adalah kalam-kalam 
hikmah, merupakan kata-kata mutiara 
yang ringkas namun sangat mendalam 
pemaknaannya, serta mengenai dalam sisi 
inti ajaran tasawuf itu sendiri.   Tidak  
heran bila ulama- ulama  setelahnya  
banyak yang menulis komentar-komentar 
(syarḥ) terhadap kitab al-Hikam tersebut. 

                                                             
1 Said Agil Siradj (2014), Pendidikan Sufistik, 

Sebuah Urgensi dalam Pengantar Samsul Munir Amin, 
Ilmu Tasawuf, Amzah, Jakarta , hlm. xi. 

Said Ramadan al-Bouti dalam syarḥ-nya 
terhadap kitab al-Ḥikam menjelaskan, 
“Saya tidak pernah melihat satu buku 
minipun yang tersebar di masyarakat 
seperti tersebarnya kitab al-Ḥikam, serta 
yang diterima oleh banyak kalangan 
seperti diterimanya kitab al-
Ḥikam.2Bahkan al-Bouti mengutip 
pendapat beberapa orang yang 
mengatakan, “Andai saat shalat 
diperbolehkan membaca selain ayat al-
Quran, maka tentu yang boleh adalah 
dengan al-Ḥikam Ibnu Athaillah.3 

Di Indonesia, kitab al-Ḥikam juga 
banyak  menjadi rujukan yang dikaji 
dibanyak lembaga pendidikan, utamanya di 
pondok-pondok pesantren dan majelis 
taklim di masyarakat. Hanya saja, kajian 
kitab ini yang banyak masih menggunakan 
metode tradisional yang hanya dibaca 
sekilas saja, dan tidak banyak yang 
merumuskan secara analisis sistematis 
tentang pemikiran Ibnu Athaillah as- 
Sakandari, lebih- lebih tentang pendidikan 
sufistik.Maka berangkat dari latar belakang 
di atas, penulis bermaksud untuk melakuan 
penelitian mendalam tentang pemikiran 
Ibnu Athaillah as-Sakandari mengenai 
pendidikan sufistik, khususnya dalam 
karyanyaal-Ḥikam. 

Fokus penelitian meiputi, 
bagaimana pemikiran Ibnu Athaillah as-
Sakandari tentang pendidikan sufistik 
dalam karyanya, al-Ḥikam, bagaimana 
konsep pendidikan sufistik Ibnu Athaillah 
as-Sakandari dalam kitab al-Hikam, dan 
bagaimana relevansinya pendidikan 
sufistik Ibnu Athaillah as-Sakandari 
dengan pendidikan karekter di Indonesia.  
 
Tinjauan Psikosufistik dalam 
Pendidikan 

Psikosufistik, atau dengan istilah lain, 
Psikologi Sufistik, sebenarnya sebagai 
kajian psikologis terhadap pemahaman 
sufistik. Psikologi sufistik (psikosufistik) 
didefinisikan sebagai suatu ilmu tentang 
tingkah laku manusia yang konsep-

                                                             
2 Muhammad Said Ramadan al-Bouti (tt), al-

Hikam al-Athaiyah Syarh wa Tahlil,Dar al-Fikr, Suriah 
, hlm. 9 

3Ibid, hlm. 8 



Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif Pemikiran 
Ibnu Atha’illah… 

Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018 

P
ag

e2
3

1
 

konsepnya dibangun atas dasar paradigma 
tasawuf yang berbasis al Qur’an dan al 
Hadits.Keilmuan mengenai psikologi 
sufistik selalu mengedepankan 
pengembangan potensi batin ke arah 
kesadaran psikologis untuk senantiasa 
dekat dengan Allah.4 

Secara keilmuan, pendekatan 
psikosufistik memiliki kerangka filosofis 
sebagaimana disiplin ilmu lainnya, antara 
lain sebagai berikut:  
1. Kerangka Ontologis 

Dalam kerangka ontologis, bahwa 
psikosufistik memiliki objek kajian 
psikologis manusia baik dalam wilayah 
empiris yang terpikirkan maupun empiris 
yang tak terpikirkan, yakni wilayah 
spiritual transendental.Dalam psikologi 
sufistik, manusia dipandang secara utuh 
sebagai makhluk psiko-fisik dan psiko-
spiritual.Maka, tidak hanya aspek perilaku 
yang teramati secara empiris saja yang 
dikaji, tetapi juga pengalaman spiritual 
transedental yang tidakterpikirkan. 
Perilaku dan pengalaman spiritual yang 
tidak terpikirkansecara rasional manusia. 

2. Kerangka Epistimologis 
Kerangka epistimologis mendasar-

kan proses penemuan berbagai teori dalam 
kajian psikologi sufistik. Psikologi sufistik 
mendasarkan teorinya pada kebenaran 
yang bersifat rasional dan transedental 
yang bersumber dari wahyu (Al-Quran dan 
Hadits). Untuk memahami manusia secara 
utuh, perlu berbagai pendekatan deduktif 
(menjelaskan teks suci al-Quran) dan 
induktif (mempelajari realitas psikologis 
manusia untuk mendapatkan sebuah 
simpulan empirik). Kedua pendekatan 
tersebut akan saling menguatkan dalam 
upaya memahami kejiwaan manusia. 

Sebagai hasil pemikiran secara 
epistimologis, psikologi sufistik dapat dikaji 
melalui beberapa metode.5 Pertama, 
metode mulahazhah thabiiyyah. Metode ini 
digunakan untuk memperoleh pemahaman 

                                                             
4AbdullahHadziq, Rekonsiliasi Psikologi 

Sufistik dan Humanistik,RaSAIL, Semarang, hlm. 24 
5Fadli Rahman (2011) ”Pendidikan 

Multikuttural dalam Perspektif Psikologi 
Sufistik”, Jurnal Tarbiyatuna Pendidikan 

Agama lslam, Vol.1- No.1 

terhadap tingkah laku manusia yang dapat 
diamati. Perolehan data tingkah laku yang 
secara lahiriah akan dianalisis secara 
psikologis. 

Kedua, metode tarjib ruhani, yakni 
metode yang digunakan untuk mengetahui 
hubungan antara perilaku spiritual dengan 
perilaku keseharian, mengetahui adanya 
pengaruh antara tingkat keagamaan 
terhadap perilaku seseorang.Metode ini 
dapat digunakan dalam kegiatan penelitian 
secara deskriptif ataupun eksperimen. 
Seperti penelitian yang dilakukan Moh. 
Sholeh yang telah dibukukan dengan judul 
«Tahajud Manfaat Praktis Ditinjau dari 
Ilmu Kedokteran» (2003), menemukan 
adanya manfaat shalat Tahajud bagi 
individu yang melaksanakannya secara 
konsisten dan bersungguh-sungguh 
terhadap respon daya tahan tubuhnya 
(respon imunologik). 

Ketiga, interpretasi kitab suci, yakni 
metode yang digunakan melalui proses 
penafsiran dan interpretasi terhadap teks 
atau ayat ayat al-Quran. Penggunaan 
metode ini sebagai proses penelusuran 
terhadap konsep-konsep dasar pemikiran 
psikologi sufistik yang memang mengacu 
pada sumber utama keilmuan Islam, yakni 
Al-Quran dan Hadits. Misalnya dalam 
menemukan konsep al-ruh, al-qalb, al-aql, 
an-nafs6 

Keempat, metode intuitif (kasyf), 
yakni perolehan kebenaran melalui 
kemampuan intuitif untuk menyingkap 
pengetahuan tentang hakekat jiwa.Metode 
ini merupakan kekhasan dalam pendekatan 
sufistik yang membutuhkan kemampuan 
intuitif. Kemampuan intuitif dapat 
diperoleh melalui proses penyucian diri 
(tazkiyatun nafs) dan proses riyadlah.7 
Dalam perspektif keilmuan Barat yang 
cenderung rasional positivistik, 
pengetahuan intuitif tidak ilmiah karena 
kebenarannya bersifat subyektif dan sulit 
untuk diukur dan diamati. Namun, dalam 
psikologi sufistik termasuk juga psikologi 
Islam, perolehan intuitif ini merupakan 

                                                             
6Abdul Mujibdan Jusuf Mudzakir( tt.), 

Nuansa-nuansa Psikologi Islam,Raja Grafindo 
Persada: Jakarta. 

7Ibid., hlm. 24 



 Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif 
Pemikiran Ibnu Atha’illah… 

Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018 

P
ag

e2
3

2
 

salah satu cara untuk memahami hakekat 
jiwa. Metode kasyf ini juga ditegaskan Al-
Ghazali sebagai proses menemukan sebuah 
kebenaran dengan tetap berpegang pada 
prinsip ajaran Islam. Demikian halnya 
dengan pendapat Sumadi Suryabrata 
bahwa metode kasyf dapat dijadikan 
sebagai metode dalam memahami kejiwaan 
manusia yang memang memiliki dimensi 
spiritual yang tidak selalu dipahami secara 
rasional positivistic. 

3. Kerangka Aksiologis 
Kerangka aksiologis dalam keilmuan 

menekankan adanya nilai yang akan 
diperoleh dari hasil (produk) kajian ilmu. 
Psikologi sufistik mendasarkan kajiannya 
pada al-Quran sebagai kitab suci sekaligus 
sebagai pedoman hidup.Oleh karenanya 
pengetahuan dan kebenaran yang 
diperoleh bersifat etis relijius untuk 
kemaslahatan manusia.Tidak sekedar 
untuk memperoleh ilmu pengetahuan 
(sains) semata, tetapi untuk menjadi dasar 
keilmuan dalam pengembangan 
kepribadian manusia yang senantiasa 
menuju pada pembentukan insan kamil 
atau kesempurnaan akhlak. 
 
Nilai Psikosufistik dalam Pendidikan 
Islam 

Ada beberapa nilai ajaran Tasawuf 
yang mendasari pendekatan 
psikosufistik.Melalui beberapa nilai 
ajaran tasawuf ini dapat dijadikan 
kerangka pemikiran dalam membangun 
pendidikan Islam dengan pendekatan 
psikosufistik8. 

Pertama, nilai ketauhidan. 
Penanaman nilai-nilai tauhid akan 
menjadi dasar pembentukan kesadaran 
ilahiyah manusia, bahwa hanya kepada 
Allah Jalla Jalaluhu manusia beribadah, 
memuja, dan bersandar sehingga akan 
mengikatkan diri secara kuat dengan 
Allah Jalla Jalaluhu. Segala aktivitas 
apapun dalam kehidupan manusia, hati 
dan pikiran akan selalu terikat (kumantil) 

                                                             
8Yuliyatun Tajuddin (2014), Komunikasi 

Dakwah Walisongo Perspektif Psikosufistik, AT-
TABSYIR, Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam, Vol. 2- 
No. 2 

kepada Allah Jalla Jalaluhu. Orang boleh 
sibuk bekerja dan mengejar karir, tekun 
belajar dan mengembangkan ilmu 
pengetahuan, aktif dalam berbagai 
kegiatan kemasyarakatan, organisasi, atau 
pemerintahan, namun semua harus 
dikembaliakan bahwa dibalik kesuksesan, 
proses kehidupan, danhasil akhir dari 
sebuah pencarian ada kehendak Allah 
Jalla Jalaluhu danhanya kepada-Nya 
segala aktivitas dan kehendak manusia 
tertuju. 

Prinsip ketauhidan ini sebagaimana 
yang dijelaskan Kautsar Noer dalam 
menjelaskan tasawuf. Noer menjelaskan 
bahwa hakekattasawuf adalah sebuah 
jalan spiritual yang bersumber dari al-
Qurandan Sunnah untuk menuju Allah, 
membentuk akhlak mulia, dengantetap 
setia pada syariat, dan membangun 
keseimbangan antara aspek-aspeklahiriah 
dan batiniah, material dan spiritual, 
duniawi danukhrawi, berpihak kepada 
orang-orang lemah dan tertindas. 
Ketauhidan ini juga akan menjadi dasar 
pembentukan kepribadian yang 
seimbang.9 

Kedua, nilai kemanusiaan. Islam 
adalah agama yang tidak hanya 
mengharuskan umatnya menyibukkan 
diri untuk beribadah secara vertikal saja 
dan mengenyampingkan sisi 
kemanusiaan. Sisi kemanusiaan di sini 
adalah bahwa Islam juga sarat dengan 
ajaran untuk membangun kehidupan 
kemanusiaan secara seimbang baik dari 
sisi relasi sosial kemasyarakatan, 
kehidupan keluarga, perekonomian, 
pendidikan, hukum, maupun bidang 
kehidupan lain yang menjadi bagian 
kebutuhan manusia sebagai makhluk 
bumi. Kesadaran akan nilai kemanusiaan 
membangun kesadaran untuk berbuat 
kebajikan; saling menghormati dan 
menghargai dengan sesama, saling 
menolong dan kerjasama dalam kebaikan, 
mengutamakan kepentingan bersama, 
berlaku jujur, tanggung jawab, dan 

                                                             
9Kautsar Azhari (tt), Tasawuf Perenial, 

Kearifan Kritis Kaum Sufi, Serambi Ilmu Semesta: 
Jakarta, hlm.37 



Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif Pemikiran 
Ibnu Atha’illah… 

Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018 

P
ag

e2
3

3
 

memberi perlindungan kepada yang 
lemah.  

Ketiga, kerendahan hati (low 
profile). Sifat rendah hati merupakansifat 
yang sangat ditekankan dalam ajaran 
tasawuf. Kerendahan hati akan mendidik 
individu untuk menyadari akan 
keberadaan diri dihadapan eksistensi 
Allah Jalla Jalaluhu sebagai Zat Maha 
Kuasa, Maha Memiliki, dan Zat Maha 
Berkehendak, sehingga akan menyadari 
bahwadirinya dan sesamanya adalah 
sama di hadapan Allah baik seorang 
pejabat, jenderal, profesor, manajer, 
buruh, karyawan, maupun seorang 
tunawisma, secara kemanusiaan adalah 
sama. Kesadaran tersebutakan 
menimbulkan jiwa yang lemah lembut, 
penuh kasih sayang, kebersamaan, dan 
memiliki rasa empati dalam pergaulan 
sosialnya. 

Keempat, kearifan lokal (local 
wisdom). Merupakan puncak capain hati 
seorang sufi adalah meraih kebijaksanaan 
(wisdom) yang berbasis pada kekuatan 
spiritual. Dan ini salah satu karakter sikap 
seorang sufi yang menjadikannya dapat 
hidup secara berdampingan dengan 
berbagai komunitas yang berbeda secara 
damai. Inayat Khan mengatakan bahwa 
siapapun yang memperoleh kearifan 
adalah seorang sufi karena tasawuf 
sendiri berarti kearifan. Dalam konteks 
tasawuf yang mendasari pendekatan 
psikosufistik, adalah kearifan lokal, 
dimana sikap arif seorang sufi atau 
seorang  guru menjadi sikap yang utama 
untuk memberikan dampingan kepada 
masyarakat10. 

Kelima, perubahan diri 
(transformasi diri), yakni bahwa seorang 
yang beriman memiliki satu tujuan akhir 
yang hendak dicapai, yaitu dekat dengan 
Allah Jalla Jalaluhu. Transformasi diri 
dalam ajaran Tasawuf mengacu pada 
konsep penyucian diri (tazkiyatun nafs) 
yang membutuhkan tiga tahapan: tahalli, 

                                                             
10Kautsar Azhari (tt), Tasawuf Perenial, 

Kearifan Kritis Kum Sufi, 
Serambi Ilmu Semesta, Jakarta, hlm.37 

takhalli, dan tajalli.11 Tahalli, 
mengosongkan diri dari sifat-sifat tercela, 
seperti syirik, tinggi hati, iri, hasud, suka 
mencela, dan suudzan. Takhalli, mengisi 
jiwa dengan sifat-sifat terpuji, seperti 
rendah hati, sabar, tawakkal, penuh kasih 
sayang, senang berbuat kebajikan. Setelah 
pada tahap tahalli dan takhalli akan 
mengantarkan seseorang pada tahap 
tajalli, yakni membangun integrasi diri 
sebagai pribadi yang telah merasakan 
kehadiran Allah Jalla Jalaluhu dalam 
setiap gerak langkahnya. 

Nilai-nilai yang menjadi prinsip 
Tasawuf tersebut di atas menjadi 
landasan dalam membentuk kepribadian 
muslim yang beriman, bertaqwa, dan 
berakhlakul karimah. Pemahaman iman, 
taqwa, dan akhlakul karimah merupakan 
dasar pembentukan pola pandangan, 
sikap, dan perilaku seorang muslim. Hal 
inilah yang menjadi tugas para da’i dalam 
mengembangkan pola komunikasinya 
dalam berdakwah, yakni memahamkan 
mad’u terhadap hakekat Islam sebagai 
agama Tauhid yang menyeimbangkan 
dengan sisi kehidupan sosial, budaya, dan 
berbagai kebutuhan manusia dalam aspek 
lahiriyah maupun bathiniyahnya. 

Pola pendidikan Islam yang 
demikian itu akan membentuk 
pemahaman Islam sebagai agama inklusif, 
dialogis, dan benar-benar rahmatal 
lil’alamin. Agama Islam tidak sekedar 
dipahami sebagai sebuah simbol dan 
ritual yang hanya ingin menampakkan sisi 
luarnya saja, akan tetapi Agama Islam 
dipahami sebagai sebuah pola sikap dan 
perilaku baik dalam kehidupan beragama, 
bermasyarakat, beraktivitas dalam bidang 
pekerjaan, pendidikan, pemerintahan, 
ataupun aktivitas lainnya. 

 
Metode Penelitian 

Pendekatan penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif 
dengan jenis penelitian kepustakaan 

                                                             
11Ubaidillah dan Yuliyatun (2014), Suluk Kyai 

Cebolek dalam Konflik 
Keberagamaan dan Kearifan Lokal, , Prenada 

Media, Jakarta, hlm.59 



 Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif 
Pemikiran Ibnu Atha’illah… 

Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018 

P
ag

e2
3

4
 

(library research). Bogdan dan Taylor, 
sebagaimana dikutip oleh Moleong, 
mendefinisikan metodologi kualitatif 
sebagai prosedur penelitian yang 
menghasilkan data deskriptif berupa 
kata-kata tertulis atau lisan dari orang-
orang dan perilaku yang dapat diamati.12 

Menurut  Imron  Arifin,  penelitian 
kualitatif  pada  hakekatnya mengamati 
orang dalam lingkungan hidupnya, 
berinteraksi dengan mereka, berusaha 
memahami bahasa dan tafsiran mereka 
tentang dunia sekitarnya.13 

Kirk dan Miller mendefinisikan, 
bahwa penelitian kualitatif adalah tradisi 
tertentu dalam ilmu pengetahuan sosial 
yang secara fundamental bergantung 
pada pengamatan manusia dalam 
kawasannya sendiri dan berhubungan 
dengan orang tersebut dalam bahasanya 
dan peristilahannya.14 

Menurut Bogdan dan Biklen, 
penelitian kualitatif mempunyai ciri-ciri: 
(1) mempunyai latar alami (natural 
setting) sebagai sumber data langsung 
dan  peneliti merupakan instrument kunci 
(the key instrument), (2) bersifat 
deskriptif, yaitu memberikan situasi 
tertentu dan pandangan tentang dunia 
secara  deskriptif, (3) lebih 
memperhatikan proses dari pada hasil 
atau produk semata, (4) cenderung 
menganalisa data secara induktif, dan (5) 
makna merupakan hal yang esensial.15 
 
Hasil Penelitian  
Psikosufistik Pendidikan Islam dalam 
Pandangan Syekh Ibnu Atahaillah  
1) Hakikat Manusia Sebagai Obyek 

Pendidikan  
Syekh Ibnu Athaillah lebih banyak 

melihat manusia bukan dari sudut 

                                                             
12 Lexi J. Moleong (1989), Metodologi 

Penelitiaan Kualitatif, PT. Remaja Rosdakarya, 
Bandung, hlm. 3 

13Imron  Arifin  (ed.), (1996), Penelitian  
Kualitatif  dalam Ilmu-ilmu  Sosial dan Keagamaan, 
Kalimasahada, Malang, hlm. 22 

14Ibid., hlm. 3 
15 Robert C. Bogdan, dan Sari Knopp Biklen, 

(1982), Riset Kualitatif untuk Pendidikan. Pengantar 
Teori dan Metode.( Alih Bahasa: Munandir), Dirjen 
Dikti Depdikbud, hlm. 27-30 

pandang esensi16 (hakikatnya dalam 
lingkup dirinya sendiri), melainkan dilihat 
dari sudut eksistensi vertikal, yakni 
hakikat manusia dalam kaitannya dengan 
yang lain – dalam hal ini kaitannya secara 
vertikal kepada Allah swt. Secara esensi, 
substansi manusia tidaklah melebihi dari 
seonggok daging dan tulang serta 
serangkaian unsur kehidupan di 
dalamnya. Secara esensi ini manusia 
hampir tidak ada bedanya dengan hewan. 
Hanya kemampuan kecerdasan lebih 
(nalar, nutq) yang merupakan substansi 
pembeda antara manusia dan hewan. 
Dengan nalar, manusia mampu 
menyimpan data dan merangkainya 
menjadi data-data baru, sehingga dia 
mampu melakukan sesuatu yang tak bisa 
dilakukan hewan karena tingkat 
kecerdasan hewan memang lebih rendah. 

Sedangkan secara eksistensi, 
manusia berada di skala tertinggi di 
antara makhluk hidup lain di muka bumi, 
yang karena itulah membuatnya menjadi 
khalīfah (sang penguasa, sang pengemban 
amanah). Dalam eksistensi pula, manusia 
menjadi makhluk sosial, membentuk 
komunitas, dan bergerak dalam 
organisasi besar dengan segala ragam dan 
perbedaan manusia itu sendiri. Manusia 
juga merupakan bagian dari kosmik fisik 
alam semesta dan alam metafisik. Dari 
eksistensi inilah manusia bisa disebut 
baik-buruk, cantik-jelek, dan lain 
sebagainya dengan melihat aktualitas 
dirinya saat bersinggungan dengan yang 
lain. 

Kesufian adalah wilayah yang 
menghubungkan dimensi lahiriah (fisik) 
manusia dengan dimensi batiniahnya 
(metafisik).Dan, pengalaman kesufian ini 
hanya dapat dialami dalam kedirian 
batiniah manusia.Pemilahan kedua 
dimensi kemanusiaan ini sesuai dengan 

                                                             
16Menurut Paul Tillich dalam Musa Asy’arie, 

esensi adalah alam potensial sedangkan eksistensi 
adalah  alam aktualisasi dari potensi. Musa  Asy’arie  
menambahkan  bahwa  eksistensi berada  dalam 
hubungan-hubungan kongkret, baik vertikal 
maupun horizontal dan bersifat aktual. Lihat: 
Musa Asy’arie, Filsafat Islam; Sunnah Nabi dalam 
Berpikir,(tt.), LESFI, Yogyakarta, hlm. 50-51. 



Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif Pemikiran 
Ibnu Atha’illah… 

Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018 

P
ag

e2
3

5
 

tingkat penyebutan “manusia” dalam Al-
Qur’an.17 

Pertama, sebutan “al-basyar”, yakni 
manusia dalam dimensi jasmani dan 
lahiriahnya, yang memiliki nafsu, dan 
nafsu itu berisi gharizah ghadlabiyah 
(naluri atau insting untuk membangun 
cita-cita) dan gharizah syahwaniyah 
(untuk menikmati hidup dan kemapanan). 

Al-Bouti mengomentari penjelasan 
Syekh Ibnu Athaillah di atas, beliau 
menjelaskan bahwa manusia terdiri dari 
dua substansi.Pertama, substansi fisik 
yang terbuat dari lumpur dan unsur 
tanah, air, api, dan udara. Kedua, substansi 
ruhani dengan memiliki potensi yang 
tidak dimiliki oleh makhluk lainnya.Pada 
substansi kedua inilah manusia memiliki 
ruh dengan kelengkapan perasaan yang 
berbeda dengan makhluk hidup lainnya, 
juga ada akal budi yang mampu 
membuatnya melakukan yang disebut al-
fikr (berpikir) dan al-idrāk 
(menyadari).18Potensi pertama adalah sisi 
jasad yang terbuat dari  unsur-unsur fisik 
yang itupun berbeda dari hewan lainnya 
jika dilihat dari perkembangan dan 
kemampuannya. Sedangkan potensi 
kedua    merupakan sisi yang mampu 
berkembang menuju alam metafisik 
ruhani, karena ada ruh, kesadaran, dan 
akal budi serta rahasia-rahasia Tuhan 
yang ditanamkan di dalamnya.19 

Pengoptimalan kedua potensi ini 
kemudian membuat manusia mampu 
menjadi makhluk dengan strata tertinggi 
(khalīfah) melalui mujāhadah dan 
musyāhadah, tidak hanya di antara 
makhluk fisik tapi juga makhluk Tuhan 
yang lainnya. Tanpa mujāhadah dan 
musyāhadah, manusia akanlebih condong 
sisi kehayawaniannya yang membuatnya 
masih berada dalam gelapnya lingkaran 
dunia fisik. Sedangkan orang-orang yang 
mampu menyucikan hatinya, sisi 
malakūt-nya lebih dominan dari sisi 

                                                             
17KH. Said Aqil Siraj (2012), Tasawuf Sebagai 

Kritik Sosial, SAS Foundation / LTN PBNU, Jakarta, 
hlm.36. 

18al-Bouti, (tt.), al-Ḥikam al-Aṭāiyah Syarḥ wa 
Taḥlīl, juz. 5,  hlm. 221. 

19Ibid., hlm. 223. 

mulk-nya,  maka  dia akan menjadi  
manusia yang dipenuhi cahaya.  

 
2) Hakikat Ilmu Menurut Syekh Ibnu 

Athaillah 
Dalam bahasa Arab kata ‘ilm yang 

seakar dengan kata ‘alāmah (tanda) 
diartikan sesuatu yang mendasar yang 
menunjukkan pada sebuah hal pembeda 
dari yang lain.20 Dalam bahasa Arab pula 
al’ilm merupakan antonim dari kata al-
jahl yang artinya tidak adanya 
pengetahuan yang tepat tentang 
sesuatu.21 

Syekh Ibnu Athaillah membagi ilmu 
menjadi dua: bermanfaat dan tidak 
bermanfaat. Bagian pertama adalah ilmu 
yang mengakibatkan  ketakwaan pada diri 
seseorang. Sebagaimana analisis filosofis 
sumber ilmu perspektif Islam, yang mana 
tujuan puncak berilmu dalam Islam 
adalah untuk mengetahui Allah Swt, yakni 
pengetahuan yang haqq al-yaqin dan 
dekat kepada-Nya.  Sedangkan tujuan 
praktis berilmu adalah membantu 
manusia merealisasikan amanah sebagai 
khalifah Allah di bumi. Dalam kaitan ini, 
Allah telah membantu manusia untuk 
mengenalinya dengan ayat Allah. Ayat 
dimaksud terbagi dua, yaitu ayat 
tanziliyah (naqliyah) dan ayat kauniyah 
(aqliyah). Ayat tanziliyah adalah wahyu 
yang diturunkan melalui malaikat Jibril, 
sedangkan ayat kauniyah adalah ciptaan 
Allah Swt.22 

3) Hakikat Pendidikan dalam Pandangan 
Syekh IbnuAthaillah  

Belum ditemukan secara gamblang 
definisi pendidikan dalam pandangan 
Syekh Ibnu Athaillah, baik dalam al-
Ḥikam-nya atau dalam karya- karyanya 
yang lain. Hanya saja, dari penjelasan 
beliau mengenai apa itu ilmu dan apa itu 
hakikat manusia di atas, dapat dipahami 

                                                             
20Abul Husain Ahmad bin Faris, Mu’jam 

Maqāyīs al-lughah (Maktabah Syamelah v.3.1.2), 
juz. 4, hlm. 109. 

21Ibid.,hlm. 110. 
22Jalaludin Rahmat (2013), Islam Alternatif 

dalam Ahmad Yusam T., Damanhuri, Tafsir dan Hadis 
Tarbawi (Buku Perkuliahan Fakultas Tarbiyah 
UINSA), UINSA Press, Surabaya, hlm., 97. 



 Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif 
Pemikiran Ibnu Atha’illah… 

Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018 

P
ag

e2
3

6
 

bahwa pendidikan sufistik adalah 
perjalanan hidup manusia menuju Allah 
swt dengan meneguhkan sifat-sifat 
kehambaannya dan meresapi sifat-sifat 
ketuhanan Allah swt baginya. Artinya 
pendidikan adalah  upaya  tanpa  henti  
hingga ajal untuk  menjadi seorang  
hamba yang baik di sisi-Nya, dengan 
mengokohkan diri sebagai manusia dan 
melakukan segala upaya (amal baik) yang 
mungkin untuk dilakukan. 

Secara ilmiah tiap ahli pendidikan 
memberi batasan yang berbeda tentang 
belajar.Diantaranya dapat dikemukakan 
oleh ilmuan barat, yaitu Henry E Garret 
yang berpendapat bahwa belajar 
merupakan proses yang berlangsung 
dalam jangka waktu lama melalui latihan 
maupun pengalaman yang membawa 
kepada perubahan diri dan perubahan 
cara mereaksi terhadap suatu rangsangan 
tertentu.23 

Penggunaan kata ‘perjalanan’ ini 
mengindikasikan bahwa seorang pencari 
ilmu adalah seorang pengelana yang 
mengarungi jalan panjang. Karena itu 
banyak dalam karya beliau, peserta didik 
disebut dengan as-sālik yang secara 
bahasa artinya orang yang sedang 
berjalan, juga istilah al-murīd yang artinya 
orang yang menghendaki untuk sampai 
pada tujuan. Karena itu pendidikan  
sufistik diistilahkan dengan as-sulūk yang 
artinya berjalan dan at-ṭarīq yang artinya 
adalah jalan. Kata at-ṭarīq bahkan disebut 
beliau menjadi salah satu judul karyanya, 
‘unwān at-taufīq fī adāb at-ṭarīq, artinya 
tanda pertolongan dalam menjelaskan 
tatakrama perjalanan. 

Dalam perjalanan panjang ini, 
Tuhan memberi rintangan-rintangan yang 
merupakan ujian. Ketika seseorang dapat 
melewati satu ujian, dia akan melewati 
ujian berikutnya, dan demikian 
seterusnya hingga ajal menjemputnya. 
Rintanganitu berupa nafsu dirinya sendiri 
dan godaan serta bisikan setan pada 
hatinya.  
 

                                                             
23Bahri (2014), Psikologi Pembelajaran (Buku 

perkuliahan Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UINSA), 
UIN SA Press, Surabaya, hlm. 33.  

Tujuan Pendidikan Sufistik Menurut 
Syekh Ibnu Athaillah as-Sakandari 

Dalam pendidikan sufistik sulūk, 
tujuan utama adalah menjadi  pribadi 
yang sedekat mungkin kepada Allah swt. 
Dalam istilah Syekh Ibnu Athaillah (dan 
mungkin juga digunakan oleh ulama lain) 
disebut wuṣūl ila Allah, artinya sampai 
kepada Allah swt. Yang dimaksud wuṣūl 
yakni sampai pada kesadaran penuh 
atasAllah swt dan sifat-sifat-Nya. Syekh 
mengungkapkan:24 

وُصُولكَُ الىَ اللهِ وُصولكَُ الىَ العلمِ بهِِ وَالاَّ فجََلَّ رَبُّناَ انَْ 

 يتَـَّصِلَ بِهِ شَىءٌ او تتَـَّصِلَ هُوَ بشِىء  

Artinya : Sampaimu pada-Nya adalah 
sampaimu pada ilmu tentang-
Nya.Jika tidak, maka Maha 
Agung Tuhan hingga bisa 
dicapai oleh sesuatu (yang 
fana). 

Hal ini sejalan dan selaras dengan 
tujuan hidup seorang Muslim, atau 
bahkan dapat dikatakan bahwa tujuan 
pendidikan Islam adalah tujuan hidup 
Muslim. Ini disebabkan karena 
pendidikan dan menuntut ilmu dalam 
Islam dilaksanakan sepanjang hayat.25  
 
Relevansi Pendidikan Sufistik Ibnu 
Athaillah 

Didalam pandangan pemerintah, 
pendidikan karakter adalahmerupakan 
proses pembudayaan dan pemberdayaan 
nilai-nilai luhurdalam lingkungan sekolah, 
lingkungan keluarga dan 
lingkunganmasyarakat. Nilai-nilai luhur 
tersebut berasal dari ajaran agama, 
Pancasila, UUD 1945, UU nomor 20 tahun 
2003 tentang Sistem pendidikan Nasional, 
teori-teori pendidikan, psikologi 
pendidikan, nilai-nilai sosial budaya, serta 

                                                             
24Ibnu Athaillah as-Sakandari (tt.), al-Ḥikam 

al-Aṭāiyah lampiran dalam Ahmad Zarruq, Syarḥ 
Ḥikam Ibn Aṭaillah, hlm. 433 

25Ahmad Yusam T., Damanhuri (2013), Tafsir 
dan Hadis Tarbawi (Buku Perkuliahan Fakultas 
Tarbiyah UINSA), UINSA Press, Surabaya, hlm. 33  



Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif Pemikiran 
Ibnu Atha’illah… 

Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018 

P
ag

e2
3

7
 

pengalaman terbaik dan praktik nyata 
dalam kehidupan sehari-hari.26 

Sedangkan dalam pendidikan sufistik 

sulūk Syekh Ibnu Athaillah hakikat 

pendidikan sufistik adalah sebuah proses 

yang tujuan akhirnya taqarrub pada Allah 

swt atau menjadi pribadi baik di sisi-Nya. 

Persamaannya adalah terletak dari 

pengertian pendidikan itu sendiri yang 

berarti sebuah proses penanaman nilai, 

meski secara langsung Syekh Ibnu 

Athaillah tidak menjelaskannya. Yang 

berbeda adalah terletak pada nilai apa yang 

akan ditanamkan pada peserta didik. Jika 

dalam pendidikan karakter di Indonesia 

tidak hanya nilai-nilai agama, melainkan 

juga nilai- nilai kebangsaan dan sosial 

kemasyarakatan. Sedangkan dalam 

pendidikan sufistik nilai-nilai yang akan 

ditanamkan, baik pada peserta didik (sudut 

pandang guru) maupun pada diri sendiri 

(pendidikan dari sudut pandang murid), 

adalah nilai- nilai sufistik yang berorientasi 

pada upaya menjadi pribadi yang dekat 

pada Allah swt. Dari sini dapat dipahami 

bahwa pendidikan sufistik lebih khusus 

dari pada pendidikan karakter dari sudut 

pandang isi atau bahan yang akan 

ditanamkan. 

Selain pada perbedaan tentang isi 
nilai, perbedaan lainnya terletak dari sudut 
pandang ruang lingkup pendidikan itu 
sendiri.Syekh Ibnu Athaillah as-Sakandari 
menjelaskan bahwa pendidikan adalah tak 
ubahnya perjalanan panjang menuju suatu 
tujuan.Karena itu pendidikan sufistik tidak 
terbatas pada hal- hal bersifat formil, 
seperti lembaga pendidikan, jenjang 
pendidikan, dan bahan ajar. Hal itu muncul 
karena Syekh Ibnu Athaillah memandang 
pendidikan dari filosofi eksistensi vertikal, 
yakni hakikat  pendidikan yang dilihat dari 
hubungannya dengan Tuhan. 

                                                             
26Tim Penyusun (2011), Grand Design 

Pendidikan Karakter Bangsa,Kementerian 
Pendidikan Nasional, Jakarta, hlm. 9 

Mengenai proses pendidikan 
karakter, Kemendiknas dalam Kerangka 
Acuan Pendidikan Karakter menjelaskan 
bahwa konfigurasi karakter dapat 
dikelompokan dalam: olah hati (spiritual 
and emotional development), olah pikir 
(intellectual development), olah raga dan 
kinestetik (physical and kinestetic 
development), dan olah rasa dan karsa 
(affective  and Creativity   development). 
Keempat proses psikososial (olah hati, olah 
pikir, olah raga, dan olahrasa dan karsa) 
tersebut secara holistik dan koheren 
memiliki saling keterkaitan dan saling 
melengkapi, yang bermuara pada 
pembentukan karakter yang menjadi 
perwujudan dari nilai- nilai luhur.27 

Pendidikan sufistik Syekh Ibnu 
Athaillah lebih menitik beratkan pada 
kofigurasi olah hati, olah pikir, dan olah 
rasa dan karsa. Sedangkan olah raga dan 
kinestetik tidak banyak dibahas secara 
langsung oleh beliau. Hanya saja jika 
ditarik dari konsep al-ahwāl, yakni 
kesadaran seseorang tentang situasi, baik 
individu dirinya sendiri maupun situasi dia 
dalam komunitasnya, maka olah raga dan 
kinestetik dapat dimasukkan di dalamnya. 
Artinya, olah raga dan kinestetik jika dalam 
situasinya memang merupakan suatu 
kebutuhan, maka dia juga harus 
mengupayakan hal itu sesuai dengan 
tuntutan situasi yang dia hadapi. 

Gambar 4: Perbandingan antara 
Pendidikan Karakter di Indonesia 

dengan Pendidikan Sufistik Sulūk Ibnu 
Athaillah 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                             
27Direktorat Jenderal Pendidikan Tinggi 

Kementrian Pendidikan Nasional (2010), 
Kerangka Acuan Pendidikan Karakter,Kementrian 
Pendidikan Nasional, Jakarta, hlm. 8-9 



 Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif 
Pemikiran Ibnu Atha’illah… 

Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018 

P
ag

e2
3

8
 

Bagian kedua dari proses 
pendidikan karakter di Indonesia adalah 
pendekatan dan strategi yang digunakan 
dalam pendidikan karakter. Kemendiknas 
merumuskan strategi pendidikan 
karakter menjadi dua bagian: intervensi 
dan habituasi. Intervensi adalah 
penanaman nilai karakter pada peserta 
didik secara langsung melalui 
pembelajaran, pemodelan dan 
penguatan.Sedangkan habituasi adalah 
penanaman nilai karakter melalui 
lingkungan dengan cara penyusunan 
suasana, pembiasaan, dan penguatan. 
Sedangkan pendekatan pendidikan 
karakter menurut Kemendiknas dilakukan 
dengan beberapa model, di antaranya:28 
1) keteladanan, 2) pembelajaran, 3) 
pemberdayaan dan pembudayaan, 4) 
penguatan, 5) penilaian. 

Perbedaan paling mendasar 
antara pendidikan karakter di  Indonesia 
dengan  pendidikan  sufistik  Syekh  Ibnu  
Athaillah  adalah  terletak  dari    sudut 
pandang pendidikan itu sendiri. Jika 
pendidikan karakter di Indonesia lebih 
berbicara kepada tenaga pendidik atau 
tenaga kependidikan sebagai pengatur 
pendidikan, maka pendidikan sufistik 
Syekh Ibnu Athaillah lebihberbicara 
langsung kepada murid sebagai subjek 
utama pendidikan.Artinya pendidikan 
karakter di Indonesia lebih banyak 
menjelaskan apa yang harus atau 
sebaiknya dilakukan oleh tenaga pendidik 
atau tenaga kependidikan, sedang 
pendidikan sufistik lebih menjelaskan apa 
yang harus murid lakukan. Karena itulah 
tidak banyak ditemukan – kalau enggan 
berkata tidak ada sama sekali – 
penjelasan mengenai strategi pendidikan 
dalam pendidikan sufistik Syekh  Ibnu 
Athaillah. Hal itu dikarenakan pendidikan 
dalam pandangan Syekh Ibnu Athaillah 
merupakan sebuah perjalanan panjang 
yang tidak berhenti saat seorang peserta 
didik lulusdari jenjang tertentu. Bahkan 
bisa dikatakan tidak ada jenjang 
pendidikan dalam pendidikan sufistik, 

                                                             
28Direktorat Jenderal Pendidikan Tinggi 

Kementrian Pendidikan Nasional, Kerangka Acuan 
Pendidikan Karakter, hlm. 14-9  

karena perjalanan untuk memperbaiki 
diri harus tidak pernah terhenti selagi dia 
masih hidup di dunia. 

 
Gambar 4: Perbandingan antara 

Pendidikan Karakter di Indonesia 
dengan Pendidikan Sufistik Sulūk Ibnu 

Athaillah 

 

An-Nahlawi memberikan 
pandanganya bahwa tugas pokok guru 
(pendidik) dalam Islam adalah: (1) tugas 
pensucian, guru (pendidik) hendaknya 
mengembangkan dan membersihkan jiwa 
perseta didik agar dapat mendekatkan 
diri kepada Allah, menjauhkannya dari 
keburukan dan menjaganya agar tetap 
berada pada fitrahnya, (2) tugas 
pengajaran, guru (pendidik) hendaknya 
menyampaikan berbagai pengetahuan 
dan pengalaman kepada peserta didik 
untuk diterjemahkan dalam tingkah laku 
dan kehidupannya.29 

Secara garis besar, tujuan 
pendidikan sufistik tidak banyak berbeda 
dengan tujuan pendidikan karakter, yaitu 
upayauntuk memanusiakan manusia atau 
menciptakan manusia seutuhnya sesuai 
dengan waktu dan tempat dia berada.Di 
dalam UU No. 20 2003 disebutkan: 
“Pendidikan nasional berfungsi 
mengembangkan kemampuan dan 
membentuk watak  serta peradaban 
bangsa  yang bermartabat dalam rangka 
mencerdaskan kehidupan bangsa, 

                                                             
29Abdurrahman an-Nahlawi (2013), Ushul al-

Tarbiyah al-Islamiyah wa Asalibuha fi al-Bait wa al-
Madrasah wa al-Mujtama’ dalam Tafsir dan Hadis 
Tarbawi (Buku Perkuliahan Fakultas Tarbiyah 
UINSA), UINSA Press, Surabaya, hlm. 70  



Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif Pemikiran 
Ibnu Atha’illah… 

Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018 

P
ag

e2
3

9
 

bertujuan untuk berkembangnya potensi 
peserta didik agar menjadi Marusia yang 
beriman dan bertakwa kepada Tuhan 
Yang  Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, 
berilmu, cakap, kreatif  mandiri, dan  
menjadi warga negara yang 
demokratisserta bertanggungjawab.”30 
 
Kesimpulan 

Pendidikan sufistik menurut Syekh 
Ibnu Athaillah adalah usaha untuk 
mentransofrmasikan nilai- nilai tasawuf 
dalam perjalanan hidup manusia menuju 
Allah swt dengan meneguhkan sifat-sifat 
kehambaannya dan meresapi sifat-sifat 
ketuhanan Allah swt baginya. Artinya 
pendidikan adalah upaya tanpa henti 
hingga ajal untuk menjadi seorang hamba 
yang baik di sisi-Nya, dengan 
mengokohkan diri sebagai manusia dan 
melakukan segala upaya (amal baik) yang 
mungkin untuk dilakukan. 

 Adapun metode yang dijelaskan 
oleh Syekh dapat disebut dengan istilah 
sulūk atau ṭarīq, yang secara bahasa 
artinya berjalan, karena pendidikan tak 
ubahnya sebuah perjalanan panjang 
menuju suatu tempat yang sangat jauh, 
maka bekal dan segala perlengkapan dan 
persiapan harus diupayakan sedemikian 
rupa. 

Dalam sulūk, tahapan pendidikan 
dibagi menjadi dua fase: marhalah ta’sīs 
(fase penanaman dan penguatan) dan 
marhalah numuww (fase penyebaran 
danperkembangan). Fasepenanaman 
dilakukan melalui konsep khumūl 
(menyendiri dan berpikir), fungsinya 
untuk memperkuat diri sebagai seorang 
hamba, menjernihkan hatinya, 
menstabilkan mentalnya, menguatkan jati 
diri, dan hal-hal lainyang dibutuhkan 
untuk menjadi pribadi yang matang 
sebelum dia  memasukifase  berikutnya.  
Sedangkan  fasepenyebaran adalah saat 
dia memasuki dunia orang banyak, 
berkecimpung dalam urusan sosial 
kemasyarakatan dengan berbagai 
bidangnya. Saat itu dia diminta untuk 

                                                             
30http://kemenag.go.id/file/dokumen/UU20

03.pdf, diakses pada Rabu, 10 Mei 2017 

menjadi pribadi yang menyebarkan 
kebaikan dan menginspirasi orang lain 
untuk berbuat baik. 

Ada lima poin konsep dalam 
pendidikan sufistik sulūk, yaitu tiga 
konsep utama: 1)  hal- hal  negatif  (العلل), 
2)  etika sesuai asas  ketakwaan (الاخلاق), 
dan 3) pengetahuan tentang hidup 
 (dan dua konsep tambahan:  1 ,(االمعارف)
situasi (الاحوال) dan 2) perbuatan yang 
sejalan dengan empat konsep sebelumnya 
 .(الاعمال)

Dalam pendidikan sufistik sulūk, 
tujuan utama adalah menjadi  pribadi 
yang sedekat mungkin kepada Allah swt. 
Dalam istilah Syekh Ibnu Athaillah (dan 
mungkin juga digunakan oleh ulama lain) 
disebut wuṣūl ilaAllah, artinya sampai 
kepada Allah swt. Yang dimaksud wuṣūl 
yakni sampai pada kesadaran penuh atas 
Allah swt dan sifat-sifatNya. 

Pendidikan sufistik Syekh Ibnu 
Athaillah as-Sakandari melihat sudut 
pandang berbeda dari pendidikan 
karakter di Indonesia, meski secara 
aplikatif tidak ada benturan di dalamnya. 
Jika pendidikan karakter di Indonesia 
melihat pendidikan dari arah sosial-
kemasyarakatan dan kebangsaan lalu ke 
arah vertikal pada  Tuhan, maka 
sebaliknya, pendidikan sufistik 
memulainya dari arah vertikal 
laluhorizontal. 

 
Daftar Pustaka 

Al-Quran dan Terjemahnya. Bandung: PT. 
Sygma Examedia Arkanleema, 2012. 

As-Sakandari, Ibnu Atha’illah.Al-Hikam 
(Kitab Kebijaksanaan Hidup untuk 
Meraih Ridha Ilahi), terj. Imam 
Firdaus. Jakarta: Wali Pustaka, 2016.    

Asmani, Jamal.Buku Panduan Internalisasi 
Pendidikan Karakter Sekolah. 
Jogjakarta: Diva Press, 2010. 

Aunillah,  Nurla  Isna.  Panduan  
Menerapkan  Pendidikan  Karakter  di  
Sekolah. Yogyakarta: Laksana, 2011. 

http://kemenag.go.id/file/dokumen/UU2003.pdf
http://kemenag.go.id/file/dokumen/UU2003.pdf


 Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif 
Pemikiran Ibnu Atha’illah… 

Oleh: Ahmad Fauzi 
 

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman 
Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018 

P
ag

e2
4

0
 

Aqib, Kharisudin. An-Nafs.Nganjuk: Ulul 
Albab Press, 2010. 

Dahlan, Bayani. Pemikiran Sufistik Syekh 
Muhammad Arsyad Al-
Banjari.Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 
2015. 

Dalmeri, Pendidikan untuk Pengembangan 
Karakter, Jurnal: Al-Ulum, vol. 14, No. 
1, Juni 2014, hlm. 212. 

Dinarni, Dian. Pendidikan 
KarakterBerbasisTasawuf; Studi 
Analisis Kitab ar- Risalah al-
Qusyairiyah fi Ilm at-Tasawwuf. Tesis: 
UIN SunanKalijaga Yogyakarta, 2015. 

Direktorat Jenderal Pendidikan Tinggi  
Kementrian Pendidikan Nasional.  
Kerangka Acuan Pendidikan 
Karakter. Jakarta: Kementerian 
Pendidikan Nasional, 2010. 

Jalaludin.Psikologi Agama (Memahami 
Perilaku Keagamaan dengan 
Mengaplikasikan Prinsip-prinsip 
Psikologi). Jakarta: PT. Raja Grafindo 
Persada, 2010. 

Kemendiknas.Pedoman Pelaksanaan 
Pendidikan Karakter Berdasarkan 
lldan Pengembangan Pusat 
Kurikulum dan Perbukuan, 2011. 

Kemendiknas.Pedoman Pengembangan 
Pendidikan Budaya dan Karakter 
Bangsa. Jakarta: Kemendiknas, 2011. 

Khairuddin, Hafid. Pendidikan Sufistik 
Syekh Abdul Qadir al-Jailani dan 
Relevansinya terhadap Pendidikan 
Islam; Telaah Kitab al-Fath ar- 
Rabbani wa al-Fayd ar-Rahmani. 
Tesis: UIN Sunan  Kalijaga 
Yogyakarta, 2014. 

Lickona, Thomas, Mendidik Untuk 
Membentuk Karakter, terj. Jumu 
Abdu Wamaungo. Jakarta: Bumi 
Aksara, 2015. 

Majid,  Abdul   dan   Dian   Andayani.   
Pendidikan   Karakter   Perspektif 
Islam.Bandung: Remaja Rosdakarya, 
2012. 

Majid, Abdul. Pendidikan Karakter 
Perspektif Islam.Bandung: PT Remaja 
Rosdakarya, 2011. 

Siswanto.Pendidikan Karakter Berbasis 
Nilai-Nilai Religius, Jurnal Tadrīs 
Volume 8 Nomor 1 Juni 2013. 

Siroj, Said Aqil. Tasawuf sebagai Kritik 
Sosial (Mengedepankan Islam sebagai 
Inspirasi bukan Aspirasi).Jakarta: SAS 
Foundation / LTN PBNU, 2012 

Santoso, Agus dan Yusria Ningsih, Terapi 
Islam, Surabaya: UINSA Press, 2013  

Taufik. Tazkiyah Nafs; Konsep Pendidikan 
Sufistik dalam Upaya Membangun 
Akhlak, Jurnal Tadris, Volume 6, No. 2, 
Desember 2011. 

Thohir, Muhamad, Pemahaman Individu, 
Surabaya: UINSA Press, 2014.  

Thobroni, Ahmad Yusam dan Noviandri 
Eko, Al Qudus, Tafsir dan Hadis 
Tarbawi, Surabaya: IAIN SA Press, 
2013 

Ubaidillah dan Yuliyatun, 2014, Suluk Kyai 
Cebolek dalam Konflik 
Keberagamaan dan Kearifan Lokal, 
Jakarta, Prenada Media 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 


