Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif Pemikiran
Ibnu Atha’illah...
Oleh: Ahmad Fauzi

intelektual

Yurnal Pondidikan dan Studs Keislman

PSIKOSUFISTIK PENDIDIKAN ISLAM DALAM PERSPEKTIF PEMIKIRAN SYEKH IBNU
ATHA'ILLAH

Ahmad Fauzi
ahmadfauzi068@gmail.com
Sekolah Tinggi Ilmu Syariah Asy’ari Kediri

Abstrak.

Penelitian ini dibingkai dalam topik besar Psikologi Pendidikan Islam yang secara
khusus melihat pada perspektif pemikiran Syekh Ibnu Atha’illah dari
keterkaitannya antara pendidikan karakter di Indonesia dengan konsep
pendidikan tasawuf . Sedangkan lingkup penelitian ini difokuskan pada tiga
permasalahan utama yaitu: 1) Bagaimana pemikiran Ibnu Athaillah as-Sakandari
tentang pendidikan sufistik dalam karyanya al-Hikam, 2) Bagaimana konsep
pendidikan sufistik Ibnu Athaillah as-Sakandari dalam kitab al-Hikam, dan 3)
Bagaimana relevansinya pendidikan sufistik Ibnu Athaillah as-Sakandari dengan
pendidikan karekter di Indonesia. Penelitian ini dilakukan dengan pendekatan
kualitatif jenis kajian pustaka (library research). Sumber data yang
digunakandalampenelitianinidiperoleh dari buku, jurnal, dan karya ilmiah lain
yang relevan dengan pembahasan. Teknik pengumpulan data yang digunakan
adalah metode dokumentasi. Setelah data terkumpul lalu dilakukan reduksi data
dan analisis isi. Dari penelitian ini berhasil menunjukkan metode pendidikan
sufistik Syekh Ibnu Atha’illah as-Sakandari yang disebut dengan istilah sulik,
dimana hakikat pendidikan adalah upaya penempaan diri / tazkiyatu al-Nafs
yang pada tujuan utamanya mengantarkan manusia menjadi insan kamil dan
pada puncaknya bisa dekat atau wusil kepada Allah swt. Adapun Relevansi
antara metode sulik dengan pendidikan karakter terdapat dalam langkah-
langkah pembelajaran. jika dalam pendidikan karekater Proses pembelajaran
menyentuh tiga ranah, yaitu sikap yang menyangkut dimensi jiwa, pengetahuan,
dan keterampilan. sedangkan dalam metode tasawuf/ Suluk ditemukan metode
Takhalli (mensunyikan diri dari kotoran-kotoran jiwa ) dan Tahalli (menghiasi
diri dengan keutamaan-keutamaan). Maka dapat disimpulkan bahwa antara
pendidikan tasawuf dan pendidikan karakter di Indonesia memiliki kesamaan
yaitu mengedepankan pembentukan jiwa/kondisi psikologis sebelum pada ranah
yang lain, dengan harapan melalui model belajar yang terintegratif dapat
menghasilkan peserta didik yang arif, produktif, kreatif dan inovatif.

Kata Kunci : Psiko-Sufistik, Syekh Ibnu Atha'’illah

Pendahuluan
Pendidikan sufistik merupakan

pendidikan  spiritualitas = sama-sama
menggerakkan potensi diri manusia

pendidikan karakter hanya saja dengan
kriteria dan arah yang lebih spesifik,
yakni berlandaskan nilai- nilai tasawuf
keislaman. Pendidikan sufistik juga lebih
Khusus dari pada pendidikan spiritual,
karena pendidikan sufistik khusus pada
pendidikan  spiritual = yang  islami
(berlandaskan tasawuf), sedang
pendidikan spiritual bisa saja dilandasi
atas dasar nilai- nilai agama atau tata nilai
yang lain. Pendidikan sufistik dan

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018

kepada sesuatu yang lebih baik dan
bermoral, di mana potensi-potensi inilah
yang akan memberikan makna tertentu
dalam suatu tindakan. Akan tetapi,
spiritualitas tidak mesti memiliki kaitan
dengan sesuatu yang bersifat ilahiah.
Spiritualitas bisa sekadar berfungsi
sebagai pelarian psikologis, sebagai
sebuah obsesi akan kebutuhan rohaniah
sesaat, dan dapat pula sekadar memenuhi
ambisi untuk mencari Kketenangan

Page229



Page230

intelektual

Vurnal Pendiddikan dan Studi Keislaman

tertentu. Tasawuf bukanlah spiritualitas
seperti itu, bukan pula sesuatu yang
hanya berupa tempat pengasingan diri.
Sebaliknya, tasawuf berusaha
menampilkan  visi keagamaan yang
otentik, yang mengarahkan diri untuk
melampaui kedirian dan sifat egois.
Tasawuf adalah sebuah visi yang tepat
dalm menafsirkan dunia, serta alam lain
di luar dunia ini yang mungkin ada dan
melingkupi seluruh realitas. Selain pula,
tasawuf juga sebuah visi tentang sesuatu
tatanan ideal masyarakat yang semua itu
dilandasi atas ajaran agama Islam.

Menurut Said Agil Siradj, pada
pengantarnya dalam buku Samsul Munir
Amin, Ilmu Tasawuf, menyatakan bahwa
tasawuf yang dipraktikkan dengan benar
dan tepat akan menjadi metode yang
efektif dan impresif untuk menghadapi
tantangan zaman. Bagi kaum sufi, apapun
zamannya atau bagaimanapun gejolak
dunia ini, semuanya akan dihadapi
dengan pikiran yang jernih, suasana hati
yang dingin, objektif, dan penuh
ketenangan (tuma’ninah). Sebaliknya,
justru kaum sufi yang terbiasa dengan
kehidupan nyata, walaupun hatinya telah
melampaui kenyataan lahiriah, mereka
akan melihat dinamika kehidupan ini
secara proporsional.!

Kemudian, di antara sekian
banyak pemikir sufi Islam, Tajuddin Ibnu
Athaillah as-Sakandari merupakan salah
satu pemikir dan pelaku tasawuf yang
sangat fenomenal. Ulama abad keenam
ini, dengan kitabnya al-Hikam al-Ataiyah
menjelaskan ilmu tasawuf melalui kalam-
kalam hikmah, salah satu metode yang
tidak banyak dilakukan oleh penulis kitab
tasawuf lainnya. Kitab al-Hikam, yang jika
diterjemah artinya adalah kalam-kalam
hikmah, merupakan kata-kata mutiara
yang ringkas namun sangat mendalam
pemaknaannya, serta mengenai dalam sisi
inti ajaran tasawuf itu sendiri.  Tidak
heran bila ulama- ulama setelahnya
banyak yang menulis komentar-komentar
(syarh) terhadap kitab al-Hikam tersebut.

1 Said Agil Siradj (2014), Pendidikan Sufistik,
Sebuah Urgensi dalam Pengantar Samsul Munir Amin,
IImu Tasawuf, Amzah, Jakarta , hlm. xi.

Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif
Pemikiran Ibnu Atha’illah...
Oleh: Ahmad Fauzi

Said Ramadan al-Bouti dalam syarh-nya
terhadap Kkitab al-Hikam menjelaskan,
“Saya tidak pernah melihat satu buku
minipun yang tersebar di masyarakat
seperti tersebarnya kitab al-Hikam, serta
yang diterima oleh banyak kalangan

seperti diterimanya kitab al-
Hikam.2ZBahkan al-Bouti mengutip
pendapat  beberapa orang  yang
mengatakan, “Andai  saat  shalat

diperbolehkan membaca selain ayat al-
Quran, maka tentu yang boleh adalah
dengan al-Hikam Ibnu Athaillah.3

Di Indonesia, kitab al-Hikam juga
banyak  menjadi rujukan yang dikaji
dibanyak lembaga pendidikan, utamanya di
pondok-pondok pesantren dan majelis
taklim di masyarakat. Hanya saja, kajian
kitab ini yang banyak masih menggunakan
metode tradisional yang hanya dibaca
sekilas saja, dan tidak banyak yang
merumuskan secara analisis sistematis
tentang pemikiran Ibnu Athaillah as-
Sakandari, lebih- lebih tentang pendidikan
sufistik.Maka berangkat dari latar belakang
di atas, penulis bermaksud untuk melakuan
penelitian mendalam tentang pemikiran
Ibnu Athaillah as-Sakandari mengenai
pendidikan sufistik, khususnya dalam
karyanyaal-Hikam.

Fokus penelitian meiputi,
bagaimana pemikiran Ibnu Athaillah as-
Sakandari tentang pendidikan sufistik
dalam karyanya, al-Hikam, bagaimana
konsep pendidikan sufistik Ibnu Athaillah
as-Sakandari dalam kitab al-Hikam, dan
bagaimana relevansinya pendidikan
sufistik  Ibnu Athaillah as-Sakandari
dengan pendidikan karekter di Indonesia.
Tinjauan Psikosufistik dalam
Pendidikan

Psikosufistik, atau dengan istilah lain,
Psikologi Sufistik, sebenarnya sebagai
kajian psikologis terhadap pemahaman
sufistik. Psikologi sufistik (psikosufistik)
didefinisikan sebagai suatu ilmu tentang
tingkah laku manusia yang konsep-

2 Muhammad Said Ramadan al-Bouti (tt), al-
Hikam al-Athaiyah Syarh wa Tahlil,Dar al-Fikr, Suriah
,hlm. 9

3]bid, hlm. 8

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018



intelektual

Yurnal Pondidikan dan Studs Keislman

konsepnya dibangun atas dasar paradigma
tasawuf yang berbasis al Qur'an dan al
Hadits.Keilmuan =~ mengenai  psikologi
sufistik selalu mengedepankan
pengembangan potensi batin ke arah
kesadaran psikologis untuk senantiasa
dekat dengan Allah.4

Secara keilmuan, pendekatan
psikosufistik memiliki kerangka filosofis
sebagaimana disiplin ilmu lainnya, antara
lain sebagai berikut:
1. Kerangka Ontologis

Dalam kerangka ontologis, bahwa
psikosufistik ~ memiliki objek  kajian
psikologis manusia baik dalam wilayah
empiris yang terpikirkan maupun empiris
yang tak terpikirkan, yakni wilayah
spiritual transendental.Dalam psikologi
sufistik, manusia dipandang secara utuh
sebagai makhluk psiko-fisik dan psiko-
spiritual.Maka, tidak hanya aspek perilaku
yang teramati secara empiris saja yang
dikaji, tetapi juga pengalaman spiritual
transedental yang tidakterpikirkan.
Perilaku dan pengalaman spiritual yang
tidak terpikirkansecara rasional manusia.

2. Kerangka Epistimologis

Kerangka epistimologis mendasar-
kan proses penemuan berbagai teori dalam
kajian psikologi sufistik. Psikologi sufistik
mendasarkan teorinya pada kebenaran
yang bersifat rasional dan transedental
yang bersumber dari wahyu (Al-Quran dan
Hadits). Untuk memahami manusia secara
utuh, perlu berbagai pendekatan deduktif
(menjelaskan teks suci al-Quran) dan
induktif (mempelajari realitas psikologis
manusia untuk mendapatkan sebuah
simpulan empirik). Kedua pendekatan
tersebut akan saling menguatkan dalam
upaya memahami kejiwaan manusia.

Sebagai hasil pemikiran secara
epistimologis, psikologi sufistik dapat dikaji
melalui beberapa metode5 Pertama,
metode mulahazhah thabiiyyah. Metode ini
digunakan untuk memperoleh pemahaman

4AbdullahHadziq,  Rekonsiliasi  Psikologi
Sufistik dan Humanistik,RaSAIL, Semarang, hlm. 24

5Fadli Rahman (2011) "Pendidikan
Multikuttural dalam Perspektif Psikologi

Sufistik”, Jurnal Tarbiyatuna Pendidikan
Agama Islam, Vol.1- No.1

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018

Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif Pemikiran
Ibnu Atha’illah...
Oleh: Ahmad Fauzi

terhadap tingkah laku manusia yang dapat
diamati. Perolehan data tingkah laku yang
secara lahiriah akan dianalisis secara
psikologis.

Kedua, metode tarjib ruhani, yakni
metode yang digunakan untuk mengetahui
hubungan antara perilaku spiritual dengan
perilaku Kkeseharian, mengetahui adanya
pengaruh antara tingkat keagamaan
terhadap perilaku seseorang.Metode ini
dapat digunakan dalam kegiatan penelitian
secara deskriptif ataupun eksperimen.
Seperti penelitian yang dilakukan Moh.
Sholeh yang telah dibukukan dengan judul
«Tahajud Manfaat Praktis Ditinjau dari
[Imu Kedokteran» (2003), menemukan
adanya manfaat shalat Tahajud bagi
individu yang melaksanakannya secara
konsisten dan bersungguh-sungguh
terhadap respon daya tahan tubuhnya
(respon imunologik).

Ketiga, interpretasi kitab suci, yakni
metode yang digunakan melalui proses
penafsiran dan interpretasi terhadap teks
atau ayat ayat al-Quran. Penggunaan
metode ini sebagai proses penelusuran
terhadap konsep-konsep dasar pemikiran
psikologi sufistik yang memang mengacu
pada sumber utama keilmuan Islam, yakni
Al-Quran dan Hadits. Misalnya dalam
menemukan konsep al-ruh, al-qalb, al-aql,
an-nafsé

Keempat, metode intuitif (kasyf),
yakni  perolehan kebenaran melalui
kemampuan intuitif untuk menyingkap
pengetahuan tentang hakekat jiwa.Metode
ini merupakan kekhasan dalam pendekatan
sufistik yang membutuhkan kemampuan
intuitif. =~ Kemampuan intuitif dapat
diperoleh melalui proses penyucian diri
(tazkiyatun nafs) dan proses riyadlah.’
Dalam perspektif keilmuan Barat yang
cenderung rasional positivistik,
pengetahuan intuitif tidak ilmiah karena
kebenarannya bersifat subyektif dan sulit
untuk diukur dan diamati. Namun, dalam
psikologi sufistik termasuk juga psikologi
Islam, perolehan intuitif ini merupakan

6Abdul Mujibdan Jusuf Mudzakir( tt),
Nuansa-nuansa  Psikologi  Islam,Raja  Grafindo
Persada: Jakarta.

7Ibid., hlm. 24

Page231



Page232

intelektual

Vurnal Pendiddikan dan Studi Keislaman

salah satu cara untuk memahami hakekat
jiwa. Metode kasyf ini juga ditegaskan Al-
Ghazali sebagai proses menemukan sebuah
kebenaran dengan tetap berpegang pada
prinsip ajaran Islam. Demikian halnya
dengan pendapat Sumadi Suryabrata
bahwa metode kasyf dapat dijadikan
sebagai metode dalam memahami kejiwaan
manusia yang memang memiliki dimensi
spiritual yang tidak selalu dipahami secara
rasional positivistic.

3. Kerangka Aksiologis

Kerangka aksiologis dalam keilmuan
menekankan adanya nilai yang akan
diperoleh dari hasil (produk) kajian ilmu.
Psikologi sufistik mendasarkan kajiannya
pada al-Quran sebagai kitab suci sekaligus
sebagai pedoman hidup.Oleh karenanya
pengetahuan dan  kebenaran yang
diperoleh bersifat etis relijius untuk
kemaslahatan = manusia.Tidak sekedar
untuk memperoleh ilmu pengetahuan
(sains) semata, tetapi untuk menjadi dasar
keilmuan dalam pengembangan
kepribadian manusia yang senantiasa
menuju pada pembentukan insan kamil
atau kesempurnaan akhlak.

Nilai Psikosufistik dalam Pendidikan
Islam

Ada beberapa nilai ajaran Tasawuf
yang mendasari pendekatan
psikosufistik.Melalui ~ beberapa  nilai
ajaran tasawuf ini dapat dijadikan
kerangka pemikiran dalam membangun
pendidikan Islam dengan pendekatan

psikosufistiks.
Pertama, nilai ketauhidan.
Penanaman nilai-nilai tauhid akan

menjadi dasar pembentukan kesadaran
ilahiyah manusia, bahwa hanya kepada
Allah Jalla Jalaluhu manusia beribadah,
memuja, dan bersandar sehingga akan
mengikatkan diri secara kuat dengan
Allah Jalla Jalaluhu. Segala aktivitas
apapun dalam kehidupan manusia, hati
dan pikiran akan selalu terikat (kumantil)

8Yuliyatun Tajuddin (2014), Komunikasi
Dakwah Walisongo Perspektif Psikosufistik, AT-
TABSYIR, Jurnal Komunikasi Penyiaran Islam, Vol. 2-
No. 2

Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif
Pemikiran Ibnu Atha’illah...
Oleh: Ahmad Fauzi

kepada Allah jalla Jalaluhu. Orang boleh
sibuk bekerja dan mengejar karir, tekun
belajar dan mengembangkan ilmu
pengetahuan, aktif dalam berbagai
kegiatan kemasyarakatan, organisasi, atau
pemerintahan, namun semua harus
dikembaliakan bahwa dibalik kesuksesan,
proses kehidupan, danhasil akhir dari
sebuah pencarian ada kehendak Allah
Jalla Jalaluhu danhanya Kkepada-Nya
segala aktivitas dan kehendak manusia
tertuju.

Prinsip ketauhidan ini sebagaimana
yang dijelaskan Kautsar Noer dalam
menjelaskan tasawuf. Noer menjelaskan
bahwa hakekattasawuf adalah sebuah
jalan spiritual yang bersumber dari al-
Qurandan Sunnah untuk menuju Allah,
membentuk akhlak mulia, dengantetap
setia pada syariat, dan membangun
keseimbangan antara aspek-aspeklahiriah
dan batiniah, material dan spiritual,
duniawi danukhrawi, berpihak kepada
orang-orang lemah dan tertindas.
Ketauhidan ini juga akan menjadi dasar
pembentukan kepribadian yang
seimbang.?

Kedua, nilai kemanusiaan. Islam
adalah agama yang tidak hanya
mengharuskan umatnya menyibukkan
diri untuk beribadah secara vertikal saja
dan mengenyampingkan sisi
kemanusiaan. Sisi kemanusiaan di sini
adalah bahwa Islam juga sarat dengan
ajaran untuk membangun kehidupan
kemanusiaan secara seimbang baik dari
sisi  relasi sosial kemasyarakatan,
kehidupan  keluarga, perekonomian,
pendidikan, hukum, maupun bidang
kehidupan lain yang menjadi bagian
kebutuhan manusia sebagai makhluk
bumi. Kesadaran akan nilai kemanusiaan
membangun kesadaran untuk berbuat
kebajikan; saling menghormati dan
menghargai dengan sesama, saling
menolong dan kerjasama dalam kebaikan,
mengutamakan kepentingan bersama,
berlaku jujur, tanggung jawab, dan

9Kautsar Azhari (tt), Tasawuf Perenial,
Kearifan Kritis Kaum Sufi, Serambi Ilmu Semesta:
Jakarta, him.37

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018



intelektual

Yurnal Pondidikan dan Studs Keislman

memberi perlindungan kepada yang
lemah.

Ketiga, kerendahan hati (low
profile). Sifat rendah hati merupakansifat
yang sangat ditekankan dalam ajaran
tasawuf. Kerendahan hati akan mendidik
individu untuk  menyadari akan
keberadaan diri dihadapan eksistensi
Allah Jalla Jalaluhu sebagai Zat Maha
Kuasa, Maha Memiliki, dan Zat Maha
Berkehendak, sehingga akan menyadari
bahwadirinya dan sesamanya adalah
sama di hadapan Allah baik seorang
pejabat, jenderal, profesor, manajer,

buruh, karyawan, maupun seorang
tunawisma, secara kemanusiaan adalah
sama. Kesadaran tersebutakan

menimbulkan jiwa yang lemah lembut,
penuh kasih sayang, kebersamaan, dan
memiliki rasa empati dalam pergaulan
sosialnya.

Keempat, kearifan lokal (local
wisdom). Merupakan puncak capain hati
seorang sufi adalah meraih kebijaksanaan
(wisdom) yang berbasis pada kekuatan
spiritual. Dan ini salah satu karakter sikap
seorang sufi yang menjadikannya dapat
hidup secara berdampingan dengan
berbagai komunitas yang berbeda secara
damai. Inayat Khan mengatakan bahwa
siapapun yang memperoleh Kkearifan
adalah seorang sufi karena tasawuf
sendiri berarti kearifan. Dalam konteks
tasawuf yang mendasari pendekatan
psikosufistik, adalah Kkearifan lokal,
dimana sikap arif seorang sufi atau
seorang guru menjadi sikap yang utama
untuk memberikan dampingan kepada
masyarakat1,

Kelima, perubahan diri
(transformasi diri), yakni bahwa seorang
yang beriman memiliki satu tujuan akhir
yang hendak dicapai, yaitu dekat dengan
Allah Jalla Jalaluhu. Transformasi diri
dalam ajaran Tasawuf mengacu pada
konsep penyucian diri (tazkiyatun nafs)
yang membutuhkan tiga tahapan: tahalli,

10Kautsar Azhari (tt), Tasawuf Perenial,
Kearifan Kritis Kum Sufi,
Serambi Ilmu Semesta, Jakarta, hlm.37

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018

Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif Pemikiran
Ibnu Atha’illah...
Oleh: Ahmad Fauzi

takhalli, dan tajalli.l1 Tahalli,
mengosongkan diri dari sifat-sifat tercela,
seperti syirik, tinggi hati, iri, hasud, suka
mencela, dan suudzan. Takhalli, mengisi
jiwa dengan sifat-sifat terpuji, seperti
rendah hati, sabar, tawakkal, penuh kasih
sayang, senang berbuat kebajikan. Setelah
pada tahap tahalli dan takhalli akan
mengantarkan seseorang pada tahap
tajalli, yakni membangun integrasi diri
sebagai pribadi yang telah merasakan
kehadiran Allah Jalla Jalaluhu dalam
setiap gerak langkahnya.

Nilai-nilai yang menjadi prinsip
Tasawuf tersebut di atas menjadi
landasan dalam membentuk kepribadian
muslim yang beriman, bertaqwa, dan
berakhlakul karimah. Pemahaman iman,
taqwa, dan akhlakul karimah merupakan
dasar pembentukan pola pandangan,
sikap, dan perilaku seorang muslim. Hal
inilah yang menjadi tugas para da’i dalam
mengembangkan pola komunikasinya
dalam berdakwah, yakni memahamkan
mad’u terhadap hakekat Islam sebagai
agama Tauhid yang menyeimbangkan
dengan sisi kehidupan sosial, budaya, dan
berbagai kebutuhan manusia dalam aspek
lahiriyah maupun bathiniyahnya.

Pola pendidikan Islam yang
demikian itu akan membentuk
pemahaman Islam sebagai agama inklusif,
dialogis, dan benar-benar rahmatal
lilalamin. Agama Islam tidak sekedar
dipahami sebagai sebuah simbol dan
ritual yang hanya ingin menampakkan sisi
luarnya saja, akan tetapi Agama Islam
dipahami sebagai sebuah pola sikap dan
perilaku baik dalam kehidupan beragama,
bermasyarakat, beraktivitas dalam bidang
pekerjaan, pendidikan, pemerintahan,
ataupun aktivitas lainnya.

Metode Penelitian

Pendekatan penelitian ini
menggunakan  pendekatan  kualitatif
dengan jenis penelitian kepustakaan

11Ubaidillah dan Yuliyatun (2014), Suluk Kyai
Cebolek dalam Konflik

Keberagamaan dan Kearifan Lokal, , Prenada
Media, Jakarta, him.59

Page233



Page234

intelektual

Vurnal Pendiddikan dan Studi Keislaman

(library research). Bogdan dan Taylor,

sebagaimana dikutip oleh Moleong,
mendefinisikan metodologi  kualitatif
sebagai  prosedur penelitian yang

menghasilkan data deskriptif berupa
kata-kata tertulis atau lisan dari orang-
orang dan perilaku yang dapat diamati.!2

Menurut Imron Arifin, penelitian
kualitatif pada hakekatnya mengamati
orang dalam lingkungan hidupnya,
berinteraksi dengan mereka, berusaha
memahami bahasa dan tafsiran mereka
tentang dunia sekitarnya.13

Kirk dan Miller mendefinisikan,
bahwa penelitian kualitatif adalah tradisi
tertentu dalam ilmu pengetahuan sosial
yang secara fundamental bergantung
pada pengamatan manusia dalam
kawasannya sendiri dan berhubungan
dengan orang tersebut dalam bahasanya
dan peristilahannya.4

Menurut Bogdan dan Biklen,
penelitian kualitatif mempunyai ciri-ciri:
(1) mempunyai latar alami (natural
setting) sebagai sumber data langsung
dan peneliti merupakan instrument kunci
(the key instrument), (2) Dbersifat
deskriptif, yaitu memberikan situasi
tertentu dan pandangan tentang dunia
secara deskriptif, 3) lebih
memperhatikan proses dari pada hasil
atau produk semata, (4) cenderung
menganalisa data secara induktif, dan (5)
makna merupakan hal yang esensial.1s

Hasil Penelitian
Psikosufistik Pendidikan Islam dalam
Pandangan Syekh Ibnu Atahaillah
1) Hakikat Manusia Sebagai
Pendidikan
Syekh Ibnu Athaillah lebih banyak
melihat manusia bukan dari sudut

Obyek

12 Lexi ]. Moleong (1989), Metodologi
Penelitiaan Kualitatif, PT. Remaja Rosdakarya,
Bandung, him. 3

Blmron Arifin (ed.), (1996), Penelitian
Kualitatif dalam llmu-ilmu Sosial dan Keagamaan,
Kalimasahada, Malang, hlm. 22

141bid, hlm, 3

15 Robert C. Bogdan, dan Sari Knopp Biklen,
(1982), Riset Kualitatif untuk Pendidikan. Pengantar
Teori dan Metode.( Alih Bahasa: Munandir), Dirjen
Dikti Depdikbud, hlm. 27-30

Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif
Pemikiran Ibnu Atha’illah...
Oleh: Ahmad Fauzi

pandang esensil¢ (hakikatnya dalam
lingkup dirinya sendiri), melainkan dilihat
dari sudut eksistensi vertikal, yakni
hakikat manusia dalam kaitannya dengan
yang lain - dalam hal ini kaitannya secara
vertikal kepada Allah swt. Secara esensi,
substansi manusia tidaklah melebihi dari
seonggok daging dan tulang serta
serangkaian  unsur  kehidupan di
dalamnya. Secara esensi ini manusia
hampir tidak ada bedanya dengan hewan.
Hanya kemampuan kecerdasan lebih
(nalar, nutq) yang merupakan substansi
pembeda antara manusia dan hewan.
Dengan nalar, manusia mampu
menyimpan data dan merangkainya
menjadi data-data baru, sehingga dia
mampu melakukan sesuatu yang tak bisa
dilakukan =~ hewan  karena  tingkat
kecerdasan hewan memang lebih rendah.

Sedangkan secara eksistensi,
manusia berada di skala tertinggi di
antara makhluk hidup lain di muka bumi,
yang karena itulah membuatnya menjadi
khalifah (sang penguasa, sang pengemban
amanah). Dalam eksistensi pula, manusia
menjadi makhluk sosial, membentuk
komunitas, dan  bergerak  dalam
organisasi besar dengan segala ragam dan
perbedaan manusia itu sendiri. Manusia
juga merupakan bagian dari kosmik fisik
alam semesta dan alam metafisik. Dari
eksistensi inilah manusia bisa disebut
baik-buruk, cantik-jelek, dan lain
sebagainya dengan melihat aktualitas
dirinya saat bersinggungan dengan yang
lain.

Kesufian adalah wilayah yang
menghubungkan dimensi lahiriah (fisik)
manusia dengan dimensi batiniahnya
(metafisik).Dan, pengalaman kesufian ini
hanya dapat dialami dalam kedirian
batiniah  manusia.Pemilahan  kedua
dimensi kemanusiaan ini sesuai dengan

16Menurut Paul Tillich dalam Musa Asy’arie,
esensi adalah alam potensial sedangkan eksistensi
adalah alam aktualisasi dari potensi. Musa Asy’arie
menambahkan bahwa eksistensi berada dalam
hubungan-hubungan kongkret, baik vertikal
maupun horizontal dan bersifat aktual. Lihat:
Musa Asy’arie, Filsafat Islam; Sunnah Nabi dalam
Berpikir,(tt.), LESF], Yogyakarta, hlm. 50-51.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018



intelektual

Yurnal Pondidikan dan Studs Keislman

tingkat penyebutan “manusia” dalam Al-
Qur’an.?

Pertama, sebutan “al-basyar”, yakni
manusia dalam dimensi jasmani dan
lahiriahnya, yang memiliki nafsu, dan
nafsu itu berisi gharizah ghadlabiyah
(naluri atau insting untuk membangun
cita-cita) dan gharizah syahwaniyah
(untuk menikmati hidup dan kemapanan).

Al-Bouti mengomentari penjelasan
Syekh Ibnu Athaillah di atas, beliau
menjelaskan bahwa manusia terdiri dari
dua substansi.Pertama, substansi fisik
yang terbuat dari lumpur dan unsur
tanah, air, api, dan udara. Kedua, substansi
ruhani dengan memiliki potensi yang
tidak dimiliki oleh makhluk lainnya.Pada
substansi kedua inilah manusia memiliki
ruh dengan kelengkapan perasaan yang
berbeda dengan makhluk hidup lainnya,
juga ada akal budi yang mampu
membuatnya melakukan yang disebut al-
fikr (berpikir) dan al-idrak
(menyadari).18Potensi pertama adalah sisi
jasad yang terbuat dari unsur-unsur fisik
yang itupun berbeda dari hewan lainnya
jika dilihat dari perkembangan dan
kemampuannya. Sedangkan  potensi
kedua merupakan sisi yang mampu
berkembang menuju alam metafisik
ruhani, karena ada ruh, kesadaran, dan
akal budi serta rahasia-rahasia Tuhan
yang ditanamkan di dalamnya.??

Pengoptimalan kedua potensi ini
kemudian membuat manusia mampu
menjadi makhluk dengan strata tertinggi
(khalifah) melalui mujahadah dan
musyahadah, tidak hanya di antara
makhluk fisik tapi juga makhluk Tuhan
yang lainnya. Tanpa mujahadah dan
musydhadah, manusia akanlebih condong
sisi kehayawaniannya yang membuatnya
masih berada dalam gelapnya lingkaran
dunia fisik. Sedangkan orang-orang yang
mampu menyucikan hatinya, sisi
malakiit-nya lebih dominan dari sisi

17KH. Said Aqil Siraj (2012), Tasawuf Sebagai
Kritik Sosial, SAS Foundation / LTN PBNU, Jakarta,
hlm.36.

18al-Bouti, (tt.), al-Hikam al-Ataiyah Syarh wa
Tahlil, juz. 5, hlm. 221.

19]bid., hlm. 223.

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018

Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif Pemikiran
Ibnu Atha’illah...
Oleh: Ahmad Fauzi

mulk-nya, maka dia akan menjadi
manusia yang dipenuhi cahaya.

2) Hakikat [lmu Menurut Syekh Ibnu
Athaillah

Dalam bahasa Arab kata ‘ilm yang
seakar dengan kata ‘alamah (tanda)
diartikan sesuatu yang mendasar yang
menunjukkan pada sebuah hal pembeda
dari yang lain.2® Dalam bahasa Arab pula
al'ilm merupakan antonim dari kata al-
jahl yang artinya tidak adanya
pengetahuan  yang tepat tentang
sesuatu.2!

Syekh Ibnu Athaillah membagi ilmu
menjadi dua: bermanfaat dan tidak
bermanfaat. Bagian pertama adalah ilmu
yang mengakibatkan ketakwaan pada diri
seseorang. Sebagaimana analisis filosofis
sumber ilmu perspektif Islam, yang mana
tujuan puncak berilmu dalam Islam
adalah untuk mengetahui Allah Swt, yakni
pengetahuan yang haqq al-yaqin dan
dekat kepada-Nya. Sedangkan tujuan
praktis berilmu adalah membantu
manusia merealisasikan amanah sebagai
khalifah Allah di bumi. Dalam kaitan ini,
Allah telah membantu manusia untuk
mengenalinya dengan ayat Allah. Ayat
dimaksud terbagi dua, yaitu ayat
tanziliyah (naqliyah) dan ayat kauniyah
(aqliyah). Ayat tanziliyah adalah wahyu
yang diturunkan melalui malaikat Jibril,
sedangkan ayat kauniyah adalah ciptaan
Allah Swt.22

3) Hakikat Pendidikan dalam Pandangan
Syekh IbnuAthaillah

Belum ditemukan secara gamblang
definisi pendidikan dalam pandangan
Syekh Ibnu Athaillah, baik dalam al-
Hikam-nya atau dalam karya- karyanya
yang lain. Hanya saja, dari penjelasan
beliau mengenai apa itu ilmu dan apa itu
hakikat manusia di atas, dapat dipahami

20Abul Husain Ahmad bin Faris, Mujam
Magqayis al-lughah (Maktabah Syamelah v.3.1.2),
juz. 4, hlm. 109.

21]bid.,hlm. 110.

22Jalaludin Rahmat (2013), Islam Alternatif

dalam Ahmad Yusam T., Damanhuri, Tafsir dan Hadis
Tarbawi (Buku Perkuliahan Fakultas Tarbiyah
UINSA), UINSA Press, Surabaya, hlm., 97.

Page235



Page236

intelektual

Vurnal Pendiddikan dan Studi Keislaman

bahwa pendidikan sufistik adalah
perjalanan hidup manusia menuju Allah
swt dengan meneguhkan sifat-sifat
kehambaannya dan meresapi sifat-sifat
ketuhanan Allah swt baginya. Artinya
pendidikan adalah upaya tanpa henti
hingga ajal untuk  menjadi seorang
hamba yang baik di sisi-Nya, dengan
mengokohkan diri sebagai manusia dan
melakukan segala upaya (amal baik) yang
mungkin untuk dilakukan.

Secara ilmiah tiap ahli pendidikan
memberi batasan yang berbeda tentang
belajar.Diantaranya dapat dikemukakan
oleh ilmuan barat, yaitu Henry E Garret
yang  berpendapat bahwa  belajar
merupakan proses yang berlangsung
dalam jangka waktu lama melalui latihan
maupun pengalaman yang membawa
kepada perubahan diri dan perubahan
cara mereaksi terhadap suatu rangsangan
tertentu.23

Penggunaan kata ‘perjalanan’ ini
mengindikasikan bahwa seorang pencari
ilmu adalah seorang pengelana yang
mengarungi jalan panjang. Karena itu
banyak dalam karya beliau, peserta didik
disebut dengan as-salik yang secara
bahasa artinya orang yang sedang
berjalan, juga istilah al-murid yang artinya
orang yang menghendaki untuk sampai
pada tujuan. Karena itu pendidikan
sufistik diistilahkan dengan as-suliik yang
artinya berjalan dan at-tariq yang artinya
adalah jalan. Kata at-tarig bahkan disebut
beliau menjadi salah satu judul karyanya,
‘unwan at-taufiq fi addb at-tariq, artinya
tanda pertolongan dalam menjelaskan
tatakrama perjalanan.

Dalam perjalanan panjang ini,
Tuhan memberi rintangan-rintangan yang
merupakan ujian. Ketika seseorang dapat
melewati satu ujian, dia akan melewati
ujian berikutnya, dan demikian
seterusnya hingga ajal menjemputnya.
Rintanganitu berupa nafsu dirinya sendiri
dan godaan serta bisikan setan pada
hatinya.

23Bahri (2014), Psikologi Pembelajaran (Buku
perkuliahan Ilmu Tarbiyah dan Keguruan UINSA),
UIN SA Press, Surabaya, hlm. 33.

Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif
Pemikiran Ibnu Atha’illah...
Oleh: Ahmad Fauzi

Tujuan Pendidikan Sufistik Menurut
Syekh Ibnu Athaillah as-Sakandari

Dalam pendidikan sufistik suliik,
tujuan utama adalah menjadi pribadi
yang sedekat mungkin kepada Allah swt.
Dalam istilah Syekh Ibnu Athaillah (dan
mungkin juga digunakan oleh ulama lain)
disebut wusil ila Allah, artinya sampai
kepada Allah swt. Yang dimaksud wusiil
yakni sampai pada Kkesadaran penuh
atasAllah swt dan sifat-sifat-Nya. Syekh
mengungkapkan:24

G5 0ad 1y 4 alall o) gy Al ) ol glaj
Eu&‘?%"’wi\s‘;u:&%j’w;

Sampaimu pada-Nya adalah
sampaimu pada ilmu tentang-
Nya.Jika tidak, maka Maha
Agung Tuhan hingga bisa
dicapai oleh sesuatu (yang

fana).

Hal ini sejalan dan selaras dengan
tujuan hidup seorang Muslim, atau
bahkan dapat dikatakan bahwa tujuan
pendidikan Islam adalah tujuan hidup
Muslim. Ini disebabkan karena
pendidikan dan menuntut ilmu dalam
Islam dilaksanakan sepanjang hayat.2>

Artinya

Relevansi Pendidikan Sufistik Ibnu
Athaillah

Didalam pandangan pemerintah,
pendidikan karakter adalahmerupakan
proses pembudayaan dan pemberdayaan
nilai-nilai luhurdalam lingkungan sekolah,
lingkungan keluarga dan
lingkunganmasyarakat. Nilai-nilai luhur
tersebut berasal dari ajaran agama,
Pancasila, UUD 1945, UU nomor 20 tahun
2003 tentang Sistem pendidikan Nasional,
teori-teori pendidikan, psikologi
pendidikan, nilai-nilai sosial budaya, serta

24]bnu Athaillah as-Sakandari (tt.), al-Hikam
al-Atdiyah lampiran dalam Ahmad Zarruq, Syarh
Hikam Ibn Ataillah, hlm. 433

25Ahmad Yusam T., Damanhuri (2013), Tafsir
dan Hadis Tarbawi (Buku Perkuliahan Fakultas
Tarbiyah UINSA), UINSA Press, Surabaya, hlm. 33

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018



intelektual

Vurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

pengalaman terbaik dan praktik nyata
dalam kehidupan sehari-hari.2¢
Sedangkan dalam pendidikan sufistik

sulik Syekh Ibnu Athaillah hakikat
pendidikan sufistik adalah sebuah proses
yang tujuan akhirnya taqarrub pada Allah
swt atau menjadi pribadi baik di sisi-Nya.

Persamaannya adalah terletak dari
pengertian pendidikan itu sendiri yang
berarti sebuah proses penanaman nilai,
meski secara langsung Syekh Ibnu
Athaillah tidak menjelaskannya. Yang
berbeda adalah terletak pada nilai apa yang
akan ditanamkan pada peserta didik. Jika
dalam pendidikan karakter di Indonesia
tidak hanya nilai-nilai agama, melainkan
juga nilai- nilai kebangsaan dan sosial
kemasyarakatan. Sedangkan dalam
pendidikan sufistik nilai-nilai yang akan
ditanamkan, baik pada peserta didik (sudut
pandang guru) maupun pada diri sendiri
(pendidikan dari sudut pandang murid),
adalah nilai- nilai sufistik yang berorientasi
pada upaya menjadi pribadi yang dekat
pada Allah swt. Dari sini dapat dipahami
bahwa pendidikan sufistik lebih khusus
dari pada pendidikan karakter dari sudut
pandang isi atau bahan yang akan
ditanamkan.

Selain pada perbedaan tentang isi
nilai, perbedaan lainnya terletak dari sudut
pandang ruang lingkup pendidikan itu
sendiri.Syekh Ibnu Athaillah as-Sakandari
menjelaskan bahwa pendidikan adalah tak
ubahnya perjalanan panjang menuju suatu
tujuan.Karena itu pendidikan sufistik tidak
terbatas pada hal- hal bersifat formil,
seperti lembaga pendidikan, jenjang
pendidikan, dan bahan ajar. Hal itu muncul
karena Syekh Ibnu Athaillah memandang
pendidikan dari filosofi eksistensi vertikal,
yakni hakikat pendidikan yang dilihat dari
hubungannya dengan Tuhan.

26Tim Penyusun (2011), Grand Design
Pendidikan Karakter Bangsa,Kementerian
Pendidikan Nasional, Jakarta, hlm. 9

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018

Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif Pemikiran
Ibnu Atha’illah...
Oleh: Ahmad Fauzi

Mengenai proses pendidikan
karakter, Kemendiknas dalam Kerangka
Acuan Pendidikan Karakter menjelaskan
bahwa  konfigurasi  karakter  dapat
dikelompokan dalam: olah hati (spiritual
and emotional development), olah pikir
(intellectual development), olah raga dan
kinestetik  (physical and  kinestetic
development), dan olah rasa dan Kkarsa
(affective and Creativity = development).
Keempat proses psikososial (olah hati, olah
pikir, olah raga, dan olahrasa dan karsa)
tersebut secara holistik dan koheren
memiliki saling keterkaitan dan saling
melengkapi, yang bermuara pada
pembentukan karakter yang menjadi
perwujudan dari nilai- nilai luhur.??

Pendidikan sufistik Syekh Ibnu
Athaillah lebih menitik beratkan pada
kofigurasi olah hati, olah pikir, dan olah
rasa dan karsa. Sedangkan olah raga dan
kinestetik tidak banyak dibahas secara
langsung oleh beliau. Hanya saja jika
ditarik dari konsep al-ahwal, yakni
kesadaran seseorang tentang situasi, baik
individu dirinya sendiri maupun situasi dia
dalam komunitasnya, maka olah raga dan
kinestetik dapat dimasukkan di dalamnya.
Artinya, olah raga dan kinestetik jika dalam
situasinya memang merupakan suatu
kebutuhan, maka dia juga harus
mengupayakan hal itu sesuai dengan
tuntutan situasi yang dia hadapi.

Gambar 4: Perbandingan antara
Pendidikan Karakter di Indonesia
dengan Pendidikan Sufistik Suliik Ibnu
Athaillah

Svekh Ibnu Athaillah as-Sakandari

Kemendiknas

Konsep al-Ahwal. Artinya seseorang harus menjaga bugaran
"""""""" dan kesehatan tubuhnya sesuai dengan tuntutan situasi

Olah hati (spiritual and Kensep al-llal (hal-hal buruk yang ha
emotional) al-Akhlag (hal baik yang harus dijals

Olahrasa dan karsa,
(affective and crativity)

2’Direktorat Jenderal Pendidikan Tinggi
Kementrian  Pendidikan = Nasional (2010),
Kerangka Acuan Pendidikan Karakter,Kementrian
Pendidikan Nasional, Jakarta, hlm. 8-9

Page237



Page238

intelektual

Vurnal Pendiddikan dan Studi Keislaman

Bagian  kedua  dari  proses
pendidikan karakter di Indonesia adalah
pendekatan dan strategi yang digunakan
dalam pendidikan karakter. Kemendiknas
merumuskan strategi pendidikan
karakter menjadi dua bagian: intervensi
dan  habituasi. Intervensi  adalah
penanaman nilai karakter pada peserta
didik secara langsung melalui
pembelajaran, pemodelan dan
penguatan.Sedangkan habituasi adalah
penanaman nilai karakter melalui
lingkungan dengan cara penyusunan
suasana, pembiasaan, dan penguatan.
Sedangkan pendekatan pendidikan
karakter menurut Kemendiknas dilakukan
dengan beberapa model, di antaranya:28
1) Kketeladanan, 2) pembelajaran, 3)
pemberdayaan dan pembudayaan, 4)
penguatan, 5) penilaian.

Perbedaan  paling mendasar
antara pendidikan karakter di Indonesia
dengan pendidikan sufistik Syekh Ibnu
Athaillah adalah terletak dari  sudut
pandang pendidikan itu sendiri. Jika
pendidikan karakter di Indonesia lebih
berbicara kepada tenaga pendidik atau
tenaga kependidikan sebagai pengatur
pendidikan, maka pendidikan sufistik
Syekh Ibnu Athaillah lebihberbicara
langsung kepada murid sebagai subjek
utama pendidikan.Artinya pendidikan
karakter di Indonesia lebih banyak
menjelaskan apa yang harus atau
sebaiknya dilakukan oleh tenaga pendidik
atau tenaga kependidikan, sedang
pendidikan sufistik lebih menjelaskan apa
yang harus murid lakukan. Karena itulah
tidak banyak ditemukan - kalau enggan
berkata tidak ada sama sekali -
penjelasan mengenai strategi pendidikan
dalam pendidikan sufistik Syekh Ibnu
Athaillah. Hal itu dikarenakan pendidikan
dalam pandangan Syekh Ibnu Athaillah
merupakan sebuah perjalanan panjang
yang tidak berhenti saat seorang peserta
didik lulusdari jenjang tertentu. Bahkan
bisa dikatakan tidak ada jenjang
pendidikan dalam pendidikan sufistik,

28Direktorat Jenderal Pendidikan Tinggi
Kementrian Pendidikan Nasional, Kerangka Acuan
Pendidikan Karakter, hm. 14-9

Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif
Pemikiran Ibnu Atha’illah...
Oleh: Ahmad Fauzi

karena perjalanan untuk memperbaiki
diri harus tidak pernah terhenti selagi dia
masih hidup di dunia.

Gambar 4: Perbandingan antara
Pendidikan Karakter di Indonesia
dengan Pendidikan Sufistik Suliik Ibnu
Athaillah

Pendidikan Karakter di Indonesia

Pendidikan Karakter di Indonesia lebih banyak menjelaskan apa yang
harus atau sebaiknya dilakukan oleh tenaga pendidik atau tenaga
kependidikan dalam menanamkan karakter pada peserta didik

Tenaga Pendidik atau » .
Peserta Dldlk
Pendidikan Sufistik |bnu Athaillah

Pendidikan Sufistik Suluk lebih menjelaskan apa yang harus murid
lakukan untuk mentransformasikan dirinya menjadi pribadi yang
baik dalam pandangan Allah swt dan sesama manusia

An-Nahlawi memberikan
pandanganya bahwa tugas pokok guru
(pendidik) dalam Islam adalah: (1) tugas
pensucian, guru (pendidik) hendaknya
mengembangkan dan membersihkan jiwa
perseta didik agar dapat mendekatkan
diri kepada Allah, menjauhkannya dari
keburukan dan menjaganya agar tetap
berada pada fitrahnya, (2) tugas
pengajaran, guru (pendidik) hendaknya
menyampaikan berbagai pengetahuan
dan pengalaman kepada peserta didik
untuk diterjemahkan dalam tingkah laku
dan kehidupannya.2®

Secara garis besar, tujuan
pendidikan sufistik tidak banyak berbeda
dengan tujuan pendidikan karakter, yaitu
upayauntuk memanusiakan manusia atau
menciptakan manusia seutuhnya sesuai
dengan waktu dan tempat dia berada.Di
dalam UU No. 20 2003 disebutkan:
“Pendidikan nasional berfungsi
mengembangkan kemampuan dan
membentuk watak serta peradaban
bangsa yang bermartabat dalam rangka
mencerdaskan kehidupan bangsa,

29Abdurrahman an-Nahlawi (2013), Ushul al-
Tarbiyah al-Islamiyah wa Asalibuha fi al-Bait wa al-
Madrasah wa al-Mujtama’ dalam Tafsir dan Hadis
Tarbawi (Buku Perkuliahan Fakultas Tarbiyah
UINSA), UINSA Press, Surabaya, hlm. 70

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018



intelektual

Yurnal Pondidikan dan Studs Keislman

bertujuan untuk berkembangnya potensi
peserta didik agar menjadi Marusia yang
beriman dan bertakwa kepada Tuhan
Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat,
berilmu, cakap, kreatif mandiri, dan
menjadi warga negara yang
demokratisserta bertanggungjawab.”30

Kesimpulan

Pendidikan sufistik menurut Syekh
Ibnu Athaillah adalah wusaha untuk
mentransofrmasikan nilai- nilai tasawuf
dalam perjalanan hidup manusia menuju
Allah swt dengan meneguhkan sifat-sifat
kehambaannya dan meresapi sifat-sifat
ketuhanan Allah swt baginya. Artinya
pendidikan adalah upaya tanpa henti
hingga ajal untuk menjadi seorang hamba
yang baik di  sisi-Nya, dengan
mengokohkan diri sebagai manusia dan
melakukan segala upaya (amal baik) yang
mungkin untuk dilakukan.

Adapun metode yang dijelaskan
oleh Syekh dapat disebut dengan istilah
sulik atau tariq, yang secara bahasa
artinya berjalan, karena pendidikan tak
ubahnya sebuah perjalanan panjang
menuju suatu tempat yang sangat jauh,
maka bekal dan segala perlengkapan dan
persiapan harus diupayakan sedemikian
rupa.

Dalam sulitk, tahapan pendidikan
dibagi menjadi dua fase: marhalah ta’sis
(fase penanaman dan penguatan) dan
marhalah numuww (fase penyebaran
danperkembangan). Fasepenanaman
dilakukan melalui konsep  khumil
(menyendiri dan berpikir), fungsinya
untuk memperkuat diri sebagai seorang
hamba, menjernihkan hatinya,
menstabilkan mentalnya, menguatkan jati
diri, dan hal-hal lainyang dibutuhkan
untuk menjadi pribadi yang matang
sebelum dia memasukifase berikutnya.
Sedangkan fasepenyebaran adalah saat
dia memasuki dunia orang banyak,
berkecimpung dalam urusan sosial
kemasyarakatan dengan berbagai
bidangnya. Saat itu dia diminta untuk

30http://kemenag.go.id/file/dokumen/UU20
03.pdf, diakses pada Rabu, 10 Mei 2017

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018

Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif Pemikiran
Ibnu Atha’illah...
Oleh: Ahmad Fauzi

menjadi pribadi yang menyebarkan
kebaikan dan menginspirasi orang lain
untuk berbuat baik.

Ada lima poin konsep dalam
pendidikan sufistik sulik, yaitu tiga
konsep utama: 1) hal- hal negatif (J),
2) etika sesuai asas ketakwaan (3>aY)),
dan 3) pengetahuan tentang hidup
(<_edl)), dan dua konsep tambahan: 1)
situasi (J's»Y)) dan 2) perbuatan yang
sejalan dengan empat konsep sebelumnya
(Jue),

Dalam pendidikan sufistik suliik,
tujuan utama adalah menjadi pribadi
yang sedekat mungkin kepada Allah swt.
Dalam istilah Syekh Ibnu Athaillah (dan
mungkin juga digunakan oleh ulama lain)
disebut wusil ilaAllah, artinya sampai
kepada Allah swt. Yang dimaksud wusiil
yakni sampai pada kesadaran penuh atas
Allah swt dan sifat-sifatNya.

Pendidikan sufistik Syekh Ibnu
Athaillah as-Sakandari melihat sudut
pandang berbeda dari pendidikan
karakter di Indonesia, meski secara
aplikatif tidak ada benturan di dalamnya.
Jika pendidikan karakter di Indonesia
melihat pendidikan dari arah sosial-
kemasyarakatan dan kebangsaan lalu ke
arah vertikal pada Tuhan, maka

sebaliknya, pendidikan sufistik
memulainya dari arah vertikal
laluhorizontal.

Daftar Pustaka

Al-Quran dan Terjemahnya. Bandung: PT.
Sygma Examedia Arkanleema, 2012.

As-Sakandari, Ibnu Atha’illah.Al-Hikam
(Kitab Kebijaksanaan Hidup untuk
Meraih Ridha Ilahi), terj. Imam
Firdaus. Jakarta: Wali Pustaka, 2016.

Asmani, Jamal.Buku Panduan Internalisasi
Pendidikan Karakter Sekolah.
Jogjakarta: Diva Press, 2010.

Aunillah, Nurla Isna. Panduan
Menerapkan Pendidikan Karakter di
Sekolah. Yogyakarta: Laksana, 2011.

Page239


http://kemenag.go.id/file/dokumen/UU2003.pdf
http://kemenag.go.id/file/dokumen/UU2003.pdf

Page240

intelektual

Yurnal Pendidikan dan Studs Keislman

Aqib, Kharisudin. An-Nafs.Nganjuk: Ulul
Albab Press, 2010.

Dahlan, Bayani. Pemikiran Sufistik Syekh

Muhammad Arsyad Al-
Banjari.Yogyakarta: Pustaka Ilmu,
2015.

Dalmeri, Pendidikan untuk Pengembangan
Karakter, Jurnal: Al-Ulum, vol. 14, No.
1, Juni 2014, hlm. 212.

Dinarni, Dian. Pendidikan
KarakterBerbasisTasawuf; Studi
Analisis Kitab ar- Risalah al-

Qusyairiyah fi Ilm at-Tasawwuf. Tesis:
UIN SunanKalijaga Yogyakarta, 2015.

Direktorat Jenderal Pendidikan Tinggi
Kementrian Pendidikan Nasional.
Kerangka Acuan Pendidikan
Karakter.  Jakarta: = Kementerian
Pendidikan Nasional, 2010.

Jalaludin.Psikologi Agama  (Memahami
Perilaku Keagamaan dengan
Mengaplikasikan Prinsip-prinsip
Psikologi). Jakarta: PT. Raja Grafindo
Persada, 2010.

Kemendiknas.Pedoman Pelaksanaan
Pendidikan Karakter Berdasarkan
lldan Pengembangan Pusat
Kurikulum dan Perbukuan, 2011.

Kemendiknas.Pedoman Pengembangan
Pendidikan Budaya dan Karakter
Bangsa. Jakarta: Kemendiknas, 2011.

Khairuddin, Hafid. Pendidikan Sufistik
Syekh Abdul Qadir al-Jailani dan
Relevansinya terhadap Pendidikan
Islam; Telaah Kitab al-Fath ar-
Rabbani wa al-Fayd ar-Rahmani.
Tesis: UIN  Sunan Kalijaga
Yogyakarta, 2014.

Lickona, @ Thomas, Mendidik  Untuk
Membentuk Karakter, terj. Jumu
Abdu Wamaungo. Jakarta: Bumi
Aksara, 2015.

Psikosufistik Pendidikan Islam dalam Perspektif
Pemikiran Ibnu Atha’illah...
Oleh: Ahmad Fauzi

Majid, Abdul dan Dian Andayani.
Pendidikan  Karakter  Perspektif
Islam.Bandung: Remaja Rosdakarya,
2012.

Majid, Abdul.  Pendidikan  Karakter

Perspektif Islam.Bandung: PT Remaja
Rosdakarya, 2011.

Siswanto.Pendidikan = Karakter Berbasis
Nilai-Nilai Religius, Jurnal Tadris
Volume 8 Nomor 1 Juni 2013.

Siroj, Said Aqil. Tasawuf sebagai Kritik
Sosial (Mengedepankan Islam sebagai
Inspirasi bukan Aspirasi).Jakarta: SAS
Foundation / LTN PBNU, 2012

Santoso, Agus dan Yusria Ningsih, Terapi
I[slam, Surabaya: UINSA Press, 2013

Taufik. Tazkiyah Nafs; Konsep Pendidikan
Sufistik dalam Upaya Membangun
Akhlak, Jurnal Tadris, Volume 6, No. 2,
Desember 2011.

Thohir, Muhamad, Pemahaman Individu,
Surabaya: UINSA Press, 2014.

Thobroni, Ahmad Yusam dan Noviandri
Eko, Al Qudus, Tafsir dan Hadis
Tarbawi, Surabaya: IAIN SA Press,
2013

Ubaidillah dan Yuliyatun, 2014, Suluk Kyai
Cebolek dalam Konflik
Keberagamaan dan Kearifan Lokal,
Jakarta, Prenada Media

Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman

Volume 8, Nomor 2, Agustus 2018



