
E-ISSN 2502-3047 
IP-ISSN 1411-9919 

 

Jurnal Kopis: Kajian Penelitian dan Pemikiran Komunikasi Penyiaran Islam 
Volume 05, issue 02, bulan Februari tahun 2023 
 

107 
 

www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/kopis 

 
ISSN (Cetak): 2654-315X 

ISSN (Online): 2745-9675 

 
Komunikasi Islam dalam Membangun Harmoni Keberagaman 

di Jawa Timur 
 

Agoes Moh. Moefad1, Maulidatus Syahrotin Naqqiyah,2 Barokatun Nuris Syah 
Riyah3 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 
Jl.A.Yani No.117 Surabaya 

am.moefad@uinsby.ac.id1, Maulida@dlb.uinsby.ac.id2, nurissyah26@gmail.com3 

 
 Abstract 

This research reveals about Islamic communication in building harmony in the diversity of society. The harmony of 
diversity in this case is intended to neutralize phenomena in society that are "triggered" by problems of differences in 
understanding or belief in religion in the province of East Java. This research focuses on how the form of Islamic 
communication carried out by mosques in building harmony in the diversity of beliefs among fellow Muslims (different 
understandings) and how the process of building harmony in the diversity of people's beliefs (different religions) in the 
East Java region. This research uses a qualitative descriptive method with a constructivist approach. Research shows 
that in forming harmony for diversity in the province of East Java, mosques need a control system in managing 
mosque management. The management includes the secretariat, leadership aspects, and the ownership status of the 
mosque because this is none other than one of the triggers for the emergence of "conflict" within Islam itself. Apart 
from that, the mosque also held entrepreneur-based Rema's cadre training, as well as monitoring preachers and 
mosque labeling. This is intended to reduce the occurrence of conflicts due to negative stigma in society.  

 
Keyword : Islam, Da’wa, Diversity 

Abstrak 

Penelitian ini mengungkapkan tentang komunikasi islam dalam membangun harmoni keberagaman 
masyarakat. Harmoni keberagaman dalam hal ini dimaksudkan untuk menetralisir fenomena di 
masyarakat yang “dipicu” oleh  persoalan-persoalan perbedaan faham atau keyakinan dalam 
beragama di wilayah provinsi Jawa Timur. Penelitian ini berfokus pada bagaimana bentuk 
komunikasi Islam yang dilakukan masjid dalam membangun harmoni dalam keberagaman 
keyakinan sesama umat muslim (berbeda faham) serta bagaimana proses dalam membangun 
harmoni dalam keberagaman keyakinan masyarakat (berbeda agama) di wilayah Jawa Timur. 
Peneltian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan pendekatan konstruksitivisme. 
Penelitian menunjukkan bahwa dalam membentuk harmoni atas keberagaman di wilayah Provinsi 
Jawa Timur, maka masjid perlu adanya sistem kontrol dalam pengelolaan manajemen masjid. 
Manajemen tersebut diantaranya  yaitu  kesekretariatan, aspek kepemimpinan, dan status 
kepemilikan masjid, karena hal inilah tidak lain yang menjadi salah satu pemicu munculnya 
“konflik” dalam Islam sendiri. Selain itu, masjid juga mengadakan pelatihan kader Remas berbasis 
enterpreneur, serta monitoring mubaligh dan lebelisasi masjid. Hal ini dimaksudkan untuk menekan 
terjadinya konflik akibat stigma negatif di masyarakat.  

 
Kata Kunci : Islam, Dakwah, Keberagaman 

 

 

 

 

 

http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/kopi
http://u.lipi.go.id/1535963840
http://u.lipi.go.id/1593670395
mailto:am.moefad@uinsby.ac.id1
mailto:Maulida@dlb.uinsby.ac.id


Komunikasi Islam dalam Membangun Harmoni…., Agoes Moh. Moefad, dkk 

 

Jurnal Kopis: Kajian Penelitian dan Pemikiran Komunikasi Penyiaran Islam 
Volume 05, issue 02, bulan Februari tahun 2023 

 
108 

   

Pendahuluan 

Keragaman suku bangsa, ras, etnik, agama, dan budaya tidak dapat dipungkiri 
bahwa Indonesia merupakan negara multikultural terbesar di dunia (Kiki, 2009). Bangsa 
yang terbentuk dari ribuan kultur, etnis, bahasa dan agama ini sangat rentan memunculkan 
berbagai macam konflik internal bangsa. Masing-masing telah terpolarisasi dalam kultur, 
etnis, dan agama yang berbeda-beda.  

Agama bagi kehidupan manusia merupakan sesuatu yang luhur dan sakral. Ditinjau 
secara etimologis, agama memiliki pengertian yang beragam. “Agama” berasal dari istilah 
sanskerta yang mengarah kepada sistem kepercayaan di dalam Hinduisme dan Buddisme di 
India. Selain itu, “agama” berasal dari kata “a” yang memiliki makna “tidak” dan “gama” 
yang bermakna “kacau”. Sehingga demikian, adanya agama adalah membentuk aturan dan 
mencegah terjadinya kekacauan didalam kehidupan manusia(Naim, 2015). Adapun secara 
terminologis, Nottingham (Nottingham, 1985) mengatakan bahwa agama adalah gejala yang 
terdapat dimana-mana sehingga dapat membantu manusia untuk membuat abstraksi ilmiah. 
Agama juga berkaitan dengan usaha untuk mengukur seberapa dalamnya keberadaan 
manusia dan alam semesta seisinya. Pengertian lainnya juga dikemukakan oleh Arnold 
Toynbe (Ahmad (ed), 2001) bahwa agama adalah sebuah jawaban terhadap berbagai 
pertanyaan-pertanyaan yang bersifat mendesak. Agama adalah sebuah ikhtiar dalam 
mencari jalan untuk mendamaikan diri dengan hal-hal dahsyat seperti hidup dan mati.  
Sehingga demikian, agama sangat dibutuhkan untuk pedoman dan penuntun dalam hidup 
manusia.  

Resolusi konflik menurut Levine (Santoso, 2019) adalah kegiatan mengurai suatu 
permasalahan, pemecahan dan penghapusan atau penghilangan permasalahan. Sedangkan 
Weitzman mendefinisikan resoluasi konflik adalah sebuah tindakan pemecahan masalah 
secara bersama (solve a problem together) (Morton & Coleman, 2006). Berbicara terkait resolusi 
konflik , penelitian ini mengkaji tentang resolusi konflik keagamaan, sehingga pemahaman 
yang harus diketahui pertama kali adalah konsep dasar bahwa agama tidaklah mengajarkan 
kekerasan kepada ummatnya (Jati, 2013).  

Agama sangat menganjurkan kepada perdamaian dan kasih sayang antar umat 
manusia baik sesama umat beragama ataupun agama lain. Latar belakang adanya konflik 
keagamaan salah satunya adalah anarkisme agama itu sendiri. Agama dipertanyakan karena 
telah dianggap mendistorsi ajaran agama itu sendiri. Dalam hal ini agama hanya menjadi 
identitas artifisial didalam suatu konflik sehingga menimbulkan legitimasi moral untuk 
melakukan tindak kekerasan terhadap pihak lain. Selain itu, terjadinya konflik keagamaan 
juga dapat dipicu oleh kesalahan atas penafsiran terkait agama tersebut sehingga 
menimbulkan sebuah pemahaman yang sempit dan sikap yang kaku. Maka dalam hal ini 
konflik anarkisme dalam agama sejatinya tidak ada. Dewasa ini yang memicu konflik 
keagamaan justru berupa rivalitas sumber ekonomi dan politik ataupun perebutan 
kekuasaan didalam jabatan sebuah pemerintahan(Panggabean, 2009).    

Penelitian berjudul komunikasi Islam dalam membangun harmoni keberagaman 
yang akan dilakukan ini melihat fenomena di masyarakat terkait persoalam-persoalan yang 
“dipicu” oleh perbedaan faham ataupun keyakinan dalam beragama, sehingga mengancam 
keharmonisan hidup bermasyarakat dan ketenangan maupun kenyamanan dalam 
mengimani keyakinan.  

Beragam agama tersebar di Indonesia termasuk salah satunya di wilayah Provinsi 
Jawa Timur. Penelitian dengan judul komunikasi Islam dalam membangun harmoni dalam 
keberagaman ini dilakukan di wilayah Provinsi Jawa Timur karena Jawa Timur dinilai 



Komunikasi Islam dalam Membangun Harmoni.., Agoes Moh. Moefad, dkk 
 

Jurnal Kopis: Kajian Penelitian dan Pemikiran Komunikasi Penyiaran Islam 
Volume 05, issue 02, bulan Februari tahun 2023 
  109 

memiliki kultur keagamaan yang khas, kemajemukan beragama, dan fanatisme dalam 
beragama yang sangat tinggi.  

Jawa Timur memiliki komposisi penduduk beragama Islam 95,53 %,Kristen-
Protestan 2,20%, Katholik 1,32%, Hindu 0,60 %, Budha 0,34%, Konghucu 0,01% dan 
lainnya 0,01% (Huda, 2021). Dalam kemajemukan agama, Jawa Timur juga majemuk dalam 
aliran dalam agama. Seperti halnya dalam agama Islam, aliran fanatisme dalam Islam 
diantaranya Khawarij,Muktazilah, Sunni, Syiah, Ahlus sunnah wal jama’ah, dan lainnya.  
Sedangkan dalam sosial budayanya Jawa Timur memiliki delapan wilayah kebudayaan 
(tlatah) dengan ciri khas masing-masing diantaranya; Jawa Mataram, Jawa Panaragan, 
Arek,Samin, Tengger, Osing, Pandalungan, Madura Pulau, Madura Bawean, dan Madura 
Kangean. Kemajemukan dalam hal ini perlu adanya langkah tindak lanjut bagi masjid 
sebagai media komunikasi Islam untuk membentuk harmoni keberagaman di masyarakat.  

Komunikasi Islam (dakwah) merupakan salah satu bentuk upaya dalam 
menyelesaikan konflik. Komunikasi yang baik sehingga memunculkan sebuah harmoni 
antar umat beragama merupakan salah satu dasar  terbentuknya umat yang toleran. 
Demikian karena didalam proses komunikasi, manusia menciptakan dan membangun 
sebuah konsep diri dan aktualisasi diri, untuk menghindari ketegangan dan tekanan dalam 
sebuah hubungan. Selain itu, komunikasi juga memberikan peluang terciptanya sebuah 
pengertian antar individu ataupun kelompok sekaligus memperkuat hubungan antar sesama 
masyarakat meskipun berbeda keyakinan (Din, 2014).  

Setiap masyarakat di berbagai daerah sudah jelas memiliki pola penyelesain konflik 
atau bentuk dari resolusi konflik tersendiri. Hal ini terbukti juga pada banyaknya penelitian 
terkait konflik keagamaan di wilayah Indonesia dari berbagai sudut pandang penelitian. 
Maka dari itu, penelitian saat ini berfokus dalam mengamati resolusi konflik keagamaan 
melalui masjid yang terjadi di wilayah Jawa Timur.  

Penelitian dengan topik yang sama sebelumnya telah dilakukan oleh beberapa 
diantaranya adalah :  

1. Pertama, penelitian tentang “Kearifan Lokal Sebagai Resolusi Konflik Keagamaan”  
penelitian ini dilakukan oleh Wasito Raharjo Jati yang dipublikasikan berupa 
jurnal hasil penelitian dalam Jurnal Walisongo Vol.21 No.2 edisi November 
2013 (Jati, 2013). Penelitian membahas terkait kearifan lokal sebagai resolusi 
konflik keagamaan di masyarakat pasca terjaidnya konflik Maluku. Di dalam 
penelitian ini, sumber utama kasus konflik keagamaan di Maluku bukanlah 
sumber utamanya, akan tetapi rivalitas dalam memperebutkan kekuasaan 
ekonomi dan politik serta birokrasi. Pela Gedong sebagai kearifan lokal daerah 
tersebut memiliki peran vital dalam rekonsiliasi dengan menyatukan kembali 
solidaritas masyarakat setempat yang terpecah selama terjadinya konflik. Selain 
kearifan lokal, didalam penelitian ini juga ditemukan bahwa didalam sistem 
birokrasi daerah setempat juga memegang peran utama dalam mereduksi 
kesenjangan antar elemen masyarakat Maluku.  

2. Kedua, penelitian yang membahas tentang “Toleransi Beragama Mayarakat Bali, 
Papua, Maluku” (Amalia & Nanuru, 2018). Penelitian ini menggunakan metode 
kuantitatif dan dilakukan oleh Ainna Amalia dan Ricardo Freedom Nanuru. 
Riset atau penelitian ini dilakukan dengan sampel responden sebanyak 282 
orang yang berusia minimal 20 tahun. Hasil dari penelitian ini menunjukkan 
bahwa 61,3% responden memiliki sikap sama terhadap orang sesama agamanya 
ataupun lain dari agamanya. Kemudian sebanyak 85,3 % tetap berteman 
walaupun berbeda agama. 60,6 % tetap merasa nyaman terhadap beda 
keyakinan, dan 66,3% seringkali mengapresiasi terhadap beda agama. Sebanyak 
78,5% sangat tidak setuju dengan tindakan yang menghalangi pemeluk agama 
lain melaksanakan ibadahnya, dan 84,9 % cenderung memberikan kebebasan 



Komunikasi Islam dalam Membangun Harmoni…., Agoes Moh. Moefad, dkk 

 

Jurnal Kopis: Kajian Penelitian dan Pemikiran Komunikasi Penyiaran Islam 
Volume 05, issue 02, bulan Februari tahun 2023 

 
110 

   

terhadap agama lain. 56,3% responden membebaskan pemeluk agama lain 
mendirikan tempat ibadah berdasarkan aturan atau prosedur, dan 61, 3% tetap 
berhubungan baik dengan menjalin kerjasama diberbagai bidang dengan orang 
yang berbeda agama. Sehingga demikian, didalam penelitian ini disimpulkan 
bahwa toleransi yang dilakukan oleh warga Bali, Papua dan Maluku merupakan 
sikap toleransi yang tinggi terhadap masyarakat yang berbeda agama.  

3. Ketiga, penelitian tentang “Dinamika Kebangsaan Masyarakat Perbatasan Indonesia 
Papua Nugini di Muara Tami Jayapura” (Syuhudi, 2020). Kesamaan penelitian 
sebelumnya ini dengan penelitian sekarang adalah sama-sama memiliki fokus 
penelitian di wilayah Papua, akan tetapi perbedaannya penelitian terdahulu ini 
lebih mengacu pada dinamika kebangsaan masyarakat perbatasan, sedangkan 
penelitian saat ini mengacu dalam mengkaji resolusi konflik keagamaan dengan 
sudut pandang komunikasi antar agama. Hasil penelitian ini dapat dikatehui 
beberapa poin penting diantaranya yaitu 1). Infrastruktur di Muara Tami 
mengalami kemajuan dibandingkan dengan lima tahun sebelumnya.  2). Paham 
kebangsaan masyarakat perbatasan cukup bagus berdasarkan tinjauan secara 
umum dengan mengacu pada pengetahuannya terhadap Pancasila, UUD 1945, 
NKRI, dan Kebinekaan. Akan tetapi meskipun begitu sebagian orang dengan 
ingatan sosialnya sebagai Orang Asli Papua (OAP) terhadap Organisasi Papua 
Merdeka masih tetap bertumbuh di kalangan civitas akademik.  

4. Keempat, penelitian dengan judul “Kekerasan dan Konflik di Papua: Akar Masalah 
dan Strategi Mengatasinya” (Taum, 2015). Dilihat berdasarkan fokus penelitiannya, 
penelitian saat ini dengan penelitian sebelumnya ini sangat berbeda. 
Berdasarkan hasil penelitian sebelumnya ini, dapat di ketahui bahwa kekerasan 
dan konflik di Papua memiliki karakteristik dan sejarah yang sangat panjang. 
Selain itu, strategi yang dapat digunakan untuk mengatasi konflik diantaranya 
masyarakat Papua sangat perlu untuk memperoleh historical justice. Hal ini 
disebabkan karena fakta sejarah menunjukkan bahwa proses integrasi Papua ke 
dalam NKRI tidak berjalan mulus sesuai dengan harapan. Kedua, memoria 
passionis. Hal ini dilatarbelaki karena menyebarnya orang Papua diberbagai 
belahan dunia sehingga terjadinya pelanggaran HAM berat yang terjadi di Papua 
tidak lagi dapat di tutupi dengan berbagai slogan seperti keutuhan NKRI, 
Wilayah NKRIdari Sabang sampai Merauke adalah harga mati, ataupun slogan 
lainnya. Ketiga, reconstruction of Papua identity. Hal ini karena masyarakat Papua 
asli dengan melalui berbagai lembaga adatnya, telah merumuskan identitas rasial 
mereka sebagai bangsa Melanesia (sebagai ras yang paling dominan).  

5. Kelima, penelitian lainnya membahas terkait “Peredam Konflik Agama: Studi 
Analisis Penyelesaian di Tolikara Papua 2015”  yang dilakukan oleh Moh Rosyid 
dalam jurnal Afkaruna vol.13 Juni 2017 (Rosyid, 2017). Sesama membahas 
konflik keagamaan di Papua, akan tetapi penelitian ini fokus dalam mengkaji 
terkait penyelesaian konflik di wilayah Tolikara Papua dalam kasus kerusuhan 
yang mengakibatkan terbakarnya kios yang terbuat dari papan yang merembet 
menyulut ke masjid Al-Muttaqin di Distrik Karubaga, Kabupaten Tolikara 
Papua di tahun 2015 lalu. Adapaun penelitian saat ini berfokus dengan melihat 
resolusi konflik keagamaan di Papua melalui kacamata komunikasi antar agama. 
Penelitian terkait penyelesaian konflik di Tolikara Papua ini ditemukan sebuah 
hasil bahwa tindakan preventif harus diawali dengan menyelesaikan pemicu 
konflik di Tolikara Papua yakni temuan Tim Pencari Fakta Komite Umat 



Komunikasi Islam dalam Membangun Harmoni.., Agoes Moh. Moefad, dkk 
 

Jurnal Kopis: Kajian Penelitian dan Pemikiran Komunikasi Penyiaran Islam 
Volume 05, issue 02, bulan Februari tahun 2023 
  111 

(Islam) untuk Tolikara, pihak yang menerbitkan surat edaran kontroversial, 
peran FKUB yang perlu di evaluasi agar menjadi balance, perda pelarangan 
pembangunan tempat ibadah bagi non-Kristen dan diperbolehkan hanya 
Kristen yang tergabung didalam GIDI perlu diadakan evaluasi.   

6. Keenam, di dalam penelitian yang berupa disertasi dengan judul “ Perang Antar 
Suku dan Resolusi Konflik di Kabupaten Timika Papua” oleh Krinus Kum 
ditemukan bahwa perang antar suku merupakan sebuah hal alamiah dan tidak 
dapat dihindari dari permasalahan apapun berdasarkan kehidupan manusia di 
dunia termasuk juga suku-suku yang berperang di Mimika Papua. Di dalam 
perang antarsuku juga biasanya lebih mencari bukti kesalahan antar satu dengan 
lainnya. Disisi lain, perang antarsuku ini juga dimanfaatkan oleh pemerintah 
setempat untuk memenuhi kepentingan politik, ekonomi, jabatan/posisi 
ataupun lainnya. Oleh karena itu konflik perang suku menjadi semakin 
membesar dan melebar sehingga terjadi secara berkepanjangan di kabupaten 
Mimika Papua. Melihat peristiwa tersebut maka dalam penelitian ini dapat 
diketahui terdapat unsur kesengajaan untuk pembiaran dan pemeliharaan 
konflik di kabupaten Mimika Papua (Kum, 2019). Penelitian ini sangat berbeda 
dengan penelitian saat ini. Penelitian terdahulu ini dilakukan dengan 
menganalisis konflik perang antar suku di kabupaten Mimika Papua. Sedangkan 
penelitian saat ini dilakukan dengan fokus kajian konflik agama yang terjadi di 
wilayah Papua dengan berdasarkan kacamata komunikasi antar agama. 
Kesamaan dalam penelitian sangat jelas bahwa keduanya dilakukan di wilayah 
Indonesia bagian timur yaitu Papua.  

7. Telaah pustaka terakhir adalah sebuah penelitian dengan judul “Resolusi Konflik 
Sosial Keagamaan di Kota Bandung” yang dilakukan oleh Zulfiqri Sonis 
Rahmana. Penelitian terkait resolusi konflik sosial keagamaan ini dilakukan di 
kota Bandung sehingga sangat berbeda secara lokus dengan penelitian yang saat 
ini akan dilakukan. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa masyarakat kota 
Bandung dinilai sangat toleran, walaupun secara umum masyarakatnya 
tergolong masyarakat heterogen, namun dalam catatan sejarahnya Kota 
Bandung memiliki 4 konflik terkait sosial keagamaan diantaranya yaitu : 1). 
Konflik antara warga muslim Karasak dengan Gereja Rehebot, 2). Konflik antar 
warga muslim Cipamokolan dengan Gereja Katolik, 3). Konflik antara warga 
muslim Kawaluyuan dengan Gereja Karo Protestan dan 4). Konflik antara 
warga muslim Cisaranten Baru 1 dengan Ahmadiyah. Keempat konflik tersebut 
juga dinilai masih sangat lembut tidak keras (Rahmana, 2018) 

Metode  
 Penelitian ini menggunakan  metode penelitian deskriptif kualitatif dengan 
pendekatan konstruktivisme dan acuan teori konstruksi sosial. Subyek dalam penelitian ini 
adalah masjid dengan kegiatan dakwah yang menjadi program takmir. Masjid yang 
dimaksud adalah masjid yang berada di Surabaya, Malang dan Pasuruan. Dipilihnya tiga 
kota tersebut dengan mempertimbangkan nilai kemajemukan dan fanatisme masyarakat 
dalam memahami sebuah keyakinan.  
 Informan penelitian diantaranya: tokoh agama, tokoh masyarakat, takmir masjid 
dan dai yang melakukan aktivitas dakwah di masjid tersebut. Sedangkan obyek dalam 
penelitian ini adalah tentang ilmu komunikasi islam atau ilmu dakwah yang terfokus pada 
nilai harmonis dalam perbedaan atau keberagaman. Lokasi dalam penelitian ini adalah 
Masjid Agung Surabaya, Dewan Masjid Indonesia Provinsi Jawa Timur, Masjid Agung 
Jami’ Malang, Dewan Masjid Indonesia Kota Malang, Masjid Agung Bangil Pasuruan, 



Komunikasi Islam dalam Membangun Harmoni…., Agoes Moh. Moefad, dkk 

 

Jurnal Kopis: Kajian Penelitian dan Pemikiran Komunikasi Penyiaran Islam 
Volume 05, issue 02, bulan Februari tahun 2023 

 
112 

   

Dewan Masjid Indonesia Kab/Kota Pasuruan ini sebagai lokasi penelitian. Penelitian ini 
menggunakan dua data, yaitu: 
 Penelitian ini menggunakan teori konstruksi sosial merupakan salah satu teori 
sosiologi kontemporer. Teori ini dicetuskan oleh Peter.L.Berger dan Thomas 
Luckman(Berger & Luchman, 1990, hlm. 40–41).  Teori ini merupakan sebuah kajian 
sosiologi pengetahuan dan bukan merupakan tinjauan historis terkait perkembangan 
disiplin keilmuan, sehingga teori ini lebih fokus dalam menekankan pada aspek tindakan 
manusia sebagai kreator dari realitas sosial.  
 Berger dan Luckman membagi realitas sosial menjadi tiga macam yaitu realitas 
objektif, simbolik dan subjektif (Sudikin, 2002, hlm. 201). Realitas objektif terbentuk 
berdasarkan pengalaman di dunia objektif yang berada di luar dari diri seorang individu dan 
realita tersebut dianggap sebagai suatu kenyataan. Adapun realitas simbolik terbentuk 
berdasarkan ekspresi simbolik dari realitas objektif dengan berbagai bentuk, dan realitas 
subjektif merupakan sebuah proses penyerapan kembali realitas objektif dan simbolik 
kedalam diri individu melalui proses internalisasi(Sudikin, 2002, hlm. 201–203). Beberapa 
asumsi dasar teori ini diantaranya adalah:  

1. Sebuah realitas merupakan hasil ciptaan manusia kreatif melalui kekuatan 
konstruksi sosial terhadap dunia sosial di sekelilingnya 

2. Hubungan antara pemikiran manusia dan konteks sosial tempat pemikiran itu 
timbul bersifat berkembang dan dilembagakan.  

3. Kehidupan masyarakat itu dikonstruksi secara terus-menerus. 
4. Membedakan antara realitas dengan pengetahuan 

 Fokus kajian teori konstruksi sosial Berger dan Luckman ini adalah terkait 
hubungan antara pemikiran manusia dengan konteks sosial tempat pemikiran tersebut 
timbul dan berkembang serta dilembagakan. Menurutnya, kenyataan itu dibangun secara 
sosial. sehingga dalam hal ini manusia dipandang sebagai pencipta kenyataan sosial yang 
objektif melalui proses eksternalisasi, sebagaimana kenyataan objektif mempengaruhi 
kembali manusia melalui proses internalisasi (yang mencerminkan kenyataan 
subjektif)(Yuningsih, 2006, hlm. 61). Konstruksi sosial merupakan sebuah pandangan 
bahwa semua nilai, ideologi, dan institusi sosial adalah buatan serta hasil rekayasa manusia. 
Hal ini dibuktikan dengan DeLamater dan Hyde yang mengatakan bahwa tidak ada 
kenyataan pokok yang benar, karena realitas merupakan konstruksi sosial.  

Hasil dan Pembahasan 

Menganalisis berdasarkan bentuk komunikasi Islam dalam membentuk harmoni 
keberagaman masyarakat di wilayah Provinsi Jawa Timur dapat terjalin melalui masjid yang 
memiliki fungsi vital sebagai media dakwah Islam ditengah keberagaman. Berdasarkan 
penjabaran data penelitian, dapat diketahui bentuk komunikasiIislam dan peran masjid 
dalam membangun harmoni keberagaman dalam masyarakat adalah:  

 Pengelolaan Manajemen Masjid 
Masjid adalah tempat yang mulia dan pada umumnya masyarakat mengartikan 

masjid sebagai rumah Allah. Kegitaan yang harus dilukukan di masjid pun semua 
kegiatannya bersifat mulia, karena pada hakikatnya orang yang dating ke masjid untuk 
memenuhi panggilan Allah atau ibadah kepada Allah. Aktivitas masyarakat di masjid 
umumnya bersujud, solat, berdzikir, bersolawat, dan ibadah-ibadah lainnya kepada Allah. 
Pada masa Rasulullah masjid digunakan sebagai tempat untuk belajar ilmu agama bahkan 
untuk melakukan aktivitas sosial. Oleh karena itu masjid berfungsi untuk dijadikan sebagai 



Komunikasi Islam dalam Membangun Harmoni.., Agoes Moh. Moefad, dkk 
 

Jurnal Kopis: Kajian Penelitian dan Pemikiran Komunikasi Penyiaran Islam 
Volume 05, issue 02, bulan Februari tahun 2023 
  113 

tempat edukasi dengan dikelola dengan baik. Pengelolaan yang baik itu menjadikan jamaah 
menjadi nyaman dalam melakukan aktivitas di masjid dan khusyuk. 

Kondisi keharmonian yang ada di kota Surabaya, kota Malang dan Kabupaten 
Malang berada pada level harmoni. Karena dalam hal ini di dukung dengan pengelolaan 
manajemen masjid dan integrasi dengan pengurus Dewan Masjid Indonesia dilakukan 
secara profesional dan modern. Pada umumnya penerapan dalam pengelolaan masjid 
setidaknya ada tiga aspek manajemen pengelolaan masjid yang perlu diperhatikan antara 
lain. Pertama, kesekertariatan, kepemimpinan dan kepemilikan masjid. Dari aspek 
kesekertaritan masjid, menjadikan sebuah manajemen dalam pengelolaan masjid diatur 
dalam sebuah organisasi dan administrasi yang baik. Kedua, aspek kepemimpinan yang 
berkaitan dengan pengelolaan masjid memberikan sebuah gambaran dan kemakmuran 
dengan masjid yang berpusat dengan pada ibadah.  

Ketiga, kepemilikan masjid dalam hal ini semua kegiatan yang berkaitan dengan 
ibadah (sholat, sholawatan dan tahlil), pengkajian kitab, bimbingan dengan remaja masjid, 
pubikasi artikel dan adanya tempat baca. 

 
Pelatihan Kader Remaja Masjid Berbasis Entrepreneur  

Dalam poin ini adalah pengembangan dari tiga aspek dari pengelolaan masjid 
tentang adanya edukasi dan orentasi tentang pengenalan masjid sehingga dapat menjadi 
sebuah harapan yang membangun kader remaja masjid yang berjiwa entrepreneur. Melalui 
pelatihan kader generasi masjid diharapkan mendapatkan sebuah generasi bangsa yang 
dapat mengembangkan kader penerus dalam membangun sebuah harmonisasi di 
lingkungan masyarakat dan lingkungan keagamaan di dalam keragaman budaya yang ada di 
Indonesia. Seorang menjadi yang entrepreneur yang dikaderkan oleh masjid dapat 
membantu kemakmuran dalam masjid dengan terus mempererat perekonomian masyarakat 
dan membangun kewirausahaan adalah kualitas masjid pertama yang perlu di perhatikan.  

Seorang takmir masjid penting mengembangkan membawa suasana masjid kepada 
nuansa yang damai dan tentram sehingga masjidnya memberikan kedamaian dan nyaman 
untuk di nikmati oleh setiap orang. Di sini lain seorang takmir bisa membawa masjid 
menjadi sebuah ladang amal bisnis, dengan hal ini bisa melahirkan seorang generasi 
entrepreneur dari internal masjid. Oleh karena itu seorang takmir memiliki kewenangan 
dalam menggiring jemaah untuk berlomba-lomba dalam melakukan kebaikan serta dapat 
menumbuhkan pemberdayaan masyarakat dengan penuh keharmonian. Dengan adanya 
kader masjid, takmir mudah dalam memanajemen kreativitas entrepreneurnya, dengan 
harapaan bisa menjadi pengembang dari komponen yang ada di masjid, serta menjadikan 
peluang pada jama’ah untuk mendapatkan lapangan pekerjaan. Solusi ini sebagai gagasan 
dan trobosan baru yang bisa diciptakan dan diterapakan kepada masjid-masjid di daerah 
lainnya. 

 
Monitoring pada Mubaligh 

Dakwah menjadi sebuah usaha dalam melestarikan dan memberdayakan manusia 
agar selalu dalam cakupan ketakwaan yang selalu diwajibkan oleh Allah. Dalam 
menjalankan syari’at kepada Allah, sehingga setiap orang bisa mendapatkan kebahagian baik 
di dunia dan di akhirat. Dalam menjadikan dakwah yang berjalan dengan baik dan 
mengimplementasikan nilai-nilai keislaman sesuai ajaran dari syari’at dan sunnah. 
Manajemen dakwah yang baik ialah yang mengaplikasikan fungsi manajemen dakwah 
seperti mensyi’arkan kebaikkan kepada setiap orang. Salah satu fungsi dari manajemen 
dakwah adalah monitoring, monitoring pada kegiatan dakwah dan evaluasi pada dakwah. 
Alat untuk mengukur keberhasilan sebuah kegiatan dakwah adalah monitoring dan evaluasi. 
Peran monitoring dan evaluasi dalam kegiatan dakwah juga dapat menciptakan sebuah 
keharmonisasian. Karena dua elemen ini menentukan jalan dan solusi dari kegiatan dakwah, 



Komunikasi Islam dalam Membangun Harmoni…., Agoes Moh. Moefad, dkk 

 

Jurnal Kopis: Kajian Penelitian dan Pemikiran Komunikasi Penyiaran Islam 
Volume 05, issue 02, bulan Februari tahun 2023 

 
114 

   

dan mengukur dari tercapaiannya sebuah kegiatan dengan hasil lancar atau gagal. Serta 
dapat memastikan probelematika dan aktifitas dakwah  dalam performance (Munir, 2012, hlm. 
55). 

Dakwah sendiri memiliki banyak indikator diantaranya yang harus diperhatikan 
untuk keefektifan dalam penyampaian dakwah. Jika mengacu berdasarkan elemen 
komunikasi yang terdiri dari komunitor, pesan dan saluran komunikasi yang kemudian 
melihat  pada efek yang ingin dihasilkan (Yulista, 2016) . 

Mengacu berdasarkan konsepsi tersebut maka mubaligh dengan segala atribut dan 
komponennya dapat dilihat arti pentingnya dalam menyampaikan pesan dakwah yang sesuai 
dengan kondisi yang ada di lingkungan  masyarakat yang di hadapi.  

 
Labelisasi Masjid 

Masjid sebagai icon eksistensi umat Islam dalam suatu daerah maka sudah 
sewajarnya menjadi kewajiban seluruh ummatnya untuk turut memakmurkan masjid. 
Kemakmuran masjid dalam hal ini meliputi seluruh kegiatan dan program yang dilakukan 
oleh masjid. Quraish Shihab mengatakan dalam tafsirnya bahwa kemakmuran sebuah 
masjid meliputi segala aktivitas ibadah baik secara vertikal maupun horizontal, sedangkan 
menurut Wahbah az-Zuhaili terdapat dua definisi kemakmuran masjid diantaranya secara 
lahir memelihara dan memperbaikinya, sedangkan secara maknawi  adalah berupa salat, 
zikir, dan iktikaf di dalamnya. (Dody, 2021, hlm. 2) 

Upaya pemeliharaan lainnya dalam konteks masjid dalam hal ini dapat dilakukan 
dalam program labelisasi masjid. Keragaman keyakinan yang berbeda menjadikan tipologi 
masjid yang berbeda pula. Hal ini ditandai dengan adanya berbagai jenis masjid yang ada di 
lingkungan masyarakat sesuai dengan keyakinan masyarakat setempat. Diperlukan adanya 
pemikiran dan gagasan inovatif sekaligus kemauan oleh semua pihak terutama dalam 
pengelolaan agar mampu menekan terjadinya sebuah konflik dalam keberagaman. (Sukur, 
1970) Hal ini juga dapat ditandai dengan adanya status kepemilikan atas pendirian masjid 
tersebut.  

 Perlunya labelisasi atas identitas masjid tidak hanya ditandai melalui representasi 
kubah dan symbol lainnya. Akan tetapi identitas masjid dapat dapat dilihat menggunakan 
unsur arsitektural universal. (Sholihah & Syamsiyah, 2021) Selain itu, konstruksi-konstruksi 
yang dibangun dalam keseharian aktivitasnya juga dapat menjadi salah satu pendukung 
kuatnya identitas masjid di lingkungan masyarakat.  

Konfirmasi Temuan dengan Teori 

Masjid merupakan tempat suci yang urgensinya tidak hanya sebagai tempat ibadah 
untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT semata. Sejauh ini, masjid juga banyak dijadikan 
sebagai media komunikasi dakwah dengan program berbentuk kajian, musyawarah dan 
mudzakarah yang mengedepankan kepentingan jamaah. Selain itu, fungsi masjid lainnya 
secara universal dapat digunakan sebagai ruang public (public sphere) dan sarana 
penyelesaian konflik (Kurniawan, 2020). 

Merujuk dengan latar belakang Islam adalah agama yang menjunjung tinggi nilai-
nilai multikulturalisme dan juga menjadi sebuah perintah yang harus dilakukan oleh semua 
ummatnya, pluralitas atas keyakinan beragama masih menjadi salah satu faktor yang 
mempengaruhi harmoni dalam masyarakat (Juwita, 2015).Kota Surabaya, Kota Malang dan 
Kabupaten Malang merupakan kota di Jawa Timur yang memiliki keragaman akan 
keyakinan beragama yang kuat. Penelitian terkait masjid sebagai media komunikasi Islam 



Komunikasi Islam dalam Membangun Harmoni.., Agoes Moh. Moefad, dkk 
 

Jurnal Kopis: Kajian Penelitian dan Pemikiran Komunikasi Penyiaran Islam 
Volume 05, issue 02, bulan Februari tahun 2023 
  115 

menggunakan acuan teori konstruksi social sebagai pisau analisis dengan pendekatan 
konstrukstivisme.  

Berdasarkan hal tersebut, bentuk komunikasi Islam yang dilakukan oleh masjid 
dalam membangun harmoni keberagaman keyakinan antar umat beragama jika dilihat 
menggunakan kacamata teori konstruksi social dapat dilihat berdasarkan proses 
eksternalisasi, objektivasi dan internalisasi sebagai berikut :  

1. Eksternalisasi merupakan penyesuaian diri dengan sosio-kultural sebagai 
produk manusia. “Society is a human product”. Eksternalisasi dalam konsep ini 
menyebutkan tatanan sosial atau ruang kontes sebagai produk manusia. Hal 
tersebut diproduksi oleh manusia sepanjang eksternalisasi yang berlangsung 
secara terus menerus. (Dharma, 2018) 

Eksternalisasi dari masjid sebagai media komunikasi Islam dalam 
membangun harmoni keberagaman dapat diukur berdasarkan kondisi 
keberagaman keyakinan  masyarakat Jawa Timur dimunculkan oleh pihak 
pengelola masjid yaitu Dewan Masjid Indonesia (DMI) yang melakukan 
pendampingan dan pembinaan terhadap program-program masjid termasuk 
dalam pembinaan kader remaja masjid berbasis interpreneur. Selain itu, 
proses komunikasi juga dilakukan dengan adanya labelisasi masjid agar dapat 
menekan konflik keragaman keyakinan.   

2. Objektivasi, merupakan tahap kedua dalam konstruksi social yang diciptakan 
seakan-akan realita tampak diluar batas fikiran manusia. (Dharma, 2018) Tah 
ap objektivasi dapat dimunculkan dalam bentuk komunikasi Islam dengan 
adanya pemerataan dalam strukturisasi pengelola masjid serta proses 
komunikasi berupa pemantauan terhadap mubaligh di seluruh masjid.  

3. Internalisasi adalah proses terakhir dalam konstruksi sosial. Internalisasi 
merupakan tahap penarikan sebuah realitas social kedalam diri sehingga 
menjadi sebuah realita yang subjektif. (Dharma, 2018) Internalisasi bentuk 
dan proses komunikasi Islam yang dilakukan oleh masjid dalam membentuk 
harmoni keberagaman dapat diketahui dalam aktivitasnya memonitoring para 
khotib dan mubaligh di masjid. 

Kesimpulan  

Hasil penelitian ini berdasarkan uraian penelitian yang di bahas secara sistematik 
dan detail oleh peneliti serta tersaji dalam bab-bab tentang peran masjid sebagai media 
harmonisasi. Hal penting dari penelitian ini di tampilkan secara detail yang berlandasan 
pada penelitian tentang peran masjid sebagai media harmonisasi di kota Surabaya, Kota 
Malang dan Kabupaten Malang, antara lain yaitu: 

Bentuk komunikasi Islam dalam penelitian: pertama, pengelolaan manajemen masjid 
dalam hal ini mencakup dalam beberapa hal antara lain ialah kegiatan keagamaan yang 
dilaksanakan di masjid dan memberikan pelayanaan yang terbaik kepada para jemaah 
sehingga menjadikan masjid lingkungan yang aman dan tentram serta nyaman. Dalam 
pengelolaan manajemen masjid terdapat tiga hal yaitu Pertama, kesekertariatan, 
kepemimpinan dan kepemilikan masjid. Dari aspek kesekertaritan masjid, menjadikan 
sebuah manajemen dalam pengelolaan masjid diatur dalam sebuah organisasi dan 
administrasi yang baik artinya masjid harus memiliki sebuah tatanan dalam mengelola 
masjid dan kantor di masjid itu sangat penting untuk menjadikan sebuah sentralisasi 
informasi dan hal-hal yang berkenaan dengan masjid. Kedua, aspek kepemimpinan yang 
berkaitan dengan pengelolaan masjid memberikan sebuah gambaran dan kemakmuran 
dengan masjid yang berpusat dengan pada ibadah artinya masjid harus memiliki kedua 
takmir yang bisa menjalankan tugasnya dengan baik dan bisa menjadikan masjid sebagai 



Komunikasi Islam dalam Membangun Harmoni…., Agoes Moh. Moefad, dkk 

 

Jurnal Kopis: Kajian Penelitian dan Pemikiran Komunikasi Penyiaran Islam 
Volume 05, issue 02, bulan Februari tahun 2023 

 
116 

   

tempat atau simbol keharmonisasian dari umat Islam. Ketiga, kepemilikan masjid dalam hal 
ini semua kegiatan yang berkaitan dengan ibadah (sholat, sholawatan dan tahlil), pengkajian 
kitab, bimbingan dengan remaja masjid, pubikasi artikel dan adanya tempat baca. Artinya 
masjid bertugas untuk menyaring materi-materi khutbah, ceramah dan kajian keagamaan. 
Serta memberikan ruang pendidikan agar dapat mengimplementasikan literasi keagamaan. 

Selanjutnya bentuk dari komunikasi Islam dalam membangun keberagaman di 
masjid adalah Pelatihan Kader Remaja Masjid Berbasis Entrepreneur artinya masjid 
memiliki wewenang dalam mencetak kader generasi masjid yang diharapkan mendapatkan 
sebuah generasi bangsa yang dapat mengembangkan kader penerus dalam membangun 
sebuah harmonisasi di lingkungan masyarakat dan lingkungan keagamaan di dalam 
keragaman budaya yang ada di Indonesia. Proses komunikasi Islam adalah 
mengimplementasikan sebuah keharmonian, yang dilandasi dengan sebuah proses 
komunikasi yang panjang untuk melihat bagaimana hal-hal yang terjadi dalam kehidupan 
sosial. Penunjang dari proses harmonisasi itu, yaitu: pertama, monitoring mubaligh adalah 
sebagai kontrol masjid untuk menyaring tema-tema para da’i dan penceramah yang 
intoleransi dan memecah belahkan harmonisasi. Kedua, lebelisasi masjid sebagai penguat 
identitas masjid dalam menekan adanya konflik dalam keragaman keyakinan di wilayah kota 
Surabaya, Kota Malang dan Kabupaten Malang.  

Referensi 
 
Ahmad (ed), N. (2001). Pluralitas Agama, Kerukunan dalam Keragaman. Kompas. 
Amalia, A., & Nanuru, R. F. (2018). Toleransi Beragama Masyarakat Bali, Papua, Maluku,. 

Jurnal Darussalam; Jurnal Pendidikan, Komunikasi dan Pemikiran Hukum Islam, X(1), 
152. 

Berger, P. L., & Luchman, T. (1990). Tafsir Sosial atas Kenyataan, Terj. Hasan Basari dari The 
Sosial Construction of Reality: A Treatise in the Sociology of Knowledge. LP3ES. 

Dharma, F. A. (2018). Konstruksi Realitas Sosial: Pemikiran Peter L. Berger Tentang 
Kenyataan Sosial. Kanal: Jurnal Ilmu Komunikasi. 

Din, M. A. (2014). Pola Hubungan Komunitas Islam dan Kristen di Kota Ternate (Perspektif 
Komunikasi Antaragama). 

Dody, K. (2021). Konsep Takmir masjid: Studi komparatif tafsir Al-Misbah dan tafsir Al-Munir. 
[Sarjana thesis,]. UIN Sunan Gunung Djati Bandung. 

Huda, M. T. (2021). Pengarusutamaan Moderasi Beragama; Strategi Tantangan dan Peluang 
FKUB Jawa Timur. Jurnal Pemikiran Islam, 32(1), 285. 

Jati, W. R. (2013). Kearifan Lokal Sebagai Resolusi Konflik Keagamaan. Walisongo, 21(2), 
394. 

Juwita, R. (2015, Juli 23). Antara Pluralitas dan Globalisasi. 
https://repository.unmul.ac.id/handle/123456789/5834 

Kiki, G. (2009). Toleransi Dalam Masyarakat Plural. MAJALAH ILMIAH LONTAR, 
23(4). 

Kum, K. (2019). Perang Antar Suku dan Resolusi Konflik Kabupaten Mimika Papua. Universitas 
Humammadiyah Malang. 

Kurniawan, A. (2020). Peran Masjid sebagai Sentra Dakwah Moderasi. 21. 
Morton, D., & Coleman, P. T. (2006). The Handbook of Conflict Resolution, Theory and Practice. 

Jossey-Bass Publisher. 
Munir, M. (2012). Manajemen dakwah (Cetakan ke-3). Kencana. 
Naim, N. (2015). Islam Dan Pluralisme Agama. Aura Pustaka. 



Komunikasi Islam dalam Membangun Harmoni.., Agoes Moh. Moefad, dkk 
 

Jurnal Kopis: Kajian Penelitian dan Pemikiran Komunikasi Penyiaran Islam 
Volume 05, issue 02, bulan Februari tahun 2023 
  117 

Nottingham, E. K. (1985). Agama dan Masyarakat, Suatu Pengantar Sosiologi Agama, terjm. 
Abdul Muis Naharong. Rajawali. 

Panggabean, S. R. (2009). Pola-Pola Konflik Konflik Keagamaan di Indonesia 1990-2008. Asia 
Foundation. 

Rahmana, Z. S. (2018). Resolusi Konflik Sosial Keagamaan di Kota Bandung. Religious: 
Jurnal Studi Agama-agama dan Lintas Bundaya, 2(2), 162. 

Rosyid, M. (2017). Peredam Konflik Agama: Studi Analisis Penyelesaian di Tolikara Papua 
2015. Jurnal Afkaruna, 13(1), 49. 

Ruslan, R. (2003). Metode penelitian public relations dan komunikasi. RajaGrafindo Persada. 
Santoso, S. (2019). Peran Pesantren Dalam Pendidikan Resolusi Konflik Keagamaan. Jurnal 

At-Tarbiyat, 2(2), 143. 
Sholihah, F. A., & Syamsiyah, N. R. (2021). PERSEPSI MASYARAKAT TERHADAP 

MASJID SITI AISYAH, MANAHAN, SURAKARTA. 6. 
Sudikin, B. (2002). Metode Penelitian Kualitatif Perspektif Mikro. Insan Cendekia. 
Sukur, F. (1970). MASJID SEMARANG DALAM PERTARUNGAN RUANG SOSIAL-

BUDAYA. IBDA` : Jurnal Kajian Islam dan Budaya, 12(1), 40–49. 
https://doi.org/10.24090/ibda.v12i1.434 

Syuhudi, Muh. I. (2020). Dinamika Kebangsaan Masyarakat Perbatasan Indonesia-Papua 
Nugini di Muara Tami Jayapura. Jurnal Al-Qalam, 26(2), 281. 

Taum, Y. Y. (2015). Kekerasan dan Konflik di Papua: Akar Masalah dan Strategi 
Mengatasinya. Jurnal Penelitian, 19(1), 13. 

Yulista, Y. (2016). GAYA KOMUNIKASI MUBALIGH DALAM SOROTAN PUBLIK. 
MAWA’IZH: JURNAL DAKWAH DAN PENGEMBANGAN SOSIAL 
KEMANUSIAAN, 7(1), 1–22. https://doi.org/10.32923/maw.v7i1.93 

Yuningsih, A. (2006). Implementasi Teori Konstruksi Sosial dalam Penelitian Public 
Relations. Mediator: Jurnal Komunikasi, 7(1), 59–70. 

 
 

 


