S

Website: https://ejournal.uit-litboyo.ac.id/index.php/mujalasat

Moderasi Beragama Pesantren dalam setiap Modernisasi

Pendidikan

(Telaah Kaidah Maslahat Ushul Fiqh)

Anton Mukarrom

Universitas Islam Tribakti Lirboyo Kediri, Indonesia
Email: anton.mukarrom@gmail.com

Keywords

Moderasi beragama,
Pendidikan Pesantren,
Maslahat

Corresponding Author:
Anton Mukarrom

Email:
anton.mukarrom@gmail.com

Abstract

Sebagaimana yang telah diketahui, bahwa pesantren di
Indonesia memiliki akar sejarah yang panjang, pendidikan
yang khas dan unik, bahkan menjadi subkultur
masyarakat yang berbeda dari masyarakat umum
disekitarnya. Namun lebih dari itu ada pola khas
pesantren setiap menghadapi hal baru, yang merupakan
bentuk nyata dari moderasi dalam beragama, pola itu
adalah implementasi sebuah kaidah wushul figh yang
berbunyi gla¥) maall 34V mlall il e dkilsdl (menjaga tradisi
lama yang masih layak dan sekaligus mengambil tradisi
baru yang lebih baik, dengan bahasa Izzudin bin
Abdissalam disebut dengan mengambil atau “mengadopsi”
kebaikan (zlwdl <), Pola ini tercermin dalam penerapan
pendidikan madrasah dan pendidikan formal oleh
pesantren sebagai bentuk sikap adaptif terhadap nilai
kebaikan (isl=<) dalam kemajuan sistem pendidikan,
meskipun harus dengan melakukan modernisasi dalam
sistem pendidikannya. Pendidikan pesantren yang di masa
awal hanya berpegang pada metode pendidikan klasik
yang disebut sorogan (murid mengaji dihadapan guru),
dan bandongan (guru membacakan kitab dihadapan para
santri), saat ini mau beradaptasi dengan sistem
pendidikan modern dalam bentuk Madrasah.

Pendahuluan

Moderasi beragama, sebuah istilah yang sering diperhadapkan dengan

radikalisme dan ekstrimisme, yang sering dimaknai dengan setiap aktifitas yang

dinilai tidak bertentangan dan tidak menyimpang dari pedoman yang telah

digariskan sebelumnya, yang juga diistilahkan lain dengan wasathiyyah.

Kelaziman seorang muslim atau umat Muhammad saw. untuk menjadi seorang

yang moderat, sebenarnya telah tersurat secara tegas dalam QS. Al-Baqgarah (2):

143. Sebagaimana pandangan Sayyid Quthub yang dikutip oleh Quraish Shihab

dalam bukunya Wasathiyyah Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama,

bahwa Islam itu sendiri sebenarnya adalah moderasi, yang berarti semua

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies

Volume: 1 Issue 2, July 2023

1


mailto:anton.mukarrom@gmail.com
mailto:anton.mukarrom@gmail.com

ajarannya mencerminkan moderasi. Oleh karena itu, setiap orang yang berikrar
sebagai seorang muslim, lazimnya memiliki sikap yang moderat, dan sikap ini
tidak mungkin muncul kecuali bermuara dari pemikiran, pandangan, keyakinan,
juga keterikatan yang berkarakteristik moderat.!

Makna moderasi beragama, meskipun masih menjadi perdebatan dalam
lanskap pemahaman dan praktik keagamaan, posisi pesantren sebagai lembaga
pendidikan dapat dikatakan tidak keluar dari beberapa pandangan yang
dilontarkan beberapa tokoh tentang makna moderasi beragama. Beberapa ciri
pesantren yang menjadikannya tidak menjadi bagian dari liberal maupun
konservatif daintaranya keterbukaan terhadap pemahaman kritis atas teks-teks
keagamaan. Lalu kesediaannya mengambil dan beradaptasi dengan kondisi
sosial politik tertentu, terbuka terhadap kemungkinan pluralitas madzhab
dalam praktik-praktik keagamaan. Azymardi Azra memberikan pandangannya
bahwa ketika umat muslim Indonesia mengakui sistem demokrasi sebagai
sistem kenegaraan yang dianut sejak masa kemerdekaan dan berpartisipasi
aktif, munculnya peranan perempuan dalam proses demokrasi, hingga beafiliasi
pada organisasi keagamaan, itu adalah wujud moderasi beragama.2 Dalam
praktik yang lebih intens, ada yang disebut dengan tarekat, yang menjadi
penghubung yang kokoh antara satu pesantren dengan pesantren lain, sehingga
terbentuk jaringan yang luas dan kokoh, sekaligus menjadi media Islamisasi
masyarakat.?

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tradisionalis, didirikan
oleh kaum cendekiawan muslim (ulama) tradisional, dan mayoritas masih
berada dalam satu jaringan cendekiawan muslim Nusantara. Artinya ada
kesinambungan keilmuan antara cendekiawan muslim masa kini dengan para
cendekiawan muslim peletak dasar agama Islam di Nusantara, yang menurut

mayoritas pendapat didefinisikan sebagai Walisongo (Sembilan wali), juga

1 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama (Lentera
Hati Group, 2019).

2 Saifudin Asrori, “Lanskap Moderasi Keagamaan Santri, Refleksi Pola Pendidikan
Pesantren,” Jurnal Ilmu Sosial Indonesia 1, no. 1 (2020): 16—26.

3 Moh Toriqul Chaer, “Pesantren: Antara Transformasi Sosial Dan Upaya Kebangkitan
Intelektualisme Islam,” FIKRAH 5, no. 1 (2017): 49-74.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023
2



antara Walisongo dengan ulama Timur Tengah.4 Sehingga tidak sulit
mengidentifikasi sebagian sifat dan corak perjuangan para penyebar agama
Islam di Nusantara. Fleksibilitas dalam implementasi inti ajaran agama Islam
merupakan salah satu kunci keberhasilan dakwah mereka, bagaimana mereka
bisa beradaptasi dengan budaya lokal yang sudah kuat mengakar, dengan tetap
mempertahankan dan menjaga pesan dasar Islam. Prinsip ini pula yang
diimpelementasikan oleh para penerus estafet perjuangan mereka, dengan
kepekaan melihat hal baru dari luar, untuk digunakan sebagai sarana dakwah
dan diharapkan dapat memberikan kemajuan dalam penyebaran Islam, tanpa
menghilangkan prinsip dan pesan utamanya. Sebagaimana presentasi
Azyumardi Azra dalam konferensi yang diselenggarakan oleh kementerian
agama (Annual International Conference On Islamic Studies) yang bertajuk
Religion,Identity, and Citizenship: Horizons Of Islamand Culture In Indonesia,
yang mempersoalkan identitas keislaman Indonesia.>

Sebagai lembaga pendidikan Islam yang sudah menjamur di Nusantara,
keberadaan pesantren telah mengiringi bangsa ini jauh sebelum bangsa ini
merdeka, lalu ketika bangsa ini berjuang melawan penjajah, hingga sekarang
dalam masa membangun kemerdekaan. Sejarah ini membuktikan kemampuan
lembaga pesantren bukan sekedar dalam hal dakwah Islam, tetapi juga dalam
menghadapi situasi paling sulit sekalipun terhadap kedaulatan bangsa dan
Negara. Maka pandangan Fazlur Rahman bahwa pendidikan Islam hanya fokus
pada orientasi kehihdupan akhirat, cenderung defensif terhadap modernitas
keilmuan Barat, setidaknya perlu dikaji ulang. Sebab dalam pandangan Mukti
Ali, pesantren sebenarnya sudah memiliki modal untuk menjadi lembaga
pendidikan Islam terbaik, asalkan mau sedikit melakukan sedikit perbaikan
terhadap metodologinya.® Fleksibilitas ini1 juga membuktikan kokohnya

landasan dan bekal keilmuan yang dimiliki pesantren, terlepas dari nama besar

4 Muslihun Muslihun, “Pesantren Sebagai Identitas Islam Nusantara,” Al-Tsiqoh: Jurnal
Ekonomi dan Dakwah Islam 2, no. 1 (2017): 38—48.

5 Muslihun.

6 object Object, “Inovasi Dan Modernisasi Pendidikan Pondok Pesantren,” diakses 11 Maret
2023, https://core.ac.uk/reader/229880090.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023
3



dan peran penting tokoh-tokoh di dalamnya, yang istilah khasnya disebut
dengan kyai. Sebagaimana adaptasi yang dilakukan oleh Syekh Maulana Malik
Ibrahim terhadap sistem pendidikan Islam. Sistem pendidikan yang sebelumnya
dilakukan umat Hindu dan Budha, yaitu sistem biara dan asrama, kemudian dia
gunakan sebagai sistem pendidikan Islam, dan inilah yang diduga kuat sebagai
cikal bakal pesantren di Indonesia.”

Keberadaan pesantren telah sekian lama menjalankan fungsinya dan
berperan aktif dalam pembangunan peradaban masyarakat Indonesia, jauh
sebelum lahirnya amanat UU No. 18 tahun 2019 tentang Undang-undang
Pesantren. Dalam Undang-undang itu dinyatakan bahwa Pesantren adalah
institusi pendidikan Islam yang memiliki fungsi pendidikan, dakwah, dan
pemberdayaan masyarakat. Hanya saja dengan lahirnya Undang-undang ini,
kiprah pesantren dalam dunia pendidikan Islam, mendapatkan legitimasi dan
rekognisi yang konkret dari Pemerintah, sebagai lembaga pendidikan Islam yang
berpondasi pada fungsi-fungsi aksiologis yang jelas dan nyata. Di sisi lain,
Kementerian Agama telah menjadikan moderasi Islam dan pembelajaran Islam
rahmatan lil alamin dalam satu rangkaian sebagai arus utama pendidikan
Islam.8 Tentunya, “misi” ini menjadikan pesantren semakin memantapkan diri
dalam jati dirinya, karena tujuan diutusnya Rasul adalah untuk menebarkan
rahmat kepada sesame, dan alam semesta, bukan laknat.

Perkembangan zaman senantiasa membawa persoalan tersendiri untuk
dipecahkan, termasuk diantaranya persoalan pendidikan Islam. Sebab tidak
seluruh persoalan terdapat penyelesainnya secara tertulis dalam nash Al-quran
dan Hadits. Maka setelah ulama membuat produk hukum yang disebut figh,
kemudian mereka merumuskan sebuah perangkat yang dapat dijadikan untuk
menggali sekaligus merumuskan hukum, yang disebut dengan kaidah ushul figh
(qowaidul fighiyyah). Meskipun keberadaan ilmu ini hanya sebagai ilmu bantu,

tapl peranannya seing sekali sangat krusial dalam mencari solusi suatu

7 Mohammad Takdir, Modernisasi Kurikulum Pesantren (IRCiSoD, 2018).

8 A. Jauhar Fuad, “Akar Sejarah Moderasi Islam Pada Nahdlatul Ulama,” Tribakti: Jurnal
Pemikiran Keislaman 31, no. 1 (13 Januari 2020): 153-68,
https://doi.org/10.33367/tribakti.v3111.991.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023
4



permasalahan baru.® Sehingga keberadaan fan ilmu ini sendiri dalam sistem
pendidikan pesantren menjadi bukti bahwa pesantren bukan lagi lembaga
pendidikan Islam yang hanya fokus pada persolan “ubudiyah”, sebaliknya bisa
menyentuh persoalan kekinian, demikian menurut A. Fawaid Syadzili.1© Maka
sepentasnya, ini menjadi satu materi pembelajaran yang ditekankan di
pesantren setelah materi figh.

Tulisan ini ingin menghadirkan telaah sederhana tentang sebagian
kaidah ushul figh pesantren namun cukup signifikan dalam kemanfaatannya
sebagai rumusan hukum persoalan-persoalan baru, sehingga moderasi
keberagamaan sebuah pesantren dapat terwujudkan dan memberi manfaat

terhadap kehidupan sosial hingga politik.

Metode

Tulisan ini merupakan hasil dari penelitian kualitatif dengan
menggunakan jenis penelitian kepustakaan. Sumber data yang digunakan dalam
penelitian ini adalah beberapa buku hasil penelitian, dan jurnal ilmiah.
Diantaranya buku AbuYasid, Paradigma Baru Pesantren,” IRCISOD, 2018;
Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama.”
Lentera Hati Group (September 1, 2019). Beberaa jurnal ilmiah diantaranya oleh
A. Jauhar Fuad :Akar Sejarah Moderasi Islam Pada Nahdlatul Ulama, Tribakti:
Jurnal Pemikiran Keislaman, 2020; Muslihun : Pesantren Sebagai Identitas
Islam Nusantara, Al-Tsiqoh: Jurnal Ekonomi dan Dakwah Islam, 2017; Adib
Hamzawi: Qawaid Kaidah ushuliah & Qawaid Fighiyah (Melacak Konstruksi
Metodologi Istinbath al-Ahkam), INOVATIF: Jurnal Penelitian Pendidikan,
Agama, dan Kebudayaan, 2016; Nunung Hidayati, Siti Maemunah, Athoillah
Islamy: Nilai Moderasi Beragama Dalam Orientasi Pendidikan Pesantren Di

Indonesia, Transformasi, 2021; Herman: Sejarah Pesantren di Indonesia, Al-

TA'DIB: dJurnal Kajian Ilmu Kependidikan, 2013; Mochamad Arif Faizin:

9 Adib Hamzawi, “Qawaid Kaidah ushuliah & Qawaid Fighiyah (Melacak Konstruksi
Metodologi Istinbath al-Ahkam),” INOVATIF: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan
Kebudayaan 2, no. 2 (11 September 2016): 91-111.

10 Uei Sanusi, “Transfer Ilmu di Pesantren: Kajian Mengenai Sanad Ilmu,
Pendidikan Agama Islam 11, no. 1 (2013): 61-70.

i

Jurnal

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023
5



“Transformasi Manajemen Pendidikan Pesantren Salafiyah Di Jawa Timur:
Studi Kualitatif Di Pesantren Lirboyo Kediri.” Empirisma: Jurnal Pemikiran Dan
Kebudayaan Islam, (July 1, 2015); Mustari Bosra: “Theological Moderation In
The Islamic Boarding School (Pesantren): Phenomenological Prophetic Social
Study In Pesantren In East Java.” Akademika : Jurnal Pemikiran Islam, (August
28, 2020).

Sumber rujukan utama dalam tulisan ini adalah dokumen dan sumber
cetak lainnya, sehingga teknik pengumpulan data yang penulis gunakan adalah
teknik dokumentasi. Kemudian dalam analisis data menggunakan teknik konten
analisis dengan melihat konten dari sumber bacaan subjek kajian. Seluruh
dokumen yang penulis dapatkan, dipaparkan seobjektif mungkin, sitematis,

sehingga tersaji sebagai sebuah hasil penelitian yang kredibel.

Hasil dan Pembahasan
Moderasi Beragama

Moderasi dalam bahasa arab disebut dengan wasathiyah. Istilah
wasathiyah sendiri memiliki hakikat cakupan yang luas, sebagaimana yang
pendapat Sayyid Quthub di atas dalam penafsiran surat Al-Baqarah : 143 bahwa
Islam itu sendiri adalah moderasi. Maka lazimnya seorang muslim itu punya
pandangan dan keyakinan yang moderat, di atas sikapnya yang moderat.
Sebenarnya tidak mudah mendefinisikan moderasi yang dimaksud oleh ajaran
Islam karena luasnya cakupannya.ll Meskipun demikian, tidak keliru jika ada
yang menafsirkan moderasi sebagai bentuk sikap yang menyeimbangkan antara
keyakinan dan toleransi. Jadi keberagamaan yang moderat ada yang
menafsirkan keyakinan yang natural, ilmiah, dan menjaga nilai toleransi.
Dengan makna lain, moderasi adalah sikap di antara konservatif dan liberal.12
Dari pandangan dan keyakinan yang moderat inilah akan muncul sikap dalam

wujud pola-pola pemberdayaan terhadap internalitas dan eksternalitas

11 Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama.
12 Asrori, “Lanskap Moderasi Keagamaan Santri, Refleksi Pola Pendidikan Pesantren.”

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023
6



pesantren.l3 Adanya penelitian seperti “Pesantren Sebagai Identitas Islam
Nusantara” membuktikan adanya pola-pola moderasi tersebut.14

Persoalan pemberdayaan perempuan, hak asasi manusia, hingga
persoalan politik kebangsaan telah menjadi perhatian dan internalitas
pesantren. Hal tersebut sudah selayaknya ada dalam pendidikan pesantren,
sebab melihat kerangka moderasi di atas, moderasi juga terwujud dalam sikap-
sikap yang mendukung nilai-nilai kemanusiaan. Dengan demikian umat muslim
yang moderat adalah komunitas yang memiliki pandangan juga tindakan yang
mendukung kebebasan beribadah menurut keyakinan masing-masing,
keseteraan gender, sekaligus menentang segala bentuk tindakan kekerasan dan
terorisme atas nama apapun. Pesantren bisa menjadi pelopor dalam gerakan-
gerakan kemanusiaan melalui program-program pendidikan pesantren, seperti
kajian-kajian kitab kuning, forum bahtsul masail, dan sebagainya.15

Kajian terhadap pendidikan di pesantren saat ini cukup relevan, sebab
mediasi utama dalam transmisi keislaman Nusantara tidak lepas dari lembaga
pendidikan Islam tradisional ini. Sejarah mencatat bahwa peranan Pesantren
dalam pembentukan Negara ini sangat besar, sehingga banyak studi Islam
mengkaji tentang dunia pesantren, berikut peranannya dalam kemajuan
peradaban masyarakat dan Negara. Tokoh yang sering membuat kajian
kepesantrenan diantaranya Zamakhsyari Dhofier yang membahas “Tradisi
Pesantren” dalam bentuk disertasi doktoral antropologi sosial di The Australian
National University (ANU), Canberra, Australia, yang ditulis pada tahun 1980.
Demikian pula tokoh kenamaan Clifford Geertz dan Snouck Hurgronje telah

melakukan observasi lapangan terhadap agama dan budaya di Indonesia.16

Kemaslahatan Syariat Islam

13 Mustari Bosra dan Umiarso Umiarso, “Theological Moderation In The Islamic Boarding
School (Pesantren): Phenomenological Prophetic Social Study In Pesantren In East Java,”
Akademika: Jurnal Pemikiran Islam 25, no. 1 (28 Agustus 2020): 117-38,
https://doi.org/10.32332/akademika.v2511.2369.

14 Muslihun, “Pesantren Sebagai Identitas Islam Nusantara.”

15 Bosra dan Umiarso, “THEOLOGICAL MODERATION IN THE ISLAMIC BOARDING
SCHOOL (PESANTREN).”

16 Muslihun, “Pesantren Sebagai Identitas Islam Nusantara.”

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023
7



Pada masa awal, kaidah ushul figh (&ls=¥ x|l dan kaidah figh ( 2=
44y dianggap merupakan satu kesatuan ilmu. Yang pertama kali membedakan
secara tegas antara kedua disiplin ilmu ini adalah Shihab al-Din al-Qarafi dalam
Mugaddimah bukunya, Al-Furuq. Dia menyatakan bahwa syari'at nabi
Muhammad SAW memuat induk (Js<l) dan cabang (¢s%). Kaidah ushul figh
memiliki posisi penting dalam metode perumusan hukum (istinbath al-ahkam),
dan merupakan satu disiplin ilmu yang dirumuskan dalam bentuk kaidah-
kaidah ushul, yang bersifat umum, dan menjadi penunjang dalil nash (al-Quran
dan Hadits) untuk persoalan fighiyah. Penguasaan seseorang terhadap hukum-
hukum figh juga bisa dilihat dari penguasaannya terhadap disiplin ilmu ini.
Imam al-Qarrafi meletakkan tingkatan kaidah figh satu tingkat dibawah disiplin
ilmu kaidah ushul figh.17 Dengan mempelajari lalu menguasai kaidah ushul figh,
maka seseorang akan mengetahui hakikat figh dasar-dasar hukumnya, landasan
pemikirannya, dan rahasia-rahasia terdalamnya, demikian menurut pandangan
Imam Jalaluddin As-Suyuthi.18

Jika istilah spirit hukum dikenal di dalam hukum positif, maka di dalam
Islam akan ditemukan istilah maqashid syariah. Pada dasarnya, hukum-hukum
di dalam Islam memiliki beberapa prinsip dan tujuan yang berusaha untuk
diwujudkan. Secara umum, tujuan tersebut terbungkus dalam nilai kebaikan
atau maslahat bagi umat manusia. Dalam konsep maqashid, tujuan yang
dirumuskan syariat tidak hanya maslahat begitu saja. Maslahat yang dimaksud
oleh syariat adalah maslahat hakiki, bukan sekedar maslahat bersifat insidental
atau sementara yang sekedar memperoleh kesenangan dan kebahagiaan, namun
harus dapat dipertanggungjawabkan. Al-Syathibi mengatakan, “Maslahat yang
diwujudkan oleh syariat dan mafsadah yang dihindari haruslah dilihat dari
sudut yang membangun kehidupan di dunia menuju kehidupan di akhirat.
Sebagai contoh larangan membuka aurat, bagi pihak yang merasa penganut

kebebasan dengan pihak kaum beragama yang menekuni keilmuan agama,

17 Firman Arifandi MA Le, Qawaid Fighiyyah Sebagai Formulasi Hukum (Lentera Islam,
t.t.).

18 Nasikhun Amin, “Sejuta Manfaat Belajar Kaidah ushul Fikih,” Pondok Pesantren
Lirboyo, 16 Februari 2021, https://lirboyo.net/sejuta-manfaat-belajar-kaidah ushul-fikih/.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023
8



dipastikan memiliki sudut pandang yang berbeda tentang maslahat (sekaligus
mafsadat) dalam persoalan aurat.1®

Ada satu kaidah ushul yang menjadi rujukan dalam perumusan sekian
banyak persoalan kekinian seorang pengkaji figh untuk memahami dan
memformulasikan hukum, yaitu kaidah ushul zla¥ maall 323Y) 5 miall padl) e dailadll
(Melestarikan nilai-nilai lama yang baik, dan mengambil nilai-nilai baru yang
lebih baik).20 Jadi motivasi utama dalam perumusan suatu hukum sekali lagi
adalah ada-tidaknya kebaikan (ial=dl) di dalamnya. Selaras dengan pandangan
Izzuddin bin Abdissalam, bahwa seluruh perintah dan larangan syariat Islam
bermuara dari satu kaidah ushul il ¢ 35 mlbadl Qs yang bermakna meraih
atau mengambil kebaikan, keselamatan, dan sebagainya, dan mencegah dan
menghindari kerusakan, kekacauan, kerugian, dan sebagainya. Bahkan satu
kaidah ushul ini masih dia sederhanakan dengan cukup zb=dd s artinya
seluruh ajaran syariat agama Islam pasti memiliki tujuan mendatangkan
maslahat atau kebaikan, termasuk kebaikan itu berupa terhindar dari bahaya
atau kerusakan.2!
Kata zlbad (bentuk plural dari 4slad) yang sudah mengalami penyaduran ke
dalam bahasa Indonesia menjadi maslahat menjadi satu kata kunci.22 Kemudian
istilah ini dia bagi menjadi dua, yaitu < (kenikmatan) dan ¢/ 8V
(kebahagiaan). Dua bagian dari maslahat ini terbagi dalam kebaikan duniawi
(¢ss) dan kebaikan akhirat (s al). Baiknya, maslahat ini merupakan sesuatu
yang sebenarnya dapat ditemukan, dipahami, dan diterima oleh siapa saja yang
berakal, bahkan sebelum datangnya syariat. Artinya kebaikan yang diinginkan
oleh agama Islam pada dasarnya tidak akan bertentangan dengan kebaikan

dalam penialian manusia yang berakal, dalam persoalan apapun, termasuk

19 Muhammad Shuhufi, Maslahat dalam Dinamika Hukum Islam, ed. oleh Fatmwati
Fatmawati (Depok: Rajagrafindo Persada, 2022), http://repositori.uin-alauddin.ac.id/22472/.

20 admin2, “Mempertahankan Islam Nusantara,” NU KENDAL Online (blog), 26 Desember
2018, https://pcnukendal.com/mempertahankan-islam-nusantara/.

21 J. Johari, “Konsep Maslahah Izzudin Ibn Abdi Salam: Telaah Kitab Qawa'ld Al-Ahkam
Limashalih Al-Anam,” Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman 8, no. 1 (6 Juni 2013):
69-88, https://doi.org/10.21274/epis.2013.8.1.69-88.

22 “The dJournal of Universitas Negeri Surabaya,” diakses 9 Maret 2023,
https://ejournal.unesa.ac.id.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023
9



persoalan pendidikan. Ketika seorang yang berakal menilai bahwa sesuatu itu
baik, terpuji, bermanfaat, tidak menimbulkan resiko besar, maka demikian pula
pandangan syariat. 23 Sebab fitrah mamusia adalah memperoleh kebaikan, dan
kedatangan syariat Islam adalah wuntuk mewujudkan kebaikan dan
kemaslahatan bagi umat manusia. Maka sangat wajar jika Islam disebut sebagai
agama fitrah.2¢ Namun Imam Syathibi dalam Al-Muwafagat menekankan bahwa
seseorang tidak dapat hanya bermodal maqasid (maslahah) atau kaidah ushul
figh, sehingga seolah dia dapat merumuskan hokum sendiri dan bisa terlepas
dari kewajiban bermdzhab. 25 Ilmu ini adalah pengawas dan kontrol bagi
penerapan dan pengembangan syariat. Karena pada dasarnya, setiap hukum
mengandung lebih dari satu maslahat dan bahkan juga mengandung mafsadah.
Berdasar pada nilai maslahat dalam kaidah ushul figh di atas, terdapat
sekian banyak hukum yang lahir, baik di masa lalu maupun melalui kajian
kritis dan ilmiah oleh pondok pesantren. Diantaranya beberapa hal yang
diputuskan oleh sahabat Umar bin Khattab, yaitu pengumpulan mushaf Al-
Quran melanjutkan apa yang sudah diritis oleh sahabat Abu Bakar, membentuk
badan pemerintahan, sistem kearsipan, penjara, dan menghukum mati
sekelompok orang yang bersama-sama melakukan pembunuhan.26 Lalu tentang
penerimaan Nahdlatul Ulama terhadap keberadaan Pancasila sebagai azas
tunggal Negara, sebagai bentuk toleransi (tasamuh) dan keseimbangan
(tawazun) dalam berbangsa, dan keduanya pasti dalam pertimbangan nilai
maslahat untuk bangsa.?’” Kemudian persoalan pendirian madrasah diniyah
pada pondok pesantren, sekolah formal yang mengikuti kurikulum pemerintah
dalam pesantren, seluruhnya dilandaskan pada prinsip maslahah sekaligus
mewujudkan nilai moderasi beragama oleh pondok pesantren. Maslahah atau

kebaikan yang dimaksudkan adalah kemudahan memasukkan nilai-nilai etika

23 Johari, “KONSEP MASLAHAH IZZUDIN IBN ABDI SALAM.”

24 Shuhufi, Maslahat dalam Dinamika Hukum Islam.

25 Agung Kurniawan dan Hamsah Hudafi, “Konsep Maqashid Syariah Imam Asy-Syatibi
Dalam Kitab Al-Muwafaqat,” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam dan Sosial 15, no. 1 (2021): 29-38.

26 Shuhufi, Maslahat dalam Dinamika Hukum Islam.

27 Fajar Syarif, “Ijtihad Politik Nu: Negara Pancasila Adalah Negara Islam,” Alfuad:
Jurnal Sosial Keagamaan 3, no. 2 (6 Desember 2019): 56—66,
https://doi.org/10.31958/jsk.v312.1625.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023
10



dan moral religius tehadap anak didik melalui kurikulum modern, sekaligus

kemudahan dalam upaya modernisasi pelajar muslim.Indonesia.28

Pendidikan Pesantren

Sebelum ada istilah pesantren, sebenarnya tempat pendidikan Islam
tradisional ini lebih dulu dikenal dengan sebutan pondok. Sebuah istilah yang
bisa jadi diambil karena dua alasan, pertama karena pondok adalah tempat
santri belajar sekaligus asrama bagi mereka, kedua menurut pendapat
Zamakhsyari. karena diambil dari bahasa arab fundug (3x%) yang kebetulan
memiliki arti hotel atau penginapan. Sebagaimana definisi pesantren atau
pondok tersebut, pendidikan di pesantren sejak masa awalnya dipusantkan dan
dilangsungkan di rumah sang kyai, langgar atau musholla, atupun di masjid
secara individual. Artinya pengajian itu dipandu langsung oleh sang kyai, santri
dengan sendirinya datang langsung ke lokasi pengajian, baik untuk belajar Al-
Quran, ataupun memaknai kitab-kitab kuning atau turots yang dibacakan oleh
sang kyai dengan makna bahasa daerah,setempat.29

Masyarakat pesantren mengenal dua term dalam penyebutan literasi, ada
istilah “buku” untuk setiap literasi yang menggunakan huruf Roman dalam
penulisannya, da ada istilah “kitab” untuk setiap skrip yang ditulis dengan huruf
Arab. Term ini sudah dikenal sejak 1960an, dimana ada tipologi keislaman yang
menandal dua arus besar masyarakat muslim Indonesia sejak saat itu, yaitu
musliim tradisionalis dan modernis (Nahdlatul Ulama dan Muhamadiyah).
Kemudian muncul penyebutan istilah “kitab kuning” untuk literasi keilmuan
yang menjadi kajian intensif di dalam pendidikan pesantren. Sebutan “kitab
kuning” memang diambil dari warna kertas yang digunakan dalam pencetakan
literasi ini, yang sejak awal abad 20 telah diimpor dari Timur Tengah.

Sementara literasi yang menggunakan huruf Indonesia-Roman ditulis dalam

28 Agrori, “Lanskap Moderasi Keagamaan Santri, Refleksi Pola Pendidikan Pesantren.”
29 Muslihun, “Pesantren Sebagai Identitas Islam Nusantara.”

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023
11



kertas putih, sehingga akan nampak perbedaan literasi karya ulama atau
keilmuan Islam, dengan literasi karya cendekiawan di luar ilmu keislaman.30

Kaidah ushul figh (qawaidul fiqghiyyah) sebagai salah satu literasi khas
pesantren, menjadi salah satu literasi penting sebagai referensi pesantren dan
kaum santri dalam mengidentifikasi setiap hal baru dari luar pesantren, untuk
bisa digunakan dalam setiap praktik keagamaan dan keseharian. Konsep
maslahah dalam kaidah ushul figh ini dapat menjadi pisau analisis setiap
persoalan dan hal baru yang belum ada penyelesaiannya secara tegas dalam
teks-teks naqgli maupun dalam khazanah ilmu figh yang sudah ada, sehingga
menuntut untuk dikaji sisi maslahahnya. Ada satu pandangan sederhana
namun syarat makna yang disampaikan oleh Izzuddin bin Abdissalam, bahwa
tujuan syariat agama adalah menebarkan kemaslahatan secara mutlak dalam
setiap legislasinya tanpa terbatasi oleh kasus dan objek tertentu. Maslahah yang
dikehendaki syariat agama bisa dalam bentuk perwujudan kemanfaatan dan
keselamatan, tapi juga bisa dalam bentuk penghilangan kerusakan (mafsadah).
Sehingga tidak ada suatu hukum yang mengandung kemanfaatan kecuali
syariat perintahkan untuk melakukannya, dan tidak ada hukum yang
berpotensi resiko dan bahaya (madharat) kecuali diperintahkan oleh syariat
untuk menjauhinya.3!

Diantara hal yang sebenarnya baru bagi dunia pendidikan pesantren
adalah keberadaan Madrasah atau pendidikan dengan kelas berjenjang. Sebab
pada dasarnya pesantren memiliki sistem pendidikan khas dan klasik dalam
bentuk ceramah.3? Sementara pendidikan dengan model kelas berjenjang pada
awalnya dirintis oleh Belanda mengambil sistem pendidikan dari Barat, sebab
mereka merasa tidak cocok dengan model pendidikan “turats” khas pesantren.
Sehingga pada masa kolonial, ada dua pilihan model pendidikan, tradisional dan

pendidikan baru dari pemerintah kolonial.33 Seiring dengan sejarah keberadaan

30 Fikri Mahzumi, “Kitab Kuning: Jejak InTEtEktual Pesantren,” t.t.

31 Johari, “KONSEP MASLAHAH IZZUDIN IBN ABDI SALAM.”

32 Mukhammad Abdullah, “Mengurai Model Pendidikan Pesantren Berbasis Moderasi
Agama: dari Klasik ke Modern,” Prosiding Nasional 2 (2019): 55-74.

33 Adi Fadli, “Pesantren: sejarah dan perkembangannya,” El-Hikam 5, no. 1 (2012): 29—-42.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023
12



pesantren di Indonesia yang menurut sebagian pendapat sudah dimulai sejak
abab ke 9 oleh Syekh Maulana Malik Ibrahim atau Syekh Maulana Maghribi.
Meskipun, sebagian menilai keberadaan pesantren dalam terminologi yang
sesungguhnya baru dimulai oleh Raden Rahmat (Sunan Ampel), yakni abad ke
15. Dia mendirikan pesantren di Kembang Kuning, yang di kemudian hari
pindah ke Ampel Denta (Surabaya), yang kemudian pendirian pesantren itu
diikuti oleh murid-muridnya, seperti pesantren Giri oleh Sunan Giri, pesantren
Demak oleh Raden Fatah, juga pesantren Tuban oleh Sunan Bonang.34 Dengan
melihat fakta sejarah ini, pendidikan model “turots” pesantren sudah memiliki
akar yang sangat kuat sebelum keberadaan model pendidikan baru dari
pemerintah kolonial.

Pendidikan model baru yang dibawa oleh pemerintah kolonial pada
dasarnya hanya mengajarkan materi pelajaran umum, hingga ada seorang tokoh
besar Islam yang mengisi materi pelajaran agama pada siswa di sekolah
tersebut, dia adalah KH. Ahmad dahlan.35 Dia adalah seorang pendiri salah satu
organisasi terbesar di Indonesia, Muhamadiyah (berdiri pada tahun 1912). Meski
demikian, Pemerintah kolonial Belanda melakukan dikotomi terhadap sistem
pendidikan Islam dan sistem pendidikan Barat, baik dalam hal sistem
pendidikannya, maupun dalam materi yang diajarkan. KH. Ahmad Dahlan
kemudian mengambil sistem pendidikan Barat tersebut, namun dengan sebuah
perombakan, yaitu memadukan materi agama Islam dengan materi pelajaran
umum dalam satu sistem pembelajaran.36 Apa yang dilakukan oleh KH. Ahmad
Dahlan ini adalah buah pikiran yang moderat. Artinya, meskipun sistem
pendidikan yang diambil berasal dari Barat, tapi karena pada sistem tersebut
dipandang ada maslahat, kemanfaatan untuk perkembangan pendidikan, maka

dia mengadopsinya dengan memberikan warna baru pada sistem tersebut.

34 Fadli.

35 Hendi Irawan dan Januar Barkah, “K.H Ahmad Dahlan Perannya Dalam Membangun
Sistem Pendidikan,” Alur Sejarah: Jurnal Pendidikan Sejarah 1, no. 2 (25 September 2018),
https://journal.lppmunindra.ac.id/index.php/alursejarah/article/view/2850.

36 [rawan dan Barkah.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023
13



Sistem pendidikan kelas berjenjang yang diadopsi oleh KH. Ahmad
Dahlan tersebut, kini menjadi sistem yang baku di mayoritas pondok pesantren
dengan nama Madrasah. Di Madrasah ini, pesantren bisa memberikan materi
keagamaan secara lebih dominan, atau bahkan penuh dengan materi
keagamaan, dengan “kitab kuning” sebagai buku induknya, hingga nyaris tidak
ada materi pelajaran umum di dalamnya. Sebab kekayaan produk intelektual
dari para cendekiawan muslim klasik hiingga modern dapat dieksplorasi dengan
maksimal dalam sistem pendidikan ini.37 Hanya sedikit pesantren yang tidak
mengadopsi sistem pendidikan Madrasah ini, fokus pada sistem pendidikan yang
tradisional, yakni sisem sorogan dan bandongan. Sehingga jika dibuat kategori,
pesanren di Indonesia dari sudut pandang sistem pendidikan yang diterapkan,
dibagi menjadi dua, yakni pesantren tradisional dan pesantren modern.
Pesantren tradisional adalah pesantren yang fokus pada sistem tradisional saja,
sementara pesantren modern adalah pesantren yang mengadopsi sistem baru
dalam bentuk kelas berjenjang yang sekarang disebut dengan Madrasah.38
Meski demikian, mayoritas pesantren modern sebenarnya tidak pernah
meninggalkan sistem pendidikan tradisional khas pesantren, sorogan dan

bandongan dalam pendidikan keseharian dan rutinitasnya.

Kesimpulan

Moderasi beragama sama sekali bukan hal baru bagi sebuah pesatren,
sebab dalam literatur pesantren sendiri terdapat pedoman baku layaknya
undang-undang dalam menilai hal baru untuk kemudian bisa atau tidak
diterima dan diadopsi ke dalam bagian dari pesantren. Literatur itu adalah
kaidah usul figh, yang posisinya sangat strategis dalam membantu perumusan
hukum persoalan kekinian atau dalam pemahaman hukum yang sudah
terbukukan dalam kitab madzhab. Meski demikian, ilmu ini hanya ilmu bantu,
tidak dapat berdiri sendiri tanpa pemahaman terhadap khazanah figh madzhab

yang sudah ada. Terlepas dari hal ini, sikap moderasi beragama yang

37 Mahzumi, “KITAB KUNING.”
38 Fadli, “Pesantren.”

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023
14



diwujudkan oleh lembaga pesantren patut menjadi keteladanan dalam ber-Islam
dengan baik, dengan sebenarnya Islam, yaitu menjadi muslim yang punya bekal
telaah kritis dan terbuka pada setiap kemajuan. Sehingga dengan sendirinya

menyisihkan model ber-Islam yang liberal maupun yang konservatif.

Daftar Rujukan

Abdullah, Mukhammad. “Mengurai Model Pendidikan Pesantren Berbasis Moderasi
Agama: dari Klasik ke Modern.” Prosiding Nasional 2 (2019): 55-74.

admin2. “Mempertahankan Islam Nusantara.” NU KENDAL Online (blog), 26 Desember
2018. https://pcnukendal.com/mempertahankan-islam-nusantara/.

Amin, Nasikhun. “Sejuta Manfaat Belajar Kaidah Fikih.” Pondok Pesantren Lirboyo, 16
Februari 2021. https://lirboyo.net/sejuta-manfaat-belajar-kaidah-fikih/.

Asrori, Saifudin. “Lanskap Moderasi Keagamaan Santri, Refleksi Pola Pendidikan
Pesantren.” Jurnal Ilmu Sosial Indonesia 1, no. 1 (2020): 16—-26.

Bosra, Mustari, dan Umiarso Umiarso. “Theological Moderation In The Islamic Boarding
School (Pesantren): Phenomenological Prophetic Social Study In Pesantren In
East Java.” Akademika: Jurnal Pemikiran Islam 25, no. 1 (28 Agustus 2020):
117-38. https://doi.org/10.32332/akademika.v2511.2369.

Chaer, Moh Toriqul. “Pesantren: Antara Transformasi Sosial Dan Upaya Kebangkitan
Intelektualisme Islam.” FIKRAH 5, no. 1 (2017): 49-74.

Fadli, Adi. “Pesantren: sejarah dan perkembangannya.” El-Hikam 5, no. 1 (2012): 29-42.

Fuad, A. Jauhar. “Akar Sejarah Moderasi Islam Pada Nahdlatul Ulama.” Tribakti:
Jurnal Pemikiran Keislaman 31, no. 1 (13 Januari 2020): 153-68.
https://doi.org/10.33367/tribakti.v3111.991.

Hamzawi, Adib. “Qawaid Ushuliah & Qawaid Fighiyah (Melacak Konstruksi Metodologi
Istinbath al-Ahkam).” INOVATIF: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan
Kebudayaan 2, no. 2 (11 September 2016): 91-111.

Irawan, Hendi, dan Januar Barkah. “K.H Ahmad Dahlan Perannya Dalam Membangun
Sistem Pendidikan.” Alur Sejarah: Jurnal Pendidikan Sejarah 1, no. 2 (25
September 2018).
https://journal.lppmunindra.ac.id/index.php/alursejarah/article/view/2850.

Johari, J. “Konsep Maslahah Izzudin Ibn Abdi Salam: Telaah Kitab Qawa'ld Al-Ahkam
Limashalih Al-Anam.” Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman 8, no. 1
(6 Juni 2013): 69—88. https://doi.org/10.21274/epis.2013.8.1.69-88.

Kurniawan, Agung, dan Hamsah Hudafi. “Konsep Maqashid Syariah Imam Asy-Syatibi
Dalam Kitab Al-Muwafaqat.” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam dan Sosial 15, no. 1
(2021): 29-38.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023
15



MA, Firman Arifandi, Le. Qawaid Fighiyyah Sebagai Formulasi Hukum. Lentera Islam,
t.t.

Mahzumi, Fikri. “Kitab Kuning: Jejak InTELEktual Pesantren,” t.t.

Muslihun, Muslihun. “Pesantren Sebagai Identitas Islam Nusantara.” Al-Tsiqoh: Jurnal
Ekonomi dan Dakwah Islam 2, no. 1 (2017): 38—48.

Object, object. “Inovasi Dan Modernisasi Pendidikan Pondok Pesantren.” Diakses 11
Maret 2023. https://core.ac.uk/reader/229880090.

)

Sanusi, Uci. “Transfer Ilmu di Pesantren: Kajian Mengenai Sanad Ilmu.” Jurnal

Pendidikan Agama Islam 11, no. 1 (2013): 61-70.

Shihab, M. Quraish. Wasathiyyah Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama. Lentera
Hati Group, 2019.

Shuhufi, Muhammad. Maslahat dalam Dinamika Hukum Islam. Disunting oleh
Fatmwati Fatmawati. Depok: Rajagrafindo Persada, 2022. http://repositori.uin-
alauddin.ac.1d/22472/.

Syarif, Fajar. “Ijtihad Politik Nu: Negara Pancasila Adalah Negara Islam.” Alfuad:
Jurnal Sosial Keagamaan 3, mno. 2 (6 Desember 2019): 56-66.
https://doi.org/10.31958/jsk.v312.1625.

Takdir, Mohammad. Modernisasi Kurikulum Pesantren. IRCiSoD, 2018.

“The dJournal of Universitas Negeri Surabaya.” Diakses 9 Maret 2023.
https://ejournal.unesa.ac.id.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023
16



