
 
Website: https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/mujalasat  

 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 1 Issue 2, July 2023 

1 

 

Moderasi Beragama Pesantren dalam setiap Modernisasi 

Pendidikan 

(Telaah Kaidah Maslahat Ushul Fiqh) 

 
Anton Mukarrom 
Universitas Islam Tribakti Lirboyo Kediri, Indonesia 
Email: anton.mukarrom@gmail.com  

Keywords Abstract 

Moderasi beragama, 

Pendidikan Pesantren, 

Maslahat 

Sebagaimana yang telah diketahui, bahwa pesantren di 

Indonesia memiliki akar sejarah yang panjang, pendidikan 

yang khas dan unik, bahkan menjadi subkultur 

masyarakat yang berbeda dari masyarakat umum 

disekitarnya. Namun lebih dari itu ada pola khas 

pesantren setiap menghadapi hal baru, yang merupakan 

bentuk nyata dari moderasi dalam beragama, pola itu 

adalah implementasi sebuah kaidah ushul fiqh yang 

berbunyi الجديد الأصلخالمحافظة على القديم الصالخ والأخذ ب  (menjaga tradisi 

lama yang masih layak dan sekaligus mengambil tradisi 

baru yang lebih baik, dengan bahasa Izzudin bin 

Abdissalam disebut dengan mengambil atau “mengadopsi” 

kebaikan (جلب المصالخ). Pola ini tercermin dalam penerapan 

pendidikan madrasah dan pendidikan formal oleh 

pesantren sebagai bentuk sikap adaptif terhadap nilai 

kebaikan (مصلحة) dalam kemajuan sistem pendidikan, 

meskipun harus dengan melakukan modernisasi dalam 

sistem pendidikannya. Pendidikan pesantren yang di masa 

awal hanya berpegang pada metode pendidikan klasik 

yang disebut sorogan (murid mengaji dihadapan guru), 

dan bandongan (guru membacakan kitab dihadapan para 

santri), saat ini mau beradaptasi dengan sistem 

pendidikan modern dalam bentuk Madrasah. 

Corresponding Author: 

Anton Mukarrom 

Email: 

anton.mukarrom@gmail.com  

 

 

 

 

 

Pendahuluan  

Moderasi beragama, sebuah istilah yang sering diperhadapkan dengan 

radikalisme dan ekstrimisme, yang sering dimaknai dengan setiap aktifitas yang 

dinilai tidak bertentangan dan tidak menyimpang dari pedoman yang telah 

digariskan sebelumnya, yang juga diistilahkan lain dengan wasathiyyah. 

Kelaziman seorang muslim atau umat Muhammad saw. untuk menjadi seorang 

yang moderat, sebenarnya telah tersurat secara tegas dalam QS. Al-Baqarah (2): 

143. Sebagaimana pandangan Sayyid Quthub  yang dikutip oleh Quraish Shihab 

dalam bukunya Wasathiyyah Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama, 

bahwa Islam itu sendiri sebenarnya adalah moderasi, yang berarti semua 

mailto:anton.mukarrom@gmail.com
mailto:anton.mukarrom@gmail.com


 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023 

2 

ajarannya mencerminkan moderasi. Oleh karena itu, setiap orang yang berikrar 

sebagai seorang muslim, lazimnya memiliki sikap yang moderat, dan sikap ini 

tidak mungkin muncul kecuali bermuara dari pemikiran, pandangan, keyakinan, 

juga keterikatan yang berkarakteristik moderat.1  

Makna moderasi beragama, meskipun masih menjadi perdebatan dalam 

lanskap pemahaman dan praktik keagamaan, posisi pesantren sebagai lembaga 

pendidikan dapat dikatakan tidak keluar dari beberapa pandangan yang 

dilontarkan beberapa tokoh tentang makna moderasi beragama. Beberapa ciri 

pesantren yang menjadikannya tidak menjadi bagian dari liberal maupun 

konservatif daintaranya keterbukaan terhadap pemahaman kritis atas teks-teks 

keagamaan. Lalu kesediaannya mengambil dan beradaptasi dengan kondisi 

sosial politik tertentu, terbuka terhadap kemungkinan pluralitas madzhab 

dalam praktik-praktik keagamaan. Azymardi Azra memberikan pandangannya 

bahwa ketika umat muslim Indonesia mengakui sistem demokrasi sebagai 

sistem kenegaraan yang dianut  sejak masa kemerdekaan dan berpartisipasi 

aktif, munculnya peranan perempuan dalam proses demokrasi, hingga beafiliasi 

pada organisasi keagamaan, itu adalah wujud moderasi beragama.2 Dalam 

praktik yang lebih intens, ada yang disebut dengan tarekat, yang menjadi 

penghubung yang kokoh antara satu pesantren dengan pesantren lain, sehingga 

terbentuk jaringan yang luas dan kokoh, sekaligus menjadi media Islamisasi 

masyarakat.3 

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tradisionalis, didirikan 

oleh kaum cendekiawan muslim (ulama) tradisional, dan mayoritas masih 

berada dalam satu jaringan cendekiawan muslim Nusantara. Artinya ada 

kesinambungan keilmuan antara cendekiawan muslim masa kini dengan para 

cendekiawan muslim peletak dasar agama Islam di Nusantara, yang menurut 

mayoritas pendapat didefinisikan sebagai Walisongo (Sembilan wali), juga 

                                                 
1 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama (Lentera 

Hati Group, 2019). 
2 Saifudin Asrori, “Lanskap Moderasi Keagamaan Santri, Refleksi Pola Pendidikan 

Pesantren,” Jurnal Ilmu Sosial Indonesia 1, no. 1 (2020): 16–26. 
3 Moh Toriqul Chaer, “Pesantren: Antara Transformasi Sosial Dan Upaya Kebangkitan 

Intelektualisme Islam,” FIKRAH 5, no. 1 (2017): 49–74. 



 

 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023 

3 

antara Walisongo dengan ulama Timur Tengah.4 Sehingga tidak sulit 

mengidentifikasi sebagian sifat dan corak perjuangan para penyebar agama 

Islam di Nusantara. Fleksibilitas dalam implementasi inti ajaran agama Islam 

merupakan salah satu kunci keberhasilan dakwah mereka, bagaimana mereka 

bisa beradaptasi dengan budaya lokal yang sudah kuat mengakar, dengan tetap 

mempertahankan dan menjaga pesan dasar Islam. Prinsip ini pula yang 

diimpelementasikan oleh para penerus estafet perjuangan mereka, dengan 

kepekaan melihat hal baru dari luar, untuk digunakan sebagai sarana dakwah 

dan diharapkan dapat memberikan kemajuan dalam penyebaran Islam, tanpa 

menghilangkan prinsip dan pesan utamanya. Sebagaimana presentasi 

Azyumardi Azra dalam konferensi yang diselenggarakan oleh kementerian 

agama (Annual International Conference On Islamic Studies) yang bertajuk 

Religion,Identity, and Citizenship: Horizons Of Islamand Culture In Indonesia, 

yang mempersoalkan identitas keislaman Indonesia.5 

Sebagai lembaga pendidikan Islam yang sudah menjamur di Nusantara, 

keberadaan pesantren telah mengiringi bangsa ini jauh sebelum bangsa ini 

merdeka, lalu ketika bangsa ini berjuang melawan penjajah, hingga sekarang 

dalam masa membangun kemerdekaan. Sejarah ini membuktikan kemampuan 

lembaga pesantren bukan sekedar dalam hal dakwah Islam, tetapi juga dalam 

menghadapi situasi paling sulit sekalipun terhadap kedaulatan bangsa dan 

Negara. Maka pandangan Fazlur Rahman bahwa pendidikan Islam hanya fokus 

pada orientasi kehihdupan akhirat, cenderung defensif terhadap modernitas 

keilmuan Barat, setidaknya perlu dikaji ulang. Sebab dalam pandangan Mukti 

Ali, pesantren sebenarnya sudah memiliki modal untuk menjadi lembaga 

pendidikan Islam terbaik, asalkan mau sedikit melakukan sedikit perbaikan 

terhadap metodologinya.6 Fleksibilitas  ini juga membuktikan kokohnya 

landasan dan bekal keilmuan yang dimiliki pesantren, terlepas dari nama besar 

                                                 
4 Muslihun Muslihun, “Pesantren Sebagai Identitas Islam Nusantara,” Al-Tsiqoh: Jurnal 

Ekonomi dan Dakwah Islam 2, no. 1 (2017): 38–48. 
5 Muslihun. 
6 object Object, “Inovasi Dan Modernisasi Pendidikan Pondok Pesantren,” diakses 11 Maret 

2023, https://core.ac.uk/reader/229880090. 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023 

4 

dan peran penting tokoh-tokoh di dalamnya, yang istilah khasnya disebut 

dengan kyai. Sebagaimana adaptasi yang dilakukan oleh Syekh Maulana Malik 

Ibrahim terhadap sistem pendidikan Islam. Sistem pendidikan yang sebelumnya 

dilakukan umat Hindu dan Budha, yaitu sistem biara dan asrama, kemudian dia 

gunakan sebagai sistem pendidikan Islam, dan inilah yang diduga kuat sebagai 

cikal bakal pesantren di Indonesia.7  

Keberadaan pesantren telah sekian lama menjalankan fungsinya dan 

berperan aktif dalam pembangunan peradaban masyarakat Indonesia, jauh 

sebelum lahirnya amanat UU No. 18 tahun 2019 tentang Undang-undang 

Pesantren. Dalam Undang-undang itu dinyatakan bahwa Pesantren adalah 

institusi pendidikan Islam yang memiliki fungsi pendidikan, dakwah, dan 

pemberdayaan masyarakat. Hanya saja dengan lahirnya Undang-undang ini, 

kiprah pesantren dalam dunia pendidikan Islam, mendapatkan legitimasi dan 

rekognisi yang konkret dari Pemerintah, sebagai lembaga pendidikan Islam yang 

berpondasi pada fungsi-fungsi aksiologis yang jelas dan nyata. Di sisi lain, 

Kementerian Agama telah menjadikan moderasi Islam dan pembelajaran Islam 

rahmatan lil alamin dalam satu rangkaian sebagai  arus utama pendidikan 

Islam.8 Tentunya, “misi” ini menjadikan pesantren semakin memantapkan diri 

dalam jati dirinya, karena tujuan diutusnya Rasul adalah untuk menebarkan 

rahmat kepada sesame, dan alam semesta, bukan laknat. 

Perkembangan zaman senantiasa membawa persoalan tersendiri untuk 

dipecahkan, termasuk diantaranya persoalan pendidikan Islam. Sebab tidak 

seluruh  persoalan terdapat penyelesainnya secara tertulis dalam nash Al-quran 

dan Hadits. Maka setelah ulama membuat produk hukum yang disebut fiqh, 

kemudian mereka merumuskan sebuah perangkat yang dapat dijadikan untuk 

menggali sekaligus merumuskan hukum, yang disebut dengan kaidah ushul fiqh 

(qowaidul fiqhiyyah). Meskipun keberadaan ilmu ini hanya sebagai ilmu bantu, 

tapi peranannya seing sekali sangat krusial dalam mencari solusi suatu 

                                                 
7 Mohammad Takdir, Modernisasi Kurikulum Pesantren (IRCiSoD, 2018). 
8 A. Jauhar Fuad, “Akar Sejarah Moderasi Islam Pada Nahdlatul Ulama,” Tribakti: Jurnal 

Pemikiran Keislaman 31, no. 1 (13 Januari 2020): 153–68, 

https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i1.991. 



 

 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023 

5 

permasalahan baru.9 Sehingga keberadaan fan ilmu ini sendiri dalam sistem 

pendidikan pesantren menjadi bukti bahwa pesantren bukan lagi lembaga 

pendidikan Islam yang hanya fokus pada persolan “ubudiyah”, sebaliknya bisa 

menyentuh persoalan kekinian, demikian menurut A. Fawaid Syadzili.10 Maka 

sepentasnya, ini menjadi satu materi pembelajaran yang ditekankan di 

pesantren setelah materi fiqh.  

Tulisan ini ingin menghadirkan telaah sederhana tentang sebagian 

kaidah ushul fiqh pesantren namun cukup signifikan dalam kemanfaatannya 

sebagai rumusan hukum persoalan-persoalan baru, sehingga moderasi 

keberagamaan sebuah pesantren dapat terwujudkan dan memberi manfaat 

terhadap kehidupan sosial hingga politik. 

Metode 

Tulisan ini merupakan hasil dari penelitian kualitatif dengan 

menggunakan jenis penelitian kepustakaan. Sumber data yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah beberapa buku hasil penelitian, dan jurnal ilmiah. 

Diantaranya buku AbuYasid, Paradigma Baru Pesantren,”  IRCISOD, 2018; 

Quraish Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama.” 

Lentera Hati Group (September 1, 2019). Beberaa jurnal ilmiah diantaranya oleh 

A. Jauhar Fuad :Akar Sejarah Moderasi Islam Pada Nahdlatul Ulama, Tribakti: 

Jurnal Pemikiran Keislaman, 2020; Muslihun : Pesantren Sebagai Identitas 

Islam Nusantara, Al-Tsiqoh: Jurnal Ekonomi dan Dakwah Islam, 2017; Adib 

Hamzawi: Qawaid Kaidah ushuliah & Qawaid Fiqhiyah (Melacak Konstruksi 

Metodologi Istinbath al-Ahkam), INOVATIF: Jurnal Penelitian Pendidikan, 

Agama, dan Kebudayaan, 2016; Nunung Hidayati, Siti Maemunah, Athoillah 

Islamy: Nilai Moderasi Beragama Dalam Orientasi Pendidikan Pesantren Di 

Indonesia, Transformasi, 2021; Herman: Sejarah Pesantren di Indonesia, Al-

TA'DIB: Jurnal Kajian Ilmu Kependidikan, 2013; Mochamad Arif Faizin: 

                                                 
9 Adib Hamzawi, “Qawaid Kaidah ushuliah & Qawaid Fiqhiyah (Melacak Konstruksi 

Metodologi Istinbath al-Ahkam),” INOVATIF: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan 

Kebudayaan 2, no. 2 (11 September 2016): 91–111. 
10 Uci Sanusi, “Transfer Ilmu di Pesantren: Kajian Mengenai Sanad Ilmu,” Jurnal 

Pendidikan Agama Islam 11, no. 1 (2013): 61–70. 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023 

6 

“Transformasi Manajemen Pendidikan Pesantren Salafiyah Di Jawa Timur: 

Studi Kualitatif Di Pesantren Lirboyo Kediri.” Empirisma: Jurnal Pemikiran Dan 

Kebudayaan Islam, (July 1, 2015); Mustari Bosra: “Theological Moderation In 

The Islamic Boarding School (Pesantren): Phenomenological Prophetic Social 

Study In Pesantren In East Java.” Akademika : Jurnal Pemikiran Islam, (August 

28, 2020). 

 Sumber rujukan utama dalam tulisan ini adalah dokumen dan sumber 

cetak lainnya, sehingga teknik pengumpulan data yang penulis gunakan adalah 

teknik dokumentasi. Kemudian dalam analisis data menggunakan teknik konten 

analisis dengan melihat konten dari sumber bacaan subjek kajian. Seluruh 

dokumen yang penulis dapatkan, dipaparkan seobjektif mungkin, sitematis, 

sehingga tersaji sebagai sebuah hasil penelitian yang kredibel. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Moderasi Beragama 

Moderasi dalam bahasa arab disebut dengan wasathiyah. Istilah 

wasathiyah sendiri memiliki hakikat cakupan yang luas, sebagaimana yang 

pendapat Sayyid Quthub di atas dalam penafsiran surat Al-Baqarah : 143 bahwa 

Islam itu sendiri adalah moderasi. Maka lazimnya seorang muslim itu punya 

pandangan dan keyakinan yang moderat, di atas sikapnya yang moderat. 

Sebenarnya tidak mudah mendefinisikan moderasi yang dimaksud oleh ajaran 

Islam karena luasnya cakupannya.11 Meskipun demikian, tidak keliru jika ada 

yang menafsirkan moderasi sebagai bentuk sikap yang menyeimbangkan antara 

keyakinan dan toleransi. Jadi keberagamaan yang moderat ada yang 

menafsirkan keyakinan yang natural, ilmiah, dan menjaga nilai toleransi. 

Dengan makna lain, moderasi adalah sikap di antara konservatif dan liberal.12 

Dari pandangan dan keyakinan yang moderat inilah akan muncul sikap dalam 

wujud pola-pola pemberdayaan terhadap internalitas dan eksternalitas 

                                                 
11 Shihab, Wasathiyyah Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama. 
12 Asrori, “Lanskap Moderasi Keagamaan Santri, Refleksi Pola Pendidikan Pesantren.” 



 

 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023 

7 

pesantren.13 Adanya penelitian seperti “Pesantren Sebagai Identitas Islam 

Nusantara” membuktikan adanya pola-pola moderasi tersebut.14  

Persoalan pemberdayaan perempuan, hak asasi manusia, hingga 

persoalan politik kebangsaan telah menjadi perhatian dan internalitas 

pesantren. Hal tersebut sudah selayaknya ada dalam pendidikan pesantren, 

sebab melihat kerangka moderasi di atas, moderasi juga terwujud dalam sikap-

sikap yang mendukung nilai-nilai kemanusiaan. Dengan demikian umat muslim 

yang moderat adalah komunitas yang memiliki pandangan juga tindakan yang 

mendukung kebebasan beribadah menurut keyakinan masing-masing, 

keseteraan gender, sekaligus menentang segala bentuk tindakan kekerasan dan 

terorisme atas nama apapun. Pesantren bisa menjadi pelopor dalam gerakan-

gerakan kemanusiaan melalui program-program pendidikan pesantren, seperti 

kajian-kajian kitab kuning, forum bahtsul masail, dan sebagainya.15 

Kajian terhadap pendidikan di pesantren saat ini cukup relevan, sebab 

mediasi utama dalam transmisi keislaman Nusantara tidak lepas dari lembaga 

pendidikan Islam tradisional ini. Sejarah mencatat bahwa peranan Pesantren 

dalam pembentukan Negara ini sangat besar, sehingga banyak studi Islam 

mengkaji tentang dunia pesantren, berikut peranannya dalam kemajuan 

peradaban masyarakat dan Negara. Tokoh yang sering membuat kajian  

kepesantrenan diantaranya Zamakhsyari Dhofier yang membahas “Tradisi 

Pesantren” dalam bentuk disertasi doktoral antropologi sosial di The Australian 

National University (ANU), Canberra, Australia, yang ditulis pada tahun 1980. 

Demikian pula tokoh kenamaan Clifford Geertz dan Snouck Hurgronje telah 

melakukan observasi lapangan terhadap agama dan budaya di Indonesia.16 

Kemaslahatan Syariat Islam 

                                                 
13 Mustari Bosra dan Umiarso Umiarso, “Theological Moderation In The Islamic Boarding 

School (Pesantren): Phenomenological Prophetic Social Study In Pesantren In East Java,” 

Akademika : Jurnal Pemikiran Islam 25, no. 1 (28 Agustus 2020): 117–38, 

https://doi.org/10.32332/akademika.v25i1.2369. 
14 Muslihun, “Pesantren Sebagai Identitas Islam Nusantara.” 
15 Bosra dan Umiarso, “THEOLOGICAL MODERATION IN THE ISLAMIC BOARDING 

SCHOOL (PESANTREN).” 
16 Muslihun, “Pesantren Sebagai Identitas Islam Nusantara.” 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023 

8 

Pada masa awal, kaidah ushul fiqh (القىاعد الأصىلية) dan kaidah fiqh ( القىاعد

 dianggap merupakan satu kesatuan ilmu. Yang pertama kali membedakan (الفقهية

secara tegas antara kedua disiplin ilmu ini adalah Shihab al-Din al-Qarafi dalam 

Muqaddimah bukunya, Al-Furuq. Dia menyatakan bahwa syari'at nabi 

Muhammad SAW memuat induk (أصىل) dan cabang (فزوع). Kaidah ushul fiqh 

memiliki posisi penting dalam metode perumusan hukum (istinbath al-ahkam), 

dan merupakan satu disiplin ilmu yang dirumuskan dalam bentuk kaidah-

kaidah ushul, yang bersifat umum,  dan menjadi penunjang dalil nash (al-Quran 

dan Hadits) untuk persoalan fiqhiyah. Penguasaan seseorang terhadap hukum-

hukum fiqh juga bisa dilihat dari penguasaannya terhadap disiplin ilmu ini. 

Imam al-Qarrafi meletakkan tingkatan kaidah fiqh satu tingkat dibawah disiplin 

ilmu kaidah ushul fiqh.17 Dengan mempelajari lalu menguasai kaidah ushul fiqh, 

maka seseorang akan mengetahui hakikat fiqh dasar-dasar hukumnya, landasan 

pemikirannya, dan rahasia-rahasia terdalamnya, demikian menurut pandangan 

Imam Jalaluddin As-Suyuthi.18 

Jika istilah spirit hukum dikenal di dalam hukum positif, maka di dalam 

Islam akan ditemukan istilah maqashid syariah. Pada dasarnya, hukum-hukum 

di dalam Islam memiliki beberapa prinsip dan tujuan yang berusaha untuk 

diwujudkan. Secara umum, tujuan tersebut terbungkus dalam nilai kebaikan 

atau maslahat bagi umat manusia. Dalam konsep maqashid, tujuan yang 

dirumuskan syariat tidak hanya maslahat begitu saja. Maslahat yang dimaksud 

oleh syariat adalah maslahat hakiki, bukan sekedar maslahat bersifat insidental 

atau sementara yang sekedar memperoleh kesenangan dan kebahagiaan, namun 

harus dapat dipertanggungjawabkan. Al-Syathibi mengatakan, “Maslahat yang 

diwujudkan oleh syariat dan mafsadah yang dihindari haruslah dilihat dari 

sudut yang membangun kehidupan di dunia menuju kehidupan di akhirat. 

Sebagai contoh larangan membuka aurat, bagi pihak yang merasa penganut 

kebebasan dengan pihak kaum beragama yang menekuni keilmuan agama, 

                                                 
17 Firman Arifandi MA Lc, Qawaid Fiqhiyyah Sebagai Formulasi Hukum (Lentera Islam, 

t.t.). 
18 Nasikhun Amin, “Sejuta Manfaat Belajar Kaidah ushul Fikih,” Pondok Pesantren 

Lirboyo, 16 Februari 2021, https://lirboyo.net/sejuta-manfaat-belajar-kaidah ushul-fikih/. 



 

 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023 

9 

dipastikan memiliki sudut pandang yang berbeda tentang maslahat (sekaligus 

mafsadat) dalam persoalan aurat.19 

 Ada satu kaidah ushul yang menjadi rujukan dalam perumusan sekian 

banyak persoalan kekinian seorang pengkaji fiqh untuk memahami dan 

memformulasikan hukum, yaitu kaidah ushul بالجديد الأصلخ المحافظة على القديم الصالخ والأخذ  

(Melestarikan nilai-nilai lama yang baik, dan mengambil nilai-nilai baru yang 

lebih baik).20 Jadi motivasi utama dalam perumusan suatu hukum sekali lagi 

adalah ada-tidaknya kebaikan (المصلحة) di dalamnya. Selaras dengan pandangan 

Izzuddin bin Abdissalam, bahwa seluruh perintah dan larangan syariat Islam 

bermuara dari satu kaidah ushul جلب المصالخ ودرء المفاسد, yang bermakna meraih 

atau mengambil kebaikan, keselamatan, dan sebagainya, dan mencegah dan 

menghindari kerusakan, kekacauan, kerugian, dan sebagainya. Bahkan satu 

kaidah ushul ini masih dia sederhanakan dengan cukup جلب المصالخ, artinya 

seluruh ajaran syariat agama Islam pasti memiliki tujuan mendatangkan 

maslahat atau kebaikan, termasuk kebaikan itu berupa terhindar dari bahaya 

atau kerusakan.21 

Kata المصالخ (bentuk plural dari المصلحة) yang sudah mengalami penyaduran ke 

dalam bahasa Indonesia menjadi maslahat menjadi satu kata kunci.22 Kemudian 

istilah ini dia bagi menjadi dua, yaitu اللذات (kenikmatan) dan الأفزاح 

(kebahagiaan). Dua bagian dari maslahat ini terbagi dalam kebaikan duniawi 

 Baiknya, maslahat ini merupakan sesuatu .(أخزوي  ) dan kebaikan akhirat (دنيىي  )

yang sebenarnya dapat ditemukan, dipahami, dan diterima oleh siapa saja yang 

berakal, bahkan sebelum datangnya syariat. Artinya kebaikan yang diinginkan 

oleh agama Islam pada dasarnya tidak akan bertentangan dengan kebaikan 

dalam penialian manusia yang berakal, dalam persoalan apapun, termasuk 

                                                 
19 Muhammad Shuhufi, Maslahat dalam Dinamika Hukum Islam, ed. oleh Fatmwati 

Fatmawati (Depok: Rajagrafindo Persada, 2022), http://repositori.uin-alauddin.ac.id/22472/. 
20 admin2, “Mempertahankan Islam Nusantara,” NU KENDAL Online (blog), 26 Desember 

2018, https://pcnukendal.com/mempertahankan-islam-nusantara/. 
21 J. Johari, “Konsep Maslahah Izzudin Ibn Abdi Salam: Telaah Kitab Qawa`Id Al-Ahkam 

Limashalih Al-Anam,” Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman 8, no. 1 (6 Juni 2013): 

69–88, https://doi.org/10.21274/epis.2013.8.1.69-88. 
22 “The Journal of Universitas Negeri Surabaya,” diakses 9 Maret 2023, 

https://ejournal.unesa.ac.id. 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023 

10 

persoalan pendidikan. Ketika seorang yang berakal menilai bahwa sesuatu itu 

baik, terpuji, bermanfaat, tidak menimbulkan resiko besar, maka demikian pula 

pandangan syariat. 23 Sebab fitrah mamusia adalah memperoleh kebaikan, dan 

kedatangan syariat Islam adalah untuk mewujudkan kebaikan dan 

kemaslahatan bagi umat manusia. Maka sangat wajar jika Islam disebut sebagai 

agama fitrah.24 Namun Imam Syathibi dalam Al-Muwâfaqât menekankan bahwa 

seseorang tidak dapat hanya bermodal maqasid (maslahah) atau kaidah ushul 

fiqh, sehingga seolah dia dapat merumuskan hokum sendiri dan bisa terlepas 

dari kewajiban bermdzhab. 25 Ilmu ini adalah pengawas dan kontrol bagi 

penerapan dan pengembangan syariat. Karena pada dasarnya, setiap hukum 

mengandung lebih dari satu maslahat dan bahkan juga mengandung mafsadah. 

 Berdasar pada nilai maslahat dalam kaidah ushul fiqh di atas, terdapat 

sekian banyak hukum yang lahir, baik di masa lalu maupun melalui kajian 

kritis dan ilmiah oleh pondok pesantren. Diantaranya beberapa hal yang 

diputuskan oleh sahabat Umar bin Khattab, yaitu pengumpulan mushaf Al-

Quran melanjutkan apa yang sudah diritis oleh sahabat Abu Bakar, membentuk 

badan pemerintahan, sistem kearsipan, penjara, dan menghukum mati 

sekelompok orang yang bersama-sama melakukan pembunuhan.26 Lalu tentang 

penerimaan Nahdlatul Ulama terhadap keberadaan Pancasila sebagai azas 

tunggal Negara, sebagai bentuk toleransi (tasamuh) dan keseimbangan 

(tawazun) dalam berbangsa, dan keduanya pasti dalam pertimbangan nilai 

maslahat untuk bangsa.27 Kemudian persoalan pendirian madrasah diniyah 

pada pondok pesantren, sekolah formal yang mengikuti kurikulum pemerintah 

dalam pesantren, seluruhnya dilandaskan pada prinsip maslahah sekaligus 

mewujudkan nilai moderasi beragama oleh pondok pesantren. Maslahah atau 

kebaikan yang dimaksudkan adalah kemudahan memasukkan nilai-nilai etika 

                                                 
23 Johari, “KONSEP MASLAHAH IZZUDIN IBN ABDI SALAM.” 
24 Shuhufi, Maslahat dalam Dinamika Hukum Islam. 
25 Agung Kurniawan dan Hamsah Hudafi, “Konsep Maqashid Syariah Imam Asy-Syatibi 

Dalam Kitab Al-Muwafaqat,” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam dan Sosial 15, no. 1 (2021): 29–38. 
26 Shuhufi, Maslahat dalam Dinamika Hukum Islam. 
27 Fajar Syarif, “Ijtihad Politik Nu: Negara Pancasila Adalah Negara Islam,” Alfuad: 

Jurnal Sosial Keagamaan 3, no. 2 (6 Desember 2019): 56–66, 

https://doi.org/10.31958/jsk.v3i2.1625. 



 

 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023 

11 

dan moral religius tehadap anak didik melalui kurikulum modern, sekaligus 

kemudahan dalam upaya modernisasi pelajar muslim.Indonesia.28 

Pendidikan Pesantren  

Sebelum ada istilah pesantren, sebenarnya tempat pendidikan Islam 

tradisional ini lebih dulu dikenal dengan sebutan pondok. Sebuah istilah yang 

bisa jadi diambil karena dua alasan, pertama karena pondok adalah tempat 

santri belajar sekaligus asrama bagi mereka, kedua menurut pendapat 

Zamakhsyari. karena diambil dari bahasa arab funduq (فندق) yang kebetulan 

memiliki arti hotel atau penginapan. Sebagaimana definisi pesantren atau 

pondok tersebut, pendidikan di pesantren sejak masa awalnya dipusantkan dan 

dilangsungkan di rumah sang kyai, langgar atau musholla, atupun  di masjid 

secara individual. Artinya pengajian itu dipandu langsung oleh sang kyai, santri 

dengan sendirinya datang langsung ke lokasi pengajian, baik untuk belajar Al-

Quran, ataupun memaknai kitab-kitab kuning atau turots yang dibacakan oleh 

sang kyai dengan makna bahasa daerah,setempat.29 

 Masyarakat pesantren mengenal dua term dalam penyebutan literasi, ada 

istilah “buku” untuk setiap literasi yang menggunakan huruf Roman dalam 

penulisannya, da ada istilah “kitab” untuk setiap skrip yang ditulis dengan huruf 

Arab. Term ini sudah dikenal sejak 1960an, dimana ada tipologi keislaman yang 

menandai dua arus besar masyarakat muslim Indonesia sejak saat itu, yaitu 

musliim tradisionalis dan modernis (Nahdlatul Ulama dan Muhamadiyah). 

Kemudian muncul penyebutan istilah “kitab kuning” untuk literasi keilmuan 

yang menjadi kajian intensif di dalam pendidikan pesantren. Sebutan “kitab 

kuning” memang diambil dari warna kertas yang digunakan dalam pencetakan 

literasi ini, yang sejak awal abad 20 telah diimpor dari Timur Tengah. 

Sementara literasi yang menggunakan huruf Indonesia-Roman ditulis dalam 

                                                 
28 Asrori, “Lanskap Moderasi Keagamaan Santri, Refleksi Pola Pendidikan Pesantren.” 
29 Muslihun, “Pesantren Sebagai Identitas Islam Nusantara.” 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023 

12 

kertas putih, sehingga akan nampak perbedaan literasi karya ulama atau 

keilmuan Islam, dengan literasi karya cendekiawan di luar ilmu keislaman.30 

 Kaidah ushul fiqh (qawaidul fiqhiyyah) sebagai salah satu literasi khas 

pesantren, menjadi salah satu literasi penting sebagai referensi pesantren dan 

kaum santri dalam mengidentifikasi setiap hal baru dari luar pesantren, untuk 

bisa digunakan dalam setiap praktik keagamaan dan keseharian. Konsep 

maslahah dalam kaidah ushul fiqh ini dapat menjadi pisau analisis setiap 

persoalan dan hal baru yang belum ada penyelesaiannya secara tegas dalam 

teks-teks naqli maupun dalam khazanah ilmu fiqh yang sudah ada, sehingga 

menuntut untuk dikaji sisi maslahahnya. Ada satu pandangan sederhana 

namun syarat makna yang disampaikan oleh Izzuddin bin Abdissalam, bahwa 

tujuan syariat agama adalah menebarkan kemaslahatan secara mutlak dalam 

setiap legislasinya tanpa terbatasi oleh kasus dan objek tertentu. Maslahah yang 

dikehendaki syariat agama bisa dalam bentuk perwujudan kemanfaatan dan 

keselamatan, tapi juga bisa dalam bentuk penghilangan kerusakan (mafsadah). 

Sehingga tidak ada suatu hukum yang mengandung kemanfaatan kecuali 

syariat perintahkan untuk melakukannya, dan tidak ada hukum yang 

berpotensi resiko dan bahaya (madharat) kecuali diperintahkan oleh syariat 

untuk menjauhinya.31 

 Diantara hal yang sebenarnya baru bagi dunia pendidikan pesantren 

adalah keberadaan Madrasah atau pendidikan dengan kelas berjenjang. Sebab 

pada dasarnya pesantren memiliki sistem pendidikan khas dan klasik dalam 

bentuk ceramah.32 Sementara pendidikan dengan model kelas berjenjang pada 

awalnya dirintis oleh Belanda mengambil sistem pendidikan dari Barat, sebab 

mereka merasa tidak cocok dengan model pendidikan “turats” khas pesantren. 

Sehingga pada masa kolonial, ada dua pilihan model pendidikan, tradisional dan 

pendidikan baru dari pemerintah kolonial.33 Seiring dengan sejarah keberadaan 

                                                 
30 Fikri Mahzumi, “Kitab Kuning: Jejak In℡Ektual Pesantren,” t.t. 
31 Johari, “KONSEP MASLAHAH IZZUDIN IBN ABDI SALAM.” 
32 Mukhammad Abdullah, “Mengurai Model Pendidikan Pesantren Berbasis Moderasi 

Agama: dari Klasik ke Modern,” Prosiding Nasional 2 (2019): 55–74. 
33 Adi Fadli, “Pesantren: sejarah dan perkembangannya,” El-Hikam 5, no. 1 (2012): 29–42. 



 

 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023 

13 

pesantren di Indonesia yang menurut sebagian pendapat sudah dimulai sejak 

abab ke 9 oleh Syekh Maulana Malik Ibrahim atau Syekh Maulana Maghribi. 

Meskipun, sebagian menilai keberadaan pesantren dalam terminologi yang 

sesungguhnya baru dimulai oleh Raden Rahmat (Sunan Ampel), yakni abad ke 

15. Dia mendirikan pesantren di Kembang Kuning, yang di kemudian hari 

pindah ke Ampel Denta (Surabaya), yang kemudian pendirian pesantren itu 

diikuti oleh murid-muridnya, seperti pesantren Giri oleh Sunan Giri, pesantren 

Demak oleh Raden Fatah, juga pesantren Tuban oleh Sunan Bonang.34 Dengan 

melihat fakta sejarah ini, pendidikan model “turots” pesantren sudah memiliki 

akar yang sangat kuat sebelum keberadaan model pendidikan baru dari 

pemerintah kolonial. 

 Pendidikan model baru yang dibawa oleh pemerintah kolonial pada 

dasarnya hanya mengajarkan materi pelajaran umum, hingga ada seorang tokoh 

besar Islam yang mengisi materi pelajaran agama pada siswa di sekolah 

tersebut, dia adalah KH. Ahmad dahlan.35 Dia adalah seorang pendiri salah satu 

organisasi terbesar di Indonesia, Muhamadiyah (berdiri pada tahun 1912). Meski 

demikian, Pemerintah kolonial Belanda melakukan dikotomi terhadap sistem 

pendidikan Islam dan sistem pendidikan Barat, baik dalam hal sistem 

pendidikannya, maupun dalam materi yang diajarkan. KH. Ahmad Dahlan 

kemudian mengambil sistem pendidikan Barat tersebut, namun dengan sebuah 

perombakan, yaitu memadukan materi agama Islam dengan materi pelajaran 

umum dalam satu sistem pembelajaran.36 Apa yang dilakukan oleh KH. Ahmad 

Dahlan ini adalah buah pikiran yang moderat. Artinya, meskipun sistem 

pendidikan yang diambil berasal dari Barat, tapi karena pada sistem tersebut 

dipandang ada maslahat, kemanfaatan untuk perkembangan pendidikan, maka 

dia mengadopsinya dengan memberikan warna baru pada sistem tersebut.  

                                                 
34 Fadli. 
35 Hendi Irawan dan Januar Barkah, “K.H Ahmad Dahlan Perannya Dalam Membangun 

Sistem Pendidikan,” Alur Sejarah: Jurnal Pendidikan Sejarah 1, no. 2 (25 September 2018), 

https://journal.lppmunindra.ac.id/index.php/alursejarah/article/view/2850. 
36 Irawan dan Barkah. 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023 

14 

 Sistem pendidikan kelas berjenjang yang diadopsi oleh KH. Ahmad 

Dahlan tersebut, kini menjadi sistem yang baku di mayoritas pondok pesantren 

dengan nama Madrasah. Di Madrasah ini, pesantren bisa memberikan materi 

keagamaan secara lebih dominan, atau bahkan penuh dengan materi 

keagamaan, dengan “kitab kuning” sebagai buku induknya, hingga nyaris tidak 

ada materi pelajaran umum di dalamnya. Sebab kekayaan produk intelektual 

dari para cendekiawan muslim klasik hiingga modern dapat dieksplorasi dengan 

maksimal dalam sistem pendidikan ini.37 Hanya sedikit pesantren yang tidak 

mengadopsi sistem pendidikan Madrasah ini, fokus pada sistem pendidikan yang 

tradisional, yakni sisem sorogan dan bandongan. Sehingga jika dibuat kategori, 

pesanren di Indonesia dari sudut pandang sistem pendidikan yang diterapkan, 

dibagi menjadi dua, yakni pesantren tradisional dan pesantren modern. 

Pesantren tradisional adalah pesantren yang fokus pada sistem tradisional saja, 

sementara pesantren modern adalah pesantren yang mengadopsi sistem baru 

dalam bentuk kelas berjenjang yang sekarang disebut dengan Madrasah.38 

Meski demikian, mayoritas pesantren modern sebenarnya tidak pernah 

meninggalkan sistem pendidikan tradisional khas pesantren, sorogan dan 

bandongan dalam pendidikan keseharian dan rutinitasnya. 

 

Kesimpulan 

 Moderasi beragama sama sekali bukan hal baru bagi sebuah pesatren, 

sebab dalam literatur pesantren sendiri terdapat pedoman baku layaknya 

undang-undang dalam menilai hal baru untuk kemudian bisa atau tidak 

diterima dan diadopsi ke dalam bagian dari pesantren. Literatur itu adalah 

kaidah usul fiqh, yang posisinya sangat strategis dalam membantu perumusan 

hukum persoalan kekinian atau dalam pemahaman hukum yang sudah 

terbukukan dalam kitab madzhab. Meski demikian, ilmu ini hanya ilmu bantu, 

tidak dapat berdiri sendiri tanpa pemahaman terhadap khazanah fiqh madzhab 

yang sudah ada. Terlepas dari hal ini, sikap moderasi beragama yang 

                                                 
37 Mahzumi, “KITAB KUNING.” 
38 Fadli, “Pesantren.” 



 

 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023 

15 

diwujudkan oleh lembaga pesantren patut menjadi keteladanan dalam ber-Islam 

dengan baik, dengan sebenarnya Islam, yaitu menjadi muslim yang punya bekal 

telaah kritis dan terbuka pada setiap kemajuan. Sehingga dengan sendirinya 

menyisihkan model ber-Islam yang liberal maupun yang konservatif. 

 

Daftar Rujukan 

Abdullah, Mukhammad. “Mengurai Model Pendidikan Pesantren Berbasis Moderasi 

Agama: dari Klasik ke Modern.” Prosiding Nasional 2 (2019): 55–74. 

admin2. “Mempertahankan Islam Nusantara.” NU KENDAL Online (blog), 26 Desember 

2018. https://pcnukendal.com/mempertahankan-islam-nusantara/. 

Amin, Nasikhun. “Sejuta Manfaat Belajar Kaidah Fikih.” Pondok Pesantren Lirboyo, 16 

Februari 2021. https://lirboyo.net/sejuta-manfaat-belajar-kaidah-fikih/. 

Asrori, Saifudin. “Lanskap Moderasi Keagamaan Santri, Refleksi Pola Pendidikan 

Pesantren.” Jurnal Ilmu Sosial Indonesia 1, no. 1 (2020): 16–26. 

Bosra, Mustari, dan Umiarso Umiarso. “Theological Moderation In The Islamic Boarding 

School (Pesantren): Phenomenological Prophetic Social Study In Pesantren In 

East Java.” Akademika : Jurnal Pemikiran Islam 25, no. 1 (28 Agustus 2020): 

117–38. https://doi.org/10.32332/akademika.v25i1.2369. 

Chaer, Moh Toriqul. “Pesantren: Antara Transformasi Sosial Dan Upaya Kebangkitan 

Intelektualisme Islam.” FIKRAH 5, no. 1 (2017): 49–74. 

Fadli, Adi. “Pesantren: sejarah dan perkembangannya.” El-Hikam 5, no. 1 (2012): 29–42. 

Fuad, A. Jauhar. “Akar Sejarah Moderasi Islam Pada Nahdlatul Ulama.” Tribakti: 

Jurnal Pemikiran Keislaman 31, no. 1 (13 Januari 2020): 153–68. 

https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i1.991. 

Hamzawi, Adib. “Qawaid Ushuliah & Qawaid Fiqhiyah (Melacak Konstruksi Metodologi 

Istinbath al-Ahkam).” INOVATIF: Jurnal Penelitian Pendidikan, Agama, Dan 

Kebudayaan 2, no. 2 (11 September 2016): 91–111. 

Irawan, Hendi, dan Januar Barkah. “K.H Ahmad Dahlan Perannya Dalam Membangun 

Sistem Pendidikan.” Alur Sejarah: Jurnal Pendidikan Sejarah 1, no. 2 (25 

September 2018). 

https://journal.lppmunindra.ac.id/index.php/alursejarah/article/view/2850. 

Johari, J. “Konsep Maslahah Izzudin Ibn Abdi Salam: Telaah Kitab Qawa`Id Al-Ahkam 

Limashalih Al-Anam.” Epistemé: Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman 8, no. 1 

(6 Juni 2013): 69–88. https://doi.org/10.21274/epis.2013.8.1.69-88. 

Kurniawan, Agung, dan Hamsah Hudafi. “Konsep Maqashid Syariah Imam Asy-Syatibi 

Dalam Kitab Al-Muwafaqat.” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam dan Sosial 15, no. 1 

(2021): 29–38. 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 1 Issue 1, Maret 2023 

16 

MA, Firman Arifandi, Lc. Qawaid Fiqhiyyah Sebagai Formulasi Hukum. Lentera Islam, 

t.t. 

Mahzumi, Fikri. “Kitab Kuning: Jejak In℡Ektual Pesantren,” t.t. 

Muslihun, Muslihun. “Pesantren Sebagai Identitas Islam Nusantara.” Al-Tsiqoh: Jurnal 

Ekonomi dan Dakwah Islam 2, no. 1 (2017): 38–48. 

Object, object. “Inovasi Dan Modernisasi Pendidikan Pondok Pesantren.” Diakses 11 

Maret 2023. https://core.ac.uk/reader/229880090. 

Sanusi, Uci. “Transfer Ilmu di Pesantren: Kajian Mengenai Sanad Ilmu.” Jurnal 

Pendidikan Agama Islam 11, no. 1 (2013): 61–70. 

Shihab, M. Quraish. Wasathiyyah Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama. Lentera 

Hati Group, 2019. 

Shuhufi, Muhammad. Maslahat dalam Dinamika Hukum Islam. Disunting oleh 

Fatmwati Fatmawati. Depok: Rajagrafindo Persada, 2022. http://repositori.uin-

alauddin.ac.id/22472/. 

Syarif, Fajar. “Ijtihad Politik Nu: Negara Pancasila Adalah Negara Islam.” Alfuad: 

Jurnal Sosial Keagamaan 3, no. 2 (6 Desember 2019): 56–66. 

https://doi.org/10.31958/jsk.v3i2.1625. 

Takdir, Mohammad. Modernisasi Kurikulum Pesantren. IRCiSoD, 2018. 

“The Journal of Universitas Negeri Surabaya.” Diakses 9 Maret 2023. 

https://ejournal.unesa.ac.id. 

 


