
 
Website: https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/mujalasat  

 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 2 Issue 1, Maret 2024 

23 

 

 Implementasi Pembelajaran Aqidah Akhlak Terhadap 
Pembentukan Karakter Siswa 

 
Rifki Junaedi1, Ari Prasetyo2 

Universitas Islam Tribakti Lirboyo Kediri, Indonesia 
Email: 1rifkijunaedi98@gmail.com, 2ariprasetyo2023@gmail.com 

Keywords Abstract 

Aqeedah Morals, Formation 

of Character, 

Implementation. 

This research explains the implementation of character 

education through Aqidah Akhlak lessons at MTsN 5 

Karawang. The research aims to identify the challenges 

faced by teachers in integrating character education and 

to provide an overview of the planning, execution, and 

evaluation conducted by Aqidah Akhlak instructors. The 

research methodology involves observation, interviews, 

and document analysis, using a qualitative approach. 

The research findings indicate the following: 1) Aqidah 

Akhlak Learning Planning: Despite efforts to integrate 

character education into Aqidah Akhlak lesson planning, 

the planning still tends to focus more on characterization 

rather than being at the core of the learning plan. 2) 

Conventional Implementation: Findings show that 

character education in the Aqidah Akhlak subject follows 

conventional teaching patterns, with limited relevant 

connections between character instruction and the subject 

matter. 3) Limited Evaluation Techniques: Character 

assessments rely solely on observational methods. There 

is a need to develop a more comprehensive evaluation 

approach that encompasses various techniques to gain a 

better understanding of students' character development. 

Corresponding Author: 

Arif Nur Rahman Hakim 

Email: 

ahmadkertosentono@gmail.com 

 

 

Pendahuluan 

Pendidikan memegang peranan penting dalam suatu proses perubahan 

masyarakat. Lebih dari sekadar mencerdaskan manusia, pendidikan juga 

bertujuan sebagai sarana untuk menanamkan nilai-nilai kebaikan. Ajaran Islam 

mengakui peran signifikan pendidikan dalam membentuk kematangan individu.1 

Pendidikan merupakan usaha terencana yang menciptakan lingkungan belajar 

aktif bagi peserta didik untuk mengembangkan potensi spiritual, pengendalian 

diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, moral yang tinggi, dan 

                                                 
1 Mukhlis Lbs, “Pendidikan Islam Menurut Pemikiran KH. Hasyim Asy’ari,” Journal As-Salam 4 

(2020): 86. 

mailto:rifkijunaedi98@gmail.com
mailto:ariprasetyo2023@gmail.com
mailto:ahmadkertosentono@gmail.com


Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 2 Issue 1, Maret 2024 

24 

keterampilan yang dibutuhkan oleh individu dan masyarakat. Dalam esensi 

sederhana, pendidikan adalah proses pembelajaran yang bertujuan membuat 

individu lebih kritis dalam berpikir.2 

Di Indonesia, siswa SMP/MTs biasanya berusia antara 12-15 tahun. Ini 

adalah masa remaja madya, ditandai oleh pertumbuhan fisik yang pesat dan 

perkembangan hormon sekunder, meskipun perkembangan psikisnya tidak 

seimbang. Ini adalah masa transisi dari anak-anak ke dewasa, dikenal sebagai 

masa badai dan topan, atau masa pancaroba, pubertas, dan sejenisnya dalam 

psikologi perkembangan. 

Dalam upaya membimbing siswa melalui masa ini dan mencegah perilaku 

kriminal yang merugikan, pendidikan memiliki peran penting dalam membantu 

siswa mengendalikan diri, terutama pendidikan agama yang mengajarkan 

tunduk dan patuh kepada Allah. Pendidikan agama Islam, khususnya dalam 

aspek Aqidah Akhlak, bertujuan untuk membentuk individu yang beriman dan 

takwa kepada Allah, termasuk dalam mengendalikan diri, atau yang dalam 

psikologi dikenal sebagai Kontrol Diri. Individu dengan kontrol diri yang baik 

memiliki kemampuan untuk mengarahkan perilaku mereka menuju hasil positif. 

Tantangan dalam mengajarkan Aqidah Akhlak adalah implementasinya, 

tidak hanya mentransfer pengetahuan agama, tetapi juga membimbing peserta 

didik untuk memiliki keimanan, ketatakwaan, dan akhlak mulia. Tujuannya 

adalah membentuk kepribadian siswa yang memiliki keimanan dan ketakwaan 

yang kuat, serta akhlak mulia yang melekat pada diri mereka di berbagai 

situasi. 

Namun, dalam kasus lebih spesifik seperti di MTsN 5 Karawang, masalah 

moral dan karakter masih ada. Meskipun siswa di sana menerima pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam yang lebih banyak dibandingkan dengan sekolah 

umum, masih terdapat perilaku yang bertentangan dengan ajaran agama, 

seperti perkataan kasar, kedisiplinan dalam menunaikan shalat, merokok, dan 

                                                 
2 Kemendiknas, Pusat Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia Edisi Ketiga (Jakarta: Balai Pustaka, 

2012), 34. 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 2 Issue 1, Maret 2024 

25 

penutupan aurat. Hal ini menimbulkan pertanyaan apakah pendidikan karakter 

telah diterapkan di MTsN 5 Karawang. 

Hasil wawancara awal dengan beberapa guru Akidah Akhlak di MTsN 5 

Karawang mengindikasikan bahwa pendidikan karakter sudah diterapkan 

dengan baik melalui intensifikasi pendidikan agama. Sekolah ini memiliki 

berbagai kegiatan keagamaan dan aktivitas yang mendukung pembentukan 

karakter, seperti tadarus Al-Qur’an dan Asmaul Husna pada awal pelajaran, 

jamaah shalat duha dan dzuhur, khataman Qur’an, bakti sosial, pengajian akhir 

semester, dan sebagainya. 

Dengan kesenjangan antara penerapan pendidikan karakter dan perilaku 

siswa, penulis tertarik untuk meneliti lebih dalam mengenai implementasi 

pendidikan karakter di MTsN 5 Karawang. Walaupun telah ada upaya untuk 

menerapkan pendidikan karakter melalui pendidikan agama, perilaku yang 

bertentangan dengan ajaran agama masih menjadi masalah mayoritas siswa. 

Oleh karena itu, penelitian ini mengkaji lebih lanjut implementasi pendidikan 

karakter di sekolah tersebut, yang akan diuraikan secara lebih mendalam dalam 

bagian berikut. 

 

Metode 

Penelitian ini merupakan penelitian lapangan dengan pendekatan 

deskriptif kualitatif, bertujuan untuk memahami sistem pembelajaran 

pendidikan karakter dalam pembelajaran Aqidah Akhlak di MTsN 5 Karawang. 

Pendekatan yang diterapkan dalam penelitian ini adalah pendekatan studi 

kasus. Secara konseptual, studi kasus adalah metode penelitian yang bertujuan 

untuk mengumpulkan data, memberikan makna, dan memahami kasus 

tersebut.3 

Subjek penelitian adalah individu atau elemen yang menjadi sumber data 

dalam penelitian. Dalam konteks ini, subjek utama dalam penelitian ini 

                                                 
3 Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan Kualitatif dan Kuantitatif (Bandung: Alfabeta, 2005), 339. 



Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 2 Issue 1, Maret 2024 

26 

mencakup guru Pelajaran Aqidah Akhlak, peserta didik, wakil kepala 

kurikulum, dan kepala sekolah/madrasah. 

Metode yang digunakan oleh peneliti mencakup observasi, wawancara, dan 

pengumpulan dokumen. Jenis wawancara yang digunakan adalah wawancara 

terpimpin atau terstruktur, di mana pertanyaan wawancara dibatasi oleh 

panduan yang telah disiapkan sebelumnya (guide interview). Metode ini 

digunakan untuk mengumpulkan data terkait efektivitas pembelajaran 

pendidikan karakter dalam pembelajaran Aqidah Akhlak, serta faktor-faktor 

yang dapat mendukung atau menghambat penerapan pendidikan karakter. 

Pihak-pihak yang akan diwawancara meliputi kepala sekolah, wakil kepala 

kurikulum, guru Aqidah Akhlak, guru mata pelajaran non-PAI yang relevan, 

siswa, dan informan lain yang diperlukan untuk melengkapi informasi. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Pembelajaran merupakan suatu proses yang memfasilitasi perkembangan 

kreativitas berpikir siswa, meningkatkan kemampuan berpikir mereka, dan 

membantu mereka membangun pengetahuan baru sebagai bagian dari usaha 

meningkatkan pemahaman dan pengembangan terhadap materi pelajaran di 

sekolah. Pada tahap awal, pembelajaran membuka peluang bagi individu untuk 

tumbuh menjadi orang dewasa yang mandiri. Proses pembelajaran 

memungkinkan perubahan dari ketidakmampuan menjadi kemampuan, atau 

dari kelemahan menjadi sumber daya. 

Hakikat belajar adalah proses perubahan perilaku sebagai hasil dari 

pengalaman dan Latihan.4 Ini adalah aktivitas mental yang tidak dapat dilihat 

secara langsung. Belajar melibatkan perubahan perilaku melalui latihan, baik 

dalam lingkungan laboratorium ilmiah maupun dalam pengalaman di 

lingkungan alam. Pembelajaran, di sisi lain, adalah interaksi antara peserta 

                                                 
4 Wina Sanjaya, Strategi Pembelajaran Berorientasi Standar Proses Pendidikan (Jakarta: 

Kencana, 2008), 112. 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 2 Issue 1, Maret 2024 

27 

didik dan lingkungannya, yang menghasilkan perubahan perilaku yang lebih 

positif.5 

Tetapi, pertanyaan muncul mengenai perubahan dalam perilaku yang 

diharapkan dari proses pembelajaran ini. Perilaku melibatkan beragam elemen, 

termasuk pengetahuan, pemahaman, keterampilan, sikap, dan aspek lainnya. 

Perilaku yang dapat diobservasi disebut penampilan atau perilaku yang terlihat, 

sementara perilaku yang tidak dapat diamati disebut sebagai kecenderungan 

perilaku atau kebiasaan. Oleh karna itu pencapaian belajar dapat dikenali dari 

kemampuan individu untuk melakukan tindakan tertentu dengan konsistensi 

yang dapat diulang. Dalam konteks ini, penting untuk membedakan antara 

perubahan perilaku yang timbul akibat pembelajaran dengan perubahan yang 

terjadi secara kebetulan. Seseorang yang secara kebetulan dapat melakukan 

sesuatu tidak akan dapat mengulangi tindakan tersebut dengan hasil yang 

konsisten. Sementara orang yang hasilnya dari pembelajaran dapat melakukan 

sesuatu secara berulang-ulang dengan hasil yang konsisten. 

Pendidikan Aqidah Akhlak 

Pengertian dan Tujuan Pendidikan Aqidah Akhlak 

Pandangan Gange tentang pembelajaran adalah bahwa ini adalah 

serangkaian kegiatan yang didasarkan pada tujuan yang sengaja diciptakan 

untuk memfasilitasi proses belajar. Ini berarti bahwa pembelajaran adalah 

rangkaian aktivitas yang disusun dengan maksud agar proses belajar menjadi 

lebih mudah dan efektif. Fokus utama pembelajaran adalah pada siswa, dengan 

peran guru yang lebih berfungsi sebagai fasilitator. Namun, hal ini tidak 

menghilangkan peran guru dalam menyampaikan ilmu; sebaliknya, siswa 

diharapkan untuk aktif dalam menemukan pembelajaran dengan cara yang 

mereka pilih. 

Smith dan Ragan mendefinisikan pembelajaran sebagai pengembangan dan 

penyampaian informasi serta kegiatan yang dirancang untuk mencapai tujuan 

                                                 
5 Mulyana E, Kurikulum Tingakat Satuan Pendidikan: Suatu Panduan Praktis (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 

2007), 255. 



Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 2 Issue 1, Maret 2024 

28 

tertentu. Dalam pandangan mereka, pembelajaran adalah hasil dari proses 

belajar yang mencakup pengembangan dan penyampaian informasi. Ini adalah 

kegiatan yang sengaja dibuat untuk mencapai tujuan khusus dalam proses 

belajar mengajar.6 

Dari dua definisi tersebut, dapat disimpulkan bahwa pembelajaran adalah 

serangkaian aktivitas yang disusun dengan tujuan memfasilitasi proses belajar. 

Pembelajaran lebih berfokus pada siswa, dan guru berperan sebagai fasilitator. 

Dalam konteks aqidah akhlak, pembelajaran ini melibatkan pengembangan 

pemahaman dan penghayatan terhadap keyakinan Islam, yang kemudian 

diwujudkan dalam perilaku akhlak mulia. Ini adalah upaya sadar dan terencana 

untuk mengenalkan, memahami, menghayati, dan mengimani Allah SWT serta 

menerapkan nilai-nilai akhlak dalam kehidupan sehari-hari. Tujuan 

pembelajaran aqidah akhlak adalah meningkatkan keimanan siswa dan 

mendorong perilaku terpuji dalam berbagai aspek kehidupan. 

Peran Aqidah Akhlak dalam Pembentukan Karakter 

Indonesia adalah negara yang berdasarkan Pancasila, dengan sila pertama 

yang menegaskan bahwa negara ini berlandaskan Ketuhanan Yang Maha Esa. 

Ini mengartikan bahwa Indonesia adalah negara yang religius dan menjadikan 

keyakinan kepada Tuhan sebagai inti dari semua nilai-nilai Pancasila. 

Mantan Presiden RI pertama, Ir. Soekarno, dengan tegas menyatakan bahwa 

agama adalah unsur mutlak dalam pembentukan karakter nasional. Dalam 

konteks ini, agama menjadi dasar yang kuat untuk pendidikan karakter atau 

dengan kata lain, agama adalah sumber nilai-nilai karakter. 

Secara umum, karakteristik mata pelajaran aqidah akhlak menitikberatkan 

pada peningkatan pengetahuan, pemahaman, dan penghayatan siswa terhadap 

keyakinan (iman) serta mendorong siswa untuk mewujudkan keyakinan ini 

                                                 
6 Said Anfasyah, Andi Warisno, Mujiyatun, Suci Hartati, “Implementasi Teori Belajar Behavioristik Dalam 

Pembelajaran Aqidah Akhlak Di Ma Hidayatul Mubtadiin Desa Sidoharjo Kecamatan Jati Agung Kabupaten 
Lampung Selatan Tahun Pelajaran 2021/2022,” Unisan Journal: Jurnal Manajemen & Pendidikan 1, No. 4 (2022). 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 2 Issue 1, Maret 2024 

29 

dalam bentuk sikap hidup, baik dalam perkataan maupun tindakan, dalam 

berbagai aspek kehidupan sehari-hari.7 

Namun, ada pandangan yang berbeda, seperti yang diungkapkan oleh 

pemikir pendidikan karakter kontemporer, Thomas Lickona, yang memisahkan 

pendidikan karakter dari pendidikan agama. Baginya, pendidikan karakter 

tidak berkaitan dengan ibadah dan doa di lingkungan sekolah, serta tidak 

mencakup pandangan konservatif atau liberal. Lickona memandang pendidikan 

karakter sebagai aspek hubungan horizontal antara individu dalam 

masyarakat.8 

Dalam konteks pendidikan Islam, pemisahan semacam ini dianggap tidak 

tepat, karena karakter dan akhlak dalam Islam memiliki dimensi vertikal dan 

horizontal. Oleh karena itu, pendidikan agama berperan penting dalam 

pendidikan karakter, karena ajaran agama tidak hanya menyangkut hubungan 

antara individu dengan Tuhan (dimensi vertikal), tetapi juga interaksi antar 

manusia dalam masyarakat (dimensi horizontal). 

 

Pendidikan Karakter 

Pengertian Pendidikan Karakter 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) Departemen Pendidikan 

Nasional, kata "karakter" berarti sifat-sifat kejiwaan, akhlak, atau budi pekerti 

yang membedakan seseorang dari yang lain. Ini juga mencakup bawaan, hati, 

jiwa, kepribadian, budi pekerti, perilaku, personalitas, sifat, tabiat, temperamen, 

dan watak.9 

Menurut Abdul Majid, karakter adalah ciri khas yang melekat pada suatu 

objek atau individu. Ciri khas ini bersifat asli dan tertanam kuat dalam 

kepribadian objek atau individu tersebut, berfungsi sebagai pendorong utama 

yang memengaruhi perilaku, sikap, proses belajar, dan tanggapan terhadap 

                                                 
7 Muhaimin, Wacana Pengembangan Pendidikan Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar), 309. 
8 Abdul Majid, dan Dian Andayani, Pendidikan Karakter Perspektif Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2011), 

61–62. 
9 Heri Gunawan, Pendidikan Karakter Konsep dan Implementasi (Bandung: Alfabeta, 2012), 1. 



Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 2 Issue 1, Maret 2024 

30 

situasi tertentu.10 Istilah "karakter" pertama kali muncul dalam konteks 

pendidikan pada abad ke-18, merujuk pada pendekatan idealis-spiritualis dalam 

pendidikan yang menekankan peran nilai-nilai transendental sebagai pendorong 

sejarah, baik pada tingkat individu maupun dalam perubahan sosial.11 

Secara harfiah, "karakter" dapat diartikan sebagai kualitas mental atau 

moral, kekuatan moral, nama, atau reputasi.12 Hal ini juga terkait dengan sifat-

sifat kejiwaan, akhlak, budi pekerti yang membedakan seseorang dari yang lain. 

Kata "karakter" seringkali disandingkan dengan kata-kata seperti "budi 

pekerti," "akhlak," "etika," atau "moral." Budi pekerti berarti penampilan diri 

berbudi, sedangkan secara leksikal, budi pekerti adalah perilaku yang tercermin 

dalam kata, perbuatan, pikiran, sikap, perasaan, keinginan, dan hasil karya.13 

Akhlak berasal dari bahasa Arab dan berarti budi pekerti, perangai, 

tingkah laku, atau tabiat. Etika berasal dari bahasa Yunani dan berarti adat 

kebiasaan. Moral, yang berasal dari bahasa Latin, mengacu pada apa yang 

dianggap baik dan wajar dalam tindakan manusia. 

Pendidikan karakter, sesuai dengan berbagai definisi, merupakan upaya 

untuk membimbing individu agar mampu membuat keputusan yang bijak dan 

mengimplementasikannya dalam kehidupan sehari-hari, sehingga mereka dapat 

memberikan dampak positif kepada lingkungan mereka. Ini melibatkan 

transformasi nilai-nilai kehidupan dalam kepribadian seseorang, sehingga nilai-

nilai tersebut tercermin dalam perilaku sehari-hari. Pendidikan karakter juga 

melibatkan penguatan dan pengembangan perilaku anak/siswa secara utuh 

berdasarkan nilai-nilai tertentu yang dijadikan acuan oleh sekolah atau lembaga 

pendidikan. Tujuannya adalah menciptakan individu yang mampu menerapkan 

nilai-nilai tersebut dalam kehidupan pribadi, bermasyarakat, dan sebagai warga 

negara yang religious, nasionalis, produktif, dan kreatif. 

Pendidikan Karakter dalam Tinjauan Islam 

                                                 
10 Majid, dan Andayani, Pendidikan Karakter Perspektif Islam, 11. 
11 Koesoema A, Doni, Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak di Zaman Global (Jakarta: Grafindo, 2010), 9. 
12 Majid, dan Andayani, Pendidikan Karakter Perspektif Islam, 11. 
13 Hidayatullah, M. Furqon (last), Pendidikan Karakter Membangun Peradaban Bangsa (Surakarta: Yama Pustaka, 

2010), 13. 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 2 Issue 1, Maret 2024 

31 

Pendidikan karakter dalam Islam sangat penting dan berfokus pada 

pembentukan akhlak yang baik. Dalam Islam, tidak ada pemisahan antara 

disiplin ilmu dan etika-etika Islam. Ini berarti bahwa nilai-nilai moral dan etika 

Islam harus melekat dalam setiap aspek kehidupan dan ilmu pengetahuan. 

Prinsip-prinsip moral dan etika Islam memandu perilaku individu muslim dalam 

berbagai konteks. 

Dalam Islam, terdapat tiga nilai utama yang menjadi pilar pendidikan karakter, 

yaitu: 

1. Akhlak: Akhlak merujuk pada tugas dan tanggung jawab selain dari 

syariat dan ajaran Islam secara umum. Ini mencakup perilaku sehari-

hari, tindakan, dan sikap yang mencerminkan moralitas dan etika yang 

baik. Pembentukan akhlak yang baik sangat ditekankan dalam Islam, dan 

muslim diajarkan untuk mempraktikkan akhlak yang mulia dalam semua 

aspek kehidupan. 

2. Adab: Adab yang merujuk pada sikap yang dihubungkan dengan tingkah 

laku yang baik. Ini mencakup etika, sopan santun, dan perilaku yang 

diharapkan dalam berinteraksi dengan orang lain. Adab juga sangat 

penting dalam Islam, dan muslim diajarkan untuk menjaga etika yang 

baik dalam berkomunikasi dan berinteraksi dengan sesama. 

3. Keteladanan: Keteladanan yang merujuk pada kualitas karakter seorang 

muslim yang baik yang mengikuti suritauladanan Nabi Muhammad SAW. 

Rasulullah adalah contoh utama dalam Islam, dan muslim dianjurkan 

untuk mengikuti teladan beliau dalam perilaku dan akhlak. Nabi 

Muhammad SAW adalah contoh sempurna dalam hal akhlak dan 

moralitas, dan muslim diharapkan untuk meneladani ajaran dan perilaku 

beliau. 

Pembentukan akhlak yang baik sangat ditekankan dalam Islam, dan Nabi 

Muhammad SAW diutus untuk menyempurnakan akhlak mulia. Keteladanan 

Nabi adalah salah satu sumber utama pembelajaran etika dan moral dalam 

Islam. Konsep-konsep ini membentuk dasar dari pendidikan karakter dalam 

Islam dan menjadi panduan bagi perilaku dan etika individu muslim. 



Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 2 Issue 1, Maret 2024 

32 

Surat Al-Ahzab (33:21) dalam Al-Qur'an menggarisbawahi pentingnya 

keteladanan Nabi Muhammad SAW, yang menyatakan bahwa dalam diri beliau 

terdapat uswatun hasanah, yaitu contoh yang sangat baik untuk diikuti oleh 

umat muslim dalam pembentukan karakter dan perilaku yang baik. Oleh karena 

itu, pendidikan karakter dalam Islam sangat terkait erat dengan ajaran agama, 

moralitas, dan etika Islam yang tulus. 

Nilai-nilai Karakter yang Dikembangkan di Sekolah 

Dalam konteks Islam, Nabi Muhammad SAW dikenal sebagai contoh nyata 

dari karakter dan perilaku yang luar biasa, yang tercermin dalam empat nilai 

yang sangat terkenal dan melekat pada dirinya, yaitu: 1) Sidik, 2) amanah, 3) 

fatonah, dan 4) tabligh. Penting untuk diingat bahwa keempat nilai ini 

mencerminkan esensi karakter Nabi Muhammad, meskipun dia juga dikenal 

atas sifat-sifat lain yang luar biasa, seperti kesabaran, ketangguhan, kerja keras, 

dan berbagai karakter baik lainnya. 

Selain empat nilai tersebut, ada banyak lagi nilai-nilai yang dianjurkan dalam 

ajaran Islam dan yang dapat menjadi dasar karakter yang baik bagi individu. 

Beberapa di antaranya termasuk: 

1. Kesabaran (Sabar): Kesabaran adalah nilai yang sangat dianjurkan 

dalam Islam. Nabi Muhammad SAW adalah contoh utama kesabaran 

dalam menghadapi cobaan dan tantangan. Kesabaran adalah kunci untuk 

melewati masa sulit dan menjaga ketenangan dalam berbagai situasi. 

2. Ketulusan (Ikhlas): Ketulusan dalam niat dan perbuatan sangat penting 

dalam Islam. Niat yang ikhlas adalah dasar dari setiap tindakan yang 

baik. Nabi Muhammad SAW mengajarkan pentingnya niat yang tulus 

dalam segala hal. 

3. Kasih sayang dan belas kasihan (Rahmah): Kasih sayang dan belas 

kasihan adalah nilai-nilai yang sangat dianjurkan dalam Islam. Nabi 

Muhammad SAW adalah "rahmatan lil 'alamin" atau rahmat bagi semesta 

alam. Memiliki kasih sayang dan belas kasihan terhadap sesama manusia 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 2 Issue 1, Maret 2024 

33 

dan makhluk hidup lainnya adalah bagian integral dari karakter yang 

baik dalam Islam. 

4. Keadilan (Adil): Keadilan adalah nilai yang sangat penting dalam Islam. 

Nabi Muhammad SAW selalu menegakkan keadilan dalam tindakan dan 

keputusannya. Keadilan mencakup perlakuan yang adil terhadap semua 

orang, tanpa memandang ras, agama, atau kedudukan sosial. 

5. Kepemimpinan (Qoudwah): Nabi Muhammad SAW adalah teladan 

dalam kepemimpinan yang baik. Kepemimpinan yang baik mencakup 

kebijaksanaan, integritas, dan kemampuan untuk menginspirasi dan 

membimbing orang lain. 

6. Kemurahan hati (Sakhawat): Kemurahan hati dan kepedulian 

terhadap mereka yang membutuhkan adalah nilai yang dianjurkan dalam 

Islam. Nabi Muhammad SAW selalu menjadi contoh dalam berbagi dan 

memberikan bantuan kepada yang kurang beruntung. 

7. Keteguhan (Thabat): Keteguhan dalam keyakinan dan prinsip adalah 

nilai yang penting dalam Islam. Nabi Muhammad SAW menunjukkan 

keteguhan dalam menghadapi tekanan dan tantangan dalam penyebaran 

ajaran Islam. 

8. Kemampuan memaafkan (Hilm): Kemampuan untuk memaafkan 

orang lain adalah nilai yang sangat dianjurkan dalam Islam. Nabi 

Muhammad SAW mengajarkan pentingnya memaafkan kesalahan orang 

lain dan menunjukkan kemurahan hati dalam memaafkan. 

9. Kerendahan hati (Tawadhu): Kerendahan hati adalah nilai yang 

sangat dianjurkan dalam Islam. Nabi Muhammad SAW adalah teladan 

kerendahan hati, meskipun memiliki kedudukan yang tinggi, beliau tetap 

merendahkan diri di depan Allah. 

10. Kemampuan berkomunikasi (Khitmah): Kemampuan untuk 

berkomunikasi dengan baik dan memberikan pesan dengan cara yang 

bijak adalah nilai penting dalam Islam. Nabi Muhammad SAW adalah 

komunikator ulung dalam menyampaikan pesan agama kepada umatnya. 



Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 2 Issue 1, Maret 2024 

34 

Ini adalah beberapa contoh nilai-nilai yang penting dalam Islam dan dapat 

menjadi dasar karakter yang baik. Pembentukan karakter dalam Islam 

melibatkan penghayatan dan praktik nilai-nilai ini dalam kehidupan sehari-

hari, sehingga seorang muslim dapat menjadi individu yang berakhlak mulia 

sesuai dengan ajaran Islam. 

Pembelajaran Pendidikan Karakter 

a. Pengembangan Silabus dan RPP untuk Pendidikan Karakter 

Langkah-langkah yang diuraikan oleh Abdul Majid untuk 

mengintegrasikan pendidikan karakter dalam silabus adalah panduan 

yang berguna bagi guru yang ingin mengembangkan silabus yang 

mendukung pembentukan karakter siswa. Dengan mengikuti langkah-

langkah tersebut, guru dapat memastikan bahwa karakter dan nilai-nilai 

yang diinginkan akan diintegrasikan ke dalam materi pembelajaran. 

Proses ini dapat membantu siswa untuk lebih memahami dan menghayati 

nilai-nilai tersebut dalam konteks mata pelajaran yang diajarkan. 

Berikut adalah penjelasan lebih lanjut tentang beberapa langkah 

tersebut: 

1) Mendeskripsikan Kompetensi Dasar: Ini adalah langkah awal yang 

penting. Guru harus memahami kompetensi dasar dalam kurikulum 

yang berkaitan dengan mata pelajaran yang diajarkan. Ini mencakup 

pemahaman yang mendalam tentang apa yang seharusnya dicapai oleh 

siswa dalam mata pelajaran tersebut. 

2) Mengidentifikasi Aspek-Aspek Pendidikan Karakter: seorang Guru 

perlu mengidentifikasi nilai-nilai atau aspek-aspek karakter yang ingin 

dia kembangkan dalam mata pelajaran. Misalnya, jika mata pelajaran 

adalah Bahasa Indonesia, karakter seperti kejujuran, kerendahan hati, 

atau kepedulian mungkin relevan untuk diintegrasikan. 

3) Mengintegrasikan Nilai-nilai Karakter: Pada langkah ini, guru harus 

memikirkan cara mengintegrasikan nilai-nilai karakter ke dalam 

materi pembelajaran dan kompetensi dasar. Ini  



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 2 Issue 1, Maret 2024 

35 

4) Melaksanakan Pembelajaran: seorang Guru kemudian menjalankan 

pembelajaran sesuai dengan rencana atau rpp yang telah dibuat. 

Aktivitas pembelajaran harus mendukung perkembangan karakter 

yang diinginkan. 

5) Menentukan Metode Pembelajaran: Metode pembelajaran yang dipilih 

harus sesuai dengan tujuan pendidikan karakter yang ingin dicapai. 

Metode pembelajaran yang interaktif, seperti diskusi kelompok atau 

proyek berbasis nilai, seringkali efektif dalam mengembangkan 

karakter. 

6) Menentukan Evaluasi Pembelajaran: Guru juga perlu merancang alat 

evaluasi yang sesuai untuk mengukur perkembangan karakter siswa. 

Ini dapat termasuk penilaian berbasis proyek, refleksi siswa, atau 

penilaian observasi. 

7) Menentukan Sumber Belajar: Guru harus menentukan sumber belajar 

atau bahan ajar yang mendukung pembelajaran karakter. Ini bisa 

mencakup bahan bacaan, video, cerita, atau contoh-contoh dari 

kehidupan nyata yang menggambarkan nilai-nilai karakter. 

Dengan mengikuti langkah-langkah ini, guru dapat menciptakan 

pengalaman pembelajaran yang memadukan pendidikan karakter dengan 

pembelajaran akademis. Ini dapat membantu siswa mengembangkan karakter 

yang kuat sambil menguasai materi pelajaran. Dengan demikian, pendidikan 

karakter menjadi bagian integral dari proses pendidikan yang lebih besar. 

b. Model Pembelajaran Pendidikan Karakter 

Konsep belajar dan mengajar yang Anda sebutkan adalah dasar dari 

proses pendidikan yang terjadi di lingkungan sekolah. Belajar adalah 

perubahan perilaku yang terjadi pada individu sebagai hasil dari interaksi 

dengan lingkungannya.14 Proses ini dapat melibatkan pengambilan 

pengetahuan, pengembangan pemahaman, dan perubahan dalam sikap 

dan keterampilan. Mengajar, di sisi lain, adalah usaha yang disengaja dari 

                                                 
14 Aly, Hany Noer dan Munzier, Watak Pendidikan Islam. (Jakarta: Friska Agung Insani, 2003), 14. 



Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 2 Issue 1, Maret 2024 

36 

guru atau pendidik untuk memfasilitasi proses belajar siswa sesuai 

dengan tujuan yang telah ditetapkan. 

Dalam konteks pendidikan karakter, ada berbagai model 

pembelajaran yang dapat digunakan untuk menginternalisasi nilai-nilai 

karakter dalam proses pembelajaran. Anda telah merinci dua model yang 

dapat digunakan: model reflektif dan model pembelajaran pembangunan 

rasional.15 Mari kita jelaskan keduanya: 

Model Reflektif: Model ini menekankan pada pemahaman nilai dan 

makna yang mendasari teori, fakta, fenomena, atau informasi dalam mata 

pelajaran tertentu. Fokusnya adalah membantu siswa memahami nilai-

nilai karakter yang terkandung dalam bahan ajar dan sejauh mana nilai-

nilai tersebut dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. Model ini 

mencoba mengaktifkan hati nurani siswa, menghubungkan pembelajaran 

dengan moralitas, dan memotivasi mereka untuk menjadi individu yang 

baik. 

Model Pembangunan Rasional: Model Pembangunan Rasional ini 

lebih fokus pada pembangunan pemikiran rasional dan argumentasi. Ini 

melibatkan diskusi, pemikiran kritis, dan pemilihan nilai yang dibangun 

melalui alasan. Dalam model ini, siswa diajarkan untuk memahami dasar-

dasar moralitas dan mengembangkan kemampuan untuk membuat 

keputusan moral berdasarkan pemikiran yang rasional. Model ini 

membantu siswa mengembangkan pemahaman mendalam tentang nilai-

nilai karakter dan mengapa penting untuk mengikuti nilai-nilai tersebut. 

Kedua model ini dapat digunakan oleh guru untuk membantu siswa 

memahami dan menginternalisasi nilai-nilai karakter. Pilihan model akan 

tergantung pada tujuan pembelajaran, materi pelajaran, dan pendekatan 

yang paling sesuai dengan siswa. Penting untuk mencatat bahwa 

pendidikan karakter yang efektif memerlukan kerjasama antara guru, 

sekolah, keluarga, dan masyarakat untuk menciptakan lingkungan yang 

dapat mendukung pengembangan karakter positif pada siswa. 

                                                 
15 Sudjana, Nana, Dasar-Dasar Proses Relajar Mengajar (Bandung: Sinar Baru Algensido, 2009), 28. 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 2 Issue 1, Maret 2024 

37 

c. Penilaian atau Evaluasi Pendidikan Karakter 

Penilaian pendidikan karakter adalah aspek penting dalam upaya 

memastikan keberhasilan implementasi nilai-nilai karakter dalam 

lingkungan pendidikan. Penilaian ini memungkinkan untuk mengukur 

sejauh mana siswa dan lembaga pendidikan telah berhasil dalam 

menanamkan nilai-nilai karakter dalam kehidupan sehari-hari dan 

tindakan mereka. Penilaian pendidikan karakter dapat dilakukan melalui 

berbagai cara dan kriteria, termasuk beberapa yang Anda sebutkan. 

Kriteria dan alat evaluasi yang telah Anda sebutkan memiliki peran 

yang penting dalam mengevaluasi keberhasilan pendidikan karakter. Di 

bawah ini, saya akan memberikan sedikit penjelasan lebih lanjut tentang 

beberapa kriteria dan alat evaluasi tersebut: 

Kriteria Evaluasi: 

1. Kuantitas Kehadiran dan Tanggung Jawab: Mengukur sejauh mana 

siswa hadir secara teratur di sekolah dan bertanggung jawab terhadap 

tugas-tugas mereka serta terhadap orang lain. 

2. Tepat Waktu Menyerahkan Tugas: Menilai apakah siswa dapat 

menyelesaikan tugas mereka sesuai waktu yang ditentukan. 

3. Tingkat Kekerasan dan Konflik: Mengukur apakah terjadi penurunan 

dalam tawuran, kekerasan, dan tindak kejahatan di antara siswa.  

4. Pencegahan Narkoba: Evaluasi dapat mencakup apakah upaya 

pencegahan penyalahgunaan narkoba telah berhasil dalam lingkungan 

sekolah.  

5. Prestasi Akademik: Menilai apakah pendidikan karakter berdampak 

positif pada prestasi akademik siswa.  

6. Kultur Nilai: Menilai kondisi kultur non-edukatif seperti nilai-nilai 

kejujuran, kerja keras, dan penghargaan terhadap individu.  

Alat Evaluasi: 

1. Evaluasi Diri oleh Anak: Memungkinkan siswa untuk mengevaluasi 

diri mereka sendiri dalam hal perkembangan karakter mereka. 



Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 2 Issue 1, Maret 2024 

38 

2. Penilaian Teman: Siswa dapat menilai teman sekelas mereka dalam hal 

perilaku karakter mereka.  

3. Catatan Anekdot Guru: Guru dapat mencatat insiden atau pengamatan 

sehari-hari tentang perilaku siswa yang mencerminkan karakter. 

4. Catatan Anekdot Orang Tua: Orang tua juga dapat memberikan 

catatan anekdot tentang perilaku anak mereka di rumah.  

5. Lembar Observasi Guru: Guru dapat menggunakan lembar observasi 

untuk mencatat perilaku dan partisipasi siswa selama pelajaran.  

6. Lembar Kerja Siswa: Siswa dapat mengisi lembar kerja yang mencatat 

perilaku mereka sehari-hari atau bagaimana mereka menangani situasi 

tertentu.  

7. Penilaian Portofolio: Siswa dapat membuat portofolio yang berisi bukti-

bukti konkrit dari perkembangan karakter mereka semua alat evaluasi ini 

berguna dalam mengukur dan memantau perkembangan pendidikan 

karakter di lingkungan pendidikan. Dengan informasi yang diberikan oleh 

alat ini, sekolah dapat mengidentifikasi keberhasilan, kekurangan, dan 

area yang perlu diperbaiki dalam upaya melatih serta membina karakter 

siswa. 

 

Kesimpulan 

Implementasi pendidikan karakter dalam perencanaan, pelaksanaan, dan 

evaluasi pembelajaran masih memiliki beberapa tantangan, Integrasi dalam 

Perencanaan Pembelajaran, nilai-nilai karakter telah diintegrasikan dalam 

silabus dan RPP, dengan nilai-nilai seperti cinta ilmu, gemar membaca, kreatif, 

disiplin, mandiri, ingin tahu, dan kerjasama. Namun, alokasi waktu yang 

terbatas, yaitu hanya 2 jam pelajaran per minggu, mungkin tidak cukup untuk 

mencapai tujuan pendidikan karakter. Keterbatasan Waktu, alokasi waktu yang 

terbatas dalam pembelajaran karakter dapat menjadi hambatan untuk mencapai 

tujuan karakter. Upaya untuk membentuk karakter memerlukan konsistensi 

dan waktu yang cukup. Pendekatan Konvensional, pelaksanaan pembelajaran 

karakter masih bersifat konvensional, dan tidak relevan dengan materi yang 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 2 Issue 1, Maret 2024 

39 

diajarkan. Hal ini dapat mengurangi efektivitas pendidikan karakter, karena 

karakter seharusnya terintegrasi dalam berbagai aspek pembelajaran. Kualitas 

Pengajaran, meskipun guru telah memasukkan nilai-nilai karakter dalam 

rencana pembelajaran, pelaksanaannya masih bersifat administratif dan belum 

optimal. Menciptakan lingkungan di mana karakter siswa dapat berkembang 

memerlukan lebih dari sekadar administrasi. Tehnik Evaluasi, evaluasi 

pendidikan karakter masih mengandalkan tehnik pengamatan, sedangkan 

sebagian besar penggunaan tes tertulis dan lisan mungkin kurang relevan untuk 

mengukur karakter. Evaluasi karakter yang lebih baik mungkin memerlukan 

pendekatan yang lebih holistik dan beragam. 

Untuk meningkatkan efektivitas pendidikan karakter, perlu pertimbangan 

lebih lanjut tentang perubahan dalam perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi. 

Ini mungkin melibatkan upaya untuk meningkatkan alokasi waktu, mengadopsi 

pendekatan pembelajaran yang lebih inovatif, dan mengembangkan tehnik 

evaluasi yang lebih sesuai dengan karakter dan nilai-nilai yang ingin dicapai. 

Selain itu, keterlibatan penuh guru dan siswa dalam proses ini juga penting 

untuk mencapai tujuan pendidikan karakter dengan lebih baik. 

 

Daftar Rujukan 

Aly, Hany Noer dan Munzier. Watak Pendidikan Islam. Jakarta: Friska Agung 

Insani, 2003. 

Gunawan, Heri. Pendidikan Karakter Konsep dan Implementasi. Bandung: 

Alfabeta, 2012. 

Hidayatullah, M. Furqon (last). Pendidikan Karakter Membangun Peradaban 

Bangsa. Surakarta: Yama Pustaka, 2010. 

Kemendiknas. Pusat Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia Edisi Ketiga. 

jakarta: balai pustaka, 2012. 

Koesoema A, Doni. Pendidikan Karakter: Strategi Mendidik Anak di Zaman 

Global. Jakarta: Grafindo, 2010. 

Majid, Abdul, dan Dian Andayani. Pendidikan Karakter Perspektif Islam. 

Bandung: Remaja Rosdakarya, 2011. 



Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 2 Issue 1, Maret 2024 

40 

Muhaimin. Wacana Pengembangan Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, t.t. 

Mukhlis Lbs. “Pendidikan Islam Menurut Pemikiran KH. Hasyim Asy’ari.” 

Journal As-Salam 4 (2020). 

Mulyana E. Kurikulum Tingakat Satuan Pendidikan: Suatu Panduan Praktis. 

Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2007. 

Said Anfasyah, Andi Warisno,Mujiyatun,Suci Hartati. “Implementasi Teori 

Belajar Behavioristik Dalam Pembelajaran Aqidah Akhlak Di Ma 

Hidayatul Mubtadiin Desa Sidoharjo Kecamatan Jati Agung Kabupaten 

Lampung Selatan Tahun Pelajaran 2021/2022.” Unisan Journal: Jurnal 

Manajemen & Pendidikan 1, No. 4 (2022). 

Sanjaya, Wina. Strategi Pembelajaran Berorientasi Standar Proses 

Pendidikan. Jakarta: Kencana, 2008. 

Sudjana, Nana. Dasar-Dasar Proses Relajar Mengajar. Bandung: Sinar Baru 

Algensido, 2009. 

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan Kualitatif dan Kuantitatif. Bandung: 

Alfabeta, 2005. 

 


