
 
Website: https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/mujalasat  

 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025 

103 

 

Aktualisasi Konsep Khidmah di Pondok Pesantren 

(Studi kasus di Pondok Pesantren Al-Mardliyah Bahrul Ulum 

Tambakberas Jombang) 

   
Muhammad Shalahuddin, Moh Irmawan Jauhari, Ahmad Ali Riyadi 

Universitas Islam Tribakti Lirboyo Kediri, Indonesia 

Email: sholeng123@gmail.com, irmawan@alhayat.or.id, ahmadaliriyadi@gmail.com  

Keywords Abstract 

Co-curricular, Assembly, 

Dhikr, Sholawat 

Pesantren is an Islamic educational institution popular in 

Indonesia. Distinctive traditions such as mutual cooperation, 

communal work (ro’an), and khidmah to the kiai are deeply 

embedded in pesantren culture. Khidmah refers to the 

devotion of students to their kiai as a form of respect for the 

knowledge and guidance imparted. This study employs a 

qualitative method with a sociological-phenomenological 

approach and was conducted at Pondok Pesantren Al-

Mardliyah. The findings reveal that khidmah in this 

pesantren serves as a form of worship, devotion, care for the 

pesantren, and a medium for applying knowledge. 

Philosophically, khidmah means serving and dedicating 

oneself to the kiai and pesantren. The concept of khidmah in 

this pesantren is categorized into two: 1) Salaf, khidmah as 

worship and devotion, and 2) Khalaf, khidmah as an 

expression of gratitude, care, and a platform for practicing 

knowledge. Khidmah remains a unique and deeply rooted 

tradition in pesantren. 

Corresponding Author: 

Muhammad Shalahuddin 

 

Email: 

sholeng123@gmail.com 

 

 

 

Pendahuluan   

Perkembangan esensial dari makna khidmah di pesantren tak lepas dari 

peran kiai dengan karisma serta kemampuannya dalam mengelola pesantren 

yang juga merupakan cikal bakal Pendidikan Islam di Indonesia secara efektif. 

Selain itu, kiai juga memiliki peran sebagai pemilik serta pengasuh pondok 

pesantren, sebagaimana tata cara yang ada. sebab kiai adalah pemiliknya, tentu 

seluruh kebijakan pembangunan, baik fisik maupun non fisik juga bersumber 

dari kiai. kiprah kiai yang sedemikian signifikan ini sesuai dengan definisi 

pondok pesantren itu sendiri, yaitu semacam Sekolah Dasar serta menengah 

https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/mujalasat
mailto:sholeng123@gmail.com
mailto:irmawan@alhayat.or.id
mailto:ahmadaliriyadi@gmail.com
mailto:sholeng123@gmail.com
mailto:sholeng123@gmail.com
mailto:sholeng123@gmail.com


Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025 

104 

dengan asrama tempat para santri belajar ilmu agama di bawah supervisi 

seorang pengajar atau kiai.1 

Tentu saja, pentingnya posisi kiai dalam pesantren dilengkapi dengan 

hubungan antara kiai sebagai pengasuh pesantren dengan masyarakat yang 

dikenal dengan sebutan “santri”. Sedangkan bentuk atau pola interaksi yang 

ditampilkan berbeda-beda antara kiai dengan kiai. Keberagaman ini 

dipengaruhi oleh karakteristik pesantren yang dijalankan oleh kiai, serta 

kepribadian masing-masing kiai. Terlepas dari berbagai bentuk atau pola 

hubungan antara kiai dan santri, jelas bahwa kiai memegang peranan penting 

dalam pengelolaan dan pengembangan pesantren yang mereka jalankan.  

Korelasi sosial antara santri dan  kiai dalam dunia pesantren secara tidak 

langsung telah membangun supremasi yang bersifat mutlak dengan adanya kiai 

sebagai epicentrum segala keputusan. eksistensi kiai, ustadz, santri, pondok 

pesantren, dan  keilmuan Islam sangat kuat mempengaruhi eksistensi khidmah 

dan  terbentuknya struktur sosial dan  institusi tradisi. Realitasnya kiai telah 

berperan sebagai panutan dan  pengambil keputusan mutlak di ranah 

masyarakat pesantren, juga santri menjadi objek yang selalu taat terhadap 

pihak otoritas pesantren (kiai serta keluarga kiai) menjadikan khidmah sebagai 

tradisi mengabdi serta melayani sampai saat ini masih berkembang. 

Adapun bentuk khidmah santri di awal perkembangan pesantren yang 

melihat kiai dari sudut kedudukan sosialnya, sebagai seorang pengajar agama 

Islam mempunyai kiprah yang besar dalam proses pembelajarannya di 

pesantren. Bukan lagi sebagai hal yang aneh ketika persepsi santri terhadap 

kiai terkadang berlebihan. Bahkan mengandung makna mitologis tertentu 

seperti wali yang memiliki keilmuan magis dan  mistis. sehingga menjadi hal 

yang masuk akal jika terdapat konsep nunut urip2 dalam tradisi khidmah para 

kiai di awal perkembangan pesantren. 

 
1 Sugeng Haryanto, “Persepsi santri terhadap perilaku Kepemimpinan Kiai di Pondok Pesantren: Studi 

Interaksionisme Simbolik di Pondok Pesantren Sidogiri–Pasuruan” (doctoral, Universitas Islam Negeri Maulana 

Malik Ibrahim, 2011), http://etheses.uin-malang.ac.id/10128/. 
2 Konsep mengabdikan diri untuk membantu segala kebutuhan kiai dengan kompensasi jaminan 

kehidupan berupa tempat tinggal, keilmuan, dan berkah. 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025 

105 

Kisah-kisah khidmah santri pada kiai lainnya juga dilakukan sang KH. 

Musthofa Bisri (Gus Mus) ketika masih berstatus santri, KH. Ahsin Sakho 

Muhammad, KH. Yahya Cholil Tsaquf dan  beberapa kiai serta ulama yang lain, 

baik terkini maupun salaf di Indonesia. Khidmah tidak hanya dilakukan waktu 

memiliki gelar santri, tetapi juga ketika telah menjadi ulama, kiai, ustadz atau 

status sosial lainnya, karena khidmah secara literal bermakna mengabdi dan  

melayani, sehingga bentuk khidmah para kiai dan  ulama adalah menjadi 

pelayan umat Muslim (khodimul ummah).3 

Dari gambaran kisah di atas, terbukti bahwa sejumlah kiai dan  ulama 

yang saleh dan  masyhur dengan pengabdiannya membangun hubungan sosial 

antara kiai dan  santri yang dibungkus dengan konsep khidmah. Hal ini 

membuat tradisi khidmah di pesantren dapat dipertahankan sampai hari ini, 

karena urgensinya dalam menyampaikan manfaat kepada orang lain dan  

membawa maslahat umat serta tak mendorong ke arah mudarat yang besar. 

Menurut Alan Lukens-Bulls, kiai adalah civitas akademika pesantren 

yang memiliki empat komponen sekaligus: pertama. Pengetahuan, kedua, 

kapabilitas spiritual, ketiga, garis keturuan atau nasab (baik spiritual maupun 

biologis), dan keempat, moralitas.4 Hal itu menegaskan bahwa kiai agaknya 

berbeda dengan manusia pada umumnya. 

Tradisi khidmah di pesantren dengan pola hubungan antara santri serta 

kiai hingga sekarang tetap eksis. tetapi perkembangan zaman serta masifnya 

peningkatan teknologi membuat aktualisasi khidmah mengalami konversi pada 

porsi konsepnya, tanpa merubah pola hubungannya. contohnya, konsep khidmah 

yang dilakukan para kiai zaman dulu agaknya cenderung pada pemahaman ilmu 

laduni, yang dihasilkan dengan melakukan pengabdian  diri kepada kiai sebagai 

seorang ahli ilmu yang mempunyai pengetahuan luas dan  sifat lemah lembut, 

sehingga santri berharap keberkahan dan  keridhaan asal kiai. 

 
3 Aufa Abdillah and Erkham Maskuri, “The Khidmah Tradition of Santri Towards Kyai (The Review of 

‘Urf & Psychology),” Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 1 (March 6, 2022): 278–92, 

https://doi.org/10.31538/nzh.v5i1.2082. 
4 Alan Lukers-Bull Ronald, Jihad Ala Pesantren Di Mata Antropolog Amerika ((Yogyakarta: Gama 

Media, 2004)., n.d.). 



Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025 

106 

Sedangkan realitasnya, konsep tersebut perlahan-lahan mengalami 

perubahan dan perkembangan. Dimana pengabdian santri zaman dahulu yang 

dapat dikatakan sebagai implementasi nilai-nilai yang terkandung dalam kitab 

Ta’lim Muta’allim dan kitab Adabul Alim wal Muta’allim yang menjelaskan 

dengan detail tata krama, sikap, dan niat seorang santri ketika menimba ilmu 

dengan gurunya (kiai). Di era milenial ini, agaknya perlahan-lahan mengalami 

pelebaran konsep. Sebagaimana fenomena yang terjadi di Pondok Pesantren Al-

Mardliyah Bahrul Ulum Tambakberas Jombang.   

Metode  

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan menggunakan 

pendekatan sosiologi-fenomologis. Sosiologis berasal dari bahasa Latin yaitu 

socius yang mempunyai arti kawan atau teman, sedangkan logos mempunyai 

arti ilmu pengetahuan.5 Sosiologi berarti ilmu yang mempelajari masyarakat 

meliputi gejala-gejala sosial, sturktur sosial, perubahan sosial, dan jaringan 

hubungan atau interaksi manusia sebagai makhluk hidup individu dan makhluk 

sosial.6 

Sedangkan fenomologi secara etimoloi berasal dari kata phenomenon yang 

berarti realistis yang tampak, dan logos yang berarti ilmu. Fenomologi berarti 

ilmu yang berorientasi untuk mendapatkan penjelasan tentang realitas yan 

tampak. Fenomena yan tampak adala refleksi dari realitas yang tidak berdiri 

sendiri karena memiliki makna yang membutuhkn penafsiran lebih lanjut.7 

Hasil dan Pembahasan 

Konsep Khidmah di Pondok Pesantren 

Sebelum dibahas tentang konsep khidmah di pondok pesantren. Khidmah 

dalam pendidikan agama Islam sendiri menduduki posisi sebagai salah satu 

strategi pembelajaran. Khidmah dalam perspektif pendidikan formal disebut 

 
5 Ismah Ismah, “STUDI ISLAM DENGAN PENDEKATAN SOSIOLOGIS (Pemikiran Ali Syari’ati),” 

Al-Munqidz : Jurnal Kajian Keislaman 8, no. 1 (January 11, 2020): 139–56, 

https://doi.org/10.52802/amk.v8i1.196. 
6 Ida Zahara Adibah, “PENDEKATAN SOSIOLOGIS DALAM STUDI ISLAM,” n.d. 
7 Muhammad Alfian, Indah Herningrum, and Muhammad Fajrul Bahri, “PENDEKATAN 

FENOMENOLOGI DALAM PENDIDIKAN ISLAM PERSPEKTIF RICHARD C. MARTIN,” journal Istighna 

3, no. 2 (August 13, 2020): 169–80, https://doi.org/10.33853/istighna.v3i2.66. 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025 

107 

dengan istilah service learning. Menurut Godfrey ada tiga elemen pokok dalam 

service learning yaitu reflrksi, relasi, dan realitas.8 

Pertama, refleksi merupakan pengembangan diri siswa yang dapat berupa 

bertambahnya pengalaman dan pelajaran adab yang telah dicontohkan oleh 

guru. Kedua¸relasi adalah hubungan antara guru dengan peserta didik yang 

mengandung unsur mutualisme atau saling menguntungkan. Ketiga¸ sedangkan 

realitas berarti kebutuhan masyarakat sasaran yang harus sesuai dengan nilai-

nilai pendidikan Islam. 

Berbeda dengan khidmah di sekolah formal, dalam dunia pesantren 

banyak ditemukan santri yang berkhidmah kepada kiainya atau pada pondok 

pesantren.9 Konsep khidmah dalam dunia pesantren sangat beragam, hal itu 

disebabkan banyaknya ragam dan derivasi kiai serta otoritas khas pesantren 

yang bermacam-macam. Namun, secara umum konsep khidmah di pondok 

pesantren cenderung berjalan dengan adanya hubungan antara santri dengan 

kiai, juga antara santri dengan pondok. 

Konsep khidmah di pondok pesantren dapat dipetakan menjadi beberapa 

bentuk berdasarkan klasifikasi dan sudut pandang yang berbeda. Khidmah 

santri kepada kiai di pondok pesantren dapat terus berjalan dan eksis dalam 

menjada tradisinya karena adanaya kesadaran individu akan rasa terimakasih 

yang besar, sehingga santri-santri yang berkhimah kepada kiai merupakan 

wujud balasan santri terhadap apa yang telah diterima dan didapatkan santri 

ketika di pondok pesantren, umumnya ilmu agama dan khusunya akhlakul 

karimah.  

Berbeda halnya dengan pesantren khalaf, pesantren dengan corak modern 

merupakan pesantren yang dapat dikatakan representasi dari pengembangan 

sistem pendidikan pesantren yang lama dengan mengacu pada realitas 

perkembangan zaman yang semakin maju. Hal ini merupakan keadaan yang 

 
8 Ervan Saleh Pratama, “Hubungan Guru dan Murid dalam Pendidikan Agama Islam Menurut Kajian Q.S. 

Al-Kahfi Ayat 65-70,” Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam 2, no. 2 (November 10, 2020): 333–48, 

https://doi.org/10.22373/tadabbur.v2i2.27. 
9 Hasil observasi mendalam pada aktivitas santri di Pondok Pesantren Al-Mardliyah Bahrul Ulum, pada 

02 Februari 2023, n.d. 



Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025 

108 

lumrah dan menjadikan pesantren tetap eksis dalam mengembangkan keilmuan 

agama dalam lembaga pendidikan Islam di Indonesia.10 

Konsep khidmah di pesantren khalaf cenderung berbeda dengan konsep 

khidmah di pesantren salaf, hal itu dilatar belakangi tipologi pesantren yang 

dari awal berdirinya sudah berbeda. Namun, dalam praktiknya konsep khidmah 

di pesantren salaf maupun khalaf dapat dikatakan mempunyai tujuan yang 

sama secara esensial, hanya saja diksi yang dipakai di pesantren khalaf 

(modern) lebih kepada pengabdian, tidak sedetail konsep khidmah yang ada di 

pesantren salaf. 

Dengan demikian, pesantren hingga saat ini masih eksis menjalankan 

tradisi khidmah atau pengabdian kepada kiai maupun kepada almamater 

dengan berbagai macam manifestasi dan implikasinya. Meskipun secara esensial 

khidmah di pesantren salaf dan khalaf mempunyai makna filosofis yang sama, 

namun secara kontekstual implementasinya berbeda-beda. Corak dan sistem 

yang dipakai dalam suatu pesantren dan status sosial kiai sebagai pengasuh 

pesantren dapat mempengaruhi derivasi konsep khidmah di pesantren. 

Sebagaimana konsep khidmah yang ada di Pondok Pesantren Al-

Mardliyah Bahul Ulum Tambakberas Jombang. Pondok pesantren Al-Mardliyah 

bersifat kombinasi, artinya di dalam pondok pesanten Al-Mardliyah terdapat 

konsep khidmah yang salaf dan khalaf. Karena lahir di tahun di mana 

perkembangan pesantren lagi marak-maraknya dengan banyak pembaharu-

pembaharu pendidikan Islam, khususnya sistem podok pesantren. 

Konsep khidmah secara salaf di Pondok Pesantren Al-Mardliyah 

Konsep khimdah salaf yang ada pada pondok pesantren Al-Mardliyah 

tentunya terjadi selaras dengan perkembangan zaman yang dinamis. 

Berkembangnya teknologi dan adanya penyesuaian kebiasaan baru di kancah 

dunia kepesantrenan membuat pola dan konsep yang baru juga, di kalangan 

santri yang berkhidmah kepada kiai maupun kepada almamater. 

Seperti halnya konsep khidmah yang ada pada pondok pesantren Al-

Mardliyah, contoh kongkretnya yaitu adanya santri ndalem yang memiliki 

 
10 Hasil wawancara dengan Ketua Pondok Pesantren Al-Mardliyah, jum’at, 16 Februari 2024. 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025 

109 

kedekatan khusus dengan kiai dan keluarganya. Beberapa kegiatan santri 

ndalem  yang ada di pondok pesantren Al-Mardliyah yaitu :  

1) Menjadi sopir kiai dan keluarganya 

2) Menjadi badal kiai (pengganti) 

3) Menjadi penderek ndalem 

4) Menjadi khodam ndalem (membantu kebutuhan ndalem) 

5) Menjadi pengurus ndalem.  

Konsep khidmah secara khalaf di Pondok Pesantren Al-Mardliyah 

Pengabdian kepada almamater di pondok pesantren Al-Mardliyah dimulai 

sekitar tahun 2010. Hal tersebut tidak bisa lepas dari makna pengabdian di 

pondok pesantren modern, yaitu sebagai wujud terima kasih dan cinta santri 

terhadap almamater yang telah memberikan ilmu dan pengalaman selama 

menjadi santri di pondok pesantren Al-mardliyah.11 

Konsep khidmah secara khalaf di pondok pesantren Al-Mardliyah ini 

bersifat wajib bagi santri yang baru lulus sekolah formal tetapi untuk sekolah 

non-formalnya belum lulus. Artinya ketika santri sudah lulus sekolah tingkat 

MA nya mereka diwajibkan khidmah di pondok.  

Bentuk pengabdian atau khidmah di pondok pesantren Al-Mardliyah yang 

bersifat khalaf yaitu lebih kearah pendidikan, baik dalam implementasinya 

menjadi pengajar atau ustadz/ustadzah mapupun menjadi pembimbing 

(musyrif/musyrifah). Saat ini dapat ditemui bentuk khidmah santri diberbagai 

aspek kepesantrenan yang meliputi12 : 

1) Mengajar di Madrasah Diniyah Al-Mardliyah 

2) Mengajar di TPQ  

3) Menjadi musyrif asrama 

Aktualisasi Konsep Khidmah di Pondok Pesantren Al-Mardliyah 

Pondok Pesantren merupakan fenomena sosio-kultural yang menarik. 

Pada tataran historis, pondok pesantren merupakan sistem pendidikan tertua 

 
 
11 Hasil wawancara dengan Ustadzah Fauziah jum’at, 16 Februari 2024, n.d. 
12 Hasil wawancara dengan Ustadzah Fatimah jum’at, 16 Februari 2024, n.d. 



Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025 

110 

khas Indonesia yang eksistensinya telah teruji oleh sejarah dan berlangsung 

hingga kini. Banyak hal menarik dalam pondok pesantren dengan tradisinya 

yang unik hingga saat ini. Pondok pesantren harus beradaptasi dengan era 

global untuk mempertahankan eksistens tradisi dan budaya pondok pesantren di 

tengah hiruk pikuk modernsasi zaman.13 

Salah satunya adalah adanya tradisi khidmah di pondok pesantren salaf 

dan khalaf. Tentunya kedua keunikan yang ada di pondok pesantren tersebut 

telah bermula sejak dulu yang hingga kini masih eksis, sehingga dapat 

beradaptasi dengan zaman dan teknologi, konsep khidmah atau pengabdian di 

pondok pesantren pastinya memerlukan aktualisasi yang akan disampaikan 

berikut. 

Banyaknya perubahan variabel ingkungan mengakibatkan pesantren 

harus terbiasa bergelut dalam pertumbuhan globalisasi, baik dalam ritme 

lambat maupun cepat. Di sini terlihat dalam pembagian tradisi pesantren 

menjadi “Salaf dan Khalaf”, suatu jenis reaksi institusional yang memilih 

bertahan atau merangkul perubahan secara selektif. Meski ke depan batas 

antara salaf dan khalaf akan semakin tipis, hal ini menunjukkan bahwa 

pesantren tidak sepenuhnya menentang pertumbuhan, bahkan melihatnya 

sebagai kebutuhan.14 

Khidmah merupakan sikap patuh, tunduk, dan taat dalam melayani atau 

membantu kiai dengan totalitas disertai kesabaran dan keikhlasan penuh, 

dengan tujuan mendapatkan rida kiai agar ilmu yang telah didapatkan menjadi 

ilmu yang berkah dan bermanfaat. Tradisi dan budaya pesantren terutama di 

pesantren tradisional adalah adabiyah (tatakrama) yang tersirat dalam 

khidmah. Santri sangat menghormati dan memuliakan kiai dan keluarganya. 

Salah satu cara untuk menunjukkan rasa hormat santri kepada kiai dan 

keluarganya adalah dengan rendah diri saat bertemu dengan kiai, gus, dan 

 
13 M. Sulthon and Moh. Khusnuridho, Manajemen Pondok Pesantren Dalam Perspektif Global 

((Yogyakarta: Laks Bang PRESSindo, 2006)., n.d.). 
14 Syahrul, “Strategi Pengembangan Lembaga Pendidikan: Menggali Spirit PM Gontor 7 Putera,” 

Sulawesi Tenggara‘, Jurnal Shautut Tarbiyah, 24.November (2018), 334–60., n.d. 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025 

111 

gurunya. Rasa hormat, takzim, dan ketaatan kepada kiai adalah salah satu nilai 

utama yang ditekankan pada setiap santri.15 

Pesatnya kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi di era globalisasi 

kontemporer berdampak pada lika-liku budan dan pendidikan pondok pesantren. 

Kemajuan yang pesat ini mengakibatkan perubahan yang cepat dan terciptanya 

kebutuhan masyarakat yang beragam. Akibatnya, pondok pesantren harus 

beradaptasi dengan perubahan kebutuhan masyarakat yang mereka layani 

secara teratur. Seruan perubahan ini tidak boleh diabaikan oleh pondok 

pesantren yang telah lama menjadi tumpuan pendidikan keagamaan 

masyarakat. Pesantren harus beradaptasi dengan era global untuk 

mempertahankan eksistensi pendidikan pesantren di tengah hiruk pikuk 

persekolahan lain.16 

Secara internal, Pondok Pesantren Al-Mardliyah merupakan lembaga 

pendidikan Islam dengan sistem  pengajaran modern (khalaf). Di pesantren ini, 

segala sesuatu yang dilakukan santri, mulai dari bangun tidur sampai kembali 

tidur, bersifat instruksional. Santri menghabiskan 24 jam sehari di asrama 

dalam pengaturan yang didedikasikan untuk pengajaran. Demikian, santri 

diberikan arahan, instruksi, dan pengawasan yang ketat. Santri junior 

dibimbing oleh santri senior, santri senior dibimbing oleh guru junior, guru 

junior dibimbing oleh guru senior, guru senior dibimbing oleh kiai sebagai 

pimpinan pesantren.17 

Pondok Pesantren Al-Mardliyah menyelenggarakan pendidikan formal 

bagi santri yang berpendidikan menengah, dengan mayoritas santri adalah sswa 

MTs dan MA yang mengikuti sistem pendidikan dibawah naungan yayasan 

Bahrul Ulum. Dan khidmah atau pengabdian di pondok pesantren ini sering 

digolongkan sebagai organisasi sosial yang tujuan utamanya adalah melatih 

kader-kader santri untuk berdakwah dan bermasyarakat di kemudian hari. Hal 

 
15 Hasil wawancara dengan Ustadz Akhya’ pada jum’at 16 Februari 2024. 
16 M. Sulthon and Moh. Khusnuridho, Manajemen Pondok Pesantren Dalam Perspektif Global 

((Yogyakarta: Laks Bang PRESSindo, 2006)., n.d.). 
17 Hasil wawancara dengan Ustadzah Fauziah jum’at, 16 Februari 2024. 



Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025 

112 

ini didasari oleh kebutuhan masyarakak perihal wawasan keagamaan dan juga 

krisis soulis dalam mengatasi berbagai macam problematika kehidupan.  

Sesuatu yang unik pada dunia pesantren adalah begitu banyaknya variasi 

khidmah antara satu pesantren dengan pesantren yang lain. Kalau ditelusuri 

lebih lanjut, maka akan ditemukan variabel-variabel struktural seperti bentuk 

kepemimpinan, dewan pengasuh, dewan asatidz, dan bagian-bagian lain. 

Apabila unsur-unsur tersebut dibandingkan antara satu pesantren dengan 

pesantren yang lain, maka akan ditemukan karakteristik dari masing-masing 

pondok pesantren. 

Karakteristik khidmah di Pondok Pesantren Al-Mardliyah nampak pada 2 

faktor yang berbeda : 

a. Karakteristik salaf 

Khidmah sebagai bentuk ibadah, santri yang berkhidmah harus ahli 

dibidang yang ditekuninya begitu juga dalam praktik agama Islam. Santri 

khidmah tidak hanya yang menguasai ilmu pengetahuan agama Islam tapi juga 

harus mampu mempraktikkannya. Hal tersebut karena santri yang berkhidmah 

sebagai badal kiai. 

Khidmah sebagai bentuk pengabdian, santri yang berkhidmah 

didalamnya terdapat rasa kepedulian terhadap kiai maupun pondok pesantren. 

Pada awalnya, sebelum menjadi santri khidmah dalam pondok pesantren, 

seorang santri tersebut hidup dalam pondok pesantren selama beberapa tahun, 

belajar, tidur dan hidup di pondok pesantren. Oleh karena itu, khidmah sebagai 

bentuk pengabdian dipenuhi rasa peduli dan rasa memiliki. 

b. Karakteristik khalaf 

Khidmah sebagai wujud terima kasih, hal itu sebagai mana diungkapkan 

oleh Fatimah selaku ketua Madin Al-Mardliyah bahwa ciri khas pengabdian di 

pesantren ini salah satunya adalah rasa cinta para santri kepada almamater 

yang begitu besar. Santri pengabdian di pesantren ini mayoritas mengabdi 

sebagai wujud terima kasih karena telah diberikan pendidikan, pengajaran, dan 

dibina untuk menjadi insan yang mulia dengan ilmu dan adab. 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025 

113 

Pondok Pesantren Al-Mardliyah mengangkat beberapa santri untuk 

berkhidmah di pondok pasca kelulusan. Program tahunan ini dikhususkan bagi 

santri-santri kelas 6 Madin Al-Mardliyah yakni memberi mereka amanah untuk 

berkhidmah di pondok pesantren selama satu tahun setelah kelulusan dimulai 

ketika ajaran baru dimulai. 

Terkait hal ini, KH. M. Anwar Mashur, mengibaratkan pengabdian itu 

seperti seseorang yang makan setelah melahap makanannya lalu meninggalkan 

piring kotor. Tentu etika yang baik adalah tidak langsung pergi, namun lebih 

dulu membersihkan kembali wadah makanan tersebut. Seperti halnya para 

santri yang telah menamatkan sekolahnya di pondok, mereka ibarat telah 

disuguhi curahan ilmu yang banyak. Maka beberapa santri diberikan amanah 

untuk mengemban tugas mulia yaitu berkhidmah, sebagai wujud terima kasih 

kepada pondok, para guru, dan pengasuh. 

Khidmah sebagai wadah mengamalkan ilmu, hal ini merupakan salah 

satu konsep khidmah atau pengabdian yang dijalankan di Pondok Pesantren Al-

Mardliyah. Santri-santri setelah lulus dari Madin Al-Mardliyah diberikan 

kesempatan untuk mengabdikan diri menjadi pengajar atau asatidz di dalam 

Madin Al-Mardliyah. Tentu hal ini menjadi ciri khas yang terkonsep sistematis 

bahwa pengabdian di pondok pesantren Al-Mardliyah mempunyai tujuan untuk 

menjadi wadah para santri menyebarkan dan mengamalkan ilmunya.18 

 

Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan, dapat disimpulkan 

bahwa aktualisasi konsep khidmah di Pondok Pesantren Al-Mardliyah Bahrul 

Ulum Tambakberas Jombang tidak hanya dipahami sebagai bentuk pengabdian 

santri kepada kiai secara fisik, namun juga dimaknai sebagai jalan spiritual, 

wujud ibadah, rasa syukur, dan bentuk pengamalan ilmu yang holistik. Konsep 

khidmah di pesantren ini terbagi dalam dua pendekatan utama, yaitu 

pendekatan salafiyah yang menekankan khidmah sebagai ibadah dan bentuk 

 
18 Hasil wawancara dengan Ustadzah Fatimah jum’at, 16 Februari 2024. 



Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025 

114 

totalitas pengabdian, serta pendekatan khalafiyah yang lebih menekankan 

aspek sosial seperti kepedulian, rasa terima kasih, dan pengembangan potensi 

santri dalam berkhidmah. Aktualisasi ini memperlihatkan bahwa khidmah 

masih relevan dalam menjawab tantangan pendidikan karakter dan spiritual 

santri di tengah perkembangan zaman, sekaligus memperkuat jalinan nilai-nilai 

luhur antara santri, kiai, dan lembaga pesantren. 

Daftar Rujukan 

“PESANTREN SEBAGAI LEMBAGA PENDIDIKAN DAN PEMBELAJARAN 

KEHIDUPAN SOSIAL SANTRI | Zamzami | Journal TA’LIMUNA,” 

accessed August 20, 2023, https://e-journal.staima-

alhikam.ac.id/index.php/talimuna/article/view/191/168. 

“Profil,” Al Mardliyyah Bahrul Ulum (blog), accessed February 2, 2024, 

https://almardliyahppbu.com/profil/. 

“Strategi Pengembangan Lembaga Pendidikan: Menggali Spirit PM Gontor 7 

Putera.” 

“View of METAMORFOSIS PESANTREN DI ERA GLOBALISASI,” accessed 

August 20, 2023, 

http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/karsa/article/view/57/55. 

A. Hasan Syamsul, Karisma Kiai Asʻad di Mata Umat ((Yogyakarta: LKiS, 

2003), n.d.). 

Abdul Munim Cholil, Tasawuf Syaichona Cholil:Menyulam Ide, Meniti Suluk, 

dan Ngalap Berkah Maha Guru Nusantara (Yogyakarta: Oceania Press, 

2018), 30. 

Achmad Zainal Huda, Mutiara Pesantren: Perjalanan Khidmah KH. Bisri 

Mustofa ((Yogyakarta: LKiS, 2005), n.d.). 

Ahmad Naufa Khoirul Faizun, "Kisah Kiai Hasyim Asy’ari Berguru Kepada Kiai 

Kholil Bangkalan,” Pesantren.ID (blog), June 24, 2020, 

https://pesantren.id/kisah-kiai-hasyim-asyari-berguru-kepada-kiai-kholil-

bangkalan-5043/. 

Ahmad Syaifudin Zuhri, Ibnu Jazari, and Moh Muslim, “IMPLEMENTASI 

METODE KHIDMAH TERHADAP PEMBENTUKAN KEPRIBADIAN 

PESERTA DIDIK DI SMKS NURUL HAROMAIN PUJON KAB. MALANG” 

5 (2020). 



 

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025 

115 

Alan Lukers-Bull Ronald, Jihad Ala Pesantren Di Mata Antropolog Amerika 

((Yogyakarta: Gama Media, 2004)., n.d.). 

Aufa Abdillah and Erkham Maskuri, “The Khidmah Tradition of Santri Towards 

Kyai (The Review of ‘Urf & Psychology),” Nazhruna: Jurnal Pendidikan 

Islam 5, no. 1 (March 6, 2022): 278–92, 

https://doi.org/10.31538/nzh.v5i1.2082. 

Creswell J.W, Research Design: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, Dan Mixed, 

Di Terjemahkan Oleh Achmad Fawaid ((Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2014)., n.d.). 

Ervan Saleh Pratama, “Hubungan Guru dan Murid dalam Pendidikan Agama 

Islam Menurut Kajian Q.S. Al-Kahfi Ayat 65-70,” Tadabbur: Jurnal 

Peradaban Islam 2, no. 2 (November 10, 2020): 333–48, 

https://doi.org/10.22373/tadabbur.v2i2.27. 

Herwan Al-Falasy et al., “Kurikulum Pendidikan Islam Menurut Burhanuddin 

Al-Zarnuji,” Al-Fikra : Jurnal Ilmiah Keislaman 19, no. 2 (June 10, 2021), 

https://doi.org/10.24014/af.v19i2.11678. 

Ida Zahara Adibah, “PENDEKATAN SOSIOLOGIS DALAM STUDI ISLAM,” 

n.d. 

Ismah Ismah, “STUDI ISLAM DENGAN PENDEKATAN SOSIOLOGIS 

(Pemikiran Ali Syari’ati),” Al-Munqidz : Jurnal Kajian Keislaman 8, no. 1 

(January 11, 2020): 139–56, https://doi.org/10.52802/amk.v8i1.196. 

M. Sulthon and Moh. Khusnuridho, Manajemen Pondok Pesantren Dalam 

Perspektif Global ((Yogyakarta: Laks Bang PRESSindo, 2006)., n.d.). 

Moh. Rifa’i, “KAJIAN MASYARAKAT BERAGAMA PERSPEKTIF 

PENDEKATAN SOSIOLOGIS,” AL-TANZIM : JURNAL MANAJEMEN 

PENDIDIKAN ISLAM 2, no. 1 (April 17, 2018): 23–35, 

https://doi.org/10.33650/al-tanzim.v2i1.246. 

Muhammad Alfian, Indah Herningrum, and Muhammad Fajrul Bahri, 

“PENDEKATAN FENOMENOLOGI DALAM PENDIDIKAN ISLAM 

PERSPEKTIF RICHARD C. MARTIN,” journal Istighna 3, no. 2 (August 13, 

2020): 169–80, https://doi.org/10.33853/istighna.v3i2.66. 

Pam Nilan, “The ‘Spirit of Education’ in Indonesian Pesantren,” British Journal 

of Sociology of Education 30, no. 2 (March 1, 2009): 219–32, 

https://doi.org/10.1080/01425690802700321. 

Riqwan Azizah, “The Relevance of Pesantren Culture: A Review on ‘Sejarah 

Etika Pesantren Di Nusantara in Nusantara,’” Risalatuna: Journal of 



Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies 
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025 

116 

Pesantren Studies 1, no. 1 (January 15, 2021): 58–83, 

https://doi.org/10.54471/rjps.v1i1.1243. 

Sugeng Haryanto, “Persepsi santri terhadap perilaku Kepemimpinan Kiai di 

Pondok Pesantren: Studi Interaksionisme Simbolik di Pondok Pesantren 

Sidogiri–Pasuruan” (doctoral, Universitas Islam Negeri Maulana Malik 

Ibrahim, 2011), http://etheses.uin-malang.ac.id/10128/. 

Syahrul, “Strategi Pengembangan Lembaga Pendidikan: Menggali Spirit PM 

Gontor 7 Putera,” Sulawesi Tenggara‘, Jurnal Shautut Tarbiyah, 

24.November (2018), 334–60., n.d. 

Zakiah Darajat, Ilmu Pendidikan Islam ((Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2010), n.d.). 

 

 


