_#
0. MU]ALASAT Website: https://ejournal.uit-lirbovo.ac.id/index.php/mujalasat

Aktualisasi Konsep Khidmah di Pondok Pesantren
(Studi kasus di Pondok Pesantren Al-Mardliyah Bahrul Ulum

Tambakberas Jombang)

Muhammad Shalahuddin, Moh Irmawan Jauhari, Ahmad Ali Riyadi
Universitas Islam Tribakti Lirboyo Kediri, Indonesia
Email: sholengl23@gmail.com, irmawan@alhayat.or.id, ahmadaliriyvadi@gmail.com

Keywords

Co-curricular, Assembly,
Dhikr, Sholawat

Corresponding Author:
Muhammad Shalahuddin

Email:
sholengl123@gmail.com

Abstract

Pesantren is an Islamic educational institution popular in
Indonesia. Distinctive traditions such as mutual cooperation,
communal work (ro‘an), and khidmah to the kiai are deeply
embedded in pesantren culture. Khidmah refers to the
devotion of students to their kiai as a form of respect for the
knowledge and guidance imparted. This study employs a
qualitative method with a sociological-phenomenological
approach and was conducted at Pondok Pesantren Al-
Mardliyah. The findings reveal that khidmah in this
pesantren serves as a form of worship, devotion, care for the
pesantren, and a medium for applying knowledge.
Philosophically, khidmah means serving and dedicating
oneself to the kiai and pesantren. The concept of khidmah in
this pesantren is categorized into two: 1) Salaf, khidmah as
worship and devotion, and 2) Khalaf, khidmah as an
expression of gratitude, care, and a platform for practicing
knowledge. Khidmah remains a unique and deeply rooted
tradition in pesantren.

Pendahuluan

Perkembangan esensial dari makna khidmah di pesantren tak lepas dari

peran kial dengan karisma serta kemampuannya dalam mengelola pesantren

yang juga merupakan cikal bakal Pendidikan Islam di Indonesia secara efektif.

Selain itu, kiai juga memiliki peran sebagai pemilik serta pengasuh pondok

pesantren, sebagaimana tata cara yang ada. sebab kiai adalah pemiliknya, tentu

seluruh kebijakan pembangunan, baik fisik maupun non fisik juga bersumber

dari kiai. kiprah kiai yang sedemikian signifikan ini sesuai dengan definisi

pondok pesantren itu sendiri, yaitu semacam Sekolah Dasar serta menengah

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies

Volume: 3 Issue 1, Maret 2025

103


https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/mujalasat
mailto:sholeng123@gmail.com
mailto:irmawan@alhayat.or.id
mailto:ahmadaliriyadi@gmail.com
mailto:sholeng123@gmail.com
mailto:sholeng123@gmail.com
mailto:sholeng123@gmail.com

dengan asrama tempat para santri belajar ilmu agama di bawah supervisi
seorang pengajar atau kiai.l

Tentu saja, pentingnya posisi kiai dalam pesantren dilengkapi dengan
hubungan antara kiai sebagai pengasuh pesantren dengan masyarakat yang
dikenal dengan sebutan “santri”. Sedangkan bentuk atau pola interaksi yang
ditampilkan berbeda-beda antara kiai dengan kiai. Keberagaman ini
dipengaruhi oleh karakteristik pesantren yang dijalankan oleh kiai, serta
kepribadian masing-masing kiai. Terlepas dari berbagai bentuk atau pola
hubungan antara kiai dan santri, jelas bahwa kiali memegang peranan penting
dalam pengelolaan dan pengembangan pesantren yang mereka jalankan.

Korelasi sosial antara santri dan kiai dalam dunia pesantren secara tidak
langsung telah membangun supremasi yang bersifat mutlak dengan adanya kiai
sebagal epicentrum segala keputusan. eksistensi kiai, ustadz, santri, pondok
pesantren, dan keilmuan Islam sangat kuat mempengaruhi eksistensi khidmah
dan terbentuknya struktur sosial dan institusi tradisi. Realitasnya kiai telah
berperan sebagai panutan dan  pengambil keputusan mutlak di ranah
masyarakat pesantren, juga santri menjadi objek yang selalu taat terhadap
pihak otoritas pesantren (kiai serta keluarga kiai) menjadikan khidmah sebagai
tradisi mengabdi serta melayani sampai saat ini masih berkembang.

Adapun bentuk khidmah santri di awal perkembangan pesantren yang
melihat kiai dari sudut kedudukan sosialnya, sebagail seorang pengajar agama
Islam mempunyai kiprah yang besar dalam proses pembelajarannya di
pesantren. Bukan lagi sebagai hal yang aneh ketika persepsi santri terhadap
kiai terkadang berlebihan. Bahkan mengandung makna mitologis tertentu
seperti wali yang memiliki keilmuan magis dan mistis. sehingga menjadi hal
yang masuk akal jika terdapat konsep nunut urip? dalam tradisi khidmah para

kiai di awal perkembangan pesantren.

! Sugeng Haryanto, “Persepsi santri terhadap perilaku Kepemimpinan Kiai di Pondok Pesantren: Studi
Interaksionisme Simbolik di Pondok Pesantren Sidogiri—Pasuruan” (doctoral, Universitas Islam Negeri Maulana
Malik lbrahim, 2011), http://etheses.uin-malang.ac.id/10128/.

2 Konsep mengabdikan diri untuk membantu segala kebutuhan kiai dengan kompensasi jaminan
kehidupan berupa tempat tinggal, keilmuan, dan berkah.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025
104



Kisah-kisah khidmah santri pada kiai lainnya juga dilakukan sang KH.
Musthofa Bisri (Gus Mus) ketika masih berstatus santri, KH. Ahsin Sakho
Muhammad, KH. Yahya Cholil Tsaquf dan beberapa kiai serta ulama yang lain,
baik terkini maupun salaf di Indonesia. Khidmah tidak hanya dilakukan waktu
memiliki gelar santri, tetapi juga ketika telah menjadi ulama, kiai, ustadz atau
status sosial lainnya, karena khidmah secara literal bermakna mengabdi dan
melayani, sehingga bentuk khidmah para kiai dan ulama adalah menjadi
pelayan umat Muslim (kRhodimul ummah).3

Dari gambaran kisah di atas, terbukti bahwa sejumlah kiai dan ulama
yang saleh dan masyhur dengan pengabdiannya membangun hubungan sosial
antara kiai dan santri yang dibungkus dengan konsep khidmah. Hal ini
membuat tradisi khidmah di pesantren dapat dipertahankan sampai hari ini,
karena urgensinya dalam menyampaikan manfaat kepada orang lain dan
membawa maslahat umat serta tak mendorong ke arah mudarat yang besar.

Menurut Alan Lukens-Bulls, kiai adalah civitas akademika pesantren
yang memiliki empat komponen sekaligus: pertama. Pengetahuan, kedua,
kapabilitas spiritual, ketiga, garis keturuan atau nasab (baik spiritual maupun
biologis), dan keempat, moralitas.# Hal itu menegaskan bahwa kiai agaknya
berbeda dengan manusia pada umumnya.

Tradisi khidmah di pesantren dengan pola hubungan antara santri serta
kiai hingga sekarang tetap eksis. tetapi perkembangan zaman serta masifnya
peningkatan teknologi membuat aktualisasi khidmah mengalami konversi pada
porsi konsepnya, tanpa merubah pola hubungannya. contohnya, konsep khidmah
yang dilakukan para kiai zaman dulu agaknya cenderung pada pemahaman ilmu
laduni, yang dihasilkan dengan melakukan pengabdian diri kepada kiai sebagai
seorang ahli ilmu yang mempunyai pengetahuan luas dan sifat lemah lembut,

sehingga santri berharap keberkahan dan keridhaan asal kiai.

3 Aufa Abdillah and Erkham Maskuri, “The Khidmah Tradition of Santri Towards Kyai (The Review of
‘Urf & Psychology),” Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 1 (March 6, 2022): 278-92,
https://doi.org/10.31538/nzh.v5i1.2082.

4 Alan Lukers-Bull Ronald, Jihad Ala Pesantren Di Mata Antropolog Amerika ((Yogyakarta: Gama
Media, 2004)., n.d.).

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025
105



Sedangkan realitasnya, konsep tersebut perlahan-lahan mengalami
perubahan dan perkembangan. Dimana pengabdian santri zaman dahulu yang
dapat dikatakan sebagai implementasi nilai-nilai yang terkandung dalam kitab
Ta’lim Muta’allim dan kitab Adabul Alim wal Muta’allim yang menjelaskan
dengan detail tata krama, sikap, dan niat seorang santri ketika menimba ilmu
dengan gurunya (kiai). Di era milenial ini, agaknya perlahan-lahan mengalami
pelebaran konsep. Sebagaimana fenomena yang terjadi di Pondok Pesantren Al-

Mardliyah Bahrul Ulum Tambakberas Jombang.

Metode

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan menggunakan
pendekatan sosiologi-fenomologis. Sosiologis berasal dari bahasa Latin yaitu
socius yang mempunyal arti kawan atau teman, sedangkan logos mempunyai
arti ilmu pengetahuan.? Sosiologi berarti ilmu yang mempelajari masyarakat
meliputi gejala-gejala sosial, sturktur sosial, perubahan sosial, dan jaringan
hubungan atau interaksi manusia sebagai makhluk hidup individu dan makhluk
sosial.b

Sedangkan fenomologi secara etimoloi berasal dari kata phenomenon yang
berarti realistis yang tampak, dan logos yang berarti ilmu. Fenomologi berarti
ilmu yang berorientasi untuk mendapatkan penjelasan tentang realitas yan
tampak. Fenomena yan tampak adala refleksi dari realitas yang tidak berdiri
sendiri karena memiliki makna yang membutuhkn penafsiran lebih lanjut.?
Hasil dan Pembahasan
Konsep Khidmah di Pondok Pesantren

Sebelum dibahas tentang konsep khidmah di pondok pesantren. Khidmah
dalam pendidikan agama Islam sendiri menduduki posisi sebagai salah satu

strategi pembelajaran. Khidmah dalam perspektif pendidikan formal disebut

° Ismah Ismah, “STUDI ISLAM DENGAN PENDEKATAN SOSIOLOGIS (Pemikiran Ali Syari’ati),”
Al-Mungidz : Jurnal  Kajian Keislaman 8, no. 1 (January 11, 2020): 139-56,
https://doi.org/10.52802/amk.v8i1.196.

6 Ida Zahara Adibah, “PENDEKATAN SOSIOLOGIS DALAM STUDI ISLAM,” n.d.

7 Muhammad Alfian, Indah Herningrum, and Muhammad Fajrul Bahri, “PENDEKATAN
FENOMENOLOGI DALAM PENDIDIKAN ISLAM PERSPEKTIF RICHARD C. MARTIN,” journal Istighna
3, no. 2 (August 13, 2020): 169-80, https://doi.org/10.33853/istighna.v3i2.66.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025
106



dengan istilah service learning. Menurut Godfrey ada tiga elemen pokok dalam
service learning yaitu reflrksi, relasi, dan realitas.®

Pertama, refleksi merupakan pengembangan diri siswa yang dapat berupa
bertambahnya pengalaman dan pelajaran adab yang telah dicontohkan oleh
guru. Kedua,relasi adalah hubungan antara guru dengan peserta didik yang
mengandung unsur mutualisme atau saling menguntungkan. Ketiga, sedangkan
realitas berarti kebutuhan masyarakat sasaran yang harus sesuai dengan nilai-
nilai pendidikan Islam.

Berbeda dengan khidmah di sekolah formal, dalam dunia pesantren
banyak ditemukan santri yang berkhidmah kepada kiainya atau pada pondok
pesantren.® Konsep khidmah dalam dunia pesantren sangat beragam, hal itu
disebabkan banyaknya ragam dan derivasi kiai serta otoritas khas pesantren
yang bermacam-macam. Namun, secara umum konsep khidmah di pondok
pesantren cenderung berjalan dengan adanya hubungan antara santri dengan
kiai, juga antara santri dengan pondok.

Konsep khidmah di pondok pesantren dapat dipetakan menjadi beberapa
bentuk berdasarkan klasifikasi dan sudut pandang yang berbeda. Khidmah
santri kepada kiai di pondok pesantren dapat terus berjalan dan eksis dalam
menjada tradisinya karena adanaya kesadaran individu akan rasa terimakasih
yang besar, sehingga santri-santri yang berkhimah kepada kial merupakan
wujud balasan santri terhadap apa yang telah diterima dan didapatkan santri
ketika di pondok pesantren, umumnya ilmu agama dan khusunya akhlakul
karimah.

Berbeda halnya dengan pesantren khalaf, pesantren dengan corak modern
merupakan pesantren yang dapat dikatakan representasi dari pengembangan
sistem pendidikan pesantren yang lama dengan mengacu pada realitas

perkembangan zaman yang semakin maju. Hal ini merupakan keadaan yang

8 Ervan Saleh Pratama, “Hubungan Guru dan Murid dalam Pendidikan Agama Islam Menurut Kajian Q.S.
Al-Kahfi Ayat 65-70,” Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam 2, no. 2 (November 10, 2020): 333-48,
https://doi.org/10.22373/tadabbur.v2i2.27.

° Hasil observasi mendalam pada aktivitas santri di Pondok Pesantren Al-Mardliyah Bahrul Ulum, pada
02 Februari 2023, n.d.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025
107



lumrah dan menjadikan pesantren tetap eksis dalam mengembangkan keilmuan
agama dalam lembaga pendidikan Islam di Indonesia.®

Konsep khidmah di pesantren khalaf cenderung berbeda dengan konsep
khidmah di pesantren salaf, hal itu dilatar belakangi tipologi pesantren yang
dari awal berdirinya sudah berbeda. Namun, dalam praktiknya konsep khidmah
di pesantren salaf maupun khalaf dapat dikatakan mempunyai tujuan yang
sama secara esensial, hanya saja diksi yang dipakai di pesantren khalaf
(modern) lebih kepada pengabdian, tidak sedetail konsep khidmah yang ada di
pesantren salaf.

Dengan demikian, pesantren hingga saat ini masih eksis menjalankan
tradisi khidmah atau pengabdian kepada kiai maupun kepada almamater
dengan berbagai macam manifestasi dan implikasinya. Meskipun secara esensial
khidmah di pesantren salaf dan khalaf mempunyai makna filosofis yang sama,
namun secara kontekstual implementasinya berbeda-beda. Corak dan sistem
yang dipakail dalam suatu pesantren dan status sosial kiai sebagai pengasuh
pesantren dapat mempengaruhi derivasi konsep khidmah di pesantren.

Sebagaimana konsep khidmah yang ada di Pondok Pesantren Al-
Mardliyah Bahul Ulum Tambakberas Jombang. Pondok pesantren Al-Mardliyah
bersifat kombinasi, artinya di dalam pondok pesanten Al-Mardliyah terdapat
konsep khidmah yang salaf dan khalaf. Karena lahir di tahun di mana
perkembangan pesantren lagi marak-maraknya dengan banyak pembaharu-
pembaharu pendidikan Islam, khususnya sistem podok pesantren.

Konsep khidmah secara salaf di Pondok Pesantren Al-Mardliyah

Konsep khimdah salaf yang ada pada pondok pesantren Al-Mardliyah
tentunya terjadi selaras dengan perkembangan zaman yang dinamis.
Berkembangnya teknologi dan adanya penyesuaian kebiasaan baru di kancah
dunia kepesantrenan membuat pola dan konsep yang baru juga, di kalangan
santri yang berkhidmah kepada kiai maupun kepada almamater.

Seperti halnya konsep khidmah yang ada pada pondok pesantren Al-

Mardliyah, contoh kongkretnya yaitu adanya santri ndalem yang memiliki

10 Hasil wawancara dengan Ketua Pondok Pesantren Al-Mardliyah, jum’at, 16 Februari 2024.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025
108



kedekatan khusus dengan kiai dan keluarganya. Beberapa kegiatan santri
ndalem yang ada di pondok pesantren Al-Mardliyah yaitu :

1) Menjadi sopir kiai dan keluarganya

2) Menjadi badal kiai (pengganti)

3) Menjadi penderek ndalem

4) Menjadi khodam ndalem (membantu kebutuhan ndalem)

5) Menjadi pengurus ndalem.
Konsep khidmah secara khalaf di Pondok Pesantren Al-Mardliyah

Pengabdian kepada almamater di pondok pesantren Al-Mardliyah dimulai
sekitar tahun 2010. Hal tersebut tidak bisa lepas dari makna pengabdian di
pondok pesantren modern, yaitu sebagai wujud terima kasih dan cinta santri
terhadap almamater yang telah memberikan ilmu dan pengalaman selama
menjadi santri di pondok pesantren Al-mardliyah.!!

Konsep khidmah secara khalaf di pondok pesantren Al-Mardliyah ini
bersifat wajib bagi santri yang baru lulus sekolah formal tetapi untuk sekolah
non-formalnya belum lulus. Artinya ketika santri sudah lulus sekolah tingkat
MA nya mereka diwajibkan khidmah di pondok.

Bentuk pengabdian atau khidmah di pondok pesantren Al-Mardliyah yang
bersifat khalaf yaitu lebih kearah pendidikan, baik dalam implementasinya
menjadi pengajar atau ustadz/ustadzah mapupun menjadi pembimbing
(musyrif/ musyrifah). Saat ini dapat ditemui bentuk khidmah santri diberbagai
aspek kepesantrenan yang meliputil? :

1) Mengajar di Madrasah Diniyah Al-Mardliyah
2) Mengajar di TPQ
3) Menjadi musyrif asrama
Aktualisasi Konsep Khidmah di Pondok Pesantren Al-Mardliyah
Pondok Pesantren merupakan fenomena sosio-kultural yang menarik.

Pada tataran historis, pondok pesantren merupakan sistem pendidikan tertua

11 Hasil wawancara dengan Ustadzah Fauziah jum’at, 16 Februari 2024, n.d.
12 Hasil wawancara dengan Ustadzah Fatimah jum’at, 16 Februari 2024, n.d.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025
109



khas Indonesia yang eksistensinya telah teruji oleh sejarah dan berlangsung
hingga kini. Banyak hal menarik dalam pondok pesantren dengan tradisinya
yang unik hingga saat ini. Pondok pesantren harus beradaptasi dengan era
global untuk mempertahankan eksistens tradisi dan budaya pondok pesantren di
tengah hiruk pikuk modernsasi zaman.13

Salah satunya adalah adanya tradisi khidmah di pondok pesantren salaf
dan khalaf. Tentunya kedua keunikan yang ada di pondok pesantren tersebut
telah bermula sejak dulu yang hingga kini masih eksis, sehingga dapat
beradaptasi dengan zaman dan teknologi, konsep khidmah atau pengabdian di
pondok pesantren pastinya memerlukan aktualisasi yang akan disampaikan
berikut.

Banyaknya perubahan variabel ingkungan mengakibatkan pesantren
harus terbiasa bergelut dalam pertumbuhan globalisasi, baik dalam ritme
lambat maupun cepat. Di sini terlihat dalam pembagian tradisi pesantren
menjadi “Salaf dan Khalaf’, suatu jenis reaksi institusional yang memilih
bertahan atau merangkul perubahan secara selektif. Meski ke depan batas
antara salaf dan khalaf akan semakin tipis, hal ini menunjukkan bahwa
pesantren tidak sepenuhnya menentang pertumbuhan, bahkan melihatnya
sebagai kebutuhan.4

Khidmah merupakan sikap patuh, tunduk, dan taat dalam melayani atau
membantu kiai dengan totalitas disertai kesabaran dan keikhlasan penuh,
dengan tujuan mendapatkan rida kiai agar ilmu yang telah didapatkan menjadi
1lmu yang berkah dan bermanfaat. Tradisi dan budaya pesantren terutama di
pesantren tradisional adalah adabiyah (tatakrama) yang tersirat dalam
khidmah. Santri sangat menghormati dan memuliakan kiai dan keluarganya.
Salah satu cara untuk menunjukkan rasa hormat santri kepada kiai dan

keluarganya adalah dengan rendah diri saat bertemu dengan kiai, gus, dan

13 M. Sulthon and Moh. Khusnuridho, Manajemen Pondok Pesantren Dalam Perspektif Global
((Yogyakarta: Laks Bang PRESSindo, 2006)., n.d.).

14 Syahrul, “Strategi Pengembangan Lembaga Pendidikan: Menggali Spirit PM Gontor 7 Putera,”
Sulawesi Tenggara ', Jurnal Shautut Tarbiyah, 24.November (2018), 334-60., n.d.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025
110



gurunya. Rasa hormat, takzim, dan ketaatan kepada kiai adalah salah satu nilai
utama yang ditekankan pada setiap santri.!?

Pesatnya kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi di era globalisasi
kontemporer berdampak pada lika-liku budan dan pendidikan pondok pesantren.
Kemajuan yang pesat ini mengakibatkan perubahan yang cepat dan terciptanya
kebutuhan masyarakat yang beragam. Akibatnya, pondok pesantren harus
beradaptasi dengan perubahan kebutuhan masyarakat yang mereka layani
secara teratur. Seruan perubahan ini tidak boleh diabaikan oleh pondok
pesantren yang telah lama menjadi tumpuan pendidikan keagamaan
masyarakat. Pesantren harus beradaptasi dengan era global untuk
mempertahankan eksistensi pendidikan pesantren di tengah hiruk pikuk
persekolahan lain.6

Secara internal, Pondok Pesantren Al-Mardliyah merupakan lembaga
pendidikan Islam dengan sistem pengajaran modern (khalaf). D1 pesantren ini,
segala sesuatu yang dilakukan santri, mulai dari bangun tidur sampai kembali
tidur, bersifat instruksional. Santri menghabiskan 24 jam sehari di asrama
dalam pengaturan yang didedikasikan untuk pengajaran. Demikian, santri
diberikan arahan, instruksi, dan pengawasan yang ketat. Santri junior
dibimbing oleh santri senior, santri senior dibimbing oleh guru junior, guru
junior dibimbing oleh guru senior, guru senior dibimbing oleh kiai sebagai
pimpinan pesantren.l?

Pondok Pesantren Al-Mardliyah menyelenggarakan pendidikan formal
bagi santri yang berpendidikan menengah, dengan mayoritas santri adalah sswa
MTs dan MA yang mengikuti sistem pendidikan dibawah naungan yayasan
Bahrul Ulum. Dan khidmah atau pengabdian di pondok pesantren ini sering
digolongkan sebagai organisasi sosial yang tujuan utamanya adalah melatih

kader-kader santri untuk berdakwah dan bermasyarakat di kemudian hari. Hal

15 Hasil wawancara dengan Ustadz Akhya’ pada jum’at 16 Februari 2024.

16 M. Sulthon and Moh. Khusnuridho, Manajemen Pondok Pesantren Dalam Perspektif Global
((Yogyakarta: Laks Bang PRESSindo, 2006)., n.d.).

17 Hasil wawancara dengan Ustadzah Fauziah jum’at, 16 Februari 2024.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025
111



ini didasari oleh kebutuhan masyarakak perihal wawasan keagamaan dan juga
krisis soulis dalam mengatasi berbagai macam problematika kehidupan.

Sesuatu yang unik pada dunia pesantren adalah begitu banyaknya variasi
khidmah antara satu pesantren dengan pesantren yang lain. Kalau ditelusuri
lebih lanjut, maka akan ditemukan variabel-variabel struktural seperti bentuk
kepemimpinan, dewan pengasuh, dewan asatidz, dan bagian-bagian lain.
Apabila unsur-unsur tersebut dibandingkan antara satu pesantren dengan
pesantren yang lain, maka akan ditemukan karakteristik dari masing-masing
pondok pesantren.

Karakteristik khidmah di Pondok Pesantren Al-Mardliyah nampak pada 2
faktor yang berbeda :

a. Karakteristik salaf

Khidmah sebagai bentuk ibadah, santri yang berkhidmah harus ahli
dibidang yang ditekuninya begitu juga dalam praktik agama Islam. Santri
khidmah tidak hanya yang menguasai ilmu pengetahuan agama Islam tapi juga
harus mampu mempraktikkannya. Hal tersebut karena santri yang berkhidmah
sebagai badal kiai.

Khidmah sebagai bentuk pengabdian, santri yang berkhidmah
didalamnya terdapat rasa kepedulian terhadap kiai maupun pondok pesantren.
Pada awalnya, sebelum menjadi santri khidmah dalam pondok pesantren,
seorang santri tersebut hidup dalam pondok pesantren selama beberapa tahun,
belajar, tidur dan hidup di pondok pesantren. Oleh karena itu, khidmah sebagai
bentuk pengabdian dipenuhi rasa peduli dan rasa memiliki.

b. Karakteristik khalaf

Khidmah sebagai wujud terima kasih, hal itu sebagai mana diungkapkan
oleh Fatimah selaku ketua Madin Al-Mardliyah bahwa ciri khas pengabdian di
pesantren ini salah satunya adalah rasa cinta para santri kepada almamater
yang begitu besar. Santri pengabdian di pesantren ini mayoritas mengabdi
sebagal wujud terima kasih karena telah diberikan pendidikan, pengajaran, dan

dibina untuk menjadi insan yang mulia dengan ilmu dan adab.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025
112



Pondok Pesantren Al-Mardliyah mengangkat beberapa santri untuk
berkhidmah di pondok pasca kelulusan. Program tahunan ini dikhususkan bagi
santri-santri kelas 6 Madin Al-Mardliyah yakni memberi mereka amanah untuk
berkhidmah di pondok pesantren selama satu tahun setelah kelulusan dimulai
ketika ajaran baru dimulai.

Terkait hal ini, KH. M. Anwar Mashur, mengibaratkan pengabdian itu
sepertl seseorang yang makan setelah melahap makanannya lalu meninggalkan
piring kotor. Tentu etika yang baik adalah tidak langsung pergi, namun lebih
dulu membersihkan kembali wadah makanan tersebut. Seperti halnya para
santri yang telah menamatkan sekolahnya di pondok, mereka ibarat telah
disuguhi curahan ilmu yang banyak. Maka beberapa santri diberikan amanah
untuk mengemban tugas mulia yaitu berkhidmah, sebagai wujud terima kasih
kepada pondok, para guru, dan pengasuh.

Khidmah sebagai wadah mengamalkan ilmu, hal ini merupakan salah
satu konsep khidmah atau pengabdian yang dijalankan di Pondok Pesantren Al-
Mardliyah. Santri-santri setelah lulus dari Madin Al-Mardliyah diberikan
kesempatan untuk mengabdikan diri menjadi pengajar atau asatidz di dalam
Madin Al-Mardliyah. Tentu hal ini menjadi ciri khas yang terkonsep sistematis
bahwa pengabdian di pondok pesantren Al-Mardliyah mempunyai tujuan untuk

menjadi wadah para santri menyebarkan dan mengamalkan ilmunya.18

Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan, dapat disimpulkan
bahwa aktualisasi konsep khidmah di Pondok Pesantren Al-Mardliyah Bahrul
Ulum Tambakberas Jombang tidak hanya dipahami sebagai bentuk pengabdian
santri kepada kiai secara fisik, namun juga dimaknai sebagai jalan spiritual,
wujud 1badah, rasa syukur, dan bentuk pengamalan ilmu yang holistik. Konsep
khidmah di pesantren ini terbagi dalam dua pendekatan utama, yaitu

pendekatan salafiyah yang menekankan khidmah sebagai ibadah dan bentuk

18 Hasil wawancara dengan Ustadzah Fatimah jum’at, 16 Februari 2024.

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025
113



totalitas pengabdian, serta pendekatan khalafiyah yang lebih menekankan
aspek sosial seperti kepedulian, rasa terima kasih, dan pengembangan potensi
santri dalam berkhidmah. Aktualisasi ini memperlihatkan bahwa khidmah
masih relevan dalam menjawab tantangan pendidikan karakter dan spiritual
santri di tengah perkembangan zaman, sekaligus memperkuat jalinan nilai-nilai

luhur antara santri, kiai, dan lembaga pesantren.

Daftar Rujukan

“PESANTREN SEBAGAI LEMBAGA PENDIDIKAN DAN PEMBELAJARAN
KEHIDUPAN SOSIAL SANTRI | Zamzami | dJournal TA'LIMUNA,”
accessed August 20, 2023, https://e-journal.staima-
alhikam.ac.id/index.php/talimuna/article/view/191/168.

“Profil,” Al Mardliyyah Bahrul Ulum (blog), accessed February 2, 2024,
https://almardliyahppbu.com/profil/.

“Strategi Pengembangan Lembaga Pendidikan: Menggali Spirit PM Gontor 7
Putera.”

“View of METAMORFOSIS PESANTREN DI ERA GLOBALISASI,” accessed
August 20, 2023,
http://ejournal.iainmadura.ac.id/index.php/karsa/article/view/57/55.

A. Hasan Syamsul, Karisma Kiai As‘ad di Mata Umat ((Yogyakarta: LKiS,
2003), n.d.).

Abdul Munim Cholil, Tasawuf Syaichona Cholil:Menyulam Ide, Meniti Suluk,
dan Ngalap Berkah Maha Guru Nusantara (Yogyakarta: Oceania Press,
2018), 30.

Achmad Zainal Huda, Mutiara Pesantren: Perjalanan Khidmah KH. Bisri
Mustofa ((Yogyakarta: LKiS, 2005), n.d.).

Ahmad Naufa Khoirul Faizun, "Kisah Kiai Hasyim Asy’ari Berguru Kepada Kiai
Kholil Bangkalan,” Pesantren.ID (blog), June 24, 2020,
https://pesantren.id/kisah-kiai-hasyim-asyari-berguru-kepada-kiai-kholil-
bangkalan-5043/.

Ahmad Syaifudin Zuhri, Ibnu Jazari, and Moh Muslim, “IMPLEMENTASI
METODE KHIDMAH TERHADAP PEMBENTUKAN KEPRIBADIAN
PESERTA DIDIK DI SMKS NURUL HAROMAIN PUJON KAB. MALANG”
5 (2020).

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025
114



Alan Lukers-Bull Ronald, Jihad Ala Pesantren Di Mata Antropolog Amerika
((Yogyakarta: Gama Media, 2004)., n.d.).

Aufa Abdillah and Erkham Maskuri, “The Khidmah Tradition of Santri Towards
Kyai (The Review of ‘Urf & Psychology),” Nazhruna: Jurnal Pendidikan
Islam 5, no. 1 (March 6, 2022): 278-92,
https://doi.org/10.31538/nzh.v511.2082.

Creswell J.W, Research Design: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, Dan Mixed,
Di Terjemahkan Oleh Achmad Fawaid ((Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2014)., n.d.).

Ervan Saleh Pratama, “Hubungan Guru dan Murid dalam Pendidikan Agama
Islam Menurut Kajian Q.S. Al-Kahfi Ayat 65-70,” Tadabbur: Jurnal
Peradaban  Islam 2, mno. 2 (November 10, 2020): 333-48,
https://doi.org/10.22373/tadabbur.v212.27.

Herwan Al-Falasy et al., “Kurikulum Pendidikan Islam Menurut Burhanuddin
Al-Zarnuji,” Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman 19, no. 2 (June 10, 2021),
https://doi.org/10.24014/af.v1912.11678.

Ida Zahara Adibah, “PENDEKATAN SOSIOLOGIS DALAM STUDI ISLAM,”
n.d.

Ismah Ismah, “STUDI ISLAM DENGAN PENDEKATAN SOSIOLOGIS
(Pemikiran Ali Syari’ati),” Al-Munqidz: Jurnal Kajian Keislaman 8, no. 1
(January 11, 2020): 139-56, https://doi.org/10.52802/amk.v811.196.

M. Sulthon and Moh. Khusnuridho, Manajemen Pondok Pesantren Dalam
Perspektif Global (Yogyakarta: Laks Bang PRESSindo, 2006)., n.d.).

Moh. Rifa’i, “KAJIAN MASYARAKAT BERAGAMA PERSPEKTIF
PENDEKATAN SOSIOLOGIS,” AL-TANZIM: JURNAL MANAJEMEN
PENDIDIKAN ISLAM 2, no. 1 (April 17, 2018): 23-35,
https://doi.org/10.33650/al-tanzim.v211.246.

Muhammad Alfian, Indah Herningrum, and Muhammad Fajrul Bahri,
“PENDEKATAN FENOMENOLOGI DALAM PENDIDIKAN ISLAM
PERSPEKTIF RICHARD C. MARTIN,” journal Istighna 3, no. 2 (August 13,
2020): 16980, https://doi.org/10.33853/istighna.v312.66.

Pam Nilan, “The ‘Spirit of Education’ in Indonesian Pesantren,” British Journal
of Sociology of FEducation 30, no. 2 (March 1, 2009): 219-32,
https://doi.org/10.1080/01425690802700321.

Rigwan Azizah, “The Relevance of Pesantren Culture: A Review on ‘Sejarah
Etika Pesantren Di Nusantara in Nusantara,” Risalatuna: Journal of

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025
115



Pesantren  Studies 1, no. 1 (January 15, 2021): 58-83,
https://doi.org/10.54471/rjps.v111.1243.

Sugeng Haryanto, “Persepsi santri terhadap perilaku Kepemimpinan Kiai di
Pondok Pesantren: Studi Interaksionisme Simbolik di Pondok Pesantren
Sidogiri—Pasuruan” (doctoral, Universitas Islam Negeri Maulana Malik
Ibrahim, 2011), http://etheses.uin-malang.ac.id/10128/.

Syahrul, “Strategi Pengembangan Lembaga Pendidikan: Menggali Spirit PM
Gontor 7 Putera,” Sulawesi Tenggara‘, Jurnal Shautut Tarbiyah,
24.November (2018), 334—60., n.d.

Zakiah Darajat, Ilmu Pendidikan Islam ((Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2010), n.d.).

Mujalasat: Multidisciplinary Journal of Islamic Studies
Volume: 3 Issue 1, Maret 2025
116



