Jurnal At-Tamwil

Kajian Ekonomi Syariah
p-ISSN: 2615-4293 | e-ISSN: 2723-7567
https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/perbankan/

Independensi Perbankan Syariah Dalam Promosi Produk Berbasis
Syariah

Muhammad Yusuf Siddik 1*

*STAI Dirosat Islamiyah Al-Hikmah Jakarta, Indonesia; kiagus71@yahoo.com
*Correspondence author; kiagus71@yahoo.com

ABSTRACT
Tujuan - Penelitian ini menganalisis tantangan perbankan syariah di Indonesia,
termasuk kemiripannya dengan perbankan konvensional, keterbatasan regulasi,
kurangnya sosialisasi, inkonsistensi penerapan prinsip syariah, dan kesiapan sumber
daya manusia. Perbaikan diperlukan agar perbankan syariah tetap menjadi alternatif
keuangan yang kompetitif dan sesuai dengan prinsip Islam.
Metode - Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif melalui tinjauan literatur
dan analisis kritis terhadap praktik perbankan syariah, khususnya dalam skema
Murabahah, Mudharabah, dan Musyarakah.
Hasil - Perbankan syariah masih dibatasi regulasi yang membuatnya kurang independen
dalam menawarkan produk berbasis syariah murni. Banyak produknya menyerupai
instrumen keuangan konvensional, menimbulkan skeptisisme masyarakat. Strategi
pemasaran juga belum optimal dalam menjangkau pasar yang lebih luas, sementara
investasi dan diversifikasi produk masih terbatas. Selain itu, kurangnya SDM yang
memahami prinsip ekonomi Islam menjadi tantangan dalam penerapan sistem syariah
yang ideal.
Pembatasan - Studi ini berbasis analisis literatur tanpa data empiris. Penelitian lebih
lanjut dengan metode kuantitatif dan studi lapangan diperlukan untuk validasi lebih
lanjut.
Orisinalitas - Penelitian ini mengidentifikasi permasalahan utama dalam perbankan
syariah dan memberikan wawasan bagi regulator serta institusi keuangan untuk
meningkatkan implementasi sistem syariah di Indonesia.
Kata Kunci: Perbankan Syariah, Kepatuhan Syariah, Regulasi Keuangan, Bagi Haslil,
Tantangan Perbankan

Vol. 07 No. 01 2025
S— doi‘https://doi.org/10.33367//at.v7i1.1505

This is an open-access article under the CC BY-SA license. [29 ]
Copyright: © 2025 by auhtors.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.33367/at.v6i1.1505
https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/perbankan/
mailto:kiagus71@yahoo.com
mailto:kiagus71@yahoo.com

Jurnal At-Tamwil: Kajian Ekonomi Syariah

Introduction

Perbankan syariah hadir sebagai solusi bagi umat Islam yang ingin menjalankan
aktivitas keuangan sesuai dengan prinsip-prinsip syariah, terutama dengan menghindari
unsur riba, gharar, dan maysir dalam transaksi keuangan (Budiono & Ponorogo, 2017).
Sistem perbankan ini diharapkan mampu menghadirkan alternatif ekonomi yang lebih
adil dan sesuai dengan nilai-nilai Islam. Dalam beberapa dekade terakhir, perbankan
syariah mengalami perkembangan pesat di berbagai negara, termasuk Indonesia, dengan
meningkatnya jumlah bank syariah, aset, serta produk-produk keuangan berbasis syariah
(Aziz Budi Setiawan, 2006). Namun, meskipun perbankan syariah telah berkembang
signifikan, masih terdapat berbagai kritik terhadap implementasinya yang perlu
diperhatikan untuk meningkatkan kualitas dan kepercayaan masyarakat terhadap sistem
keuangan ini.

Salah satu kritik utama terhadap perbankan syariah adalah masih adanya kemiripan
yang cukup signifikan antara praktik perbankan syariah dan perbankan konvensional
(Fadillah & Kusuma, 2021). Banyak produk perbankan syariah, terutama dalam skema
pembiayaan seperti murabahah (jual beli dengan margin keuntungan) dan ijarah (sewa-
menyewa), dianggap hanya sekadar mengganti istilah dari sistem bunga dalam
perbankan konvensional tanpa perbedaan substansial (Muhammad Lathief Ilhamy.,
2018). Hal ini menimbulkan skeptisisme dari kalangan akademisi dan masyarakat
mengenai sejauh mana perbankan syariah benar-benar bebas dari unsur riba.

Selain itu, perbankan syariah di Indonesia masih terikat dengan regulasi perbankan
konvensional yang sering kali membatasi inovasi dalam pengembangan produk-produk
keuangan berbasis syariah (Latifah et al., 2024). Regulasi perbankan syariah masih
mengikuti sistem hukum nasional yang berbasis hukum perdata, sehingga tidak
sepenuhnya independen dalam menentukan kebijakan berbasis syariah murni (Munthe,
2017). Hal ini menyebabkan keterbatasan dalam menawarkan produk-produk yang
benar-benar sesuai dengan prinsip syariah, dan dalam beberapa kasus, sistem yang
diterapkan masih mengandung unsur-unsur yang dipertanyakan kehalalannya.

Kritik lainnya terkait dengan kurangnya sosialisasi yang efektif terhadap konsep
dan manfaat perbankan syariah (Heriansyah & Kahfi, 2024). Meskipun memiliki potensi
pasar yang besar, banyak masyarakat masih belum memahami perbedaan mendasar
antara perbankan syariah dan perbankan konvensional (Sobarna, 2021). Promosi
perbankan syariah sering kali hanya menyasar umat Islam yang memiliki pemahaman
agama yang kuat, sementara segmen masyarakat lainnya belum terjangkau secara
optimal. Bahkan, dalam beberapa kasus, nasabah lebih memilih bank konvensional
karena prosedur perbankan syariah dianggap lebih kompleks dan margin keuntungan
dalam sistem murabahah lebih tinggi dibandingkan bunga kredit di bank konvensional
(Muchtar, 2021).

Dari sisi praktik, penerapan prinsip-prinsip syariah dalam perbankan syariah juga
masih menuai perdebatan. Beberapa penelitian menemukan bahwa implementasi
mudharabah dan musyarakah dalam perbankan syariah sering kali tidak sepenuhnya
mencerminkan prinsip bagi hasil yang ideal, karena tetap menetapkan besaran bagi hasil
secara tetap, mirip dengan sistem bunga dalam perbankan konvensional (Yahya &

Muhammad Yusuf Siddik | 30



Vol. 07 No. 01 2025

Agunggunanto, 2011). Selain itu, penerapan sistem murabahah masih mendominasi
skema pembiayaan di perbankan syariah, yang membuatnya kurang inovatif dalam
mengembangkan skema pembiayaan berbasis investasi (Harahap, 2016).

Tidak hanya itu, perbankan syariah juga menghadapi tantangan dalam
menyediakan sumber daya manusia (SDM) yang kompeten. Banyak pegawai perbankan
syariah berasal dari latar belakang perbankan konvensional, sehingga pemahaman
mereka tentang prinsip ekonomi Islam masih terbatas. Kurangnya pendidikan dan
pelatihan yang mendalam tentang prinsip-prinsip syariah menjadi hambatan dalam
implementasi sistem perbankan syariah yang ideal.

Dengan berbagai kritik yang ada, penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi
berbagai tantangan yang dihadapi oleh perbankan syariah, baik dari segi regulasi,
implementasi akad-akad syariah, strategi pemasaran, hingga kesiapan SDM. Analisis
kritik strategi marketing juga menjadi fokus dalam penelitian ini, khususnya dalam
menilai efektivitas pendekatan pemasaran yang digunakan perbankan syariah dalam
menarik dan mempertahankan nasabah. Diharapkan, penelitian ini dapat memberikan
rekomendasi yang konstruktif bagi perbankan syariah agar dapat terus berkembang dan
tetap menjadi alternatif sistem keuangan yang lebih adil dan sesuai dengan nilai-nilai
[slam.

Method

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
kepustakaan, yang bertujuan untuk menganalisis prinsip dan implementasi perbankan
syariah berdasarkan literatur akademik, regulasi, dan penelitian terdahulu. Studi
kepustakaan dipilih karena memungkinkan peneliti untuk mengidentifikasi tren, konsep,
serta tantangan dalam sistem perbankan syariah melalui sumber-sumber terpercaya
(Biancone et al., 2020). Data dikumpulkan dari jurnal akademik, buku, laporan regulasi,
dan studi kasus terkait perbankan syariah yang terindeks dalam database bereputasi,
seperti Scopus dan Sinta.

Analisis data dilakukan dengan pendekatan deskriptif dan komparatif, yang
bertujuan untuk mengeksplorasi implementasi prinsip syariah dalam skema pembiayaan
seperti Murabahah, Mudharabah, dan Musyarakah. Selain itu, penelitian ini juga mengkaji
faktor yang mempengaruhi efektivitas perbankan syariah, termasuk strategi pemasaran,
pengelolaan risiko, serta pengembangan sumber daya manusia (Aldhawyan et al., 2024).
Selanjutnya, evaluasi dilakukan untuk menilai kesesuaian praktik perbankan syariah
dengan prinsip ekonomi Islam, serta membandingkan keunggulan dan tantangan yang
dihadapi dibandingkan dengan sistem perbankan konvensional. Hasil analisis ini
digunakan untuk mengidentifikasi masalah utama dan merumuskan rekomendasi guna
meningkatkan kredibilitas serta efektivitas perbankan syariah di Indonesia (Bonang et al.,
2024).

31 | Independensi Perbankan Syariah Dalam Promosi Produk Berbasis Syariah



Jurnal At-Tamwil: Kajian Ekonomi Syariah

Result and Discussion

Perbankan Syariah: Prinsip, Akad, dan Tantangan dalam Perkembangannya

Ajaran Islam bertujuan untuk memenuhi kebutuhan manusia, baik secara mental
maupun fisik (Sitepu, 2016). Secara fitrah, manusia membutuhkan harta untuk
keberlangsungan hidup mereka. Atas dasar itu, Islam memberikan peluang bagi umatnya
untuk melakukan interaksi dalam rangka memenuhi kebutuhan lahiriah mereka,
terutama dalam aspek finansial, sandang, pangan, dan papan. Kebutuhan-kebutuhan
tersebut tidak dapat dipenuhi tanpa adanya transaksi yang diatur secara rinci dalam
syariat Islam (Wajdi Farid, 2021).

Lahirnya  perbankan syariah merupakan salah satu cara untuk
mengimplementasikan aturan syariat dalam memenuhi kebutuhan manusia dalam
memperoleh dan menyimpan harta, serta mendapatkan kebutuhan materi dan jasa yang
diinginkan (Rachmadi Usman, 2022). Universalitas Islam menjadikan syariat Islam
sebagai alternatif dalam menciptakan kesejahteraan masyarakat. Marcel Boisard dalam
bukunya Humanisme L’Islam menyatakan bahwa membentuk manusia universal di masa
depan sangatlah sulit tanpa adanya penerimaan secara timbal balik dari setiap individu
(Luthfi, n.d.). Kesadaran yang tinggi akan pentingnya konsep ajaran Islam yang mengatur
semua aspek kehidupan menjadi faktor utama dalam membentuk peradaban yang
harmonis.

Perbankan syariah merupakan layanan perbankan yang menggunakan prinsip-
prinsip syariah dan berada di bawah pengawasan Dewan Pengawas Syariah (DPS) yang
ditunjuk dan diotorisasi oleh Majelis Ulama Indonesia (Ahmad Mutamimul.,, n.d.). Secara
umum, layanan perbankan syariah hampir sama dengan perbankan konvensional, tetapi
pelaksanaannya disesuaikan dengan prinsip syariah yang menekankan transaksi yang
jelas (tidak gharar), bebas dari riba, serta tidak merugikan atau menzalimi pihak lain
(Hilalia, Nurdiana, 2023).

Menurut Antonio Syafi’i, bank syariah dan bank konvensional memiliki beberapa
kesamaan dalam aspek teknis, seperti penerimaan uang, mekanisme transfer, dan
penggunaan teknologi (Alanshori, 2016). Namun, terdapat perbedaan mendasar yang
mencakup aspek legal, struktur organisasi, jenis usaha yang dibiayai, serta lingkungan
kerja. Salah satu perbedaan penting adalah bahwa akad yang dilakukan di bank syariah
memiliki konsekuensi dunia dan akhirat karena didasarkan pada hukum Islam (Sobarna,
2021). Selain itu, jika terjadi perselisihan antara bank syariah dan nasabah, penyelesaian
dilakukan melalui Badan Arbitrase Muamalah Indonesia (BAMUI), bukan di Pengadilan
Negeri seperti pada bank konvensional.

Sistem perbankan syariah menerapkan berbagai akad yang sesuai dengan prinsip
syariah, antara lain dalam perbankan syariah, berbagai akad digunakan sebagai dasar
transaksi agar tetap sesuai dengan prinsip Islam yang bebas dari riba, gharar, dan maysir.
Akad Wadi’ah digunakan dalam tabungan dan deposito dengan konsep titipan, sementara
Murabahah memungkinkan bank menjual barang kepada nasabah dengan keuntungan
yang telah disepakati. Untuk investasi, terdapat Mudharabah, di mana nasabah sebagai
pemilik modal bekerja sama dengan bank sebagai pengelola modal dalam sistem bagi

Muhammad Yusuf Siddik | 32



Vol. 07 No. 01 2025

hasil, serta Musyarakah, yang melibatkan kerja sama bisnis antara dua pihak dengan
pembagian keuntungan dan kerugian sesuai porsi modal masing-masing. Selain itu, Qardh
menjadi solusi bagi nasabah yang membutuhkan pinjaman tanpa bunga, sering digunakan
dalam produk seperti kartu kredit syariah(Nst et al., 2022).

Perbankan syariah juga menyediakan layanan berbasis akad lainnya, seperti Rahn,
yaitu gadai syariah dengan jaminan aset bernilai, serta Wakalah, yang memungkinkan
bank bertindak sebagai perwakilan dalam transaksi tertentu (Kahfi & Zen, 2024). Dalam
pemindahan utang, akad Hawalah digunakan untuk mengalihkan kewajiban dari satu
pihak ke pihak lain. Sedangkan Kafalah berperan sebagai jaminan yang diberikan oleh
bank atas transaksi nasabah, termasuk dalam kartu kredit syariah. Sementara itu, [jarah
diterapkan dalam sistem sewa-menyewa, baik untuk properti maupun layanan
administrasi perbankan. Dengan beragam akad ini, perbankan syariah tidak hanya
menawarkan sistem keuangan yang adil dan transparan tetapi juga memastikan
keberkahan dalam setiap transaksi yang dilakukan oleh nasabah.

Seluruh akad di atas didasarkan pada prinsip keadilan, transparansi, dan
akuntabilitas, sehingga memastikan tidak ada pihak yang dirugikan dan menghindari
praktik riba. Dalam satu dekade terakhir, industri perbankan syariah di Indonesia
mengalami pertumbuhan yang pesat. Data Otoritas Jasa Keuangan (OJK) tahun 2018
menunjukkan bahwa total aset bank konvensional mencapai Rp 8,1 kuadriliun,
sedangkan aset bank syariah mencapai Rp 477 triliun, tumbuh 12,5% dibandingkan tahun
sebelumnya. Penetrasi perbankan syariah juga meningkat dari 4,85% pada 2014 menjadi
5,91% pada 2018 (Bagraff, 2024). Menurut Umar M. Chapra dalam bukunya Islam and
Economic Challenge (2002), sistem ekonomi Islam yang diterapkan di berbagai negara
Muslim menekankan aspek harmoni dan keadilan. Prinsip syariah dalam perbankan juga
erat kaitannya dengan konsep Good Corporate Governance (GCG), yang mencakup lima
prinsip utama: transparansi, akuntabilitas, tanggung jawab, independensi, dan
kesetaraan (Darmalaksana, 2022). Prinsip ini bertujuan menciptakan sistem keuangan
yang adil dan menguntungkan semua pihak dengan skema profit sharing yang
mengedepankan konsep win-win solution.

Analisis tantangan terhadap regulasi Perbankan Syariah

1. Peraturan Perundangan Bank Syariah dan Peraturan Perundangan Bank Konvensional
Perbankan syariah tidak hanya berorientasi pada keuntungan sebagaimana
perbankan konvensional, tetapi juga bertujuan untuk menerapkan prinsip kemudahan,
keadilan, dan rahmatan lil ‘alamin yang menjadi ciri khas syariat Islam (Rustam, 2024).
Namun, dalam praktiknya, perbankan syariah masih harus beradaptasi dengan
regulasi nasional yang juga mengatur perbankan konvensional, sehingga terdapat
beberapa keterbatasan dalam penerapan prinsip syariah secara murni. Menurut Sutan
Remy Sjahdeini dalam bukunya Perbankan Syariah: Produk-produk dan Aspek-Aspek
Hukumnya, menyebutkan bahwa bank syariah harus tunduk pada dua aturan utama,
yaitu aturan syariah dan aturan positif (Sutan Remy Sjahdeini, 2018). Aturan positif
yang dimaksud adalah peraturan perundang-undangan negara yang berlaku. Hal ini

33| Independensi Perbankan Syariah Dalam Promosi Produk Berbasis Syariah



Jurnal At-Tamwil: Kajian Ekonomi Syariah

menciptakan tantangan tersendiri bagi bank syariah dalam mengembangkan produk
dan sistem pembiayaan yang benar-benar sesuai dengan prinsip syariah.

Meskipun undang-undang perbankan syariah telah diterbitkan melalui Undang-
Undang No. 7 Tahun 1992, yang kemudian diperbarui dengan Undang-Undang No. 10
Tahun 1998, dan diperkuat dengan Undang-Undang No. 21 Tahun 2008, perbankan
syariah tetap harus mengikuti ketentuan hukum positif dalam sistem pembiayaannya
(Sri Hariati.,, 2024). Sebagai unit usaha yang memberikan pembiayaan melalui
perjanjian dan akad muamalah, bank syariah harus memahami hukum perikatan yang
diatur dalam Kitab Undang-Undang Hukum Perdata (KUH Perdata). Keberadaan dua
aturan ini menyebabkan sistem pembiayaan di perbankan syariah tampak serupa
dengan sistem yang diterapkan di perbankan konvensional, meskipun dalam
pelaksanaannya telah disesuaikan dengan prinsip-prinsip syariah.

Dalam sistem hukum Indonesia, berbagai regulasi telah disusun untuk mengatur
aspek hukum korporasi, pasar modal, serta penyelesaian utang-piutang. Undang-
Undang No. 40 Tahun 2007 tentang Perseroan Terbatas mengatur pendirian,
pengelolaan, dan pembubaran perusahaan berbentuk PT, termasuk tata kelola
perusahaan yang transparan dan bertanggung jawab (Keuangan, 2016). Sementara itu,
Undang-Undang No. 8 Tahun 1995 tentang Pasar Modal berfungsi sebagai landasan
hukum dalam pengawasan dan pengelolaan pasar modal, mengatur emiten, investor,
serta lembaga penunjang agar transaksi investasi berjalan adil dan transparan
(Republik indonesia, 1995). Di sisi lain, Undang-Undang No. 37 Tahun 2004 tentang
Kepailitan dan Kewajiban Pembayaran Utang memberikan mekanisme penyelesaian
utang yang adil bagi kreditur dan debitur dalam kasus kepailitan (Juditia Damlah,
2017). Dengan adanya regulasi ini, diharapkan dunia bisnis dan investasi di Indonesia
dapat berjalan lebih stabil, adil, serta memiliki kepastian hukum yang kuat.

Adanya aturan-aturan nasional terkait pasar modal, sistem pembiayaan, serta
aturan kepailitan membuat perbankan syariah tidak sepenuhnya dapat
mengembangkan produk yang benar-benar berbeda dari sistem perbankan
konvensional (Fadillah & Kusuma, 2021). Beberapa praktik yang mirip dengan bank
konvensional masih sulit dihindari, seperti penyitaan aset nasabah yang gagal
melunasi pinjaman, pembatasan bagi hasil dalam investasi, serta sistem transaksi
dalam pembiayaan yang tidak jauh berbeda dengan sistem perbankan konvensional
(Fattah, 2022). Padahal, dalam syariat Islam, terdapat banyak kemudahan yang
seharusnya dapat diberikan kepada nasabah. Misalnya, dalam sistem bagi hasil
(nisbah), nasabah yang mendepositokan dananya di bank syariah seharusnya bisa
mendapatkan nisbah yang lebih besar, bahkan hingga 50%. Namun, kenyataannya,
nisbah ini sering kali dibatasi hanya sekitar 25% agar tetap selaras dengan suku bunga
deposito yang diterapkan di perbankan konvensional. Akibatnya, tidak sedikit nasabah
yang merasa bahwa bank syariah hanya sekadar mengganti nama transaksi tanpa
adanya perbedaan substansial dalam sistem yang diterapkan.

Dengan kondisi ini, perlu ada langkah konkret dari seluruh pemangku
kepentingan untuk memperjuangkan regulasi yang lebih mendukung perkembangan
perbankan syariah agar mampu menghadirkan solusi keuangan yang lebih sesuai

Muhammad Yusuf Siddik | 34



Vol. 07 No. 01 2025

dengan prinsip Islam secara menyeluruh. Selain itu, edukasi kepada masyarakat
tentang perbedaan fundamental antara bank syariah dan bank konvensional harus
terus diperkuat agar kepercayaan terhadap sistem perbankan syariah semakin
meningkat.

2. Kurang Optimal Dalam Sosialisasi

Chrisna Suhendi dalam artikelnya yang dimuat pada Jurnal Fakultas Ekonomi
Unissula Semarang menyebutkan bahwa strategi pemasaran bank syariah selama ini
masih terbatas pada friendly environment, yaitu hanya menyasar kalangan umat Islam
yang sudah memahami dan menerima konsep syariah (Santoso, 2014). Jargon-jargon
yang digunakan pun masih berkisar pada ungkapan yang nyaman di telinga umat
Islam, tetapi bisa menimbulkan ketidaknyamanan bagi pihak lain. Beberapa contoh
jargon seperti "bunga bank haram" atau "daging yang tumbuh dari harta haram berhak
masuk neraka"” sering kali menjadi pembahasan dalam promosi perbankan syariah
(Fauzia & Riyadi, 2020). Namun, pendekatan seperti ini kurang efektif dalam menarik
minat masyarakat yang masih berpikir dalam kerangka untung dan rugi.

Seharusnya, perbankan syariah lebih menonjolkan aspek keunggulan sistem
[slam yang bersifat universal, seperti keuntungan yang proporsional, transparansi
dalam transaksi, skema pembiayaan yang tidak memberatkan, serta prinsip win-win
solution yang menjamin tidak ada pihak yang dirugikan (Mohammad Enamul Hoque,
2019). Jargon mengenai ancaman harta haram dan neraka mungkin bisa menggugah
sebagian umat Islam, tetapi bagi sebagian lainnya terutama mereka yang masih
mempertimbangkan manfaat finansial pendekatan tersebut kurang efektif (Liaqat et
al., 2024). Oleh karena itu, diperlukan strategi komunikasi yang lebih inklusif agar
pesan perbankan syariah dapat diterima secara lebih luas oleh berbagai lapisan
masyarakat.

Lebih dari itu, perbankan syariah seharusnya mampu menarik minat pasar di
luar komunitas Muslim dengan menawarkan program-program inovatif yang
menguntungkan nasabah dan memberikan kemudahan yang tidak ditemukan dalam
perbankan konvensional (Apriyani, 2023). Saat ini, produk perbankan syariah yang
paling banyak diminati dan dikembangkan adalah produk kredit konsumsi berbasis
Murabahah. Padahal, masih banyak skema syariah lain yang bisa digarap untuk
meningkatkan daya saing perbankan syariah di sektor ekonomi.

Sebagai contoh, perbankan konvensional umumnya hanya menawarkan
pembiayaan melalui sistem kredit perbankan, di mana nasabah menerima sejumlah
uang yang harus dikembalikan dengan nilai lebih tinggi sesuai dengan suku bunga yang
berlaku (Sobarna, 2021). Sebaliknya, perbankan syariah sebenarnya memiliki peluang
untuk mengembangkan skema transaksi berbasis Ijarah melalui proyek pembangunan
fisik, atau proyek investasi dan pembangunan sektor riil dengan skema Mudharabah
dan Musyarakabh. Jika ingin lebih inovatif, bank syariah juga bisa menerapkan sistem
Muzaara’ah dalam bentuk kerja sama pertanian dengan pemilik lahan atau
pemanfaatan lahan-lahan tidur untuk mendukung program swasembada pangan
pemerintah.

35 | Independensi Perbankan Syariah Dalam Promosi Produk Berbasis Syariah



Jurnal At-Tamwil: Kajian Ekonomi Syariah

Menurut data Otoritas Jasa Keuangan (OJK) pada Oktober 2014, pembiayaan
berbasis Murabahah mencapai 59% dari total transaksi perbankan syariah. Sisanya
menggunakan skema Mudharabah, Musyarakah, Istishna’, Ijarah, dan Qardh
(Hasibuan, 2019). Data ini menunjukkan bahwa perbankan syariah masih lebih banyak
berfokus pada pembiayaan pengadaan barang dibandingkan pengembangan investasi
yang lebih variatif. Padahal, jika sektor investasi digarap dengan serius, potensi
keuntungannya jauh lebih menjanjikan dibandingkan sekadar transaksi jual beli.

Oleh karena itu, diperlukan studi lebih mendalam dalam pengembangan
perbankan syariah agar produk yang ditawarkan tidak hanya terbatas pada kredit
konsumsi, tetapi juga mencakup skema investasi dan pengembangan modal (Saidah
Fitri & Qizam, 2022). Langkah ini akan memperluas cakupan pasar perbankan syariah
dan menjadikannya lebih kompetitif di industri keuangan. Selain inovasi produk,
peningkatan dana untuk sosialisasi perbankan syariah juga sangat penting. Saat ini,
alokasi dana promosi perbankan syariah nasional hanya sekitar 0,2% dari total dana
promosi perbankan konvensional, suatu angka yang sangat kecil jika dibandingkan
dengan skala industri perbankan secara keseluruhan. Dengan anggaran promosi yang
terbatas, kesadaran masyarakat terhadap keunggulan perbankan syariah pun menjadi
kurang optimal (Aryanti et al.,, 2022).

Promosi perbankan syariah sebaiknya tidak hanya dilakukan oleh lembaga
perbankan semata, tetapi juga melibatkan berbagai pihak seperti akademisi, ulama,
kiai, ekonom, dan pengusaha. Mereka dapat menyuarakan kelebihan perbankan
syariah dari berbagai perspektif untuk meningkatkan pemahaman masyarakat tentang
fungsi, manfaat, peran, dan positioning perbankan syariah di tingkat nasional
(Nasution et al.,, 2023). Para akademisi, ulama, dan kiai dapat membantu menyebarkan
pemahaman tentang perbankan syariah di lingkungan akademik, masjid, pengajian,
serta komunitas santri dan masyarakat luas.

Sementara itu, para ekonom dapat memberikan analisis berbasis data tentang
keunggulan perbankan syariah dari sisi ekonomi, sedangkan para pengusaha
diharapkan dapat menunjukkan bukti nyata dengan melakukan transaksi keuangan
mereka melalui bank syariah yang menawarkan kemudahan serta biaya yang lebih
kompetitif dibandingkan perbankan konvensional (Safaah Restuning Hayati, 2011).
Dengan strategi sosialisasi yang lebih sistematis dan melibatkan berbagai elemen
masyarakat, diharapkan perbankan syariah dapat semakin berkembang dan diterima
secara lebih luas, tidak hanya di kalangan umat Islam tetapi juga di komunitas yang
lebih besar.

3. Tidak Maksimal dalam Menggarap Floating Market
Harus diakui bahwa potensi pasar perbankan syariah di Indonesia sangat
prospektif. Bahkan, menurut budi kolistiawan dalam makalahnya yang berjudul Bisnis
Syariah Menghadapi Masyarakat Ekonomi ASEAN menyatakan bahwa dalam
menghadapi era ASEAN Economic Community (AEC), terdapat empat segmentasi utama
dalam pasar Muslim Indonesia. Pertama, food market atau pasar makanan. Kedua,
garment market atau pasar pakaian. Ketiga, entertainment market atau pasar hiburan.

Muhammad Yusuf Siddik | 36



Vol. 07 No. 01 2025

Dan keempat, finance and business market atau pasar keuangan dan bisnis
(Kolistiawan, 2017).

Selain itu, Adiwarman juga mengidentifikasi empat tipe kelompok di kalangan
umat Islam Indonesia yang dapat menerima pasar syariah, yaitu:

a. Kelompok Rasionalis (Rationalist), yaitu kelompok yang mempertimbangkan
manfaat suatu produk tanpa merasa digurui atau dipaksa.

b. Kelompok Universalis (Universalist), yaitu kelompok yang menekankan
transparansi dalam setiap transaksi keuangan.

c. Kelompok Sharia Loyalist, yaitu kelompok yang hanya mau menggunakan produk
yang sesuai dengan prinsip syariah.

d. Kelompok Apatis (Apathist), yaitu kelompok yang lebih mengutamakan harga
murah dan sering disebut sebagai Conventional Loyalist, karena loyal terhadap
sistem perbankan konvensional.

Dari pembagian kelompok tersebut, dapat disimpulkan bahwa pasar umat Islam
dalam menyikapi perkembangan perbankan syariah terbagi ke dalam tiga kategori
utama, yaitu:

a. Pasar Loyalis Syariah, yaitu kelompok yang fanatik terhadap sistem perbankan
syariah dan hanya menggunakan produk berbasis syariah.

b. Pasar Mengambang (Floating Market), yaitu kelompok yang tidak terlalu fanatik
terhadap satu sistem perbankan tertentu, baik syariah maupun konvensional, dan
lebih memilih berdasarkan keuntungan yang ditawarkan.

c. Pasar Loyalis Konvensional, yaitu kelompok yang fanatik terhadap sistem
perbankan konvensional dan cenderung menolak perbankan syariah.

Chrisna Suhendi menyatakan bahwa jika perbankan syariah ingin memperluas
pangsa pasarnya, maka mereka harus mulai serius menggarap floating market. Segmen
ini lebih mengutamakan aksesibilitas, kenyamanan dalam bertransaksi, serta
keragaman produk yang ditawarkan. Hal ini sejalan dengan pandangan Hermawan
Kertajaya yang menyatakan bahwa perbankan syariah harus berani keluar dari
penggunaan jargon-jargon agama dan lebih menonjolkan aspek ekonomi. Seperti yang
ia katakan, "Ini adalah sistem ekonomi, bukan agama"(Hasanudin Abdurakhman,
2017).

Pernyataan Hermawan Kertajaya yang menyarankan agar perbankan syariah
keluar dari jargon agama memang ada benarnya. Namun, bukan berarti bahwa sistem
perbankan syariah tidak memiliki kaitan dengan agama. Untuk menarik minat pasar
mengambang, memang diperlukan pendekatan yang lebih rasional dan logis, yaitu
dengan menonjolkan sisi keuntungan dan kemudahan yang bisa diterima oleh mereka
secara objektif. Adapun sosialisasi menggunakan ayat-ayat Al-Qur'an atau hadits
tentang riba memang masih relevan, tetapi hanya efektif bagi kalangan yang sudah
memiliki kesadaran keagamaan tinggi dan merupakan nasabah setia perbankan
syariah sejak awal (Chairil, Hasbi, Noprizal Noprizal, 2021).

Salah satu strategi yang dapat diterapkan oleh perbankan syariah adalah dengan
menghadirkan produk yang lebih fleksibel dan kompetitif dibandingkan sistem
konvensional. Misalnya, dalam hal Kredit Pemilikan Rumah (KPR), bank syariah

37 | Independensi Perbankan Syariah Dalam Promosi Produk Berbasis Syariah



Jurnal At-Tamwil: Kajian Ekonomi Syariah

seharusnya mampu menawarkan skema cicilan yang lebih ringan dibandingkan bank
konvensional (Adinugraha, Hendri Hermawan, 2020). Harapannya, dengan cicilan
yang lebih terjangkau, floating market akan tertarik untuk mencoba layanan
perbankan syariah dan kemudian mempertimbangkan produk investasi lainnya.
Namun, kenyataan yang terjadi di lapangan justru sebaliknya. Sering kali cicilan KPR
melalui perbankan syariah lebih tinggi dan lebih membebani nasabah, dengan
prosedur pengajuan yang lebih sulit dibandingkan dengan bank konvensional.

Oleh karena itu, perbankan syariah harus lebih berani berinovasi dalam
menciptakan produk yang kompetitif dan mudah diakses. Tidak hanya sekadar
menyesuaikan diri dengan sistem perbankan konvensional dalam mencari
keuntungan, tetapi juga harus mampu memberikan solusi keuangan yang lebih
fleksibel dan menguntungkan bagi nasabah, terutama bagi segmen pasar mengambang
yang memiliki potensi sangat besar.

4. Tantangan dan Kontroversi Dalam Penerapan Sistem Syariah

Fakta menunjukkan bahwa beberapa bank masih disinyalir berkutat pada sistem
konvensional, meskipun secara formal mereka menggunakan label "syariah". Banyak
akad dalam perbankan syariah yang masih memiliki kemiripan dengan akad di
perbankan konvensional, dengan perbedaan yang lebih menonjol pada istilah yang
digunakan daripada substansi akad itu sendiri(Mukti & Suprayogi, 2020). Dalam hal
ini, diperlukan ketegasan dan revitalisasi internalisasi nilai-nilai ekonomi Islam yang
sesungguhnya dalam praktik perbankan syariah. Jika tidak ada perbaikan nyata, maka
masyarakat tidak akan tertarik untuk menjadikan perbankan syariah sebagai pilihan
investasi mereka.

Berdasarkan pengamatan, masih terdapat kejanggalan dalam beberapa sistem
pembiayaan perbankan syariah. Salah satunya adalah penerapan akad Murabahah, di
mana transaksi antara bank dan nasabah yang membutuhkan barang terkadang tidak
dilakukan sebagaimana mestinya(Saputra, 2020). Seharusnya, bank berperan sebagai
penjual yang berhak mendapatkan keuntungan, tetapi dalam praktiknya, sering kali
bank hanya memberikan dana tunai kepada nasabah untuk membeli barang yang
diinginkan. Setelah itu, nasabah diwajibkan mencicil pengembalian dana kepada bank
dengan jumlah yang lebih besar dari dana yang diterima. Sistem seperti ini sangat
mirip dengan sistem kredit di perbankan konvensional, sehingga menimbulkan kesan
bahwa perbedaan antara keduanya hanya terletak pada penggunaan istilah (Kadenun
& Yuliana, 2024).

Muhammad Thahir Mansoori menegaskan bahwa transaksi pembiayaan dalam
perbankan syariah bukanlah transaksi uang, melainkan transaksi barang dan aset. Oleh
karena itu, pinjaman uang yang berbasis bunga sangat dilarang dalam perbankan
syariah. Dalam hal ini, bank syariah seharusnya beroperasi sebagai bank berbasis aset
(asset-based banking). Namun, menurut Hidayanto, masih banyak transaksi di
perbankan syariah yang merupakan bentuk "rekayasa” untuk menghindari riba, tetapi
pada akhirnya justru mengabaikan tujuan utama dari sistem syariah itu sendiri
(Hidayanto, 2008).

Muhammad Yusuf Siddik | 38



Vol. 07 No. 01 2025

Senada dengan itu, Ridha Kurniawan Adam dalam tesisnya yang berjudul
Penerapan Sistem Jual Beli Murabahah pada Bank Syariah (Studi Terhadap Pembiayaan
Rumah/Properti pada BNI Syariah Cabang Medan) menyatakan bahwa mekanisme jual
beli yang diterapkan di BNI Syariah Cabang Medan tidak sesuai dengan prinsip
Murabahah(Adnans, 2007). Dalam praktiknya, transaksi dilakukan dalam dua tahap:
pertama, jual beli antara pemilik barang, bank, dan nasabah dibuat di bawah tangan,
lalu terjadi lagi jual beli antara pemilik barang dengan nasabah melalui akta
notaris/PPAT. Model transaksi seperti ini bertentangan dengan ketentuan dalam
Fatwa DSN No. 04/DSN-MUI/IV/2000 tentang Murabahah dan PBI No. 7/46/PBI/2005
tentang akad penghimpunan dan penyaluran dana bagi bank syariah. Dalam sistem
Murabahah yang ideal, bank harus berperan sebagai penjual barang, bukan hanya
sebagai penyedia dana (Adnans, 2007).

Beberapa cendekiawan juga mempertanyakan penerapan akad Mudharabah dan
Musyarakah di perbankan syariah, yang menurut mereka tidak sepenuhnya sesuai
dengan aturan dalam syariat Islam (Hasanah & Hastriana, 2024). Dalam praktiknya,
sistem yang diterapkan di perbankan syariah lebih berorientasi pada profit sharing,
padahal prinsip Mudharabah dan Musyarakah tidak hanya tentang keuntungan, tetapi
juga tentang risiko kerugian (profit and loss sharing). Dalam sistem yang ideal, nasabah
(amil) yang menggunakan dana bank (shahibul maal) tidak selalu mendapatkan
keuntungan, dan jika pun memperoleh keuntungan, jumlahnya tidak selalu tetap dalam
setiap periode. Oleh karena itu, penerapan sistem ini seharusnya disertai dengan
perhitungan yang lebih fleksibel dan realistis.

Saiful Azhar Rosly dalam artikelnya yang berjudul Critical Issues on Islamic
Banking and Financing Markets juga mengungkapkan kekhawatirannya terhadap
dominasi akad Murabahah dalam pembiayaan perbankan syariah. [a menilai bahwa
Murabahah mendominasi pembiayaan syariah hingga menggeser potensi pembiayaan
berbasis Mudharabah dan Musyarakah yang sebenarnya lebih sesuai dengan prinsip
ekonomi Islam (Saiful Azhar Rosly, 2005). Fenomena ini terjadi karena Murabahah
dianggap lebih mudah disesuaikan dengan regulasi perbankan konvensional,
meskipun skema ini lebih menyerupai sistem kredit dengan keuntungan tetap
dibandingkan sistem bagi hasil yang menjadi karakteristik utama ekonomi Islam.

Selain itu, dalam pembiayaan proyek pembangunan fisik, seperti renovasi rumabh,
bank syariah seharusnya dapat bertindak sebagai kontraktor dengan menyediakan
tenaga kerja dan bahan bangunan. Dengan demikian, bank benar-benar berhak
mendapatkan keuntungan melalui akad Ijarah untuk tenaga kerja dan Murabahah
untuk bahan bangunan. Namun, yang terjadi di lapangan justru sebaliknya. Nasabah
diberikan dana tunai yang kemudian dikembalikan dalam bentuk cicilan dengan total
pengembalian lebih besar dari jumlah dana yang diterima (Setiawan & Yanto, 2018).
Hal ini pada akhirnya tidak jauh berbeda dengan sistem kredit perbankan
konvensional.

Dalam hal pembiayaan KPR Syariah, perhitungan margin dan prosedur yang
diterapkan terkadang tidak jauh berbeda dengan perbankan konvensional. Meskipun
bank syariah telah menerapkan sistem cicilan flat sesuai dengan prinsip jual beli

39 | Independensi Perbankan Syariah Dalam Promosi Produk Berbasis Syariah



Jurnal At-Tamwil: Kajian Ekonomi Syariah

syariah, penentuan nominal cicilan masih sering mengacu pada metode perbankan
konvensional. Bahkan, dalam beberapa kondisi, nominal cicilan di bank syariah bisa
lebih besar dibandingkan dengan cicilan di bank konvensional. Muhammad Anwar
dalam penelitiannya yang berjudul Islamicity of Banking and Modes of Islamic Banking
juga memaparkan bahwa transaksi pembiayaan di bank syariah lebih banyak
menggunakan skema Murabahah dan Bai’ Bithaman Ajil. Dalam transaksi tersebut,
bank syariah mengubah istilah "bunga" yang menjadi fokus perbankan konvensional
menjadi "margin" atau "keuntungan"(Anwar, 2023).

Secara umum, berbagai program pembiayaan di bank syariah masih belum
sepenuhnya sesuai dengan prinsip syariah yang ideal. Seharusnya, bank syariah benar-
benar menerapkan sistem yang menuntut pemegang dana untuk memperoleh
keuntungan dari usaha nyata, bukan hanya dengan duduk diam dan mendapatkan
keuntungan dari pembiayaan seperti yang terjadi dalam sistem perbankan
konvensional. Dalam Islam, memperoleh keuntungan harus dilakukan melalui
transaksi riil, seperti perdagangan, penyediaan jasa, atau kerja sama bisnis
(AripPurkon, 2014). Islam tidak membenarkan seseorang mendapatkan keuntungan
hanya dengan memberikan pinjaman atau meminjamkan uang, sebagaimana yang
umum dilakukan dalam perbankan konvensional (Kasdi, 2013). Oleh karena itu,
perbankan syariah perlu melakukan reformasi dalam penerapan akad-akad yang
digunakan agar benar-benar mencerminkan prinsip ekonomi Islam yang sejati. Selain
meningkatkan transparansi, bank syariah juga harus berani mengadopsi mekanisme
yang lebih inovatif dan sesuai dengan nilai-nilai syariah, sehingga masyarakat semakin
yakin bahwa sistem perbankan syariah benar-benar berbeda dari perbankan
konvensional, bukan sekadar "bungkus baru" dari sistem yang sama.

5. SDM Belum Maksimal

Pola penyiapan sumber daya manusia (SDM) merupakan faktor penting dalam
meningkatkan dan memperbaiki kinerja perbankan syariah (Putri Nurhida Hrp, 2024).
Sayangnya, masih terdapat kekurangan dalam upaya pengembangan SDM di sektor ini.
Tidak cukup hanya memberikan pelatihan selama beberapa bulan kepada SDM yang
sebelumnya bekerja di perbankan konvensional, lalu menempatkan mereka di
perbankan syariah. Proses pelatihan yang singkat bagi SDM dari perbankan
konvensional diyakini tidak akan maksimal. Mereka akan menghadapi banyak kendala
dalam menjalankan sistem syariah yang sejatinya belum sepenuhnya mereka kuasai.
Seharusnya, SDM di perbankan syariah dibekali dengan pemahaman yang mendalam
mengenai prinsip-prinsip syariah yang bersumber dari disiplin ilmu keislaman yang
fundamental, baik dari Al-Qur'an, Hadits, maupun Figih Muamalat.

Tanpa penguasaan disiplin ilmu yang mendalam, akan sulit bagi perbankan
syariah untuk berkembang menjadi lembaga keuangan yang mampu memberikan
layanan yang lebih baik, mudah diakses, dan benar-benar mencerminkan konsep
rahmatan lil ‘alamin (Maghfiroh, 2021). Oleh karena itu, sudah saatnya perbankan
syariah menjalin kerja sama dengan lembaga-lembaga pendidikan, mulai dari tingkat
pesantren hingga perguruan tinggi, guna mempersiapkan SDM yang benar-benar

Muhammad Yusuf Siddik | 40



Vol. 07 No. 01 2025

menguasai prinsip-prinsip syariah. Hal ini bertujuan untuk mencetak bankir-bankir
islami yang memiliki kompetensi tinggi dalam membangun perbankan syariah yang
lebih profesional dan terpercaya.

Saat ini, memang telah banyak berdiri sekolah-sekolah tinggi ekonomi dan
perbankan Islam. Namun, hal tersebut masih dirasa kurang jika pendidikan tentang
perbankan syariah tidak dimulai sejak tingkat menengah. Sebab, sebagian besar
mahasiswa yang memilih program studi perbankan syariah bukan berasal dari latar
belakang pendidikan agama yang kuat sejak dini. Akibatnya, mereka masih mengalami
kesulitan dalam memahami literatur Islam terkait perbankan syariah secara
mendalam. Oleh karena itu, diperlukan sistem pendidikan yang lebih terstruktur untuk
menyiapkan SDM yang tidak hanya memahami aspek teknis perbankan, tetapi juga
memiliki pemahaman yang kokoh terhadap nilai-nilai Islam. Dengan demikian,
perbankan syariah dapat tumbuh dan berkembang sesuai dengan prinsip-prinsip
syariah yang murni, serta mampu memberikan manfaat yang lebih besar bagi
masyarakat dan ekonomi Islam secara keseluruhan (Nilam sari, 2014).

Conclusion

Perbankan syariah di Indonesia telah mengalami pertumbuhan yang pesat, namun
masih menghadapi berbagai tantangan yang perlu segera diatasi. Beberapa kritik utama
mencakup kemiripan sistem dengan perbankan konvensional, keterbatasan regulasi yang
membatasi inovasi produk berbasis syariah, serta kurangnya sosialisasi yang efektif
kepada masyarakat luas. Selain itu, penerapan akad-akad syariah seperti Murabahah,
Mudharabah, dan Musyarakah masih belum sepenuhnya mencerminkan prinsip bagi hasil
yang ideal, sementara dominasi pembiayaan berbasis Murabahah membatasi
diversifikasi produk. Faktor lain yang menjadi hambatan adalah kesiapan sumber daya
manusia yang masih belum optimal, mengingat banyak pegawai bank syariah yang belum
memiliki pemahaman mendalam tentang ekonomi Islam. Untuk meningkatkan
kepercayaan dan daya saing perbankan syariah, diperlukan reformasi dalam regulasi agar
lebih mendukung pengembangan sistem keuangan syariah yang murni. Selain itu, inovasi
produk, peningkatan kualitas SDM, serta strategi pemasaran yang lebih inklusif perlu
diperkuat guna menarik minat pasar yang lebih luas, termasuk segmen floating market.
Dengan langkah-langkah perbaikan yang sistematis dan komprehensif, perbankan
syariah di Indonesia dapat berkembang lebih baik sebagai sistem keuangan yang adil,
transparan, dan sesuai dengan prinsip syariah.

41 | Independensi Perbankan Syariah Dalam Promosi Produk Berbasis Syariah



Jurnal At-Tamwil: Kajian Ekonomi Syariah

References

Adinugraha, Hendri Hermawan, And M. S. (2020). Perbankan Syariah: Fenomena Terkini
Dan Praktiknya Di Indonesia. Penerbit Nem.

Adnans, R. K. (2007). Penerapan Sistem Jual Beli Murabahah Pada Bank Syariah (Studi
Terhadap Pembiayaan Rumah/Properti Pada Bni Syariah Cabang Medan). Diss.
Thesis Sekolah Pasca Sarjana Universitas Sumatera Utara, Medan.

Ahmad Mutamimul. (N.D.). Fatwa Tazir Dan Ta‘'wid Di Perbankan Syariah Serta Adopsinya
Di Lembaga Otoritas Keuangan Syariah. Fakultas Syariah Dan Hukum Uin Syarif
Hidayatullah Jakarta.

Alanshori, M. Z. (2016). Perkembangan, Tantangan, Dan Peluang Bank Syariah. Jurnal
Ekonomi Syariah, 1(September), 127-139.

Aldhawyan, S., Khan, M. N., Alam, M. S, Khan, M. A. 1., & Asif, M. (2024). A Study Of Islamic
Banking And Finance For Interest-Free Investors: A Bibliometric Analysis. Journal
of Infrastructure, Policy And Development, 8(8), 1-27.
Https://Do0i.Org/10.24294/]ipd.V8i8.5872

Anwar, M. (2023). “Islamicity Of Banking And Modes Of Islamic Banking.”

Apriyani, V. (2023). Manajemen Pelayanan Kualitas Bank Syariah. Diss. Universitas Islam
Negeri Fatmawati Sukarno.

Arippurkon. (2014). Bisnis Online Syariah. Gramedia Pustaka Utama.

Aryanti, F. P,, Nurhalizah, F., & Jannah, H. (2022). Pengaruh Kontribusi Pembiayaan Mikro
Modal Kerja Di Dalam Lembaga Keuangan Perbankan Syariah Terhadap
Pengembangan Usaha Mikro Kecil Dan Menengah (Umkm) Di Kota Palembang
(Studi Kasus Bank Syariah Indonesia Kc Demang). Ekonomis: Journal Of Economics
And Business, 6(2), 699. Https://Doi.Org/10.33087 /Ekonomis.V6i2.566

Aziz Budi Setiawan. (2006). Perbankan Syariah; Challenges Dan Opportunity. Jurnal
Kordinat, 1, 1-42.

Bagraff, H. A. (2024). Transaksi Non Tunai Terhadap Volalitas Uang Serta Halida Achmad
Bagraff Achmad Room Riyanto. Jurnal Muslim Heritage, 9(2), 318.

Biancone, P. Pietro, Saiti, B., Petricean, D., & Chmet, F. (2020). The Bibliometric Analysis
Of Islamic Banking And Finance. Journal Of Islamic Accounting And Business
Research, 11(9), 2069-2086. Https://Doi.Org/10.1108/Jiabr-08-2020-0235

Bonang, D., Fianto, B. A., & Sukmana, R. (2024). Bibliometric Analysis Of Service Quality
And Customer Satisfaction In Islamic Banking: A Roadmap For Future Research.
Journal Of Islamic Marketing, 16(2), 462-483. Https://D0i.Org/10.1108/]Jima-06-
2023-0177

Budiono, A., & Ponorogo, U. M. (2017). Penerapan Prinsip Syariah Pada Lembaga
Keuangan Syariah. Jurnal Law And Justice, 2(1), 54-65.

Chairil, Hasbi, Noprizal Noprizal, And F. F. (2021). Persepsi Mahasiswa Institut Agama
Islam Negeri (lain) Curup Fakultas Ushuluddin Adab Dan Dakwah Terhadap
Perbankan Syariah. Diss. Institut Agama Islam Negeri Curup.

Darmalaksana, W. (2022). “Filsafat Dan Politik Hukum Islam Perbankan Syariah.”

Fadillah, N. H., & Kusuma, A. R. (2021). Analisis Qanun ( Lembaga Keuangan Syariah )
Dalam Penerapan Ekonomi Islam Melalui Perbankan Syariah Di Aceh. Jurnal limiah

Muhammad Yusuf Siddik | 42



Vol. 07 No. 01 2025

Ekonomi Islam, 7(03), 1705-1716.

Fattah. (2022). Fintech Dalam Keuangan Islam. In Publika Indonesia Utama.

Fauzia, I. Y., & Riyadi, A. K. (2020). New Trends In Economic Behavior: The Phenomenon
Of The Anti-Usury Movement In Indonesia. Studia Islamika, 27(3), 515-550.
Https://Do0i.Org/10.36712/Sdi.V27i3.11038

Harahap, I. (2016). Analisis Dampak Penerapan Perbankan Syariah Terhadap Sektor Umkm
Di Sumatera Utara. Diss. Universitas Islam Negeri Sumatea Utara Medan.

Hasanah, N., & Hastriana, A. Z. (2024). Akad-Akad Dalam Asuransi Syariah. Jurnal Shariah,
3(1), 243-256.

Hasanudin Abdurakhman. (2017). Islam Untuk Indonesia: Tantangan Dan Harapan.
Nuansa Cendekia.

Hasibuan. (2019). Pengaruh Pembiayaan Musyarakah Dan Pembiayaan Mudharabah
Terhadap Laba Bersih Pada Bank Umum Syariah. In Islaminomic (Vol. 4, Issue 3).

Heriansyah, D. M. S. Q., & Kahfi, A. (2024). Terhadap Penggunaan Media Sosial Dalam
Perspektif Hadis. /mdik: Jurnal Manajemen Dakwah Dan Ilmu Komunikasi, 1(15).

Hidayanto, M. F. (2008). Praktek Riba Dan Kesenjangan Sosial. La_Riba, 2(2), 239-261.
Https://Do0i.0Org/10.20885/Lariba.Vol2.1ss2.Art6

Hilalia, Nurdiana, Et Al. (2023). Implementasi Prinsip Keadilan Dalam Akad Wadi’ah Yad
Dhamanah Pada Produk Tabungan Simpanan Pelajar Di Bank Syariah Indonesia Kcp
Selong. Jurnal Al-Kharaj: Studi Ekonomi Syariah, Muamalah, Dan Hukum Ekonomi,
3(1).

Juditia Damlah. (2017). Akibat Hukum Putusan Kepailitan Dan Penundaan Kewajiban
Pembayaran Utang Berdasarkan Undang-Undang Nomor 37 Tahun 2004. Lex
Crimen, 6(2), 91-98.

Kadenun, & Yuliana, L. (2024). Aplikasi Akad Murabahah Pada Pembiayaan Bsm Oto Di
Bank Syariah Mandiri Kcp Ponorogo. Al-Mikraj Jurnal Studi Islam Dan Humaniora,
4(2),1704-1719. Https://Doi.Org/10.37680/Almikraj.V4i02.5349

Kahfi, A., & Zen, M. (2024). Al-Afkar : Journal For Islamic Studies Sinergi Zakat Dan Wakaf
Dalam Mewujudkan Kesejahteraan Ekonomi Syariah Kontemporer : Analisis Figh
Muamalah. 7(4), 631-649.
Https://Do0i.0Org/10.31943 /Afkarjournal.V7i4.1676.Synergy

Kasdi, A. (2013). Analisis Bunga Bank Dalam Pandangan Fiqih. Iqtishadia: Jurnal Kajian
Ekonomi Dan Bisnis Islam Stain Kudus, 6(2), 319-342.

Keuangan. (2016). Otoritas Jasa. “Undang-Undang No. 40 Tahun 2007 Tentang Perseroan
Terbatas.” Retrieved From Sustainable Finance Http://Www. Ojk. Go. Id/Sustainable.

Kolistiawan, B. (2017). Tantangan Lembaga Keuangan Syariah Dalam Menghadapi
Masyarakat Ekonomi Asean. Mugqtasid Jurnal Ekonomi Dan Perbankan Syariah, 8(1),
78. Https://Doi.Org/10.18326 /Muqtasid.V8i1.78-94

Latifah, Y. S., Pria, V., & Pambudi, A. (2024). Mekanisme Dan Prosedur Pendirian Koperasi
Syariah Perspektif Islam. 6(2), 52-68.

Liagat, H., Ahmed, I, & Yousaf, S. U. (2024). An Exploratory Insight Into Religion Based
Communication In Islamic Financial Institutions. Journal Of Islamic Accounting And
Business Research. Https://Doi.Org/10.1108/]Jiabr-08-2023-0257

43 | Independensi Perbankan Syariah Dalam Promosi Produk Berbasis Syariah



Jurnal At-Tamwil: Kajian Ekonomi Syariah

Luthfi, F. (N.D.). “Konsep Politik Islam Sayyid Quthb Dalam Tafsir Fi Zhilal Qur’an.”

Maghfiroh, A. (2021). Analisis Pengembangan Sumber Daya Manusia Dalam Perspektif
Syariah. Jurnal llmiah Ekonomi Islam, 7(01), 403-411.

Mohammad Enamul Hoque, Et Al. (2019). “Factors Affecting Islamic Banking Behavioral
Intention: The Moderating Effects Of Customer Marketing Practices And Financial
Considerations.” Journal Of Financial Services Marketing 24, 44-58.

Muchtar, M. (2021). Analisis Risiko Akad Murabahah Di Perbankan Syariah. Info Artha,
5(1), 67-74.

Muhammad Lathief [lhamy. (2018). Manajemen Pembiayaan Bank Syariah.

Mukti, T. W., & Suprayogi, N. (2020). Apakah Bank Syariah Berbeda Dengan Bank
Konvensional? (Kajian Fenomenologi). Jurnal Ekonomi Syariah Teori Dan Terapan,
6(6), 1137. Https://Doi.Org/10.20473/Vol6iss20196pp1137-1152

Munthe, S. (2017). Mudharabah (Mark-Up),. Jurnal Ilmiah “Advokasi,” 05(01), 45.

Nasution, M. A, Fitri, A, Lubis, C. R. Z,, Nabila, Z. A.,, & Safitri, N. (2023). Strategy For
Increasing The Number Of Customers In Sharia Banks. Economic: Journal Economic
And Business, 2(2), 50-53. Https://Doi.Org/10.56495 /Ejeb.V2i2.688

Nilam Sari. (2014). Re-Design Kurikulum Ekonomi Syariah Perguruan Tinggi Agama
I[slam: (Sebuah Upaya Melahirkan Sumber Daya Manusia Profesional). International
Multidisciplinary Journal, 2(3), 135-154.

Nst, M. Z. A,, Arif, M., Syariah, P., & Islam, E. (2022). Penerapan Akad Musyarakah Pada
Perbankan Syariah. Jurnal llmu Perbankan Dan Keuangan Syariah, 4(2), 111.

Putri Nurhida Hrp. (2024). Manajemen Pengembangan Sumber Daya Manusia Bank Syari
’ Ah Indonesia Kota Medan. Jurnal El Rayyan: Jurnal Perbankan Syariah, 3(April), 11-
25.

Rachmadi Usman, S. H. (2022). Aspek Hukum Perbankan Syariah Di Indonesia (Sinar Graf).
Sinar Grafika (Bumi Aksara).

Republik Indonesia. (1995). “Undang-Undang No. 8 Tahun 1995 Tentang Pasar Modal.”
Lembaran Negara Ri Tahun 64.

Rustam, B. R. (2024). Manajemen Risiko Perbankan Syariah Di Indonesia. Penerbit

Salemba.
Safaah Restuning Hayati. (2011). Peran Perbankan Syariah Terhadap Pertumbuhan
Ekonomi Indonesia. Springerreference, 41-66.

Https://Do0i.0Org/10.1007 /Springerreference_67401

Saidah Fitri, Z., & Qizam, L. (2022). Linkage Bank Syariah Dan Fintech Syariah Penyaluran
Pembiayaan Berbasis Digital Dan Risiko Pembiayaan. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam,
8(02),1257-1269.

Saiful Azhar Rosly. (2005). Critical Issues On Islamic Banking And Financial Markets.
Development Economic Review, 147-150.

Santoso, B. (2014). “Kajian Model Bisnis Perbankan Syariah.” Islamadina.

Saputra, M. B. (2020). Eksistensi Jaminan Fidusia Sebagai Langkah Perlindungan Hukum
Bagi Kreditur Dalam Akad Murabahah: Studi Kasus Putusan Mahkamah Agung No.
452k/Ag/2016. Jurnal Lex Renaissance, 5(2), 358-373.
Https://Do0i.Org/10.20885/]Ir.Vol5.Iss2.Art7

Muhammad Yusuf Siddik | 44



Vol. 07 No. 01 2025

Setiawan, A., & Yanto, B. (2018). Model Sistem Pendukung Keputusan Penilaian. Jurnal
Sarjana Teknik Informatika, 1, 8-9.

Sitepu, N. I. (2016). Perilaku Konsumsi Islam Di Indonesia. Jurnal Perspektif Ekonomi
Darussalam, 2, 91-106.

Sobarna, N. (2021). Eco-Igtishodi Analisis Perbedaan Perbankan Syariah Dengan
Perbankan Konvensional Eco-Iqtishodi. Jurnal IImiah Ekonomi Dan Keuangan
Syariah, 3(10), 51-62.

Sri Hariati., Et Al. (2024). Perlindungan Hukum Bagi Nasabah Perbankan Syariah Di
Indonesia. Jurnal Risalah Kenotariatan, 5(2).

Sutan Remy Sjahdeini, S. H. (2018). Perbankan Syariah: Produk-Produk Dan Aspek-Aspek
Hukumnya. Kencana.

Wajdi Farid, S. K. L. (2021). Hukum Ekonomi Islam: Edisi Revisi (Sinar Graf). Sinar Grafika
(Bumi Aksara).

Yahya, M., & Agunggunanto, Dan E. Y. (2011). Perbbankan Syariah Dalam Ekonomi
Syariah. Jurnal Dinamika Ekonomi Pembangunan, 1, 65-73.

45 | Independensi Perbankan Syariah Dalam Promosi Produk Berbasis Syariah



