
Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 
 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri… 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

111 

KONSEP PENDIDIKAN ISLAM DALAM KITAB FATHUL BAARI 

 

Minggusta Juliadarma 

IAIN Ternate 

minggustajuliadharma@gmail.com 

 

Abstract 

The concept of Islamic education is absolutely necessary in forming 
Muslims who are pious, noble and have good cognitive abilities. For 
this reason, many Islamic thinkers try to formulate the concept of 
Islamic education as a whole which can be used as a reference in 
fostering the younger generation of Islam. Islamic thinkers include: 
Ibn Hazm, al-Ghazali, an-Nahlawi, Naguib al-Attas and others. In this 
paper, the author tries to present other nuances from a different 
perspective, the author tries to uncover the concept of Islamic 
education According to the hadith scholars, namely Ibn Hajar al-
Asqalani in the book Fathul Baari. The research in this paper aims to: 
(1) To know the concept of Islamic education in the book Fathul Baari, 
and (2) To find out the differences in the concept of Islamic education 
in the book Fathul Baari with the concept of other Islamic education. 
the concept of Islamic education in the book contains the definition of 
education, the position of science in Islamic education, educators and 
their duties, and methods of education. 
 

Keywords: concept of Islamic education, book Fathul Baari, Ibnu Hajar 

al-Asqalani. 

 

Abstrak 

Konsep pendidikan Islam mutlak diperlukan dalam membentuk 
muslim yang bertakwa, berakhlak mulia dan memiliki kemampuan 
kognitif yang baik. Untuk itu banyak sekali pemikir-pemikir Islam 
mencoba untuk merumuskan konsep pendidikan Islam secara utuh 
yang dapat dijadikan acuan dalam pembinaan generasi muda Islam. 
Pemikir-pemikir Islam itu diantaranya: Ibnu Hazm, al- Ghazali, an-
Nahlawi, Naquib al-Attas dan yang lainnya. Dalam tulisan ini, penulis 
mencoba menghadirkan nuansa lain dari sudut pandang yang 
berbeda, yaitu penulis mencoba mengungkap konsep pendidikan 
Islam menurut ulama hadits, yaitu Ibnu Hajar al-Asqalani dalam kitab 
Fathul al-Baari. Penelitian dalam karya tulis ini bertujuan untuk: (1) 
Untuk mengetahui konsep pendidikan Islam dalam kitab Fathul Baari, 
dan (2) Untuk mengetahui perbedaan konsep pendidikan Islam dalam 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741
mailto:minggustajuliadharma@gmail.com


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 

 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri … 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

112 

kitab Fathul Baari dengan konsep pendidikan Islam yang lain. konsep 
pendidikan islam dalam kitab Fathul Baari ini berisi tentang definisi 
pendidikan, kedudukan ilmu dalam pendidikan Islam, pendidik dan 
tugas- tugasnya, penuntut ilmu dan adab-adab dalam menuntut ilmu 
dan metode pendidikan. 

 

Kata Kunci : Konsep pendidikan Islam, kitab Fathul Baari, Ibnu Hajar al-

Asqalani. 

 

Pendahuluan 

Lemahnya paradigma 

pendidikan Islam dianggap belum 

memiliki paradigma yang mapan. 

Teori-teori ilmiah yang menyentuh 

pada pendidikan Islam dirasa masih 

kurang. Akibatnya, meskipun hanya 

bersifat deskriptif, konsep 

pendidikan Islam nampak tidak 

memiliki pola pikir yang jelas dalam 

menafsirkan ayat-ayat al-Our'an dan 

al-Hadits yang berhubungan dengan 

masalah kependidikan. Sehingga hal 

itu sulit untuk diteliti secara ilmiah. 

Dari kondisi pendidikan Islam yang 

demikian, sebagian kalangan muslim 

menganggap bahwa konsep 

pendidikan Islam masih belum 

menentu dan cenderung sporadis. 

Pada satu sisi konsep 

pendidikan Islam dituntut untuk 

mengacu pada al-Our'an dan al-

Hadits, tetapi di sisi lain kedua 

sumber pokok ajaran Islam itu baru 

dapat ditafsirkan sebagai teori 

pendidikan Islam tanpa melihat 

konteks filsafatnya. Oleh karena itu, 

dalam praktek pendidikan Islam 

selama ini baru sekedar mengambil 

alih dari teori-teori pendidikan Barat 

yang dikonsultasikan dengan ayat-

ayat al-Our'an dan al-Hadits. 

Berangkat dari problematika 

tersebut, maka perlu untuk 

mengeksplorasi konsep pendidikan 

Islam dari sudut pandang yang lain 

dan jarang disentuh oleh para penulis 

maupun para pakar pendidikan. 

Hadits merupakan sumber hukum 

Islam kedua setelah al-Qur'an yang 

sangat layak dijadikan pedoman 

dalam mencari segala informasi yang 

dibutuhkan dalam problematika 

kehidupan, termasuk di dalamnya 

problematika pendidikan. Banyak 

sekali hadits-hadits yang berkaitan 

dengan pendidikan dan yang 

mengandung aspek-aspek 

pendidikan. Diantara hadits-hadits 

tersebut akan kita temui hadits 

shahih dan hadits dhaif , oleh karena 

itu, untuk menghindari hadits dhaif 

tersebut, penulis sengaja memilih 

kitab Fathul Baari yang berisi hadits-

hadits shahih yang diriwayatkan oleh 

imam Bukhari.  

Pada penulisan mengenai 

kosep pendidikan Islam ini, akan 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 
 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri… 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

113 

diketahui bagaimana konsep 

pendidikan Islam berdasarkan 

pemahaman dan inti sari dari hadits-

hadits Nabi yang mengandung unsur 

pendidikan Islam, terutama hadits-

hadits yang tertulis dalam kitab 

Shahih Bukhari. Salah satu kitab yang 

khusus untuk memberikan 

penjelasan / Syarah kitab Bukhari 

yang sudah masyhur di kalangan 

umat muslim adalah kitab Fathul 

Baari (kemenangan sang Pencipta) 

yang ditulis oleh Ibnu Hajar. Beliau 

adalah seorang ahli hadits yang Iahir 

di Mesir.  

Menurut muridnya, imam asy-

Syakhawi, karya beliau mencapai 

lebih dari 270 kitab. Kebanyakan 

berkaitan dengan pembahasan 

hadits, secara riwayat dan dirayat. 

Diantara karya beliau yang paling 

terkenal adalah kitab Fathul Baari , 

yaitu kitab yang menjelaskan hadits-

hadits yang diriwayatkan oleh imam 

Bukhari dalam kitab shahihnya. 

Penulisan kitab ini menghabiskan 

waktu seperempat abad (817 H - 842 

H) sehingga tidak mengherankan bila 

kitab ini paling bagus, teliti dan 

sempurna diantara syarah-syarah 

hadits Bukhari lainnya. 

Atas dasar itulah kita perlu 

mengetahui lebih dalam lagi tentang 

bagaimana pendapat beliau dalam 

memahami hadits-hadits yang 

diriwayatkan oleh imam Bukhari 

dalam kitab shahihnya yang 

mengandung unsur pendidikan 

dalam kitab Fathul Baari , sehingga 

nantinya akan tercipta sebuah 

konsep yang jelas tentang konsep 

pendidikan Islam. Jika selama ini ahli 

hadits hanya mengintepretasikan 

opininya dalam bingkai religiusitas, 

maka ternyata setelah dielaborasi 

lebih mendalam, terdapat nila-nilai 

Pendidikan Islam yang mereka 

utarakan, jelas ini merupakan 

tambahan pemikiran terkait 

khazanah wawasan konsep 

pendidikan islam.   

 

Metode 

Pembahasan ini tergolong 

penelitian pustaka (library research) 

karena semua yang digali adalah 

bersumber dari pustaka. Oleh karena 

itu, guna mendapatkan data-data 

yang dibutuhkan, penulis menelaah 

buku-buku kepustakaan yang 

relevan dengan pembahasan ini. 

Adapun sumber data primer yang 

digunakan pada penulisan ini adalah 

kitab yang berjudul Fathul Baari, 

yang ditulis oleh Ibnu Hajar. Dalam 

analisis data kualitatif, metode yang 

digunakan untuk membahas 

sekaligus sebagai kerangka berpikir 

pada penulisan ini adalah metode 

analisis konten, yaitu suatu usaha 

untuk mengumpulkan dan menyusun 

data. Kemudian diusahakan pula 

dengan analisa dan interpretasi atau 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 

 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri … 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

114 

penafsiran terhadap data-data 

tersebut. 

Setelah data terkumpul, 

kemudian dianalisa dengan 

menggunakan metode deskriptif 

analisis. Metode analisis yaitu jalan 

yang ditempuh untuk mendapatkan 

ilmu pengetahuan ilmiah dengan 

mengadakan perincian terhadap 

objek yang diteliti atau cara 

penanganan terhadap suatu objek 

ilmiah tertentu dangan jalan 

memilah-milah antara pengertian 

yang satu dengan pengertian yang 

lain guna sekedar memperoleh 

kejelasan mengenai suatu hal. 

Setelah itu, perlu dilakukan telaah 

lebih Ianjut guna mengkaji secara 

sistematis dan objektif. 

 

Pembahasan 

Untuk lebih memudahkan 

dalam memahami konsep 

pendidikan Islam dalam kitab Fathul 

Baari ini, penulis membuat 

sistematika sederhana yang 

merangkum segala hal yang 

dibutuhkan dalam penulisan ini. 

 

Definisi Pendidikan 

Dalam kitab Fathul Baari ada 

dua istilah yang digunakan oleh Ibnu 

Hajar dalam memaknai pendidikan, 

yaitu tarbiyah dan ta'dib. Ibnu Hajar 

mengartikan istilah tarbiyah dengan 

ilmu, kemudian dengan ilmu itu 

seseorang dapat mengajarkan 

ilmunya tersebut (Ibnu Hajar, 2003 : 

288). Adapun istilah ta'dib dalam 

kitab ini tidak ditemukan definisi 

secara khusus, tetapi dapat 

disimpulkan dari pemaparan Ibnu 

Hajar mengenai penggunaan istilah 

ta'dib selalu berkaitan dengan 

pembinaan adab dan akhlak. 

Ibnu Hajar secara khusus tidak 

membedakan antara istilah tarbiyah 

dan ta'dib. Keduanya sering dipakai 

dalam memaknai segala kegiatan 

yang berkaitan dengan aktivitas 

mendidik dan pengembangan ilmu. 

Meski begitu karena 2 istilah tersebut 

berbeda dari segi makna, maka perlu 

kiranya kita cari perbedaan 

mendasar dari 2 istilah tersebut, 

seperti yang telah diungkap oleh 

Muhammad Naguib al-Attas yang 

menyatakan bahwa istilah ta'dib 

berisi ilmu dan amal, sedangkan 

istilah tarbiyah merupakan definisi 

umum dari bahasa inggris, yaitu 

education. 

 

Kedudukan Ilmu Dalam 

Pendidikan Islam 

Ibnu hajar menjelaskan bahwa 

Imam Bukhari sengaja tidak 

mencantumkan definisi ilmu secara 

spesifik dalam kitab shahihnya 

karena beliau menganggap bahwa 

hakikat ilmu telah diketahui oleh 

banyak orang. Imam Bukhari tidak 

mengarang kitabnya untuk 

menentukan definisi sesuatu, akan 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 
 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri… 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

115 

tetapi kitab ini berlandaskan gaya 

Arab klasik yang memulai tulisan 

dengan menyebutkan keutamaan 

sesuatu untuk menarik perhatian jika 

hakikatnya telah diketahui. 

Oleh karena itu dalam kitab 

Fathul Baari ini, Ibnu Hajar juga tidak 

menjelaskan tentang definisi ilmu. 

Meski begitu beliau mencantumkan 

pendapat Ibnu Arabi dalam kitab 

Syarah At-Tirmidzi yang membantah 

siapapun yang berusaha untuk 

mendefinisikan ilmu dan berkata, 

”Ilmu lebih jelas daripada upaya 

untuk menjelaskannya.” Ibnu Hajar 

juga menjelaskan bahwa ini adalah 

metode Al Ghazali dan gurunya yang 

berpendapat bahwa ilmu tidak dapat 

didefinisikan karena kesukarannya 

atau kejelasannya sehingga tidak 

membutuhkan penjelasan lagi. 

Menurut penulis, Ibnu Hajar 

tidak mencantumkan definisi ilmu 

secara khusus bukan berarti menolak 

penyebaran ilmu dan tergolong 

sebagai orang yang dimaksud dalam 

hadits nabi sebagai orang yang 

menyembunyikan ilmu, Islam 

menganjurkan penyebarluasan ilmu 

pengetahuan dan melarang 

menyembunyikan ilmu. Ibnu Hajar 

bertindak demikian karena 

pemahaman beliau yang luas akan 

definisi ilmu, tetapi definisi ilmu itu 

tidak tertuang dalam bentuk susunan 

                                                     
1 Ibnu Hajar. (1984). Fathul Baari. Beirut: 

Daarul Kutub Ilmiyah. Hlm. 313    

kalimat secara khusus, tetapi berupa 

kandungan-kandungan ilmu yang 

mendalam yang terlihat pada 

pemaparan-pemaparan Ibnu Hajar 

dalam kitab ini, dalam arti lain Ibnu 

Hajar ingin mengedepankan definisi 

ilmu pada aspek praktisnya daripada 

aspek teoritisnya.  

Ibnu Hajar juga menerangkan 

tentang konsepsi akal, bahwa tidak 

ada peranan akal manusia untuk 

menilai baik atau jelek terhadap 

sesuatu, karena hal tersebut 

dikembalikan kepada hukum syar'i. 

Segala sesuatu yang dianggap baik 

oleh syara’, maka ia akan menjadi 

baik, dan apa yang dianggap buruk 

oleh syara', maka buruklah ia. Hanya 

kepada Allah dikembalikan segala 

rahasia yang terjadi di alam semesta 

ini, maka jika Allah membeberkan 

salah satu dari rahasia tersebut, 

maka akal tidak mungkin untuk 

dapat menggapainya. Karena 

sesungguhnya kemampuan akal 

manusia untuk mengetahui rahasia 

ketuhanan sangat terbatas, maka 

tidak seharusnya akal 

mempertanyakan mengapa dan 

bagaimana pengaturan-Nya, 

sebagaimana tidak pantas bagi akal 

untuk mempertanyakan darimana 

dan bagaimana wujud-Nya.1 

Konsepsi akal yang 

dipaparkan oleh Ibnu Hajar tersebut 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 

 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri … 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

116 

berkaitan dengan konsepsi akal yang 

berkaitan dengan hukum-hukum 

syar'i yang bersifat qath'i, sehingga 

pada wilayah ini kedudukan akal 

manusia akan sulit untuk 

memaksimalkan fungsinya karena 

tidak akan dapat menjangkaunya. 

Pemikiran Ibnu Hajar ini tidak 

membahas konsepsi akal secara 

menyeluruh dan teoretis seperti 

yang telah dipaparkan oleh para ahli 

pendidikan yang diteliti secara 

ilmiah tentang keberadaan dan 

fungsi akal pada manusia, tetapi lebih 

pada penanaman nilai-nilai religius 

dan ketuhanan. 

Ibnu Hajar menerangkan 

bahwa mempelajari pengetahuan 

yang berhubungan dengan syari'at 

adalah langkah awal sebelum 

mempelajari pengetahuan-

pengetahuan lain di dunia ini, hal itu 

tersirat ketika beliau menjelaskan 

bahwa orang yang tidak mendalami 

agama atau tidak mempelajari dasar-

dasar dan masalah-masalah furu'iyah 

dalam Islam, maka ia tidak akan 

mendapat kebaikan. Adapun fungsi 

dari mempelajari ilmu syari'at yaitu 

untuk menjelaskan apa-apa yang 

wajib bagi seorang mukallaf tentang 

urusan agama yang meliputi ibadah, 

muamalah, ilmu tentang Allah dan 

sifat-sifat-Nya. 

                                                     
2 Ibnu Hajar. (1984). Fathul Baari. Beirut: 

Daarul Kutub Ilmiyah. Hlm. 289 

Inilah sebenarnya perbedaan 

mendasar antara konsep pendidikan 

Islam dengan konsep pendidikan 

barat, yaitu terletak pada obyek 

kajian awal yang dibutuhkan anak 

untuk dapat berkembang sekaligus 

memandu kepribadian anak tersebut 

sehingga pada akhirnya akan 

bermuara pada satu tujuan, yaitu 

terbentuknya pribadi muslim yang 

bertakwa dan memilliki kepribadian 

yang baik. Berbeda sekali dengan 

pendidikan barat yang tidak 

menyentuh aspek-aspek religius 

pada masa awal perkembangan anak. 

 

Hubungan antara pendidikan dan 

kekuasaan 

Ibnu Hajar juga menyinggung 

adanya keterkaitan antara 

kekuasaan dengan pendidikan. 

Kekuasaan adalah hasil yang dicapai 

dari menuntut ilmu. Oleh karena itu 

para penuntut ilmu dianjurkan 

menggunakan waktunya dengan baik 

dalam mencari ilmu sebelum menjadi 

pemimpin. Hal ini sangat mendorong 

seseorang dalam menuntut ilmu, 

karena jika seseorang mengetahui 

bahwa ilmu merupakan perantara 

untuk mencapai kekuasaan, maka ia 

akan menjadi lebih giat belajar.2 

Menurut penulis, pendapat 

Ibnu Hajar mengenai adanya 

keterkaitan kekuasaan dengan 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 
 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri… 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

117 

pendidikan ini perlu penjelasan lebih 

mendalam lagi agar umat tidak 

terjebak pada titik kesimpulan yang 

salah, padahal pendapat Ibnu Hajar 

ini memiliki hikmah yang baik. 

Menurut Ibnu Hajar, kekuasaan 

adalah buah dari menuntut ilmu, 

tetapi tidak berarti maknanya 

menuntut ilmu untuk mencapai 

kekuasaan, karena hal itu merupakan 

dua hal berbeda dengan tujuan yang 

berbeda pula.  

Maksud Ibnu Hajar di sini 

adalah bagaimana seorang muslim 

melakukan proses ikhtiyari dalam 

menemukan jalan hidup dan kualitas 

dirinya dengan cara menuntut ilmu. 

Sehingga apabila dia memiliki 

kualitas pada suatu pengetahuan, 

berarti dia telah mencapai derajat 

'alim, seseorang yang memiliki ilmu 

akan memiliki pandangan luas dan 

karakteristik yang kuat, sehingga 

dengan bekal kualitas diri berkat 

tempaan selama menuntut ilmu 

itulah yang mengantarkan dirinya 

pada amanah untuk mengemban 

sebagai seorang pemimpin, 

sedangkan pemimpin itu tidak akan 

terlepas dari kekuasaan. 

 

Pendidik dan Tugasnya  

Dalam kitab Fathul Baari 

istilah yang digunakan untuk 

memaknai seorang pendidik adalah 

’alim dan ulama’. Namun pengertian 

ulama’ sebagai pendidik dalam hal ini 

dipersempit cakupannya dengan 

seseorang yang mengajarkan 

pengetahuan Islam. Mengenai 

pengkhususan ini Ibnu Hajar tidak 

menjelaskan lebih lanjut bahwa hal 

itu tidak termasuk ilmu-ilmu lainnya 

selain ilmu agama. Selain ulama’, 

Ibnu Hajar juga menjelaskan bahwa 

kepala keluarga (ayah) juga memiliki 

tugas untuk mendidik keluarganya 

berupa memberikan nasehat kepada 

keluarganya. 

Berikut ini penulis mencoba 

untuk mengeksplorasi segala hal 

yang berkaitan dengan tugas seorang 

pendidik dalam mengajarkan 

ilmunya dalam kitab Fathul Baari, 

diantaranya: 

a. Mengulangi Penjelasan 

Merupakan kebiasaan 

Rasulullah mengulangi penjelasan 

yang disampaikan, dalam beberapa 

hadits dijelaskan Rasulullah 

mengulangi sampai tiga kali. Tujuan 

Nabi mengulang perkataannya 

adalah agar mudah dipahami dan 

memberi peringatan terhadap orang 

yang enggan mengulangi 

pembicaraan dan mengingkari 

bahwa orang yang meminta 

pengulangan termasuk orang yang 

bodoh, tetapi hal itu tergantung 

perbedaan masing-masing tabiat 

manusia, makanya tidak tercela bagi 

seorang pendengar yang belum bisa 

mengingat pada kali pertama untuk 

meminta pengulangan. Begitu juga 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 

 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri … 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

118 

bagi pembicara, tidak mengapa tidak 

mengulangnya kembali, namun jika 

mengulanginya, berarti sebagai 

penekanan terhadap apa yang 

dikatakan pada pertama kali.3 

b. Memperhatikan Aspek Waktu 

Dalam Pendidikan 

Seorang pendidik hendaknya 

memilih waktu yang tepat untuk 

memberi nasehat dan mengajarkan 

ilmu agar orang yang mendengar 

(murid) tidak merasa bosan dan 

meninggalkan majlis. Meskipun 

kontinuitas sangat diharapkan, 

namun hal itu dapat dilakukan 

dengan beberapa cara, yaitu 

dilaksanakan setiap hari dengan 

syarat tidak membebani, atau 

dilakukan dua hari sekali sehingga 

dapat melakukan perbuatan tersebut 

pada hari berikutnya dengan penuh 

semangat, atau bisa juga dilakukan 

seminggu sekali disesuaikan dengan 

kondisi masing-masing individu.4 

Pemikiran Ibnu Hajar tersebut 

sangat relevan dengan apa yang 

terjadi saat ini sekaligus menjadi 

masukan bagi para pendidik, banyak 

sekali pendidik yang tidak 

memperhatikan aspek waktu dalam 

memberikan materi pada siswanya, 

hal itu karena tuntutan kurikulum 

dengan membatasi alokasi waktu 

dengan tidak memperhatikan 

kondisi masing-masing individu 

                                                     
3 Ibnu Hajar. (1984). Fathul Baari. Beirut: 

Daarul Kutub Ilmiyah. Hlm. 299 

siswanya. Guru mengejar waktu 

untuk menyelesaikan materi pada 

waktu yang telah ditetapkan, 

akibatnya siswa kurang bisa 

menyerap materi yang sedang 

diajarkan, berbicara dan bergurau 

dengan temannya, mengantuk, dsb. 

c. Merangkul dan Memeluk Anak 

Ibnu Hajar menjelaskan hal ini 

terkait hadits yang menyebutkan 

Rasulullah merangkul Ibnu Abbas 

dan mendoakannya. Hal ini 

menunjukkan diperbolehkan 

merangkul dan mendoakan anak 

kecil sebagai ungkapan rasa kasih 

sayang (Ibnu Hajar, 2003 : 291). 

Dalam hadits lain Rasulullah 

mengusap kepala dan 

mendoakannya, Rasulullah 

melakukan hal itu karena beliau 

mengetahui kondisi Ibnu Abbas yang 

menguasai ilmu tafsir dan 

mempunyai pemahaman mendalam 

tentang agama. 

Semua ini terkait pada 

pentingnya pendidik memperhatikan 

hal tersebut untuk membangun 

ikatan psikologis dengan anak 

sehingga nantinya lebih mudah 

pendidik dalam mendidik anak 

tersebut. 

d. Membangunkan Anak Untuk 

Shalat Lail 

Hal ini terkait hadits yang 

menyebutkan bahwa Rasulullah 

4 Ibid. hlm. 288 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 
 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri… 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

119 

membangunkan Ibnu Abbas untuk 

melaksanakan shalat lail.5 

Membiasakan anak untuk bangun di 

malam hari untuk beribadah pada 

Allah adalah sesuatu yang perlu 

diperhatikan bagi para pendidik 

untuk membiasakan anak beribadah 

di malam hari karena manfaat dan 

keutamaannya yang tinggi. Dan ini 

juga karakteristik pendidikan Islam 

dibandingkan pendidikan barat yang 

cenderung sekuler. 

e. Marah Dalam Memberi Nasihat 

dan Mengajar  

Diperbolehkan bagi pendidik 

untuk marah dalam memberi nasihat 

dan mengajar jika melihat sesuatu 

yang dibenci. Sesuatu yang dibenci 

ini misalnya ada dalam hadits, ketika 

seseorang bertanya sesuatu pada 

Nabi sehingga menimbulkan 

kemarahannya, kemudian Ibnu Hajar 

menjelaskan kemarahan Nabi itu 

karena apa yang ditanyakan tersebut 

sudah pernah dilarang sebelumnya, 

atau si penanya kurang begitu 

paham.6 

Ibnu Hajar membatasi bentuk 

kemarahan tersebut hanya sebatas 

untuk memberi nasihat dan 

pendidikan, tidak dalam aspek 

hukum, karena seorang pemegang 

otoritas hukum tidak diperkenankan 

memutuskan sesuatu ketika dia 

                                                     
5 Ibid. hlm. 309 
6 Ibid. hlm. 298 
7 Ibid. hlm. 299 

sedang marah. Perbedaannya, bahwa 

orang yang memberi nasihat boleh 

menampakkan sikap marah, karena 

dia sebagai orang yang memberi 

peringatan. Begitu juga seorang guru, 

jika dia mencela kesalahan murid 

yang belajar kepadanya, karena 

terkadang hal itu terpaksa dia 

Jakukan agar si murid dapat 

menerima kebenaran darinya, akan 

tetapi hal itu harus disesuaikan 

dengan kedaan psikologi masing-

masing murid.7 

Ibnu hajar menghubungkan 

sikap marah seorang pendidik 

dengan marahnya hakim karena 

beliau sangat kompeten sekali di 

bidang hukum, oleh karenanya beliau 

pernah menjadi Oadhi (hakim) di 

Mesir selama dua puluh tahun. 

f. Meninggikan Suara 

Diperbolehkan meninggikan 

suara untuk memberi tahu, karena 

jaraknya yang terlalu jauh dan 

banyaknya orang yang hadir dalam 

majlis.8 

g. Memperingati Murid Pada Sesuatu 

yang Ingin Dicapai 

Seorang pendidik harus 

memberi peringatan kepada 

muridnya dari segala sesuatu yang 

ingin dicapai dan memberi 

pengarahan untuk menghadapi 

sesuatu yang diwaspadai.9 

8 Ibid. hlm. 280 
9 Ibid. hlm. 309 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 

 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri … 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

120 

h. Tidak Mengindahkan Pertanyaan 

yang Lain Ketika Pendidik Sedang 

Menjawab Pertanyaan 

Sebuah peringatan bagi 

pendidik agar tidak mengindahkan 

pertanyaan orang yang bertanya di 

saat ia sedang berbicara, namun 

hendaknya ia menyempurnakan 

terlebih dahutu jawabannya dan 

baru setelah itu menjawab apa yang 

ditanyakan pada pertanyaan 

berikutnya dengan nada yang lemah 

lembut. Ibnu Hajar juga 

menyinggung hal-hal yang berkaitan 

dengan pembahasan ini dengan 

diperbolehkannya menjawab 

pertanyaan meski pertanyaan 

tersebut tidak fokus pada 

pembahasan yang sedang dikaji.10 

i. Memberitakan Keadaan Orang 

Bermaksiat (melakukan 

kejelekan) Dengan Maksud Untuk 

Mencela Perbuatan Tersebut 

Ibnu Hajar menerangkan hal 

tersebut dalam menjelaskan hadits 

tentang keadaan tiga orang yang 

datang, dua orang diantaranya 

masuk ke dalam masjid dan satu 

orang lagi pergi meninggalkan 

masjid. Lalu Rasul memberitakan 

keadaan masing-masing orang 

tersebut sementara orang yang 

dimaksud tersebut masih ada dalam 

majlis. Ibnu Hajar juga menerangkan 

bahwa hal tersebut tidak dianggap 

ghibah.11 

                                                     
10 Ibid. hlm 279 

Dapat kita pahami dari 

penjelasan Ibnu Hajar dalam 

memaknai hadits tersebut bahwa 

seorang guru diperbolehkan untuk 

menegur dan menasehati anak di 

dalam forum (kelas) dengan tujuan 

untuk mencela perbuatan jelek yang 

dilakukan oleh anak yang telah 

melakukan tersebut agar teman-

temannya yang lain dapat mengambil 

ibrah (pelajaran/manfaat) dan 

menghindari perbuatan jeleknya. 

Namun apabila penulis bandingkan 

dengan ahli psikologi anak, maka 

akan terjadi perbedaan, karena 

ketika guru menegur anak di depan 

teman-temannya akan berdampak 

buruk pada mentalnya. 

Menurut penulis kedua 

pendapat ini sebenarnya dapat 

digabungkan menjadi formula yang 

tepat untuk mengatasi perbuatan 

jelek yang dilakukan anak. Teguran 

guru itu harus dilakukan dengan cara 

yang lemah lembut tanpa ada beban 

menghakimi dan memvonis bersalah 

pada anak tersebut, tetapi pendidik 

juga harus menjelaskan letak 

kesalahan murid itu di depan 

temannya agar mereka juga tahu 

bahwa perbuatan yang dilakukan 

temannya itu adalah perbuatan yang 

harus dihindari. 

 

Penuntut Ilmu 

11 Ibid. hlm. 286 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 
 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri… 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

121 

Ibnu Hajar memberikan istilah 

untuk orang yang menuntut ilmu 

dengan sebutan muta'allim. Beliau 

juga menuliskan contoh perjuangan 

penuntut ilmu untuk mendapatkan 

petunjuk dari seseorang yang 

dianggap lebih pintar darinya, yaitu 

kisah perjuangan Nabi Musa ‘alaihi 

salam untuk belajar kepada Nabi 

Khidhir ‘alaihi salam. Nabi Musa 

meski telah mendapatkan 

kedudukan dan diberi ilmu yang 

tinggi, tetapi hal itu tidak 

menghalanginya untuk menuntut 

ilmu, bahkan beliau mengarungi 

lautan dan daratan hanya untuk 

belajar. Dari sini jelaslah korelasi 

antara penuntut ilmu dengan kisah 

Nabi Musa dan Nabi Khidhir ini. 

Hanya saja, yang menjadi 

kekurangsempurnaan dari 

penjelasan Ibnu Hajar di atas adalah 

tidak diceritakan bagaimana kisah 

proses nabi Musa menuntut ilmu 

pada nabi Kbidhir secara lengkap.12 

Banyak perbedaan pendapat 

di kalangan ulama mengenai usia 

tamyiz, yaitu usia dimana anak dapat 

membedakan mana yang benar dan 

mana yang salah. Ada yang 

berpendapat anak yang berumur 

lima tahun sudah dapat 

dikategorikan sebagai anak yang 

telah mampu untuk mendengarkan 

                                                     
12 Ibid. hlm. 290 
13 Ibid. hlm. 293 

dan memperhatikkan pelajaran 

dalam suatu majlis, sedangkan anak 

yang di bawah lima tahun hanya 

dikatakan hadir dalam majlis itu dan 

tidak dapat dikatakan mendengar. 

Ulama fikih menyatakan bahwa usia 

tamyiz adalah usia 6 atau 7 tahun.13 

Menurut imam Bukhari yang 

menjadi pijakan dalam hal ini adalah 

pemahaman. Oleh karena itu 

barangsiapa yang memahami objek 

pembicaraan berarti dia telah 

mumayyiz, meskipun dia anak yang 

berumur di bawah lima tahun, tetapi 

jika dia belum memahaminya, maka 

kita tidak dapat mengatakan bahwa 

dia telah mumayyiz. Lalu Ibnu Hajar 

memberikan pendapatnya mengenai 

hal tersebut dengan mengatakan 

bahwa pendapat yang paling kuat 

adalah pendapat yang menyatakan 

bahwa yang dimaksud dalam hal ini 

adalah pemahaman. 

Jika usia tamyiz yang ada 

dalam kitab ini penulis bandingkan 

dengan ahli psikologi, maka akan 

terjadi perbedaan yang sangat 

mencolok, Dalam buku Psikologi 

Perkembangan tentang periodesasi 

perkembangan menurut konsep 

Islam, disebutkan bahwa usia 

mumayyiz atau tamyiz adalah sekitar 

7 sampai 12 tahun. Satu fase di atas 

fase al thifl dan dibawah fase baligh.14 

14 Desmita. (2009). Psikologi 
Perkembangan Peserta Didik. Bandung: Remaja 
Rosdakarya. Hlm. 25-26 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 

 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri … 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

122 

Pendapat di atas dikuatkan 

oleh Said Hawwa dalam Al Islam nya 

yang mengatakan bahwa usia baligh 

untuk laki-laki itu kalau ia sudah 

mimpi atau sekitar umur 15 tahun 

sementara untuk perempuan 

ditandai dengan haid. Penulis 

menangkap kalau usia baligh itu 

sekitar 15 tahun, berarti usia tamyiz 

itu ada dibawah 15 tahun, sementara 

usia 12 tahun termasuk di dalamnya. 

Kemudian Ibnu Hajar 

membahas mengenai adanya 

perbedaan antara lafadz Al-Inshat 

dan Al-Istima’. kata tersebut memiliki 

arti yang berbeda, karena kata inshat 

berarti diam yang dapat dilakukan 

oleh orang yang mendengar dan 

tidak mendengar. Adapun kata 

istima’ dapat dilakukan dengan diam 

atau berkata-kata yang tidak 

menyibukkan si pembicara untuk 

memahami apa yang didengarnya.15 

Baik istima' maupun inshat, 

penulis melihat ada persamaan 

antara keduanya, yaitu sama-sama 

merupakan salah satu cara agar 

murid dapat memahami guru yang 

sedang menjelaskan dan salah satu 

adab yang penting untuk 

diperhatikan oleh para murid ketika 

guru sedang menjelaskan materi. 

Ibnu Hajar mengkorelasikan 

antara sifat hasad dan ghibthah 

dengan pendidikan yaitu persaingan 

                                                     
15 Ibnu Hajar. (1984). Fathul Baari. Beirut: 

Daarul Kutub Ilmiyah. Hlm. 312 

untuk berlomba-lomba dalam 

menuntut ilmu. Hasad adalah sifat 

yang terdapat dalam diri seseorang, 

sehingga ia menginginkan hilangnya 

nikmat yang dimiliki orang lain. 

Sebagian orang berpendapat bahwa 

hasad adalah menginginkan 

hilangnya nikmat dari orang lain 

untuk menjadi miliknya sendiri. Akan 

tetapi pendapat yang benar adalah 

yang mengatakan bahwa hasad 

adalah bersifat umum. Hal ini 

disebabkan karena manusia memiliki 

tabiat selalu ingin mengungguli 

orang lain sehingga apabila ia 

melihat orang lain memiliki sesuatu 

yang tidak dimilikinya, maka ia akan 

berharap agar benda itu lepas dari 

tangannya, dengan demikian ia akan 

lebih unggul atau paling tidak, dapat 

menyamainya. 

Orang yang memiliki sifat 

semacam ini adalah orang yang 

tercela, jika hal itu terbetik dalam 

hati atau diungkapkan dengan 

perkataan dan perbuatannya. Oleh 

karena itu, sifat tersebut harus 

dijauhi sebagaimana larangan-

larangan lainnya. Sifat hasad 

diperbolehkan jika nikmat tersebut 

dimiliki oleh orang kafir atau fasik 

yang dijadikan sebagai sarana untuk 

berbuat maksiat kepada Allah. Ini 

adalah definisi hasad secara umum 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 
 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri… 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

123 

seperti yang telah penulis sampaikan 

sebelumnya. 

Sedangkan ghibthah adalah 

seseorang berharap mendapatkan 

nikmat yang ada pada seseorang 

tanpa menginginkan hilangnya 

nikmat dari orang tersebut. Hal 

semacam ini juga disebut dengan 

persaingan yang jika dilakukan untuk 

ketaatan, maka termasuk perbuatan 

yang mulia.16 

Setelah mencermati hal di atas, 

penulis dapat menyimpulkan bahwa 

Ibnu Hajar ingin memperingatkan 

pada penuntut ilmu untuk menjauhi 

sifat hasad dalam menuntut ilmu dan 

mendorong mereka untuk lebih 

mengedepankan sifat ghibthah 

daripada hasad, karena berlomba-

lomba dalam kebaikan dan menuntut 

ilmu merupakan perintah dari Allah 

yang telah tersebut dalam al-Qur’an 

dan hadits. 

Kalau kita tinjau dari segi 

bahasa, kedua lafadz tersebut 

memiliki arti sama, yaitu iri. Penulis 

menilai, Ibnu Hajar mengingkari 

lafadz hasad karena lafadz itu sudah 

umum dikategorikan sebagai salah 

satu akhlak tercela, sehingga tidak 

dapat digunakan untuk memaknai 

suatu perbuatan mulia, yaitu 

menuntut ilmu. 

Berikut adalah segala hal yang 

berkaitan dengan apa yang 

seharusnya diperhatikan oleh para 

                                                     
16 Ibid. hlm. 290 

penuntut ilmu dalam menuntut ilmu, 

diantaranya: 

a. Belajar Pada Orang yang Lebih 

Mampu. 

Seorang penuntut ilmu 

hendaknya mengambil ilmu atau 

belajar kepada orang yang lebih 

mampu dan menanyakan sesuatu 

yang belum dipahami kepada orang 

yang lebih mengetahui sehingga 

menjadi jelas apa yang belum 

dipahami. Faedah yang dapat kita 

petik dari sini adalah seharusnya 

penuntut ilmu belajar pada guru yang 

benar-benar menguasai ilmu yang 

akan diajarkannya sehingga si murid 

dapat mengambil banyak manfaat 

darinya, hal ini juga sesuai dengan 

hadits tentang larangan bertanya 

pada orang yang tidak mengetahui. 

b. Duduk yang Terdepan  

Ibnu Hajar menjelaskan 

pemahaman beliau tentang hal ini, 

yaitu orang yang datang lebih dahulu 

berhak untuk duduk di depan dalam 

suatu majlis. Demikian pula 

dianjurkan untuk mengisi tempat 

yang kosong dalam majlis tersebut 

sebagaimana anjuran untuk mengisi 

shaf yang kosong dalam shalat. 

Tetapi bedanya dalam hal ini, 

seseorang diperbolehkan untuk 

lewat di depan orang lain selama 

tidak mengganggunya. Jika merasa 

hal itu dapat mengganggu, maka 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 

 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri … 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

124 

dianjurkan untuk duduk paling 

belakang. 

Pada masa Rasul, majlis ilmu 

berbentuk melingkar (halaqah), 

tetapi penjelasan Ibnu Hajar di atas 

juga berlaku untuk majlis ilmu yang 

menggunakan bentuk selain halaqah, 

seperti sistem kelas dengan satu 

bangku dan dua kursi tertata rapi 

memenuhi ruangan atau sistem di 

perguruan tinggi dengan satu kursi 

yang dilengkapi dengan alas untuk 

menulis yang tertata rapi memenuhi 

ruangan, bentuk seperti itu yang 

lazim digunakan pada era pendidikan 

saat ini. 

c. Adab Menanyakan Sesuatu Pada 

Guru 

Adab yang harus diperhatikan 

oleh penuntut ilmu dalam bertanya 

pada guru adalah pertanyaan yang 

tidak bermanfaat atau sengaja 

bertanya dengan niat untuk 

menyakiti guru atau orang yang akan 

menjawab merupakan sesuatu yang 

harus dihindari. 

Demikian pula bagi yang 

memberi pertanyaan hendaknya 

tidak terlalu umum, supaya tidak 

membingungkan bagi yang akan 

menjawab,17 meskipun adab bagi 

guru pula menjawab pertanyaan 

murid yang pertanyaannya tidak 

terfokus pada permasalahan yang 

sedang dibahas,18 hal itu untuk 

                                                     
17 Ibid. hlm. 281 
18 Ibid. hlm. 279 

membantu rasa ingin tahu murid 

terhadap suatu permasalahan yang 

masih membingungkan baginya. 

Adab yang lain tentang perihal 

ini adalah larangan bertanya dengan 

niat membangkang dan 

mencurigakan. Hal itu dapat 

membuat marah seseorang yang 

ditanya.19 Ibnu Hajar juga 

menganjurkan pada para penuntut 

ilmu untuk menanyakan sesuatu 

yang terlewat karena 

ketidakhadirannya pada saat itu dan 

menanyakan sesuatu yang didengar 

sampai mengerti. 

 

 

d. Mencari Nafkah 

Di samping menuntut ilmu, 

juga dianjurkan untuk mencari 

nafkah (penghasilan) agar dapat 

digunakan untuk kebutuhan 

belajarnya.20 Inilah nilai-nilai tinggi 

dalam pendidikan Islam yang 

mengharuskan suatu perbuatan 

mulia, yaitu menuntut ilmu harus 

diikuti dengan cara yang mulia pula 

di dalam mendapatkannya (ilmu), 

yaitu dengan jalan mencari nafkah. 

Banyak sekali para sahabat yang 

mencari nafkah meskipun dia sedang 

menuntut ilmu pada Rasulullah, 

seperti Amru bin Ash, Utsman bin 

Affan, Abu Bakar dan banyak yang 

lain dengan berdagang. 

19 Ibid. hlm. 281 
20 Ibid. hlm. 298 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 
 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri… 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

125 

Hal ini mungkin yang luput 

dari penuntut ilmu saat ini, 

kebanyakan dari mereka lebih 

mengandalkan nafkah dari orang tua 

mereka sehingga mereka hanyut 

dalam kemanjaan diri. Berbeda 

dengan seseorang yang menuntut 

ilmu dari hasil mencari nafkah, 

mereka akan lebih giat dalam 

belajarnya karena mereka sadar 

bahwa jalan untuk. mendapatkannya 

(ilmu) sangat sulit dan itu akan lebih 

memotivasi mereka. 

e. Alkohol Dapat Merusak Akal 

Ibnu Hajar menyebutkan 

bahwasanya meminum alkohol akan 

merusak pikiran adalah salah satu 

dari 5 tanda yang menjadi pemicu 

kesenjangan dan kerusakan. Inilah 

yang harus dihindari oleh murid 

dalam menuntut ilmu.21 

f. Adab Yaumiyah 

Ibnu Hajar menerangkan 

bahwa ketika seseorang dalam 

keadaan terkejut dianjurkan untuk 

mengucapkan subhanallah. Demikian 

pula ketika seseorang bangun dari 

tidurnya, dianjurkan untuk 

menyebut nama Allah. Bertasbih 

merupakan cara untuk lepas dari hal-

hal yang menakutkan ketika kita 

melihatnya.22 

Semua itu merupakan 

kebiasaan-kebiasaan mulia dalam 

pendidikan Islam yang sangat 

                                                     
21 Ibid. hlm. 295 
22 Ibid. hlm. 309 

dianjurkan untuk dilakukan ketika 

penuntut ilmu mengalami kejadian-

kejadian yang telah disebut di atas. 

 

 

g. Dilarang Bersikap Malu Dalam 

Menuntut Ilmu 

Sikap ini sangat dianjurkan 

dalam syari'at jika dilakukan untuk 

menghormati orang-orang yang lebih 

tua. Adapun malu yang dapat 

melalaikan perintah-perintah 

syari'at adalah malu yang tercela dan 

bukanlah malu yang disyariatkan. 

Itulah yang dimaksud oleh Mujahid 

dengan ungkapannya,”Tidaklah 

menuntut ilmu orang yang malu”. 

Seolah-olah yang dia maksudkan 

adalah anjuran kepada orang-orang 

yang menuntut ilmu agar mereka 

melepas sikap ketidakberdayaan dan 

sombong, yang keduanya bisa 

mempengaruhi ketidaksempurnaan 

dalam menuntut ilmu.23 

h. Diperbolehkan Berdebat Dalam 

Menuntut Ilmu. 

 Ibnu Hajar menerangkan hal 

tersebut di atas diperbolehkan 

dengan memberikan contoh kisah 

nabi Musa yang berdebat dengan 

nabi Khidir tentang permasalahan 

yang berkaitan dengan 

pengetahuan.24 

 

Metode Pendidikan  

23 Ibid. hlm. 316 
24 Ibid. hlm. 291 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 

 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri … 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

126 

Apa yang ingin disampaikan 

guru tidak akan tersalurkan dengan 

optimal jika tidak menggunakan 

metode pendidikan yang sesuai. 

Untuk itu guru harus memahami dan 

mencari metode-metode apa yang 

sesuai untuk digunakan dalam 

menyampaikan materi pelajaran 

yang akan disampaikan. Ketidak 

tepatan dalam penerapan metode ini 

akan menghambat proses belajar 

mengajar yang akan berakibat 

membuang waktu dan tenaga yang 

tidak perlu.25 

Dalam kitab Fathul Baari ini 

ada beberapa metode pendidikan 

yang dapat diterapkan oleh guru 

meskipun tidak dijelaskan secara 

terperinci oleh Ibnu Hajar langkah-

langkah operasionalnya, diantaranya 

sebagai berikut: 

a. Dialog dan Diskusi 

Rasul tidak pernah merasa 

bosan untuk menjelaskan setiap 

pertanyan yang datang kepadanya, 

begitu pula ketika Rasul menjawab 

pertanyaan- pertanyaan yang 

ditanyakan oleh Aisyah untuk 

memahami makna setiap hadits, oleh 

karena itu Ibnu Hajar mengambil 

pelajaran dari riwayat ini bahwa 

mengadakan dialog dan 

mendiskusikan sesuatu 

diperbolehkan. 

                                                     
25 Ibid. hlm. 197 
26 Ibid. hlm. 279 

Termasuk kategori diskusi dan 

dialog adalah metode tanya jawab 

karena menurut Ibnu Hajar ilmu itu 

dapat diperoleh melalui tanya 

jawab.26 Metode ini juga berguna 

untuk menguji kemampuan murid 

dengan apa yang tersembunyi dan 

memberitahukannya jika mereka 

tidak mengetahui tentang sesuatu. 

b. Metode Bertahap Dalam 

Penyampaian 

Menggunakan metode bertahap 

dalam mengajarkan suatu ilmu 

sangat baik, karena segala sesuatu 

jika diawali dengan kemudahan, 

maka akan dapat memikat hati dan 

menambah rasa cinta. Berbeda 

halnya jika pendidikan itu dimulai 

dengan kesulitan.27 Maksudnya 

adalah dalam menyampaikan suatu 

materi pada murid, hendaknya guru 

memperhatikan kondisi dan karakter 

murid yang berbeda - beda. Karena 

tidak semua murid dapat dengan 

mudah memahami apa yang 

disampaikan oleh guru dalam satu 

waktu sekaligus, hal itu 

membutuhkan waktu sehingga 

murid dapat lebih memahami apa 

yang disampaikan guru jika 

membiarkan mereka paham terlebih 

dahulu tentang sebagian penjelasan 

yang guru sampaikan, kemudian 

setelah itu guru melanjutkan pada 

pembahasan yang selanjutnya. 

27 Ibid. hlm. 288 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 
 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri… 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

127 

Metode tersebut sering Rasul 

gunakan dalam mendidik para 

sahabat dan memberitahu tentang 

suatu hukum perkara secara 

bertahap seperti hukum meminum 

khamr (minuman keras). 

c. Metode Sama'i, ‘Ard, Munawalah, 

Mukatabah 

Sebagai ulama hadits, Ibnu 

Hajar juga menjelaskan beberapa 

metode yang biasa digunakan oleh 

seseorang yang ingin mempelajari 

ilmu badits atau seseorang yang ingin 

mendapatkan hadits dari gurunya, 

yaitu metode sama'i (mendengar) 

dan 'ard. Metode 'ard adalah apa 

yang dikemukakan oleh seorang 

murid kepada gurunya atau kepada 

orang lain dengan kehadiran 

gurunya.28 Sebagian orang 

memperluas pengertian ‘ard, yaitu 

jika seseorang menghadirkan 

gurunya dan melihatnya serta ia 

mengetahui kebenarannya, lalu ia 

mengizinkan untuk meriwayatkan 

darinya. 

Metode lainnya adalah metode 

mukatabah, yaitu seorang guru 

menulis hadits dengan tulisannya 

sendiri, atau ia mengizinkan orang 

lain yang dipercaya untuk menulis 

hadits tersebut. Kemudian setelah 

selesai, ia mengirimnya kepada si 

murid dan mengizinkannya untuk 

meriwayatkan hadits tersebut.29 

                                                     
28 Ibid. hlm. 282 
29 Ibid. hlm. 284 

Metode yang hampir mirip 

dengan metode mukatabah adalah 

metode munawalah, yaitu seorang 

guru memberikan sebuah kitab 

kepada muridnya dan berkata,”Kitab 

ini adalah hasil pendengaranku dari 

si fulan, atau kitab ini untuk bisa 

memahami apa yang disampaikan 

oleh guru karena jaraknya yang 

terlalu jauh”. Isyarat Tangan dan 

Kepala Rasulullah apabila 

menyampaikan perkataan pada para 

sahabat sering menggunakan gerak-

gerik. Begitu pula dengan pemberian 

isyarat dari Nabi dilakukan dengan 

gerakan tangan beliau. Seperti 

misalnya Nabi menggerakkan 

tangannya seperti gerakan orang 

yang hendak memukul.30 

Kebodohan Menjadi Sebab 

Matinya Pendidikan Islam. Ibnu 

Hajar menerangkan adanya 

keterkaitan yang erat antara 

punahnya ilmu pengetahuan dan 

kematian ulama (seseorang yang 

mengajarkan ilmu) dengan 

timbulnya kebodohan. Sehingga itu 

juga akan berimplikasi pada matinya 

pendidikan Islam. Selama masih ada 

orang yang mempelajari ilmu, maka 

kepunahan ilmu tidak akan terjadi.31 

Ilmu juga merupakan salah 

satu tanda datangnya kiamat. Allah 

SWT menarik kembali ilmu 

pengetahuan dan mencabutnya dari 

30 Ibid. hlm. 296 
31 Ibid. hlm. 295 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 

 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri … 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

128 

hati manusia dengan cara mematikan 

orang-orang yang berpengetahuan 

(ulama’). Apabila orang 

berpengetahuan telah tiada, maka 

masyarakat akan mengangkat orang-

orang bodoh menjadi pemimpin yang 

akan dijadikan tempat bertanya. 

Orang-orang bodoh ini akan 

berfatwa tanpa ilmu, mereka 

kemudian semakin menyesatkan 

umat, sehingga timbullah kebodohan 

dimana-mana.32 

 

Perbedaan Konsep Pendidikan 

Islam Dalam Kitab Fathul Baari 

Dengan Konsep Pendidikan Lain 

Dalam sub bab ini penulis 

mencoba untuk memetakan 

perbedaan- perbedaan yang ada 

antara konsep pendidikan yang 

penulis telah temukan dalam 

penulisan ini dengan konsep 

pendidikan Islam yang diusung oleh 

pakar pendidikan yang lain, dalam 

penelitian ini kami memilih 

Muhammad Naquib al-Attas, 

Abdurrahman an-Nahlawi dan al-

Ghazali sebagai pembanding.  

Penulis sengaja memilih ketiga 

tokoh tersebut karena, 1). Ruang 

lingkup materi pembahasan konsep 

yang mereka rumuskan, ada 

beberapa yang dapat ditemukan 

dalam kitab Fathul Baari, 2). Antara 3 

                                                     
32 Ibid. hlm. 302 

tokoh tersebut memiliki perbedaan 

mendasar yang sangat mencolok 

tentang beberapa isu strategis 

pendidikan Islam, kemudian penulis 

ingin mengetahui pendapat Ibnu 

Hajar sendiri tentang beberapa 

perbedaan pandangan tersebut. 

Namun demikian, pemetaan 

perbedaan dalam penelitian ini, 

sengaja penulis tidak menganalisis 

secara mendetail, hal ini hanya 

sekedar untuk penyempumaan 

penulisan ini dengan model studi 

komparasi sederhana dan tidak 

memilih pendapat yang paling benar. 

Diantara perbedaan-perbedaan 

tersebut. Diantaranya sebagai 

berikut: 

1. Ibnu Hajar memaknai pendidikan 

dengan istilah tarbiyah dan ta'dib 

dengan tidak membedakan kedua 

lafadz tersebut dalam menjelaskan 

hadits-hadits yang mengandung 

pendidikan. Hal berbeda 

dikemukakan oleh Muhammad 

Naguib Al-Attas yang menyatakan 

bahwa istilah tarbiyah tidak sesuai 

jika dijadikan sebagai istilah untuk 

pendidikan, yang lebih sesuai 

menurutnya adalah dengan 

mengistilahkan pendidikan 

dengan istilah ta'dib, karena 

dengan istilah itu telah terkumpul 

ilmu dan amal.33 Berbeda dengan 

33 Muhammad Naquib Al-Attas. (1984). 
Konsep Pendidikan Islam. Bandung: Mizan. Hlm. 
65 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 
 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri… 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

129 

pandangan Ibnu Hajar dan Naquib 

Al- Attas, An-Nahlawy 

membedakan istilah tarbiyah dan 

ta'dib. Lafadz tarbiyah 

dimaksudkan sebagai proses 

pendidikan dan upaya pendidikan 

yang menembus pada aspek etika 

religius dan ta'dib sebagai 

pendidikan moral. 

2. Ibnu Hajar menyebutkan 

klasifikasi ilmu syariat dengan 

ibadah, muamalah, ilmu tentang 

Allah dan sifat-sifatnya. Adapun 

Al-Ghazali membagi ilmu syariat 

dengan al-Ushul (pokok) yaitu 

mempelajari al-Quran dan sunnah 

nabi, Al-Furu' (cabang) yaitu ilmu 

fikih, Mukaddimah (pengantar) 

yaitu Nahwu, Sharaf dan Balaghah, 

Al-Mutammimah (pelengkap) 

yaitu ilmu tafsir.34 

3. Ibnu Hajar membolehkan guru 

untuk marah kepada muridnya 

dalam memberikan nasehat. 

Bahkan jika dalam keadaan 

terpaksa, guru diperbolehkan 

mencela kesalahan murid, hal itu 

dilakukan agar dapat menerima 

kebenaran darinya, akan tetapi 

tindakan tersebut harus 

disesuaikan dengan kedaan 

psikologi masing-masing murid. 

Berbeda dengan Al-Ghazali yang 

menyatakan bahwa hendaknya 

                                                     
34 Fathiyah Hasan. (1990). Konsep 

Pendidikan Al-Ghazali. Jakarta: P3M. Hlm. 37  
35 Muhammad Arifin. (2008). Ilmu 

Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara. Hlm. 49 

guru menghindari sifat marah 

kepada muridnya karena hal itu 

akan membuat mereka berani dan 

menjauh, menolak dan takut pada 

gurunya, sebisa mungkin nasehat 

itu dengan cara sindiran tidak 

secara terang-terangan.35 

4. Ibnu Hajar juga menerangkan 

tentang konsepsi akal, bahwa 

tidak ada peranan akal manusia 

untuk menilai baik atau jelek 

terhadap sesuatu, karena hal 

tersebut dikembalikan kepada 

hukum syar'i. Adapun Naquib al-

Attas menerangkan akal 

merupakan suatu substansi 

ruhaniah yang dapat memahami 

dan membedakan kebenaran dan 

kepalsuan.36 

5. Istilah rabbani dalam kitab Fathul 

Baari diidentikkan dengan ulama’ 

dan fuqaha’ berdasarkan 

informasi dari hadits yang 

diriwayatkan oleh Ibnu Abbas ra, 

tetapi Naquib al-Attas 

menandaskan bantahannya 

dengan menyebutkan pendapat 

dari Ibnu ‘Ubaid yang menyatakan 

istilah rabbani pada hakikatnya 

bukan istilah bahasa Arab, 

melainkan istilah Ibrani, kemudian 

dia menjelaskan pengertian 

robbani, yaitu nama yang 

diberikan bagi orang-orang 

36 Muhammad Naquib Al-Attas. (1984). 
Konsep Pendidikan Islam. Bandung: Mizan. hlm. 
38 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 

 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri … 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

130 

bijaksana yang terpelajar dalam 

bidang pengetahuan tentang ar-

rabb.37 

 

Kesimpulan 

Konsep Pendidikan Islam 

dalam kitab Fathul Baari dapat 

terlihat dari pemikiran-pemikiran 

Ibnu Hajar mengenai konsepsi akal 

manusia yang tidak akan pernah 

dapat menjangkau rahasia-rahasia 

Allah SWT, sekalipun akal itulah yang 

akan membawa manusia untuk dapat 

mempelajari ilmu syariah sebagai 

pengetahuan dasar yang harus 

dipelajari manusia sejak dini. Meski 

demikian, untuk menyempurnakan 

ilmu tersebut agar dapat 

memberikan manfaat, diperlukan 

adanya perkataan dan perbuatan, 

karena dua hal tersebut merupakan 

syarat agar ilmu dapat 

termanfaatkan, sehingga apa yang 

dipelajari oleh manusia akan lebih 

bermanfaat jika ilmu tersebutdapat 

diejawantahkan menjadi sebuah 

kepribadian yang baik. 

Ibnu Hajar juga menjelaskan 

pemikirannya mengenai pendidik, 

tugas-tugasnya, dan metode 

pendidikan yang sesuai untuk 

diaplikasikan dalam menerangkan 

materi. Selain itu, Ibnu Hajar 

menerangkan pendapatnya 

                                                     
37 Zakiah Daradjat. (2000). Ilmu 

Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara. Hlm. 44 

mengenai penuntut ilmu dan adab-

adabnya dalam menuntut ilmu.  

Ibnu Hajar mengemukakan 

pandangannya tentang adanya 

keterkaitan yang erat antara 

punahnya ilmu pengetahuan dan 

kematian ulama’ dengan timbulnya 

kebodohan. Sehingga itu akan 

berimplikasi pada matinya 

pendidikan Islam. 

Setelah penulis mengamati 

konsep pendidikan Islam yang 

terdapat dalam kitab Fathul Baari 

dengan konsep pendidikan Islam 

menurut pakar pendidikan Islam 

yang lain, penulis mendapati adanya 

beberapa perbedaan mendasar dari 

berbagai aspek, diantaranya 

perbedaan tentang istilah tarbiyah 

yang digunakan dalam memaknai 

pendidikan, klasifikasi ilmu-ilmu 

syariat sebagai pengetahuan dasar 

seseorang dalam menuntut ilmu, 

boleh tidaknya guru marah dalam 

menasehati muridnya, konsepsi akal 

dan perbedaan tentang definisi dari 

rabbani. 

 

 

 

 

 

 

Daftar Pustaka 

 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741


Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741 
 

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri… 
Oleh: Minggusta Juliadarma 

 

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019 

131 

Al-Attas, Naquib. 1984. Konsep 

Pendidikan Islam. Bandung: 

Mizan. 

Arifin, Muhammad. 2008. Ilmu 

Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi 

Aksara. 

Daradjat, Zakiah. 2000. Ilmu 

Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi 

Aksara. 

Desmita. (2009). Psikologi 

Perkembangan Peserta Didik. 

Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Fakultas Tarbiyah IAIN Walisongo. 

2001. Paradigma Pendidikan 

Islam. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 

Hajar, Ibnu. 2003. Fathul Baari. 

Beirut: Darul Kutub Ilmiyah. 

Hasan, Fathiyah.1990. Konsep 

Pendidikan Al-Ghazali. Jakarta: 

P3M. 

Putra, Ary Antony. 2017. “Konsep 

Pendidikan Agama Islam 

Perspektif Imam Al-Ghazali”. Al-

Thariqah: Jurnal Pendidikan 

Agama Islam, 1(1).  

Saleh, Abdurrahman. 1990. Teori-

teori Pendidikan Berdasarkan 

Al-Qur’an. Jakarta: Rineka Cipta    

Sholeh, Sholeh. (2016). “Konsep 

Pendidikan Islam yang Ideal: 

Upaya Pembentukan 

Kepribadian Muslim”. Al-

Hikmah:Jurnal Agama dan Ilmu 

Pengetahuan. 13(1).   

Uhbiyati, Nur. 1998. Ilmu Pendidikan 

Islam. Bandung Pustaka Setia. 

 

https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

