oL BITDATAT

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri. ..
Oleh: Minggusta Juliadarma

KONSEP PENDIDIKAN ISLAM DALAM KITAB FATHUL BAARI

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1il.741

Minggusta Juliadarma
IAIN Ternate
minggustajuliadharma@gmail.com

Abstract

The concept of Islamic education is absolutely necessary in forming
Muslims who are pious, noble and have good cognitive abilities. For
this reason, many Islamic thinkers try to formulate the concept of
Islamic education as a whole which can be used as a reference in
fostering the younger generation of Islam. Islamic thinkers include:
Ibn Hazm, al-Ghazali, an-Nahlawi, Naguib al-Attas and others. In this
paper, the author tries to present other nuances from a different
perspective, the author tries to uncover the concept of Islamic
education According to the hadith scholars, namely Ibn Hajar al-
Asqalani in the book Fathul Baari. The research in this paper aims to:
(1) To know the concept of Islamic education in the book Fathul Baari,
and (2) To find out the differences in the concept of Islamic education
in the book Fathul Baari with the concept of other Islamic education.
the concept of Islamic education in the book contains the definition of
education, the position of science in Islamic education, educators and
their duties, and methods of education.

Keywords: concept of Islamic education, book Fathul Baari, Ibnu Hajar
al-Asqalani.

Abstrak

Konsep pendidikan Islam mutlak diperlukan dalam membentuk
muslim yang bertakwa, berakhlak mulia dan memiliki kemampuan
kognitif yang baik. Untuk itu banyak sekali pemikir-pemikir Islam
mencoba untuk merumuskan konsep pendidikan Islam secara utuh
yang dapat dijadikan acuan dalam pembinaan generasi muda Islam.
Pemikir-pemikir Islam itu diantaranya: Ibnu Hazm, al- Ghazali, an-
Nahlawi, Naquib al-Attas dan yang lainnya. Dalam tulisan ini, penulis
mencoba menghadirkan nuansa lain dari sudut pandang yang
berbeda, yaitu penulis mencoba mengungkap konsep pendidikan
[slam menurut ulama hadits, yaitu Ibnu Hajar al-Asqalani dalam kitab
Fathul al-Baari. Penelitian dalam karya tulis ini bertujuan untuk: (1)
Untuk mengetahui konsep pendidikan Islam dalam kitab Fathul Baari,
dan (2) Untuk mengetahui perbedaan konsep pendidikan Islam dalam

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 111
Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741
mailto:minggustajuliadharma@gmail.com

CIBIDENEAH

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri ...
Oleh: Minggusta Juliadarma

kitab Fathul Baari dengan konsep pendidikan Islam yang lain. konsep
pendidikan islam dalam kitab Fathul Baari ini berisi tentang definisi
pendidikan, kedudukan ilmu dalam pendidikan Islam, pendidik dan
tugas- tugasnya, penuntut ilmu dan adab-adab dalam menuntut ilmu

dan metode pendidikan.

Kata Kunci : Konsep pendidikan Islam, kitab Fathul Baari, Ibnu Hajar al-

Asqalani.

Pendahuluan
Lemahnya
pendidikan Islam dianggap belum
memiliki paradigma yang mapan.
Teori-teori ilmiah yang menyentuh
pada pendidikan Islam dirasa masih
kurang. Akibatnya, meskipun hanya
deskriptif,
pendidikan Islam nampak tidak
memiliki pola pikir yang jelas dalam
menafsirkan ayat-ayat al-Our'an dan
al-Hadits yang berhubungan dengan
masalah kependidikan. Sehingga hal
itu sulit untuk diteliti secara ilmiah.
Dari kondisi pendidikan Islam yang
demikian, sebagian kalangan muslim
menganggap bahwa
pendidikan Islam masih belum
menentu dan cenderung sporadis.
Pada satu  sisi

paradigma

bersifat konsep

konsep

konsep
pendidikan Islam dituntut untuk
mengacu pada al-Our'an dan al-
Hadits, tetapi di sisi lain kedua
sumber pokok ajaran Islam itu baru
dapat sebagai teori
pendidikan Islam tanpa melihat
konteks filsafatnya. Oleh karena itu,
dalam praktek pendidikan Islam
selama ini baru sekedar mengambil

ditafsirkan

alih dari teori-teori pendidikan Barat
yang dikonsultasikan dengan ayat-
ayat al-Our'an dan al-Hadits.

Berangkat dari problematika
tersebut, perlu
mengeksplorasi konsep pendidikan
I[slam dari sudut pandang yang lain
dan jarang disentuh oleh para penulis
maupun para pakar pendidikan.
Hadits merupakan sumber hukum
Islam kedua setelah al-Qur'an yang
sangat layak dijadikan pedoman
dalam mencari segala informasi yang
dibutuhkan dalam problematika
kehidupan, termasuk di dalamnya
problematika pendidikan. Banyak
sekali hadits-hadits yang berkaitan
dengan pendidikan dan yang
mengandung aspek-aspek
pendidikan. Diantara hadits-hadits
tersebut akan kita temui hadits
shahih dan hadits dhaif , oleh karena
itu, untuk menghindari hadits dhaif
tersebut, penulis sengaja memilih
kitab Fathul Baari yang berisi hadits-
hadits shahih yang diriwayatkan oleh
imam Bukhari.

Pada penulisan mengenai
kosep pendidikan Islam ini, akan

maka untuk

112 el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

oL BITDATAT

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1il.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri. ..
Oleh: Minggusta Juliadarma

diketahui
pendidikan
pemahaman dan inti sari dari hadits-
hadits Nabi yang mengandung unsur
pendidikan Islam, terutama hadits-
hadits yang tertulis dalam kitab
Shahih Bukhari. Salah satu kitab yang
khusus
penjelasan / Syarah kitab Bukhari
yang sudah masyhur di kalangan
umat muslim adalah kitab Fathul
Baari (kemenangan sang Pencipta)
yang ditulis oleh Ibnu Hajar. Beliau
adalah seorang ahli hadits yang Iahir
di Mesir.

Menurut muridnya, imam asy-
Syakhawi, karya beliau mencapai
lebih dari 270 kitab. Kebanyakan
berkaitan dengan pembahasan
hadits, secara riwayat dan dirayat.
Diantara karya beliau yang paling
terkenal adalah kitab Fathul Baari ,
yaitu kitab yang menjelaskan hadits-
hadits yang diriwayatkan oleh imam
Bukhari dalam kitab shahihnya.
Penulisan kitab ini menghabiskan
waktu seperempat abad (817 H - 842
H) sehingga tidak mengherankan bila
kitab ini paling bagus, teliti dan
sempurna diantara syarah-syarah
hadits Bukhari lainnya.

Atas dasar itulah kita perlu
mengetahui lebih dalam lagi tentang
bagaimana pendapat beliau dalam
memahami  hadits-hadits  yang
diriwayatkan oleh imam Bukhari
dalam  kitab  shahihnya yang

bagaimana
[slam

konsep
berdasarkan

untuk memberikan

mengandung pendidikan
dalam kitab Fathul Baari , sehingga
nantinya akan tercipta
konsep yang jelas tentang konsep
pendidikan Islam. Jika selama ini ahli
hadits hanya mengintepretasikan
opininya dalam bingkai religiusitas,
maka ternyata setelah dielaborasi
lebih mendalam, terdapat nila-nilai

unsur

sebuah

Pendidikan Islam yang mereka
utarakan, jelas ini merupakan
tambahan pemikiran terkait
khazanah wawasan konsep

pendidikan islam.

Metode

Pembahasan ini tergolong
penelitian pustaka (library research)
karena semua yang digali adalah
bersumber dari pustaka. Oleh karena
itu, guna mendapatkan data-data
yang dibutuhkan, penulis menelaah
buku-buku
relevan dengan pembahasan ini.
Adapun sumber data primer yang
digunakan pada penulisan ini adalah
kitab yang berjudul Fathul Baari,
yang ditulis oleh Ibnu Hajar. Dalam
analisis data kualitatif, metode yang
digunakan
sekaligus sebagai kerangka berpikir
pada penulisan ini adalah metode
analisis konten, yaitu suatu usaha
untuk mengumpulkan dan menyusun
data. Kemudian diusahakan pula
dengan analisa dan interpretasi atau

kepustakaan yang

untuk membahas

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 113

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

CIBIDENEAH

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri ...
Oleh: Minggusta Juliadarma

penafsiran  terhadap  data-data
tersebut.

Setelah  data  terkumpul,
kemudian dianalisa dengan
menggunakan metode deskriptif

analisis. Metode analisis yaitu jalan
yang ditempuh untuk mendapatkan
ilmu pengetahuan ilmiah dengan
mengadakan perincian terhadap
objek yang diteliti atau cara
penanganan terhadap suatu objek
ilmiah  tertentu dangan jalan
memilah-milah antara pengertian
yang satu dengan pengertian yang
lain guna sekedar
kejelasan mengenai
Setelah itu, perlu dilakukan telaah
lebih lanjut guna mengkaji secara
sistematis dan objektif.

memperoleh
suatu hal.

Pembahasan

Untuk lebih memudahkan
dalam memahami konsep
pendidikan Islam dalam kitab Fathul
Baari ini, penulis = membuat
sistematika sederhana yang
merangkum  segala hal yang

dibutuhkan dalam penulisan ini.

Definisi Pendidikan

Dalam kitab Fathul Baari ada
dua istilah yang digunakan oleh Ibnu
Hajar dalam memaknai pendidikan,
yaitu tarbiyah dan ta'dib. Ibnu Hajar
mengartikan istilah tarbiyah dengan
ilmu, kemudian dengan ilmu itu

seseorang  dapat = mengajarkan

ilmunya tersebut (Ibnu Hajar, 2003 :
288). Adapun istilah ta'dib dalam
kitab ini tidak ditemukan definisi
secara  khusus, tetapi dapat
disimpulkan dari pemaparan Ibnu
Hajar mengenai penggunaan istilah
ta'dib selalu berkaitan dengan
pembinaan adab dan akhlak.

Ibnu Hajar secara khusus tidak
membedakan antara istilah tarbiyah
dan ta'dib. Keduanya sering dipakai
dalam memaknai segala kegiatan
yang berkaitan dengan aktivitas
mendidik dan pengembangan ilmu.
Meski begitu karena 2 istilah tersebut
berbeda dari segi makna, maka perlu
kiranya kita cari perbedaan
mendasar dari 2 istilah tersebut,
seperti yang telah diungkap oleh
Muhammad Naguib al-Attas yang
menyatakan bahwa istilah ta'dib
berisi ilmu dan amal, sedangkan
istilah tarbiyah merupakan definisi
umum dari bahasa inggris, yaitu
education.

Kedudukan IImu

Pendidikan Islam

Ibnu hajar menjelaskan bahwa
Bukhari  sengaja  tidak

mencantumkan definisi ilmu secara

Dalam

Imam
spesifik dalam kitab shahihnya
karena beliau menganggap bahwa
hakikat ilmu telah diketahui oleh
banyak orang. Imam Bukhari tidak
mengarang kitabnya
menentukan definisi sesuatu, akan

untuk

114 el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

oL BITDATAT

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1il.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri. ..
Oleh: Minggusta Juliadarma

tetapi kitab ini berlandaskan gaya
Arab klasik yang memulai tulisan
dengan menyebutkan keutamaan
sesuatu untuk menarik perhatian jika
hakikatnya telah diketahui.

Oleh karena itu dalam kitab
Fathul Baari ini, Ibnu Hajar juga tidak
menjelaskan tentang definisi ilmu.
Meski begitu beliau mencantumkan
pendapat Ibnu Arabi dalam kitab
Syarah At-Tirmidzi yang membantah
siapapun yang berusaha untuk
mendefinisikan ilmu dan berkata,
"Ilmu lebih jelas daripada upaya
untuk menjelaskannya.” Ibnu Hajar
juga menjelaskan bahwa ini adalah
metode Al Ghazali dan gurunya yang
berpendapat bahwa ilmu tidak dapat
didefinisikan karena kesukarannya
atau kejelasannya sehingga tidak
membutuhkan penjelasan lagi.

Menurut penulis, Ibnu Hajar
tidak mencantumkan definisi ilmu
secara khusus bukan berarti menolak
penyebaran ilmu dan tergolong
sebagai orang yang dimaksud dalam
hadits nabi sebagai orang yang
menyembunyikan ilmu,
menganjurkan penyebarluasan ilmu
pengetahuan dan melarang
menyembunyikan ilmu. Ibnu Hajar
bertindak demikian karena
pemahaman beliau yang luas akan
definisi ilmu, tetapi definisi ilmu itu
tidak tertuang dalam bentuk susunan

Islam

1 Ibnu Hajar. (1984). Fathul Baari. Beirut:
Daarul Kutub Ilmiyah. Hlm. 313

kalimat secara khusus, tetapi berupa
kandungan-kandungan ilmu yang
mendalam yang
pemaparan-pemaparan Ibnu Hajar
dalam kitab ini, dalam arti lain Ibnu
Hajar ingin mengedepankan definisi
ilmu pada aspek praktisnya daripada
aspek teoritisnya.

Ibnu Hajar juga menerangkan
tentang konsepsi akal, bahwa tidak
ada peranan akal manusia untuk
menilai baik atau jelek terhadap
sesuatu, karena  hal
dikembalikan kepada hukum syar'i.
Segala sesuatu yang dianggap baik
oleh syara’, maka ia akan menjadi
baik, dan apa yang dianggap buruk
oleh syara’, maka buruklah ia. Hanya
kepada Allah dikembalikan segala
rahasia yang terjadi di alam semesta
ini, maka jika Allah membeberkan
salah satu dari rahasia tersebut,
maka akal tidak mungkin untuk
dapat
sesungguhnya
manusia untuk mengetahui rahasia
ketuhanan sangat terbatas, maka
tidak seharusnya akal
mempertanyakan mengapa dan
bagaimana pengaturan-Nya,
sebagaimana tidak pantas bagi akal
untuk mempertanyakan darimana
dan bagaimana wujud-Nya.!

Konsepsi akal yang
dipaparkan oleh Ibnu Hajar tersebut

terlihat pada

tersebut

menggapainya. Karena

kemampuan akal

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 115

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

CIBIDENEAH

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri ...
Oleh: Minggusta Juliadarma

berkaitan dengan konsepsi akal yang
berkaitan dengan hukum-hukum
syar'i yang bersifat qath'i, sehingga
pada wilayah ini kedudukan akal
manusia akan sulit untuk
memaksimalkan fungsinya karena
tidak akan dapat menjangkaunya.
Pemikiran Ibnu Hajar ini tidak
membahas konsepsi akal secara
menyeluruh dan teoretis seperti
yang telah dipaparkan oleh para ahli
pendidikan yang diteliti secara
ilmiah tentang keberadaan dan
fungsi akal pada manusia, tetapi lebih
pada penanaman nilai-nilai religius
dan ketuhanan.

Ibnu Hajar menerangkan
bahwa mempelajari pengetahuan
yang berhubungan dengan syari'at
adalah langkah awal sebelum
mempelajari pengetahuan-
pengetahuan lain di dunia ini, hal itu
tersirat ketika beliau menjelaskan
bahwa orang yang tidak mendalami
agama atau tidak mempelajari dasar-
dasar dan masalah-masalah furu'iyah
dalam Islam, maka ia tidak akan
mendapat kebaikan. Adapun fungsi
dari mempelajari ilmu syari'at yaitu
untuk menjelaskan apa-apa yang
wajib bagi seorang mukallaf tentang
urusan agama yang meliputi ibadah,
muamalah, ilmu tentang Allah dan

Inilah sebenarnya perbedaan
mendasar antara konsep pendidikan
Islam dengan konsep pendidikan
barat, yaitu terletak pada obyek
kajian awal yang dibutuhkan anak
untuk dapat berkembang sekaligus
memandu kepribadian anak tersebut
sehingga pada
bermuara pada satu tujuan, yaitu
terbentuknya pribadi muslim yang
bertakwa dan memilliki kepribadian
yang baik. Berbeda sekali dengan
pendidikan barat yang tidak
menyentuh aspek-aspek religius
pada masa awal perkembangan anak.

akhirnya akan

Hubungan antara pendidikan dan
kekuasaan

Ibnu Hajar juga menyinggung
adanya keterkaitan antara
kekuasaan dengan pendidikan.
Kekuasaan adalah hasil yang dicapai
dari menuntut ilmu. Oleh karena itu
ilmu dianjurkan
menggunakan waktunya dengan baik
dalam mencari ilmu sebelum menjadi
pemimpin. Hal ini sangat mendorong
seseorang dalam menuntut ilmu,
karena jika seseorang mengetahui
bahwa ilmu merupakan perantara
untuk mencapai kekuasaan, maka ia
akan menjadi lebih giat belajar.2

Menurut penulis, pendapat

para penuntut

sifat-sifat-Nya. Ibnu Hajar mengenai adanya
keterkaitan = kekuasaan  dengan
2 Ibnu Hajar. (1984). Fathul Baari. Beirut:
Daarul Kutub [Imiyah. Him. 289
116 el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

oL BITDATAT

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1il.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri. ..
Oleh: Minggusta Juliadarma

pendidikan ini perlu penjelasan lebih
mendalam lagi agar umat tidak
terjebak pada titik kesimpulan yang
salah, padahal pendapat Ibnu Hajar
ini memiliki hikmah yang baik.
Menurut Ibnu Hajar, kekuasaan
adalah buah dari menuntut ilmu,
tetapi tidak berarti
menuntut ilmu untuk mencapai
kekuasaan, karena hal itu merupakan
dua hal berbeda dengan tujuan yang
berbeda pula.

Maksud Ibnu Hajar di sini
adalah bagaimana seorang muslim
melakukan proses ikhtiyari dalam
menemukan jalan hidup dan kualitas
dirinya dengan cara menuntut ilmu.
Sehingga
kualitas pada suatu pengetahuan,
berarti dia telah mencapai derajat
‘alim, seseorang yang memiliki ilmu
akan memiliki pandangan luas dan
karakteristik yang kuat, sehingga
dengan bekal kualitas diri berkat
tempaan selama menuntut ilmu
itulah yang mengantarkan dirinya
pada amanah untuk mengemban
sebagai seorang
sedangkan pemimpin itu tidak akan
terlepas dari kekuasaan.

maknanya

apabila dia memiliki

pemimpin,

Pendidik dan Tugasnya

Dalam kitab Fathul Baari
istilah yang digunakan
memaknai seorang pendidik adalah
‘alim dan ulama’. Namun pengertian
ulama’ sebagai pendidik dalam hal ini

untuk

dipersempit cakupannya dengan
seseorang yang mengajarkan
pengetahuan  Islam.  Mengenai

pengkhususan ini Ibnu Hajar tidak
menjelaskan lebih lanjut bahwa hal
itu tidak termasuk ilmu-ilmu lainnya
selain ilmu agama. Selain ulamda’,
Ibnu Hajar juga menjelaskan bahwa
kepala keluarga (ayah) juga memiliki
tugas untuk mendidik keluarganya
berupa memberikan nasehat kepada
keluarganya.

Berikut ini penulis mencoba
untuk mengeksplorasi segala hal
yang berkaitan dengan tugas seorang
pendidik mengajarkan
ilmunya dalam kitab Fathul Baari,
diantaranya:

a. Mengulangi Penjelasan

Merupakan kebiasaan
Rasulullah mengulangi penjelasan
yang disampaikan, dalam beberapa
hadits Rasulullah
mengulangi sampai tiga kali. Tujuan
Nabi  mengulang
adalah agar mudah dipahami dan
memberi peringatan terhadap orang
yang enggan mengulangi
pembicaraan dan  mengingkari
bahwa orang yang meminta
pengulangan termasuk orang yang
bodoh, tetapi hal itu tergantung
perbedaan masing-masing tabiat
manusia, makanya tidak tercela bagi
seorang pendengar yang belum bisa
mengingat pada kali pertama untuk
meminta pengulangan. Begitu juga

dalam

dijelaskan

perkataannya

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 117

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

CIBIDENEAH

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri ...
Oleh: Minggusta Juliadarma

bagi pembicara, tidak mengapa tidak
mengulangnya kembali, namun jika
mengulanginya, berarti sebagai
penekanan terhadap apa yang
dikatakan pada pertama kali.3
b. Memperhatikan Aspek Waktu
Dalam Pendidikan

Seorang pendidik hendaknya
memilih waktu yang tepat untuk
memberi nasehat dan mengajarkan
ilmu agar orang yang mendengar
(murid) tidak merasa bosan dan
meninggalkan  majlis. Meskipun
kontinuitas  sangat diharapkan,
namun hal itu dapat dilakukan
dengan beberapa cara, yaitu
dilaksanakan setiap hari dengan
syarat tidak membebani, atau
dilakukan dua hari sekali sehingga
dapat melakukan perbuatan tersebut
pada hari berikutnya dengan penuh
semangat, atau bisa juga dilakukan
seminggu sekali disesuaikan dengan
kondisi masing-masing individu.*

Pemikiran Ibnu Hajar tersebut
sangat relevan dengan apa yang
terjadi saat ini sekaligus menjadi
masukan bagi para pendidik, banyak
sekali  pendidik yang  tidak
memperhatikan aspek waktu dalam
memberikan materi pada siswanya,

siswanya. Guru mengejar waktu
untuk menyelesaikan materi pada
waktu yang telah ditetapkan,
akibatnya kurang bisa
menyerap materi yang sedang
diajarkan, berbicara dan bergurau

siswa

dengan temannya, mengantuk, dsb.
c. Merangkul dan Memeluk Anak
Ibnu Hajar menjelaskan hal ini
terkait hadits yang menyebutkan
Rasulullah merangkul Ibnu Abbas
dan mendoakannya. Hal ini
menunjukkan diperbolehkan
merangkul dan mendoakan anak
kecil sebagai ungkapan rasa kasih
sayang (Ibnu Hajar, 2003 : 291).

Dalam hadits lain  Rasulullah
mengusap kepala dan
mendoakannya, Rasulullah

melakukan hal itu karena beliau
mengetahui kondisi Ibnu Abbas yang
menguasai ilmu  tafsir dan
mempunyai pemahaman mendalam
tentang agama.

Semua ini terkait pada
pentingnya pendidik memperhatikan
hal tersebut untuk membangun
ikatan dengan anak
sehingga nantinya lebih mudah
pendidik dalam mendidik anak
tersebut.

psikologis

hal itu karena tuntutan kurikulum d. Membangunkan  Anak  Untuk

dengan membatasi alokasi waktu Shalat Lail

dengan  tidak  memperhatikan Hal ini terkait hadits yang

kondisi masing-masing individu menyebutkan bahwa Rasulullah
3 Ibnu Hajar. (1984). Fathul Baari. Beirut: 41bid. hlm. 288

Daarul Kutub [Imiyah. Him. 299

118 el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

oL BITDATAT

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1il.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri. ..
Oleh: Minggusta Juliadarma

membangunkan Ibnu Abbas untuk
shalat lail.5
Membiasakan anak untuk bangun di
malam hari untuk beribadah pada
Allah adalah sesuatu yang perlu
diperhatikan bagi para pendidik
untuk membiasakan anak beribadah

melaksanakan

di malam hari karena manfaat dan
keutamaannya yang tinggi. Dan ini
juga karakteristik pendidikan Islam
dibandingkan pendidikan barat yang
cenderung sekuler.
e. Marah Dalam Memberi Nasihat
dan Mengajar

Diperbolehkan bagi pendidik
untuk marah dalam memberi nasihat
dan mengajar jika melihat sesuatu
yang dibenci. Sesuatu yang dibenci
ini misalnya ada dalam hadits, ketika
seseorang bertanya sesuatu pada
Nabi sehingga menimbulkan
kemarahannya, kemudian Ibnu Hajar
menjelaskan kemarahan Nabi itu
karena apa yang ditanyakan tersebut
sudah pernah dilarang sebelumnya,
atau si penanya kurang begitu
paham.6

Ibnu Hajar membatasi bentuk
kemarahan tersebut hanya sebatas
untuk  memberi nasihat dan
pendidikan, tidak dalam aspek
hukum, karena seorang pemegang
otoritas hukum tidak diperkenankan
memutuskan sesuatu ketika dia

sedang marah. Perbedaannya, bahwa
orang yang memberi nasihat boleh
menampakkan sikap marah, karena
dia sebagai orang yang memberi
peringatan. Begitu juga seorang guru,
jika dia mencela kesalahan murid
yang belajar kepadanya, karena
terkadang hal itu terpaksa dia
Jakukan agar si murid dapat
menerima kebenaran darinya, akan
tetapi hal itu harus disesuaikan
dengan kedaan psikologi masing-
masing murid.”

Ibnu hajar menghubungkan
sikap marah seorang pendidik
dengan marahnya hakim Kkarena
beliau sangat kompeten sekali di
bidang hukum, oleh karenanya beliau
pernah menjadi Oadhi (hakim) di
Mesir selama dua puluh tahun.

f. Meninggikan Suara

Diperbolehkan meninggikan
suara untuk memberi tahu, karena
jaraknya yang terlalu jauh dan
banyaknya orang yang hadir dalam
majlis.8
g. Memperingati Murid Pada Sesuatu

yang Ingin Dicapai

Seorang  pendidik  harus
memberi peringatan kepada
muridnya dari segala sesuatu yang
ingin  dicapai dan  memberi
pengarahan menghadapi
sesuatu yang diwaspadai.?

untuk

5 Ibid. hlm. 309 8 Ibid. hlm. 280
6 Ibid. hlm. 298 9 Ibid. hlm. 309
7 Ibid. hlm. 299
el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 119

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

CIBIDENEAH

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri ...
Oleh: Minggusta Juliadarma

h. Tidak Mengindahkan Pertanyaan
yang Lain Ketika Pendidik Sedang
Menjawab Pertanyaan

Sebuah  peringatan  bagi
pendidik agar tidak mengindahkan

pertanyaan orang yang bertanya di

saat ia sedang berbicara, namun

hendaknya ia
terlebih dahutu jawabannya dan
baru setelah itu menjawab apa yang
ditanyakan pada pertanyaan
berikutnya dengan nada yang lemah
lembut. Ibnu Hajar juga
menyinggung hal-hal yang berkaitan
dengan pembahasan ini dengan

menyempurnakan

diperbolehkannya menjawab
pertanyaan  meski  pertanyaan
tersebut tidak fokus pada

pembahasan yang sedang dikaji.10
i. Memberitakan Keadaan Orang
Bermaksiat (melakukan
kejelekan) Dengan Maksud Untuk
Mencela Perbuatan Tersebut
Ibnu Hajar menerangkan hal
tersebut dalam menjelaskan hadits
tentang keadaan tiga orang yang
datang, dua orang diantaranya
masuk ke dalam masjid dan satu
orang lagi pergi meninggalkan
masjid. Lalu Rasul memberitakan
keadaan  masing-masing  orang
orang yang
dimaksud tersebut masih ada dalam
majlis. Ibnu Hajar juga menerangkan

tersebut sementara

Dapat kita pahami dari
penjelasan  Ibnu Hajar
memaknai hadits tersebut bahwa
seorang guru diperbolehkan untuk
menegur dan menasehati anak di
dalam forum (kelas) dengan tujuan
untuk mencela perbuatan jelek yang
dilakukan oleh anak yang telah
melakukan tersebut agar teman-
temannya yang lain dapat mengambil
ibrah  (pelajaran/manfaat) dan
menghindari perbuatan jeleknya.
Namun apabila penulis bandingkan
dengan ahli psikologi anak, maka
akan terjadi
ketika guru menegur anak di depan
teman-temannya akan berdampak
buruk pada mentalnya.

Menurut

dalam

perbedaan, karena

kedua
pendapat ini dapat
digabungkan menjadi formula yang
tepat untuk mengatasi perbuatan
jelek yang dilakukan anak. Teguran
guru itu harus dilakukan dengan cara
yang lemah lembut tanpa ada beban
menghakimi dan memvonis bersalah
pada anak tersebut, tetapi pendidik
juga harus menjelaskan letak
kesalahan murid itu di depan
temannya agar mereka juga tahu
bahwa perbuatan yang dilakukan
temannya itu adalah perbuatan yang

penulis
sebenarnya

harus dihindari.

bahwa hal tersebut tidak dianggap Penuntut Ilmu
ghibah.11
10 Ibid. hlm 279 11 Jbid. hlm. 286
120 el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

oL BITDATAT

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1il.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri. ..
Oleh: Minggusta Juliadarma

Ibnu Hajar memberikan istilah
untuk orang yang menuntut ilmu
dengan sebutan muta'allim. Beliau
juga menuliskan contoh perjuangan
penuntut ilmu untuk mendapatkan
petunjuk dari seseorang yang
dianggap lebih pintar darinya, yaitu
kisah perjuangan Nabi Musa ‘alaihi
salam untuk belajar kepada Nabi
Khidhir ‘alaihi salam. Nabi Musa
meski telah mendapatkan
kedudukan dan diberi ilmu yang
tinggi, tidak
menghalanginya untuk menuntut
ilmu, bahkan beliau mengarungi
lautan dan daratan hanya untuk
belajar. Dari sini jelaslah korelasi
antara penuntut ilmu dengan kisah
Nabi Musa dan Nabi Khidhir ini.
Hanya saja, yang
kekurangsempurnaan dari
penjelasan Ibnu Hajar di atas adalah
tidak diceritakan bagaimana kisah
proses nabi Musa menuntut ilmu
pada nabi Kbidhir secara lengkap.12

Banyak perbedaan pendapat
di kalangan ulama mengenai usia
tamyiz, yaitu usia dimana anak dapat
membedakan mana yang benar dan
mana yang salah. Ada yang
berpendapat anak yang berumur
lima tahun sudah dapat
dikategorikan sebagai anak yang
telah mampu untuk mendengarkan

tetapi hal itu

menjadi

dan memperhatikkan pelajaran
dalam suatu majlis, sedangkan anak
yang di bawah lima tahun hanya
dikatakan hadir dalam majlis itu dan
tidak dapat dikatakan mendengar.
Ulama fikih menyatakan bahwa usia
tamyiz adalah usia 6 atau 7 tahun.13

Menurut imam Bukhari yang
menjadi pijakan dalam hal ini adalah
pemahaman. Oleh Kkarena itu
barangsiapa yang memahami objek
pembicaraan berarti dia telah
mumayyiz, meskipun dia anak yang
berumur di bawah lima tahun, tetapi
jika dia belum memahaminya, maka
kita tidak dapat mengatakan bahwa
dia telah mumayyiz. Lalu Ibnu Hajar
memberikan pendapatnya mengenai
hal tersebut dengan mengatakan
bahwa pendapat yang paling kuat
adalah pendapat yang menyatakan
bahwa yang dimaksud dalam hal ini
adalah pemahaman.

Jika usia tamyiz yang ada
dalam kitab ini penulis bandingkan
dengan ahli psikologi, maka akan
terjadi perbedaan yang sangat
mencolok, Dalam buku Psikologi
Perkembangan tentang periodesasi
perkembangan menurut Kkonsep
Islam, disebutkan bahwa usia
mumayyiz atau tamyiz adalah sekitar
7 sampai 12 tahun. Satu fase di atas
fase al thifl dan dibawah fase baligh.1#

12 Ibid. hlm. 290 14 Desmita. (2009). Psikologi

13 Ibid. hlm. 293 Perkembangan Peserta Didik. Bandung: Remaja
Rosdakarya. Him. 25-26

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 121

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

CIBIDENEAH

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri ...
Oleh: Minggusta Juliadarma

Pendapat di atas dikuatkan
oleh Said Hawwa dalam Al Islam nya
yang mengatakan bahwa usia baligh
untuk laki-laki itu kalau ia sudah
mimpi atau sekitar umur 15 tahun
sementara untuk perempuan
ditandai dengan haid. Penulis
menangkap kalau usia baligh itu
sekitar 15 tahun, berarti usia tamyiz
itu ada dibawah 15 tahun, sementara
usia 12 tahun termasuk di dalamnya.

Kemudian Ibnu Hajar
membahas mengenai adanya
perbedaan antara lafadz Al-Inshat
dan Al-Istima’. kata tersebut memiliki
arti yang berbeda, karena kata inshat
berarti diam yang dapat dilakukan
oleh orang yang mendengar dan
tidak mendengar. Adapun kata
istima’ dapat dilakukan dengan diam
atau berkata-kata yang tidak
menyibukkan si pembicara untuk
memahami apa yang didengarnya.1>

Baik istima’' maupun inshat,
penulis melihat ada persamaan
antara keduanya, yaitu sama-sama
merupakan salah satu cara agar
murid dapat memahami guru yang
sedang menjelaskan dan salah satu
adab yang penting
diperhatikan oleh para murid ketika
guru sedang menjelaskan materi.

Ibnu Hajar mengkorelasikan
antara sifat hasad dan ghibthah
dengan pendidikan yaitu persaingan

untuk

15 Ibnu Hajar. (1984). Fathul Baari. Beirut:
Daarul Kutub [Imiyah. Him. 312

untuk  berlomba-lomba dalam
menuntut ilmu. Hasad adalah sifat
yang terdapat dalam diri seseorang,
sehingga ia menginginkan hilangnya
nikmat yang dimiliki orang lain.
Sebagian orang berpendapat bahwa
hasad adalah menginginkan
hilangnya nikmat dari orang lain
untuk menjadi miliknya sendiri. Akan
tetapi pendapat yang benar adalah
yang mengatakan bahwa hasad
adalah bersifat umum. Hal ini
disebabkan karena manusia memiliki

ingin mengungguli
sehingga apabila ia

tabiat selalu
orang lain
melihat orang lain memiliki sesuatu
yang tidak dimilikinya, maka ia akan
berharap agar benda itu lepas dari
tangannya, dengan demikian ia akan
lebih unggul atau paling tidak, dapat
menyamainya.

Orang yang memiliki sifat
semacam ini adalah orang yang
tercela, jika hal itu terbetik dalam
hati atau diungkapkan
perkataan dan perbuatannya. Oleh
karena itu, sifat tersebut harus
dijauhi  sebagaimana larangan-
larangan lainnya. Sifat hasad
diperbolehkan jika nikmat tersebut
dimiliki oleh orang kafir atau fasik
yang dijadikan sebagai sarana untuk
berbuat maksiat kepada Allah. Ini
adalah definisi hasad secara umum

dengan

122 el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

oL BITDATAT

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1il.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri. ..
Oleh: Minggusta Juliadarma

seperti yang telah penulis sampaikan
sebelumnya.

Sedangkan ghibthah adalah
seseorang berharap mendapatkan
nikmat yang ada pada seseorang
tanpa menginginkan  hilangnya
nikmat dari orang tersebut. Hal
semacam ini juga disebut dengan
persaingan yang jika dilakukan untuk
ketaatan, maka termasuk perbuatan
yang mulia.16

Setelah mencermati hal di atas,
penulis dapat menyimpulkan bahwa
Ibnu Hajar ingin memperingatkan
pada penuntut ilmu untuk menjauhi
sifat hasad dalam menuntut ilmu dan
mendorong mereka untuk lebih
mengedepankan sifat  ghibthah
daripada hasad, karena berlomba-
lomba dalam kebaikan dan menuntut
ilmu merupakan perintah dari Allah
yang telah tersebut dalam al-Qur’an
dan hadits.

Kalau kita tinjau dari segi
kedua lafadz tersebut
memiliki arti sama, yaitu iri. Penulis
menilai, Ibnu Hajar mengingkari
lafadz hasad karena lafadz itu sudah

bahasa,

umum dikategorikan sebagai salah
satu akhlak tercela, sehingga tidak
dapat digunakan untuk memaknai

suatu perbuatan mulia, yaitu
menuntut ilmu.

Berikut adalah segala hal yang
berkaitan = dengan apa  yang

seharusnya diperhatikan oleh para

16 Tbid. hlm. 290

penuntut ilmu dalam menuntut ilmu,
diantaranya:
a. Belajar Pada Orang yang Lebih
Mampu.
Seorang
hendaknya mengambil ilmu atau
belajar kepada orang yang lebih
mampu dan menanyakan sesuatu
yang belum dipahami kepada orang
yang lebih mengetahui sehingga
menjadi jelas apa yang belum
dipahami. Faedah yang dapat kita
petik dari sini adalah seharusnya
penuntutilmu belajar pada guru yang
benar-benar menguasai ilmu yang
akan diajarkannya sehingga si murid
dapat mengambil banyak manfaat
darinya, hal ini juga sesuai dengan
hadits tentang larangan bertanya
pada orang yang tidak mengetahui.

penuntut ilmu

b. Duduk yang Terdepan

Ibnu Hajar menjelaskan
pemahaman beliau tentang hal ini,
yaitu orang yang datang lebih dahulu
berhak untuk duduk di depan dalam
suatu  majlis. Demikian pula
dianjurkan untuk mengisi tempat
yang kosong dalam majlis tersebut
sebagaimana anjuran untuk mengisi
shaf yang kosong dalam shalat.
Tetapi bedanya dalam hal ini,
seseorang diperbolehkan untuk
lewat di depan orang lain selama
tidak mengganggunya. Jika merasa
hal itu dapat mengganggu, maka

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 123

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

CIBIDENEAH

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri ...
Oleh: Minggusta Juliadarma

dianjurkan untuk duduk paling
belakang.

Pada masa Rasul, majlis ilmu
berbentuk melingkar (halaqah),
tetapi penjelasan Ibnu Hajar di atas
juga berlaku untuk majlis ilmu yang
menggunakan bentuk selain halaqah,
seperti sistem kelas dengan satu
bangku dan dua kursi tertata rapi
memenuhi ruangan atau sistem di
perguruan tinggi dengan satu kursi
yang dilengkapi dengan alas untuk
menulis yang tertata rapi memenuhi
ruangan, bentuk seperti itu yang
lazim digunakan pada era pendidikan
saat ini.

c. Adab Menanyakan Sesuatu Pada
Guru

Adab yang harus diperhatikan
oleh penuntut ilmu dalam bertanya
pada guru adalah pertanyaan yang
tidak bermanfaat atau sengaja
bertanya dengan niat untuk
menyakiti guru atau orang yang akan
menjawab merupakan sesuatu yang
harus dihindari.

Demikian pula bagi yang
memberi pertanyaan hendaknya
tidak terlalu umum, supaya tidak
membingungkan bagi yang akan
menjawab,!?” meskipun adab bagi
guru pula menjawab pertanyaan
murid yang pertanyaannya tidak
terfokus pada permasalahan yang
sedang dibahas,’® hal itu untuk

membantu rasa ingin tahu murid
terhadap suatu permasalahan yang
masih membingungkan baginya.

Adab yang lain tentang perihal
ini adalah larangan bertanya dengan
niat membangkang dan
dapat
membuat marah seseorang yang
Hajar juga
menganjurkan pada para penuntut
ilmu untuk menanyakan sesuatu
yang terlewat karena
ketidakhadirannya pada saat itu dan
menanyakan sesuatu yang didengar
sampai mengerti.

mencurigakan. Hal itu

ditanya.1® Ibnu

d. Mencari Nafkah

Di samping menuntut ilmu,
juga dianjurkan untuk mencari
nafkah (penghasilan) agar dapat
digunakan untuk kebutuhan
belajarnya.?0 Inilah nilai-nilai tinggi
dalam pendidikan Islam yang

mengharuskan suatu perbuatan
mulia, yaitu menuntut ilmu harus
diikuti dengan cara yang mulia pula
di dalam mendapatkannya (ilmu),
yaitu dengan jalan mencari nafkah.
Banyak sekali para sahabat yang
mencari nafkah meskipun dia sedang
menuntut ilmu pada Rasulullah,
seperti Amru bin Ash, Utsman bin
Affan, Abu Bakar dan banyak yang

lain dengan berdagang.

17 Ibid. hlm. 281 19 Ibid. hIm. 281
18 Ibid. hlm. 279 20 Ibid. hlm. 298
124 el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

oL BITDATAT

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1il.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri. ..
Oleh: Minggusta Juliadarma

Hal ini mungkin yang luput
dari penuntut ilmu saat inij,
mereka lebih
mengandalkan nafkah dari orang tua
mereka sehingga mereka hanyut
dalam kemanjaan diri. Berbeda
dengan seseorang yang menuntut
ilmu dari hasil mencari nafkah,
mereka akan lebih giat dalam
belajarnya karena mereka sadar
bahwa jalan untuk. mendapatkannya
(ilmu) sangat sulit dan itu akan lebih
memotivasi mereka.

e. Alkohol Dapat Merusak Akal

Ibnu Hajar menyebutkan
bahwasanya meminum alkohol akan
merusak pikiran adalah salah satu
dari 5 tanda yang menjadi pemicu

kebanyakan dari

kesenjangan dan kerusakan. Inilah
yang harus dihindari oleh murid
dalam menuntut ilmu.2?

f. Adab Yaumiyah

Ibnu Hajar
bahwa ketika seseorang dalam
keadaan terkejut dianjurkan untuk
mengucapkan subhanallah. Demikian
pula ketika seseorang bangun dari
tidurnya, dianjurkan untuk
menyebut nama Allah. Bertasbih
merupakan cara untuk lepas dari hal-
hal yang menakutkan ketika kita

menerangkan

dianjurkan untuk dilakukan ketika
penuntut ilmu mengalami kejadian-
kejadian yang telah disebut di atas.

g. Dilarang Bersikap Malu Dalam
Menuntut [Imu

Sikap ini sangat dianjurkan
dalam syari'at jika dilakukan untuk
menghormati orang-orang yang lebih
tua. Adapun malu yang dapat
melalaikan perintah-perintah
syari'at adalah malu yang tercela dan
bukanlah malu yang disyariatkan.
Itulah yang dimaksud oleh Mujahid
dengan ungkapannya,”Tidaklah
menuntut ilmu orang yang malu”.
Seolah-olah yang dia maksudkan
adalah anjuran kepada orang-orang
yang menuntut ilmu agar mereka
melepas sikap ketidakberdayaan dan
sombong, yang keduanya bisa
mempengaruhi ketidaksempurnaan
dalam menuntut ilmu.23
h. Diperbolehkan Berdebat Dalam

Menuntut [Imu.

Ibnu Hajar menerangkan hal
tersebut di atas diperbolehkan
dengan memberikan contoh kisah
nabi Musa yang berdebat dengan
nabi Khidir tentang permasalahan

melihatnya.22 yang berkaitan dengan
Semua itu merupakan pengetahuan.24
kebiasaan-kebiasaan mulia dalam
pendidikan Islam yang sangat Metode Pendidikan
21 Ibid. hlm. 295 23 |bid. hlm. 316
22 [bid. hlm. 309 24 Ibid. him. 291
el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 125

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

CIBIDENEAH

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri ...
Oleh: Minggusta Juliadarma

Apa yang ingin disampaikan
guru tidak akan tersalurkan dengan
optimal jika tidak menggunakan
metode pendidikan yang sesuai.
Untuk itu guru harus memahami dan
mencari metode-metode apa yang
untuk digunakan dalam
menyampaikan pelajaran
yang akan disampaikan. Ketidak
tepatan dalam penerapan metode ini
akan menghambat proses belajar
mengajar yang akan berakibat
membuang waktu dan tenaga yang
tidak perlu.zs

Dalam kitab Fathul Baari ini
ada beberapa metode pendidikan
yang dapat diterapkan oleh guru
meskipun tidak dijelaskan secara
terperinci oleh Ibnu Hajar langkah-
langkah operasionalnya, diantaranya
sebagai berikut:

a. Dialog dan Diskusi

Rasul tidak pernah merasa
bosan untuk menjelaskan setiap
pertanyan yang datang kepadanya,
begitu pula ketika Rasul menjawab
pertanyaan- pertanyaan  yang
ditanyakan oleh Aisyah
memahami makna setiap hadits, oleh
karena itu Ibnu Hajar mengambil
pelajaran dari riwayat ini bahwa

sesuai
materi

untuk

Termasuk kategori diskusi dan
dialog adalah metode tanya jawab
karena menurut Ibnu Hajar ilmu itu
dapat diperoleh melalui tanya
jawab.26 Metode ini juga berguna
untuk menguji kemampuan murid
dengan apa yang tersembunyi dan
memberitahukannya jika mereka
tidak mengetahui tentang sesuatu.

b. Metode Bertahap Dalam
Penyampaian

Menggunakan metode bertahap
dalam mengajarkan
sangat baik, karena segala sesuatu
jika diawali dengan kemudahan,
maka akan dapat memikat hati dan
menambah rasa cinta. Berbeda
halnya jika pendidikan itu dimulai
dengan Maksudnya
adalah dalam menyampaikan suatu
materi pada murid, hendaknya guru
memperhatikan kondisi dan karakter
murid yang berbeda - beda. Karena
tidak semua murid dapat dengan
mudah

suatu ilmu

kesulitan.2”

memahami apa yang
disampaikan oleh guru dalam satu
sekaligus, hal itu
membutuhkan sehingga
murid dapat lebih memahami apa
yang disampaikan guru jika
membiarkan mereka paham terlebih

waktu
waktu

mengadakan dialog dan dahulu tentang sebagian penjelasan
mendiskusikan sesuatu yang guru sampaikan, kemudian
diperbolehkan. setelah itu guru melanjutkan pada
pembahasan yang  selanjutnya.
25 Ibid. him. 197 27 Ibid. him. 288
26 Ibid. hlm. 279
126 el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

oL BITDATAT

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1il.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri. ..
Oleh: Minggusta Juliadarma

Metode tersebut sering Rasul
gunakan dalam mendidik para
sahabat dan memberitahu tentang
perkara
bertahap seperti hukum meminum
khamr (minuman keras).
c. Metode Sama'i, ‘Ard, Munawalah,
Mukatabah

Sebagai ulama hadits, Ibnu
Hajar juga menjelaskan beberapa
metode yang biasa digunakan oleh

seseorang yang ingin mempelajari

suatu  hukum secara

ilmu badits atau seseorang yang ingin
mendapatkan hadits dari gurunya,
yaitu metode sama'i (mendengar)
dan ‘ard. Metode '‘ard adalah apa
yang dikemukakan oleh seorang
murid kepada gurunya atau kepada
orang lain dengan
gurunya.28 Sebagian
memperluas pengertian ‘ard, yaitu
jika seseorang  menghadirkan
gurunya dan melihatnya serta ia
mengetahui kebenarannya, lalu ia
mengizinkan untuk meriwayatkan
darinya.

Metode lainnya adalah metode
mukatabah, yaitu seorang guru
menulis hadits dengan tulisannya
sendiri, atau ia mengizinkan orang
lain yang dipercaya untuk menulis
hadits tersebut. Kemudian setelah
selesai, ia mengirimnya kepada si
murid dan mengizinkannya untuk
meriwayatkan hadits tersebut.2®

kehadiran
orang

Metode yang hampir mirip
dengan metode mukatabah adalah
metode munawalah, yaitu seorang
guru memberikan sebuah kitab
kepada muridnya dan berkata,”Kitab
ini adalah hasil pendengaranku dari
si fulan, atau kitab ini untuk bisa
memahami apa yang disampaikan
oleh guru karena jaraknya yang
terlalu jauh”. Isyarat Tangan dan
Kepala Rasulullah apabila
menyampaikan perkataan pada para
sahabat sering menggunakan gerak-
gerik. Begitu pula dengan pemberian
isyarat dari Nabi dilakukan dengan
gerakan tangan beliau. Seperti
misalnya Nabi menggerakkan
tangannya seperti gerakan orang
yang hendak memukul.30

Kebodohan Menjadi Sebab
Matinya Pendidikan Islam. Ibnu
Hajar menerangkan adanya
keterkaitan yang erat antara
punahnya ilmu pengetahuan dan
kematian ulama (seseorang yang
mengajarkan ilmu) dengan
timbulnya kebodohan. Sehingga itu
juga akan berimplikasi pada matinya
pendidikan Islam. Selama masih ada
orang yang mempelajari ilmu, maka
kepunahan ilmu tidak akan terjadi.3?

[lmu juga merupakan salah
satu tanda datangnya kiamat. Allah
SWT  menarik
pengetahuan dan mencabutnya dari

kembali ilmu

28 |bid. hlm. 282 30 [bid. hlm. 296
29 |bid. hlm. 284 31 Ibid. hlm. 295
el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 127

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

CIBIDENEAH

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri ...
Oleh: Minggusta Juliadarma

hati manusia dengan cara mematikan
orang-orang yang berpengetahuan
(ulama’). Apabila
berpengetahuan telah tiada, maka
masyarakat akan mengangkat orang-
orang bodoh menjadi pemimpin yang
akan dijadikan tempat bertanya.
Orang-orang bodoh ini akan
berfatwa tanpa ilmu, mereka
kemudian semakin menyesatkan
umat, sehingga timbullah kebodohan
dimana-mana.32

orang

Perbedaan Konsep Pendidikan
Islam Dalam Kitab Fathul Baari
Dengan Konsep Pendidikan Lain

Dalam sub bab ini penulis
mencoba memetakan
perbedaan- perbedaan yang ada
antara konsep pendidikan yang
penulis telah temukan dalam
penulisan ini dengan konsep
pendidikan Islam yang diusung oleh
pakar pendidikan yang lain, dalam
penelitian  ini kami  memilih
Naquib al-Attas,
Abdurrahman an-Nahlawi dan al-
Ghazali sebagai pembanding.

Penulis sengaja memilih ketiga
tokoh tersebut karena, 1). Ruang
lingkup materi pembahasan konsep
yang mereka
beberapa yang dapat ditemukan
dalam kitab Fathul Baari, 2). Antara 3

untuk

Muhammad

rumuskan, ada

32 Ibid. hlm. 302

tokoh tersebut memiliki perbedaan
mendasar yang sangat mencolok
tentang beberapa isu strategis
pendidikan Islam, kemudian penulis
ingin mengetahui pendapat Ibnu

Hajar sendiri tentang beberapa
perbedaan pandangan tersebut.
Namun demikian, pemetaan

perbedaan dalam penelitian ini,
sengaja penulis tidak menganalisis
secara mendetail, hal ini hanya
sekedar  untuk
penulisan ini dengan model studi
komparasi sederhana dan tidak
memilih pendapat yang paling benar.

penyempumaan

Diantara perbedaan-perbedaan
tersebut.  Diantaranya  sebagai
berikut:

1. Ibnu Hajar memaknai pendidikan
dengan istilah tarbiyah dan ta'dib
dengan tidak membedakan kedua
lafadz tersebut dalam menjelaskan
hadits-hadits yang mengandung
pendidikan. Hal berbeda
dikemukakan oleh Muhammad
Naguib Al-Attas yang menyatakan
bahwa istilah tarbiyah tidak sesuai
jika dijadikan sebagai istilah untuk
pendidikan, yang lebih sesuai

menurutnya  adalah  dengan
mengistilahkan pendidikan
dengan istilah ta'dib, karena

dengan istilah itu telah terkumpul
ilmu dan amal.33 Berbeda dengan

33 Muhammad Naquib Al-Attas. (1984).
Konsep Pendidikan Islam. Bandung: Mizan. Hlm.
65

128 el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

oL BITDATAT

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1il.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri. ..
Oleh: Minggusta Juliadarma

pandangan Ibnu Hajar dan Naquib
Al- Attas, An-Nahlawy
membedakan istilah tarbiyah dan
ta'dib. Lafadz tarbiyah
dimaksudkan sebagai proses
pendidikan dan upaya pendidikan
yang menembus pada aspek etika
religius dan ta'dib sebagai
pendidikan moral.

. Ibnu Hajar menyebutkan
klasifikasi ilmu syariat dengan
ibadah, muamalah, ilmu tentang
Allah dan sifat-sifatnya. Adapun
Al-Ghazali membagi ilmu syariat
dengan al-Ushul (pokok) yaitu
mempelajari al-Quran dan sunnah
nabi, Al-Furu' (cabang) yaitu ilmu
fikih, Mukaddimah (pengantar)
yaitu Nahwu, Sharaf dan Balaghah,
Al-Mutammimah (pelengkap)
yaitu ilmu tafsir.34

. Ibnu Hajar membolehkan guru
untuk marah kepada muridnya
dalam  memberikan  nasehat.
Bahkan jika dalam keadaan
terpaksa, guru diperbolehkan
mencela kesalahan murid, hal itu
dilakukan agar dapat menerima
kebenaran darinya, akan tetapi
tindakan tersebut harus
disesuaikan = dengan  kedaan
psikologi masing-masing murid.
Berbeda dengan Al-Ghazali yang
menyatakan bahwa hendaknya

34 Fathiyah Hasan. (1990). Konsep

guru menghindari sifat marah
kepada muridnya karena hal itu
akan membuat mereka berani dan
menjauh, menolak dan takut pada
gurunya, sebisa mungkin nasehat
itu dengan cara sindiran tidak
secara terang-terangan.3s

. Ibnu Hajar juga menerangkan

tentang konsepsi akal, bahwa
tidak ada peranan akal manusia
untuk menilai baik atau jelek
terhadap sesuatu, karena hal
tersebut dikembalikan kepada
hukum syar'i. Adapun Naquib al-
Attas menerangkan akal
merupakan  suatu  substansi
ruhaniah yang dapat memahami
dan membedakan kebenaran dan
kepalsuan.36

. Istilah rabbani dalam kitab Fathul

Baari diidentikkan dengan ulama’
dan fuqaha’ berdasarkan
informasi dari hadits yang
diriwayatkan oleh Ibnu Abbas ra,
tetapi Naquib al-Attas
bantahannya
dengan menyebutkan pendapat
dari Ibnu ‘Ubaid yang menyatakan
istilah rabbani pada hakikatnya
bukan istilah bahasa Arab,
melainkan istilah Ibrani, kemudian
dia  menjelaskan  pengertian
robbani, yaitu nama yang
diberikan  bagi

menandaskan

orang-orang

36 Muhammad Naquib Al-Attas. (1984).

Pendidikan Al-Ghazali. Jakarta: P3M. Hlm. 37 Konsep Pendidikan Islam. Bandung: Mizan. hlm.

35 Muhammad Arifin. (2008). Ilmu 38
Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara. Hlm. 49
el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 129

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

CIBIDENEAH

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri ...
Oleh: Minggusta Juliadarma

bijaksana yang terpelajar dalam
bidang pengetahuan tentang ar-
rabb.37

Kesimpulan

Konsep Pendidikan Islam
dalam kitab Fathul Baari dapat
terlihat dari pemikiran-pemikiran
Ibnu Hajar mengenai konsepsi akal
manusia yang tidak akan pernah
dapat menjangkau rahasia-rahasia
Allah SWT, sekalipun akal itulah yang
akan membawa manusia untuk dapat
mempelajari ilmu syariah sebagai
pengetahuan dasar yang harus
dipelajari manusia sejak dini. Meski
demikian, untuk menyempurnakan
ilmu tersebut agar dapat
memberikan manfaat, diperlukan
adanya perkataan dan perbuatan,
karena dua hal tersebut merupakan
syarat agar ilmu dapat
termanfaatkan, sehingga apa yang
dipelajari oleh manusia akan lebih
bermanfaat jika ilmu tersebutdapat
diejawantahkan
kepribadian yang baik.

Ibnu Hajar juga menjelaskan
pemikirannya mengenai pendidik,
metode

menjadi sebuah

tugas-tugasnya, dan
pendidikan yang
diaplikasikan dalam menerangkan

sesuai untuk

mengenai penuntut ilmu dan adab-
adabnya dalam menuntut ilmu.

Ibnu Hajar mengemukakan
pandangannya tentang adanya
keterkaitan yang erat antara
punahnya ilmu pengetahuan dan
kematian ulama’ dengan timbulnya
kebodohan.
berimplikasi pada
pendidikan Islam.

Setelah penulis mengamati
konsep pendidikan Islam yang
terdapat dalam kitab Fathul Baari
dengan konsep pendidikan Islam
menurut pakar pendidikan Islam
yang lain, penulis mendapati adanya
beberapa perbedaan mendasar dari
berbagai aspek, diantaranya
perbedaan tentang istilah tarbiyah
yang digunakan dalam memaknai
pendidikan, Kklasifikasi
syariat sebagai pengetahuan dasar
seseorang dalam menuntut ilmu,
boleh tidaknya guru marah dalam
menasehati muridnya, konsepsi akal
dan perbedaan tentang definisi dari
rabbani.

Sehingga itu akan
matinya

ilmu-ilmu

materi. Selain itu, Ibnu Hajar
menerangkan pendapatnya Daftar Pustaka
37 Zakiah Daradjat. (2000). Ilmu
Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara. Him. 44
130 el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

oL BITDATAT

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/jiee.v1il.741

Konsep Pendidikan Islam dalam Kitab Fathul Barri. ..
Oleh: Minggusta Juliadarma

Al-Attas, Naquib. 1984. Konsep
Pendidikan Islam. Bandung:
Mizan.

Arifin, Muhammad. 2008. IImu
Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi
Aksara.

Daradjat, Zakiah. 2000. [IImu
Pendidikan Islam. Jakarta: Bumi
Aksara.

Desmita. (2009). Psikologi

Perkembangan Peserta Didik.
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Fakultas Tarbiyah IAIN Walisongo.
2001. Paradigma Pendidikan
Islam.  Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Hajar, Ibnu. 2003. Fathul Baari.
Beirut: Darul Kutub Ilmiyabh.

Hasan, Fathiyah.1990. Konsep
Pendidikan Al-Ghazali. Jakarta:
P3M.

Putra, Ary Antony. 2017. “Konsep
Pendidikan = Agama [slam
Perspektif Imam Al-Ghazali”. Al-
Thariqah: Jurnal Pendidikan
Agama Islam, 1(1).

Saleh, Abdurrahman. 1990. Teori-
teori Pendidikan Berdasarkan
Al-Qur’an. Jakarta: Rineka Cipta

Sholeh, Sholeh. (2016). “Konsep
Pendidikan Islam yang Ideal:

Upaya Pembentukan
Kepribadian = Muslim”.  Al-
Hikmah:Jurnal Agama dan Ilmu
Pengetahuan. 13(1).

Uhbiyati, Nur. 1998. IImu Pendidikan
Islam. Bandung Pustaka Setia.

el Bidayah: Journal of Islamic Elementary Education 181

Volume 1, Nomor 1, Maret 2019


https://doi.org/10.33367/jiee.v1i1.741

