
M. Arif Khoiruddin | Pendekatan Psikologi 

Journal An-nafs: Vol. 2 No. 1 Juni 2017 | 1  

PENDEKATAN PSIKOLOGI DALAM STUDI ISLAM 
 

M. Arif Khoiruddin 
arif.khoiruddin84@gmail.com 

Institut Agama Islam Tribakti Kediri 
 

Abstrak 
Kehadiran agama saat ini dituntut aktif dalam memecahkan 
persoalan dan tantangan yang dihadapi para penganutnya. Posisi 
dan peran agama tidak sekedar menjadi lambang kesalehan tetapi 
dapat berperan dalam memecahkan persoalan yang ada. 
Pendekatan yang dilakukan dalam memahami agama untuk 
memecahkan persoalan manusia salah satunya adalah melalui 
pendekatan secara psikologis. Pendekatan psikologis dalam studi 
Islam mempunyai peran signifikan untuk menjelaskan gejala-
gejala lahiriah orang beragama. Berbekal teori-toeri psikologi 
akan mudah mengetahui tingkat keagamaan yang difahami, 
dihayati dan diamalkan seseorang. Dalam teori kognitif agama 
mampu memberikan jawaban berkaitan dengan keterbatasan-
keterbatasan diluar kemampuan manusia. Selain itu psikoterapi 
berbasis religious merupakan salah satu konsep psikoterapi 
dalam perspektif agama Islam yang dapat digunakan sebagai 
terapi penyembuhan berbagai penyakit baik fisik maupun 
gangguan mental 
Kata Kunci: Psikologi, Agama, Studi Islam 
 

Abstract 
The present religious presence is required to be active in solving the 
problems and challenges facing its adherents. The position and role 
of religion is not only a symbol of piety but can play a role in solving 
the existing problems. The psychological approach in Islamic studies 
has a significant role to explain the outward symptoms of religious 
people. Armed with psychological theories will be easy to know the 
level of religion that is understood, lived and practiced by someone. 
The cognitive theory of religion is able to provide answers related to 
the limitations beyond human capabilities. In addition, religious-
based psychotherapy is one concept of psychotherapy in the 
perspective of Islam that can be used as a therapy to cure various 
diseases both physical and mental disorders. 
 
Keywords: Psychology, Religion, Islamic Studies 



M. Arif Khoiruddin | Pendekatan Psikologi 

2 | Journal An-nafs: Vol. 2 No. 1 Juni 2017  

Pendahuluan 

Manusia hidup didunia senantiasa menghadapi berbagai 

tantangan dan persoalan baik dari dalam diri manusia maupun 

dari luar. Tantangan yang muncul dari dalam diri manusia dapat 

berupa dorongan hawa nafsu dan bisikan setan ataupun 

tantangan dari luar berupa rekayasa dan upaya-upaya yang 

dilakukan manusia. Kondisi semacam ini secara tidak langsung 

mengarahkan manusia menuju tantangan kontemporer. 

Tantangan kontemporer merupakan tantangan individu 

maupun sosial bahkan bersifat global. Berbagai kebutuhan 

mendesak dan urgen melilit kepentingan setiap orang, beragam 

fenomena global menggiring manusia terjebak dengan apa yang 

seharusnya. Kondisi serba salah, kondisi serba bingung dan 

kondisi serba tidak menentu mendatangkan apa yang dinamakan 

depresi. Kehadiran agama dituntut terlibat aktif dalam 

memecahkan persoalan dan tantangan yang dihadapi para 

penganutnya. Posisi dan peran agama tidak hanya sekedar 

menjadi lambang kesalehan tetapi dapat berperan secara efektif 

dalam memecahkan persoalan yang ada.  

Pendekatan yang dilakukan dalam memahami agama 

untuk memecahkan persoalan manusia salah satunya adalah 

pendekatan secara psikologi. Pendekatan psikologi mempunyai 

peranan signifikan dan memberikan sumbangsih dalam 

perkembangan studi Islam. Pendekatan psikologi dalam Islam 

berguna untuk mengetahui dan memahami bagaimana tingkat 

keagamaan yang difahami, dihayati dan diamalkan seseorang 

muslim, seperti halnya dapat mengetahui pengaruh dari ibadah 

shalat, puasa, zakat, haji dan ibadah-ibadah lainnya dalam 

kehidupan seseorang. 

Perilaku seseorang yang tampak secara lahiriyah terjadi 

karena dipengaruhi oleh keyakinan agama yang dianutnya. 

Seperti halnya seseorang bila berjumpa dengan sesama muslim 

yang lain saling mengucapkan salam, menghormati kedua orang 

tua, menghormati guru, menutup aurat dan lain sebagainya 



M. Arif Khoiruddin | Pendekatan Psikologi 

Journal An-nafs: Vol. 2 No. 1 Juni 2017 | 3  

merupakan gejala-gejala keagamaan yang dapat dijelaskan 

melalui ilmu jiwa agama (Darajat, 1979). 

Pendekatan psikologi juga dapat digunakan sebagai alat 

untuk menanamkan ajaran agama Islam kedalam jiwa seseorang 

sesuai dengan tingkatan usianya. Dengan berbekal pengetahuan 

psikologi, maka dapat disusun langkah-langkah baru yang lebih 

efesien dalam menanamkan ajaran agama Islam baik untuk masa 

sekarang maupun dimasa yang akan datang. Oleh sebab itu 

pendekatan psikologi banyak digunakan sebagai alat untuk dapat 

menjelaskan sikap keberagamaan seseorang. Dengan demikian 

seseorang akan memiliki tingkat kepuasan tersendiri dalam 

agamanya, karena seluruh persoalan hidupnya mendapat 

bimbingan dari agamanya (Darajat, 1979). 

 

Perkembangan Psikologi Agama 

Psikologi terdiri dari kata “psyche”, yang berarti jiwa dan 

kata ‘logos” yang berarti ilmu pengetahuan, akar kata ini berasal 

dari bahasa Yunani. Secara harfiah psikologi diartikan dengan 

ilmu jiwa (Wirawan, 1982). Sedangkan pengertian psikologi 

secara istilah adalah ilmu yang mempelajari tentang jiwa, baik 

mengenai macam-macam gejalanya, prosesnya maupun latar 

belakangnya (Ahmadi, 2003). Lahey memberikan definisi 

“psychology is the scientific study of behavior and mental processes” 

psikologi adalah kajian ilmiah tentang tingkah laku dan proses 

mental (Lahey, 2003).  

Kajian psikologi yang secara khusus membahas tentang 

pengaruh agama terhadap tingkah laku manusia dibahas dalam 

psikologi agama. Psikologi Agama merupakan cabang psikologi 

yang meneliti dan mempelajari tingkah laku manusia 

hubungannya dengan pengaruh keyakinan terhadap agama yang 

dianutnya  (Jalaluddin, 2008). 

Pendekatan psikologi dalam studi agama rupanya sulit 

untuk kita ketahui secara pasti kapan mulai kemunculannya.  

Permasalahan ruang lingkup psikologi sudah banyak dijumpai 

dalam kitab suci maupun sejarah agama meskipun tidak secara 



M. Arif Khoiruddin | Pendekatan Psikologi 

4 | Journal An-nafs: Vol. 2 No. 1 Juni 2017  

lengkap. Kajian psikologis dalam studi agama mulai poluler pada 

akhir abad ke-19, hal ini ditandai dengan munculnya beberapa 

penelitian tentang studi Agama diantaranya: 

a. J.H Leuba, dengan karyanya A Study in the Psycology of Religion 

Phenomena tahun 1896 

b. E.D Starbuck, dengan karyanya The Psycology of Religion tahun 

1899 

c. William James, dengan karyanya The Prinsiple of Psychology 

pada tahun 1891 dan The Variateties of Religious Experience 

tahun 1902 (Connolly, 2011). 

Kajian psikologi agama semakin berkembang dan menjadi lebih 

spesifik  terjadi pada abad ke-20, ini terbukti semakin banyaknya 

penelitian dan karya-karya psikologi agama yang ada pada masa 

itu, diantaranya sebagai berikut: 

a. Dame Julian yang mengkaji tentang wahyu dengan bukunya 

Revelitions of Devine Love tahun 1901 

b. R.A. Nichoson yang secara khusus mempelajarai aliran sufisme 

dalam Islam dengan bukunya Studies in Islamic Mysticism tahun 

1921 

c. J.B Pratt, mengkaji tentang kesadaran beragama memelui 

bukunya The Religious Consciousness tahun 1920 

d. J.H Leuba dengan bukunya The Psychology of Religious 

Myisticism tahun 1926 (Connolly, 2011). 

Sejalan dengan perkembangan kajian psikologi agama dibarat, 

para penulis non-barat pun mulai menerbitkan buku-buku 

mereka, diantaranya sebagai berikut: 

a. Isherwoord dan Prabhavanada, menulis The Song of God 

Baghavad Gita tahun 1947 

b. Swami Madhawanada, menulis Viveka Chumadami of 

Sankaracharya tahun 1952 

c. Thena Nyanopanika, menulis The Life of Sariptta tahun 1966 

d. Swami Ghananada, menulis Sri Ramakrina, His Unique Massage 

tahun 1946 (Jalaluddin, 2008). 

Perkembangan didunia timur khususnya wilayah 

kekuasaan Islam,  kajian tentang psikologi agama telah muncul 



M. Arif Khoiruddin | Pendekatan Psikologi 

Journal An-nafs: Vol. 2 No. 1 Juni 2017 | 5  

jauh sebelum perkembanganya di dunia barat meski tidak secara 

khusus mengkaji tentang psikologi agama tetapi karya-karya yang 

dihasilkan terdapat pembahasan yang termasuk dalam pokok 

ruang lingkup kajian psikologi agama. Meski telah ada namun 

karya-karya tersebut tidak sampai dikembangkan menjadi disiplin 

ilmu tersediri, salah satu penyebabnya adalah karya-karya 

tersebut lebih dikenal dalam bidang filsafat. Diantara karya-karya 

tersebut sebagai berikut: 

a. Ilya ‘ulum al-din dan al-Munqidz min al-Dhalal, karya al-Ghazali 

pada tahun 1059-1111 

b. Risalah Hayy ibn Yaqzan di Asrar al-Hikmah al-Masyriqiyyah, 

karya Abu Bakr Muhammad ibn Abd al-Malik ibn Tufail pada 

tahun 1106-1185 (Jalaluddin, 2008). 

Psikologi agama dalam sejarah pertumbuhannya sempat 

berkembang pesat diawal abad ke-20 dan ternyata tidak 

berlangsung lama. Sekitar pada tahun 1920 kegiatan-kegiatan 

ilmiah dibidang psikologi agama mengalami kemandegan. Jurnal-

jurnal yang pernah muncul sebelumnya tidak terbit lagi meskipun 

ada satu dua buku psikologi agama yang terbit, tetapi tidak ada 

ide-ide baru yang muncul. Menurut Wulff, kemandegan ini ada 

kaitan dengan berkembang pesatnya gerakan behaviorisme di 

Amerika. Sebagai gerakan baru dalam psikologi yang bersifat 

deterministik, mekanistik serta membatasi pada tingkah laku 

yang obyektif, maka tidak ada tempat bagi behaviorisme untuk 

mempelajari pengalamanan-pengalaman keagamaan yang 

merupakan fenomena subjektif (Wulff, 1991). 

Faktor yang menjadi menyebabkan kemandegan 

perkembangan dalam bidang psikologi agama adalah faktor 

psikolog itu sendiri. Bagi para psikolog pada waktu itu fenomena-

fenomena keagamaan bukanlah suatu hal yang menarik untuk 

dipelajari dan diteliti. Lebih jauh lagi menurut wulff sikap para 

psikolog pada saat itu tidak perduli dan antipati terhadap agama. 

Beit-hallahmi juga menyebutkan faktor psikolog sebagai penentu 

perkembangan psikologi agama. 



M. Arif Khoiruddin | Pendekatan Psikologi 

6 | Journal An-nafs: Vol. 2 No. 1 Juni 2017  

Secara eksplisit dia bahkan mengemukakan dalam tesisnya bahwa 

ada hubungan antara keberagamaan para psikolog dengan minat 

yang ditunjukkan terhadap psikologi agama. Tesis ini memang 

mudah dipahami mengingat bagaimana minat seseorang pada 

umumnya dipengaruhi oleh faktor kecenderungan pribadinya. 

Selain faktor psikolog itu sendiri Beit-hallahmi menyebutkan 

bahwa faktor sosial masyarakat sebagai hal yang turut ikut andil 

dalam perkembangan psikologi agama.  

Pada waktu psikologi agama mengalami stagnasi, 

kehidupan beragama secara umum di Amerika memang 

mengalami kemerosotan, derasnya arus gelombang sekulerisasi 

melanda, agama disisihkan dalam kehidupan masyarakat. Hal ini 

lebih lanjut berdampak kepada dunia ilmiah. Tidak ada lembaga 

manapun yang tertarik dan mau memberikan biaya untuk riset-

riset dibidang psikologi agama, karena dipandang tidak dapat 

memberikan manfaat praktis yang berarti. 

Argumentasi Beit-hallami diatas tampak cukup kuat. Hal 

ini terlihat pada tahun 1960-an, pada saat kehidupan beragama 

mulai banyak diminati kembali oleh masyarakat Amerika dengan 

masuknya pengaruh dari tradisi timur, maka pada saat itu pula 

perkembangan bidang psikologi agama mulai bangkit kembali. Hal 

ini selain didukung kesadaran lembaga-lembaga formal termasuk 

pemerintah akan pentingnya riset dibidang agama, juga 

keberagamaan para psikolog sendiri semakin meningkat. 

Perkembangan Psikologi Agama menjadi semakin 

semarak mulai tahun 1970 sampai sekarang dengan munculnya 

berbagai macam jurnal ilmiah diberbagai negara di Eropa dan 

Asia, seperti Scandinavia, Netherland, German, India dan Jepang. 

Selain itu secara formal bidang ini telah diakui sebagai bagian dari 

psikologi modern ketika American Psychological Association 

membentuk Divisi ke 36, yaitu Psychologist interested in 

Religious Issues (Subandi, 2016). 

Indonesia sendiri merupakan ladang yang sangat subur 

bagi perkembangan psikologi agama. Modal pokoknya adalah sifat 

religius masyarakat Indonesia sendiri. Tetapi karena psikologi 



M. Arif Khoiruddin | Pendekatan Psikologi 

Journal An-nafs: Vol. 2 No. 1 Juni 2017 | 7  

modern sendiri baru berkembang di Indonesia sekitar pada tahun 

1960-an maka bisa dimaklumi jika psikologi agama sebagai salah 

satu bidang studi masih belum diakui di fakultas-fakultas 

psikologi. Para psikolog di Indonesia masih sibuk mentransfer 

psikologi secara umum untuk mengejar ketertinggalan mereka 

dengan perkembangan dimancanegara. Justru kaum  intelektual 

yang mempunyai latar belakang ilmu keagamaan menaruh minat 

pada bidang psikologi agama. Hal ini terlihat pada buku-buku 

psikologi agama di Indonesia yang hampir semuanya ditulis para 

ahli agama yang berminat di bidang psikologi seperti Zakiah 

Daradjat dan Nico Syukur Dister. Demikian juga secara formal 

kuliah psikologi agama telah lama diajarkan di lembaga-lembaga 

keagamaan, seperti UIN IAIN maupun sekolah tinggi. 

 

Pendekatan Psikologi dalam Studi Islam 

Berhubungan dengan kajian studi Islam teori-teori 

psikologi digunakan untuk menjelaskan gejala-gejala lahiriyah 

orang beragama. Yang termasuk gejala-gejala kejiwaan yang 

berkaitan dengan agama seperti sikap orang beriman dan 

bertakwa, orang yang berbuat baik, orang yang jujur dan 

sebagainya. Melalui teori-teori psikologi akan mudah diketahui 

tingkat keagamaan yang dihayati, dipahami dan diamalkan 

seseorang. Selain itu psikologi juga dapat digunakan sebagai alat 

untuk memasukan agama kedalam jiwa seseorang sesuai dengan 

tingkat usianya. Dengan demikian pendekatan psikologi dalam 

studi agama digunakan sebagai alat untuk menjelaskan gejala atau 

sikap keagamaan seseorang (Nata, 2008). 

Perkembangan studi Islam dengan pendekatan psikologi terus 

berkembang dengan semakin banyak munculnya buku-buku 

dengan topik psikologi dan sebagian lebih spesifik tentang kajian 

psikologi Islam, diantaranya: 

a. Ruh al-Din al-Islamy, Jiwa Agama Islam, karya Alif abd al-

Fatah tahun 1956 

b. Al-Shahih al-Nafsiyah, Karya dari Moustafa Fahmi tahun 1963 



M. Arif Khoiruddin | Pendekatan Psikologi 

8 | Journal An-nafs: Vol. 2 No. 1 Juni 2017  

c. Nahwu ‘ilmun Nafs al-Islamy,  Menuju Psikologi Islam karya 

Hasan Syarqawy tahun 1976 

d. Tasawwuf an-Nafs, Psikologi Tasawuf karya Dr. ‘Amir an-

Najjar tahun 1985 

e. Malamimih’ ilmun Nafs Al-Islamy, Keragaman Psikologi Islam, 

Karya Dr. Muhammad Mahir Mahmud Umar tahun 1983 

f. Dirasat Nafsiyyah Islamiyyah, Kajian Ilmu Kejiwaan dalam 

Prespektif Islam, karya Dr. Syyid Abdul Hamid Mursa tahun 

1983 

g. Al-Islam wa qadhaya ‘ilmun nafs il Hadits, Islam dan 

Problematika Psikologi Modern karya Dr. Nabil Muhammad 

Taufiq as Sam tahun 1984 

h. Ash-Shihhah an-Nafsiyyah fi Dhau’i al-Islamwa ‘ilmun Nafs, 

Kesehatan jiwa dalam prespektif Islam dan Psikologi karya 

Dr. Muhammad ‘Audah Muahammad dan Dr. Kamal Ibarahim 

Mursa tahun 1986 

i. Min ‘ilmu an Nafs al-Qurany, Seklumit Ilmu Kejiwaan yang 

bersumber dari al-Qur’an karya Dr. ‘Adnan Syarif tahun 1987 

j. Al-Qur’an wa ‘ilmun Nafs, al-Quran dan Ilmu Kejiwaan, al-

Hadits wa ‘ilm Nafs, Hadits dan Ilmu Kejiwaan, karya Dr. 

Muhammad Utsman Najati 1987 (Taufiq, 2006) 

Sedangkan para ilmuan Indonesia yang melakukan kajian bidang 

Psikologi Islam diantaranya: 

a. Prof. Dr. Aulia, menulis buku dengan judul Agama dan 

Kesehatan Badan/ Jiwa tahun 1965 

b. Prof. Dr. Zakiah Daradjat, menulis buku dengan judul Ilmu 

Jiwa Agama tahun 1970 dan Peranan Agama dalam 

Kesehatan Mental tahun 1970 

c. KH. S.S Djam’an, menulis buku dengan judul Islam  dan 

Psikomotorik tahun 1975 

d. Dr. Nico Syukur Dister, menulis buku dengan judul Pengantar 

Ilmu Jiwa Agama tahun 1982 

e. Dr. Jalaluddin dan Dr. Rama yulis, menulis buku berjudul 

Pengantar Ilmu Jiwa Agama tahun 1982 



M. Arif Khoiruddin | Pendekatan Psikologi 

Journal An-nafs: Vol. 2 No. 1 Juni 2017 | 9  

f. Prof. Dr. Hasan Langgulung menulis buku Teori-Teori 

Kesehatan Mental tahun 1986 

g. Drs. Abdul Aziz Ahyani, menulis buku berjudul Psikologi 

Agama: Kepribadian Muslim Pancasila 

h. Jalaluddin, menulis buku berjudul Psikologi Agama tahun 

1996 (Baharuddin, 2008) 

Paradigama pemikiran mengenai pendekatan psikologi 

dalam studi Islam muncul para intelektual muslim Indonesia 

seperti Zakiah Darajat, bukan hanya seorang psikolog tetapi dia 

juga merupakan seorang ustadzah. Diantara karyanya yang 

berhubungan dengan pemikiran Psikologi Islam adalah meninjau 

sisi kesehatan mental manusia dari segi ajaran agama serta 

membuat rumusan mengenai penanganan kenakalan remaja 

melalui pendekatan ajaran agama.  

Terdapat dua obyek utama yang menjadi kajian dalam 

psikologi Islam atau psikologi agama yaitu kesadaran beragama 

(religion counsciousness) dan pengalaman beragama (religion 

experience). Kesadaran beragama adalah aspek mental dari 

aktivitas agama dan merupakan bagian segi agama yang hadir 

atau terasa dalam pikiran serta dapat diuji melalui 

intropeksi.Sedangkan pengalaman beragama adalah unsur 

perasaan dalam kesadaran agama yang membawa kepada 

keyakinan dan terlibat dalam tindakan maupun alamiah nyata 

dalam kehidupan beragama (Baharuddin, 2008). Dengan 

demikian psikologi agama tidak lagi membahas tentang pokok-

pokok atau dasar ajaran sebuah agama tetapi lebih pada pengaruh 

agama terhadap tingkah laku dari orang-orang yang meyakini 

sebuah agama. 

Secara rinci Zakiah Daradjat menyebutkan ruang lingkup 

yang menjadi lapangan kajian psikologi Islam meliputi: 

a. Bermacam-macam emosi yang menjalar diluar kesadaran 

yang ikut menyertai kehidupan beragama orang biasa 

(umum). 

b. Berbagai perasaan dan pengalaman seseorang secara 

individual terhadap Tuhannya. 



M. Arif Khoiruddin | Pendekatan Psikologi 

10 | Journal An-nafs: Vol. 2 No. 1 Juni 2017  

c. Mempelajari, meneliti serta  menganalisis pengaruh 

kepercayaan akan adanya hidup sesudah mati pada tiap-tiap 

orang. 

d. Meneliti dan mempelajari kesadaran dan perasaan orang 

terhadap kepercayaannya yang berhubungan dengan surga 

dan neraka serta dosa dan pahala yang turut memberi 

pengaruh terhadap sikap dan tingkah lakunya dalam 

kehidupan. 

e. Meneliti dan mempelajari bagaimana pengaruh penghayatan 

seseorang terhadap ayat-ayat suci untuk kelegaan batinnya 

(Baharuddin, 2008). 

Sedangkan menurut Fuad Nasori, bahwa studi yang dilakukan 

umat Islam terhadap psikologi dapat dibagi kepada empat pola 

yakni: 

1. Perumusan psikologi dengan bertitik tolak dari al-Qur’an dan 

Hadis 

2. Perumusan psikologi bertitik tolak dari khazanah keislaman 

3. Perumusan psikologi dengan mengambil inspirasi dari 

khazanah psikologi modern dan membahasnya dengan 

pandangan dunia Islam 

4. Merumuskan konsep manusia berdasarkan pribadi yang 

hidup dalam Islam (Fuad Nashori, 1997). 

Hanna Djumhana Bastaman juga mengungkapkan bahwa 

studi terhadap manusia harus dicari dalam Al-Qur’an karena kitab 

suci tersebut merupakan samudera keilmuan maha luas dan 

kedalaman yang tak terhingga (Bastaman & Djumhana, 2005). 

Abdul Mujib mengemukakan tiga tipe studi terhadap kejiwaan 

dalam Islam yaitu 1) Islam dijadikan pisau analisis bagi 

pengkajian psikologi; 2) sebaliknya, psikologi dijadikan pisau 

analisis dalam memecahkan persoalan psikologis umat Islam; 3) 

menggali psikologi dari Al-Qur’an dan Hadis (Mujib, 1999). 

Aliah B. Purwakania Hasan juga mengemukakan bahwa 

umat Islam memerlukan metode penelitian yang sesuai untuk 

mengembangkan psikologi dalam perspektif Islam. Untuk itu 

perlu dilihat ayat-ayat qauliyah dan kauniyah. Ayat qauliyah 



M. Arif Khoiruddin | Pendekatan Psikologi 

Journal An-nafs: Vol. 2 No. 1 Juni 2017 | 11  

berasal dari al-Quran dan Hadis, sedangkan ayat kauniyah berasal 

dari pengamatan alam semesta. Pendekatan yang lebih sesuai 

untuk psikologi Islam adalah gabungan antara metodologi Tafsir 

Al-Qur’an dan Hadis serta metode ilmu pengetahuan modern pada 

umumnya (Hasan & B, 2006). 

Bahruddin berupaya menghadirkan paradigma Psikologi 

Islami dengan berangkat dari Al-Qur’an dan Hadis, dengan 

keyakinan bahwa keduanya sebagai sumber ilmu pengetahuan. 

Penelitian yang dilakukannya untuk Disertasi berupaya berangkat 

dari al-Qur’an dengan mengungkap kata”al-basyar, al-ins, al-insān, 

al-nās, al’aql, dan al-rûh yang tercantum dalam al-Qur’an.   Dari 

pendapat-pendapat yang telah dikemukakan di atas kita 

berkesimpulan bahwa titik tolak yang digunakan dalam penelitian 

psikologi Islam adalah Al-Qur’an dan Hadis (Baharuddin, 2004). 

Dasar dari psikologi keberagamaan juga perilaku 

beragama sangat erat kaitannya dengan aspek psikologis. Ada 

beberapa teori psikologis yang dapat menjelaskan bagaimana 

perilaku beragama muncul. Teori pertama adalah teori sifat dasar, 

yang beranggapan bahwa keberagaman seseorang muncul karena 

ada naluri atau insting keberagamaan yang dibawah manusia 

sejak lahir. Teori ini sangat dipengaruhi oleh pemikiran psikologi 

pada waktu itu yaitu bahwa sebagai sebuah bawaan, teori sifat 

dasar dapat bersifat biologis maupun psikologis. 

Teori biologis dari perilaku keberagamaan mempunyai 

landasan emprisi yang kuat dengan ditemukannya apa yang 

disebut God Spot (Titik Tuhan) pada otak manusia. Dalam 

berbagai penelitian menunjukkan bahwa titik Tuhan tersebut 

mengalami aktivasi yang lebih banyak ketika orang melakukan 

berbagai ritual keagamaan. Pada level psikologis, teori sifat dasar 

ini berkaitan dengan teori ketidaksadaran kolektif yang 

dikemukakan Carl Gustav Jung. Disini dikatakan bahwa 

keberagamaan merupakan bagian dari ketidaksadaran kolektif 

yang dimiliki oleh manusia sejak dahulu hingga sekarang 

(Subandi, 2013). 



M. Arif Khoiruddin | Pendekatan Psikologi 

12 | Journal An-nafs: Vol. 2 No. 1 Juni 2017  

Dalam agama Islam insting beragama manusia sejak lahir 

dikenal dengan istilah fitrah. Sebagaimana dijelaskan Allah dalam 

Al-Qur’an surat Ar-Rum ayat 30: 

ينِ حَنِيفًا فِطْرَةَ اللَّهِ  هَا لا ت َ طَرَ النه تِِ فَ له افَأَقِمْ وَجْهَكَ للِدِِّ بْدِيلَ لِِلَْقِ اللَّهِ اسَ عَلَي ْ
ينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنه أَكْثَ رَ النهاسِ   لَمُونَ يَ عْ  لا ذَلِكَ الدِِّ

Artinya : Maka hadapkanlah wajahmu dengan Lurus kepada 

agama Allah; Fitrah Allah yang telah menciptakan 

manusia menurut fitrah itu, tidak ada perubahan pada 

fitrah Allah. Agama yang lurus tetapi kebanyakan 

manusia tidak mengetahui. 

Fitrah Allah maksudnya adalah ciptaan Allah, manusia diciptakan 

Allah mempunyai naluri beragama yaitu agama tauhid, kalau ada 

manusia tidak beragama tauhid, maka hal itu tidaklah wajar. 

Mereka tidak beragama tauhid itu hanyalah lantaran pengaruh 

lingkungan terutama orang tuanya. Sebagaimana dijelaskan dalam 

hadis Nabi: 

دَانهِِ ، فَأَبَ وَاهُ يُ هَوِِّ لْفِطْرَةِ لَى ادُ عَ كُلُّ مَوْلُوْدٍ يُ وْلَ قال النبي صلى الله عليه و سلم   
سَانهِِ   أَوْ يُ نَصِّرَانهِِ أَوْ يَُُجِّ

Artinya : Setiap anak dilahirkan dalam keadaan fitrah (Islam), 

maka kedua orang tuanyalah yg menjadikannya Yahudi,   

Nashrani atau Majusi. (HR. Bukhari dan Muslim). 

Teori kedua adalah teori kognitif  yang melihat kebutuhan 

kognitif yang menjadi dasar keberagamaan seseorang, disebutkan 

bahwa agama muncul sebagai akibat yang normal dan natural dari 

proses perkembangan kognitif. Agama mampu memberikan 

alternative jawaban terhadap pertanyaan-pertanyaan yang 

muncul berkaitan dengan masalah keterbatasan manusia, karena 

pikiran manusia mampu melewati batas-batas situasi. Teori emosi 

yang menganggap kehidupan didunia ini penuh dengan persoalan 

dan kesedihan, ketidakpastian masa depan yang menimbulkan 

ketakutan dan kekawatiran itulah yang menjadi dasar kehidupan 

spiritual dalam teori emosi (Subandi, 2013). 

Keterbatasan manusia sendiri Allah SWT berfirman dalam 

Al-Qur’an surat Ar-Rum ayat 54: 



M. Arif Khoiruddin | Pendekatan Psikologi 

Journal An-nafs: Vol. 2 No. 1 Juni 2017 | 13  

مِنْ ضَعْفٍ ثُُه جَعَلَ مِنْ بَ عْدِ ضَعْفٍ قُ وهةً ثُُه جَعَلَ مِنْ بَ عْدِ اللَّهُ الهذِي خَلَقَكُمْ 
بَةً يََْلُقُ مَا يَشَاءُ وَ   هُوَ الْعَلِيمُ الْقَدِيرُ قُ وهةٍ ضَعْفًا وَشَي ْ

 

Artinya :  Allah Dialah yang menciptakan kamu dari Keadaan 

lemah, kemudian Dia menjadikan (kamu) sesudah 

Keadaan lemah itu menjadi kuat, kemudian Dia 

menjadikan (kamu) sesudah kuat itu lemah (kembali) 

dan beruban. Dia menciptakan apa yang dikehendaki-

Nya dan Dialah yang Maha mengetahui lagi Maha 

Kuasa. 

Perkembangan kehidupan beragama mulai sejak masa 

kanak-kanan sampai dengan masa tua banyak aspek 

perkembangan yang terkait dengan perkembangan keberagamaan 

antara lain aspek kognitif, emosi dan sosial. Yang menarik untuk 

diperhatikan adalah meskipun konsep-konsep agama bersifat 

abstrak namun seringkali dipahami oleh manusia sesuai dengan 

perkembangan kognitifnya. 

Pentingnya pengalaman beragama dalam kehidupan 

beragama mengingat pada umumnya keberagamaan seseorang 

lebih banyak dipengaruhi dan ditentukan oleh kehidupan yang 

bersifat dogmatis, ritualistik dan institusional. Namun ketika 

keberagamaan diwarnai dengan pengalaman beragama maka 

akan lebih bersifat personal. Konsep Teori tentang religiusitas 

salah satu teori yang paling banyak dipakai dalam penelitian 

psikologi agama yaitu konsep religiusitas dari Glock & Stark. Teori 

ini membagi religiusitas menjadi lima dimensi yaitu dimensi 

religious belief, religious knowledge, religious practice, religious 

feeling dan religious consequence. Teori lain yang banyak 

digunakan dalam penelitian adalah teori Allport tentang 

keberagamaan Instrinsik dan Ekstrinsik.  Selain itu ada beberapa 

teori lain yang belum banyak digunakan, misalnya teori Allen & 

Spilka, teori William James, Teori Erick Fromm, Teori Lensky, 

teori Verbit dan teori Houston Clark (Subandi, 2016). 

Sedangkan hubungan agama terhadap kesehatan mental 

sebagai keyakinan dan kesehatan jiwa, terletak pada sikap 



M. Arif Khoiruddin | Pendekatan Psikologi 

14 | Journal An-nafs: Vol. 2 No. 1 Juni 2017  

penyerahan diri seseorang terhadap suatu kekuasaan Yang Maha 

Tinggi. Sikap tersebut akan memberikan sikap optimis pada diri 

seseorang sehingga muncul perasaan positif seperti rasa bahagia, 

puas, sukses, merasa dicintai, atau merasa aman. Sejarah 

kesehatan mental dapat dilihat bahwa pada awalnya orang yang 

berperan penting dalam memberikan terapi bagi orang yang 

mengalami gangguan mental adalah tokoh-tokoh agama. Namun 

dengan dengan berkembanganya ilmu pengetahuan medis dan 

psikologis, peranan tokoh agama mulai digeser oleh tokoh-tokoh 

yang berlatar belakang pendidikan ilmu pengetahuan modern. 

Bahkan ada suatu periode ketika dunia medis dan psikologis 

modern menolak secara frontal pendekatan religious, karena 

mereka menganggap bahwa wilayah ilmu pengetahuan bertolak 

belakang dengan wilayah keagamaan. Namun dalam 

perkembangan terbaru menunjukkan adanya integrasi antara 

tradisi medis dan tradisi keagamaan dalam membahas masalah 

kesehatan mental. 

Selain itu peran agama bisa berhubungan dalam proses 

kesembuhan seseorang dari berbagai penyakit baik penyakit fisik 

maupun gangguan mental. Penelitian empiris membuktikan 

bahwa peranan agama sangat penting dalam proses kesembuhan, 

baik agama sebagai sebuah sikap hidup maupun berbagai ritual 

yang dilakukan. Misalnya dijelaskan bagaimana do’a yang diulang-

ulang atau repetitive prayer ternyata membawa berbagai 

perubahan secara fisiologis antara lain berkurangnya kecepatan 

jantung menurunnya kecepatan napas, menurunnya tekanan 

darah, melambatnya gelombang otak dan pengurangan 

menyeluruh kecepatan metabolisme. Kondisi ini disebut sebagai 

respon relaksasi atau relaxation response yang menjadi salah satu 

mekanisme terjadinya kesembuhan (Subandi, 2013). 

Usaha penanggulangan gangguan kesehatan rohani atau 

mental sebenarnya juga dapat dilakukan sejak dini oleh yang 

bersangkutan. Dengan mencari cara yang tepat untuk 

menyesuaikan diri dengan memilih norma-norma moral, maka 

gangguan mental akan terselesaikan. Dalam konteks ini terlihat 



M. Arif Khoiruddin | Pendekatan Psikologi 

Journal An-nafs: Vol. 2 No. 1 Juni 2017 | 15  

hubungan agama sebagai terapi kesehatan mental. Sebab, nilai-

nilai luhur termuat dalam ajaran agama bagaimanapun juga dapat 

digunakan untuk penyesuaian dan pengendalian diri, hingga 

terhindar dari konflik batin. 

Pendekatan terapi keagamaan dapat dirujuk dari informasi Al-

Qur’an. Sebagaimana firman Allah dalam Al-Qur’an surat Yunus 

57: 

يََ أيَ ُّهَا النهاسُ قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِ الصُّدُورِ وَهُدًى 
 وَرَحَْْةٌ للِْمُؤْمِنِيَن 

Artinya :  Hai manusia, Sesungguhnya telah datang kepadamu 

pelajaran dari Tuhanmu dan penyembuh bagi penyakit-

penyakit (yang berada) dalam dada dan petunjuk serta 

rahmat bagi orang-orang yang beriman. 

 

Sedangkan surat Al-Isra’ ayat 82: 

 سَارًا وَنُ نَزِِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحَْْةٌ للِْمُؤْمِنِيَن وَلا يزَيِدُ الظهالِمِيَن إِلا خَ 
Artinya : Dan Kami turunkan dari Al Quran suatu yang menjadi 

penawar dan rahmat bagi orang-orang yang beriman 

dan Al Quran itu tidaklah menambah kepada orang-

orang yang zalim selain kerugian. 

Termasuk juga psikoterapi berbasis religious salah satu 

konsep psikoterapi dalam perspektif agama Islam. Terapi 

religious ini bisa digunakan dalam penyembuhan kecanduan 

narkoba sebagaimana yang dilakukan di pondok pesantren 

Suryalaya. Setiap agama mempunyai ajaran yang dapat digali 

sebagai konsep psikoterapi. Hal ini mengingat bahwa dalam 

sejarahnya psikoterapi dilaksanakan oleh tokoh agama. Di era 

modern saat ini perlu adanya integrasi antara konsep psikoterapi 

berbasis psikologi barat dan psikoterapi yang berbasis agama dan 

religious.  

 

Penutup 

Pendekatan psikologis dalam studi Islam mempunyai 

ruang lingkup yang meliputi beragam emosi yang menyertai 

kehidupan beragama seseorang, perasaaan dan pengalaman 



M. Arif Khoiruddin | Pendekatan Psikologi 

16 | Journal An-nafs: Vol. 2 No. 1 Juni 2017  

individual terhadap Tuhannya, penghayatan seseorang terhadap 

ayat-ayat suci, sikap dan tingkah laku dalam kehidupan seseorang 

terhadap kepercayaan agamanya. Termasuk pola perumusan 

psikologi dengan bertitik tolak dari Al-Qur’an dan Hadis, 

khazanah keislaman serta Islam dijadikan pisau analisis bagi 

pengkajian psikologi dan sebaliknya psikologi dijadikan pisau 

analisis dalam memecahkan persoalan-persoalan psikologi umat 

Islam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



M. Arif Khoiruddin | Pendekatan Psikologi 

Journal An-nafs: Vol. 2 No. 1 Juni 2017 | 17  

DAFTAR PUSTAKA 

 
Ahmadi, A. (2003). Psikologi Umum. Jakarta: Rineka Cipta. 
Baharuddin. (2004). Paradigma Psikologi Islami, Studi tentang 

Elemen Psikologi dari Al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar. 

Baharuddin. (2008). Psikologi Agama dalam Prespektif Islam. 
Malang: UIN Malang Press. 

Bastaman, & Djumhana, H. (2005). Integrasi Psikologi dengan 
Islam. Yogyakarta: Yayasan Insan Kamil. 

Connolly, P. (2011). Aneka pendekatan Studi Agama terj Imam 
Khairi. Yogyakarta: LKIS. 

Darajat, Z. (1979). Ilmu Jiwa Agama. Jakarta: Bulan Bintang. 
Fuad Nashori. (1997). Psikologi Islam, Agenda Menuju Aksi. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
Hasan, P., & B, A. (2006). Psikologi Perkembangan Islami. Jakarta: 

Raja Grafindo Persada. 
Jalaluddin. (2008). Psikologi  Agama; Memahami Perilaku 

Kegamaan dengan Mengaplikasikan Prinsip-Prinsip 
Psikologi. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Lahey, B. B. (2003). Psychology An Intriduction. New York: Mc 
Graw Hill. 

Mujib, A. (1999). Fitrah dan Kepribadian Islam: Sebuah 
Pendekatan Psikologis. Jakarta: Darul Falah. 

Nata, A. (2008). Metodologi Studi Islam. Jakarta: Raja Grafindo 
Persada. 

Subandi. (2016). Psikologi Agama: Sebuah Tinjauan Historis. 
Buletin Psikologi, 2(1). 
https://doi.org/10.22146/bpsi.13234 

Subandi, M. A. (2013). Psikologi Agama dan Kesehatan Mental. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Taufiq, M. I. (2006). Panduan Lengkap & Praktis Psikologi Islam 
terj Sari Narulita. Jakarta: Gema Insani Press. 

Wirawan, S. (1982). Pengantar Ilmu Psikologi. Jakarta: Bulan 
Bintang. 

Wulff, D. M. (1991). Psychology of Religion: Classic and 
Contemporary Views. New York: John Wiley & Sons. 

 


