S @S INIEFS

|

JURNAL ILMU SOSIAL SAINS DAN TEKNOLOGI

https:/ /ejournal.uit-lirbovo.ac.id /index.php/sosaintek /index

Islamisme dalam Prahara Konflik : Potret Politik Islam di Timur
Tengah

Aji Cahyono
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia
aji.cahvono96.ac@gmail.com

Keyword Abstract
Islamisme, Timur Tengabh, Tulisan ini menggambarkan potret Islamisme atau Dunia Islam terjebak dalam
Politik Islam, Konflik prahara konflik Kawasan Timur Tengah. Spekulasi Barat terhadap Islamisme

mengenai isu keagamaan yang ekstrimisme-ckslusif yang bermuara pada terorisme.
Adapun tujuan penulisan ini mendeskripsikan pertama, fenomena Timur Tengah
dalam Prahara; kedua, mendeskripsikan Islamisme dalam perdebatan, ketiga,
fenomena Islamisme di Kawasan Timur Tengah sebagai Gerakan Politik Islam.
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan /brary research.
Sedangkan pengambilan data bersumber dari beberapa buku dan artikel media yang
bersifat kontemporer. Adapun poin terpenting yakni: perfama, konflik Timur
Tengah karena adanya benturan kepentingan antara Dunia Islam dan Barat; Kedua,
perbedaan cara pandang mengenai pemahaman Islamisme; Keziga, Islamisme dalam
Gerakan Politik Islam Kawasan Timur Tengah, sebagai bentuk protes terhadap
hegemoni Barat.

*correspondence Author: Aji Cahyono email: aji.cahyono96.ac@gmail.com

® © 2024. The author(s). Publised by Tribakti Press. This Publication is licensed under CC BY license
(http://creativecommons.org/licenses/byv/4.0/).
BY

Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi | 37


https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/sosaintek/index
mailto:aji.cahyono96.ac@gmail.com
mailto:aji.cahyono96.ac@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pendahuluan

Diskursus tentang dunia Islam tak habis menjadi perhatian penting kalangan akademisi
maupun intelektual. Yang mana, dunia Islam dihantui dengan fenomena konflik
berkepanjangan yang tak kunjung usai, terkhusus kawasan Timur Tengah maupun aktor yang
berasal maupun mendiami pada wilayah tersebut. Sejumlah kalangan kesarjaanaan Barat
(orientalis) menginterpretasikan bahwa dunia Islam diambang prahara, dan menciptakan
benih-benih ekstrismisme-eksklusif hingga bermuara pada gerakan terorisme. Misalnya,
fenomena penyerangan Al-Qaeda terhadap Amerika Serikat dengan melancarkan aksinya
mengebom WTC di New York, pada 11 September 2001 atau yang dikenal dengan peristiwa
WTC9/11.

Guru Besar Politik Internasional Universitas Harvard, Samuel P. Huntington
berargumen tentang peristiwa WTC 9/11 yang merupakan benturan kebudayaan dengan
mencerminkan Barat melakukan perlawanan terhadap kelompok militan Islam yang dikenal
sebagai teroris (Huntington, 1996). Sechingga kedaulatan negaranya terancam, Amerika
Serikat melakukan counter attack pada tahun 2003, pelancaran aksi militer dengan menginvasi
Afghanistan dan Irak dengan mencari dan menyelidiki posisi pimpinan dari Al-Qaeda,
Osama bin Laden yang diduga menjadi dalang penyerangan aksi 9/11, serta sebagai organisasi
berkedok Islam terorisme.

Meskipun tesis Huntington mengundang kontroversi dan menghebohkan jagad dunia,
dan munculah persepsi adanya benturan Barat dan Timur. Pasalnya dikenal masih parsial dan
tidak mencakup kajian komprehensif. Kritik tajam dari Profesor Sosial Antropologi
Universitas Boston, Amerika Serikat. Robert W. Hefner, dalam forum diselenggarakan oleh
Lemhambhas pada acara Geopolitical Forum V, 21 Oktober 2021 di Jakarta. Kritiknya bahwa
pernyataan Huntington adalah salah dan tidak adanya penggambaran sinergi lintas peradaban.
Ia mencontohkan Indonesia menjadi Negara Timur, dengan aneka ragam kebudayaan yang
amat luar biasa memiliki banyak kelebihan dalam merawat dan menjaga keberagaman yang
dirajut dalam persatuan Indonesia. Ia menyebutkan Indonesia hebat ditengah kerumitan
dunia yang luar biasa. (Permatasari, 2021).

Buku The Clash of Civilization mengenai benturan antara Timur (Dunia Islam) dan Barat,
menurut Hefner, mendapatkan sorotan kritik tajam. Pasalnya temuan Huntington mengenai
benturan peradaban, sangat kontras dengan kondisi di Indonesia; (Adiwidya, 2021). Misalnya
yakni: Pertama, Indonesia dapat membuktikan kolaborasi antara institusi keagamaan dan
pemerintahan. Sebaliknya, Amerika Serikat sangat percaya bahwa kunci keberhasilan adalah
pemisahan kedua institusi tersebut. Namun Indonesia menjadi contoh kolaborasi yang tepat
dalam sistem pluralisme. Menurutnya, agama tidak hanya berkontribusi tapi juga
meningkatkan dan memperkuat demokrasi, kerakyatan, kebhinekaan. Kedna, muslim,
pendidik, dan pemimpin polittk mampu menjadikan contoh kolaborasi yang baik bagi
masyarakat dan dunia. Agama meningkatkan dan memperkuat demokrasi dan kerakyatan.
Ketiga, angkatan bersenjata Indonesia berperan positif dalam kembalinya negara ke sistem
demokrasi. Membandingkan militer Indonesia dan Mesir pada 1998 dan Arab Spring 2010.

38 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi



Ternyata pasukan angkatan bersenjata Indonesia dapat bertindak dengan bijaksana, Militer
Indonesia mendukung reformasi pemilu dan legislatif.

Tesis Huntington juga bersebrangan dengan Osman Bakar, menempatkan Dunia Islam
(Muslim) sebagai “bangsa tengah”, yang merupakan jembatan Barat dan Timur, Utara dan
Selatan. Dalam hal ini dimaksudkan bahwa posisi Islam berada di tengah-tengah, bukan
terjebak pada sektarian kewilayahan belaka. (Bakar et al., 2003). Gagasan tentang bnagsa
tengah menjadi kunci dalam memahami sifat dan identitas peradaban Islam. Dengan kata
lain, kesadaran peradaban berakar mendalam dalam ide-ide Qur’ani sebagai keturunan
manusia pada umumnya, humanitas umum, kebaikan universal manusia, universalitas kasih
tuhan terhadap ras manusia, kearifan pluralisme etnik dan kultural, kooperasi inter-kultural,
keadilan sosial global, tanggungjawab umum (Bakar et al., 2003).

Studi mengenai Islamisme dan Dunia Islam mengalami perkembangan yang kompleks,
berdasarkan beberapa literatur yang ada. Meskipun fenomena konflik dalam dunia Islam
selalu dikaitkan dengan ilmu politik. Hal ini disayangkan, karena kontur sebenarnya dari
tantangan Islam, baik di mana ia sesuai dengan norma-norma sejarah dan di mana ia
menyimpang dari mereka, dapat dipahami hanya dalam kerangka komparatif yang lebih luas,
dan ilmu politik di ujung jarinya memiliki badan penelitian yang mengesankan yang mampu
memberikan pembelian analitis yang signifikan pada fenomena tersebut. (Berman, 2003).
Meskipun Islam dijadikan sebagai instrument dalam sebuah sistem negara yang melekat,
seperti halnya di Pakistan (sebagai respon kritik pemerintahan yang bersifat militer (Hassan,
1985).

Melihat uraian dari latarbelakang pernyataan sebelumnya. Penulis akan menguraikan
secara teoritik mengenai Islamisme maupun dunia Islam sebagai fakta atau kejadian yang ada.
Secara umum, bahwa Islamisme mengacu pada budaya, agama, atau regional: sifat peradaban
Arab, ajaran Islam, konflik Arab-Israel. Perlakuan ilmiah dari subjek, lebih sensitif terhadap
masalah dengan menggunakan variabel yang luas dan stabil untuk menjelaskan fenomena
beraneka ragam dan berkembang, telah menggali lebih dalam dan secara tanggap
menganalisis gerakan-gerakan Islam tertentu dan rezim yang mereka hadapi.

Metode

Dalam topik ini, penulis berupaya mengkaji mengenai Islamisme sebagai perdebatan
teoritis sekaligus sebagai spirit dalam wacana gerakan politik kelompok Islam terkhusus
secara (intra/antar) Negara Timur Tengah. Penulis menggunakan penelitian kualitatif dengan
pendekatan analitis deskriptif. Adapun dalam pengumpulan data dengan studi kepustakaan
(library research) dengan menggali fenomena atau peristiwa Islamisme, baik secara intra/antar
Negara di Kawasan Timur Tengah.

Sosaintek: Jurnal IImu Sosial Sains dan Teknologi | 39



Hasil dan Pembahasan
Posisi Timur Tengah Dilematis

Timur Tengah merupakan kawasan yang potensi konfliknya tergolong tinggi. Karena
kawasan Timur Tengah tak lain adalah melimpahnya sumber daya Alam yang melimpah.
Misalnya, Kawasan Timur Tengah tak hanya melimpah Sumber Daya Manusia (SDM),
melainkan yakni ketersediaan Sumber Daya Alam (SDA) yang melimpah. Bahkan, bisa
dikatakan sebagian besar produksi dan ekspor minyak bumi dunia berkontribusi besar.
Meskipun, interaksi interaksi intra-regional masih lemah, terutama terbatas pada arus tenaga
kerja, dan terbatasnya perdagangan barang dan jasa (Growth and Stability in the Middle East and
North Africa -- Economic Overview, n.d.).

Disisi lain, Kawasan Timur Tengah (mencakup Afrika Utara, dengan wilayah luas lebih
dari 15 juta kilometer persegi dan menampung sekitar 6 persen populasi dunia, interaksi intra-
regional masih lemah, terutama terbatas pada arus tenaga kerja, dan terbatasnya perdagangan
barang dan jasa. Tiga negara terkecil (Bahrain, Djibouti, dan Qatar) masing-masing memiliki
populasi sekitar setengah juta jiwa. Sebaliknya, dua negara terbesar (Mesir dan Republik Islam
Iran) masing-masing berpenduduk sekitar 60 juta jiwa. Bersama dengan Aljazair, Maroko,
dan Sudan, lima negara dengan populasi terpadat ini mencakup sekitar 70 persen populasi di
wilayah tersebut. Sekitar setengah populasi tinggal di kota.

Melihat potensi di Kawasan Timur Tengah, sehingga menjadi perebutan pengaruh oleh
negara adidaya yang didominasi oleh bangsa Barat. Dengan kompleksitasnya, bahwa Timur
Tengah (bahasa inggrisnya: Middle Eas?) segala dinamika yang ada, bahwa memahami kawasan
Timur Tengah tergolong sulit, jika dianalisis oleh beberapa pengamat yang beredar di
beberapa penjuru dunia. Meskipun kajian Timur Tengah didominasi oleh kalangan
kesarjanaan Barat (atau yang dikenal sebagai Orientalis). Tak hanya itu, Definisi “Timur
Tengah” atau disebut sebagai “Timur Dekat” menemui jalan buntu dengan kesepakatan
diantara negara negara yang berkepentingan. Bahkan, kalangan ahli politik internasional
(diplomat maupun media massa) belum ada kesamaan mengenai definisi “Timur Tengah”,
juga mengenai bangsa, negara dan kawasan mana yang dapat dimasukkan dalam kategori
kawasan “Timur-Tengah”.

Bahkan kajian orientalis (Barat) memahami Timur (yang cenderung mayoritas Muslim)
tidak berimbang. Pasalnya, sejarah mencatat bahwa politik penjajahan yang dilakukan oleh
Barat sangat berpengaruh kuat dalam membangun citra Barat terhadap dunia Timur,
khususnya Islam dari sudut pandang praksis atau analitik. (Teng, n.d.) Analitik yang dibangun
oleh Barat tentang pandangannya terhadap masyarakat Timur atau yang dikenal sebagai
oriental society, dalam kajian orientaslisme menempatkan posisi Barat sebagai blok yang
progresif, sedangkan posisi Timur dinilai stagnasi (tak ada kemajuan), terutama bangsa yang
ada dikawasan Timur Tengah tersebut (Sihbudi, 2007).

Meskipun didominasi oleh Barat mengenai kajian Timur Tengah. Menurut Sihbudi,
sejumlah ahli politik internasional memformulasikan pemetaan dan keberadaan kriteria
masuk kedalam kawasan Timur Tengah dalam tiga pendapat sebagai berikut: Perfama, Sebagai
kawasan yang mencakup negara-negara Arab non-Afrika di tambah Iran dan Israel. Dalam

40 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi



pengertian ini, negara-negara seperti Aljazair dan Maroko tidak termasuk dalam kategori
Timur-Tengah; Kedua, Suatu kawasan yang negaranya terdiri dari seluruh negara anggota Liga
Arab ditambah Iran, Israel dan Turki. Jadi seluruh negara (berbahasa dan berbudaya) Arab
di kawasan Afrika Utara (seperti Aljazair, Maroko, Libya, Mauritania) masuk dalam kategori
Timur-Tengah; dan Ke#ga, Suatu kawasan yang terdiri atas negara-negara seperti pandangan
kedua di atas, ditambah dengan Afghanistan, Pakistan dan beberapa negara Republik Muslim
di Asia Tengah bekas Uni Soviet (Sihbudi, 2007).

Meskipun secara umum, pandangan historis menekankan Timur Tengah sebagai
kawasan yang melahirkan bebebrapa “mukjizat sekaligus menjadi kawasan yang menjadi
kiblatnya kerohanian, pasalnya ditengarai secara historis menunjukkan bahwa agama-agama
yang mempengaruhi struktur masyarakat di dunia merupakan agama besar yang lahir di
Timur Tengah, serta dirasakan pengaruhnya. Namun, disisi lain menunjukkan bahwa
kawasan di Timur Tengah sarat akan menjadi konflik kepentingan negara negara intra
kawasan dan Barat pasca ditemunya minyak dibawah tanah yang tandus dan berpasir sekitar
tahun 1930-an. Seketika Timur-Tengah dipandang sebagai “kekuatan baru dan strategis”
yang mulai diperbincangkan, terutama dalam percaturan politik praktis global. (Ruslin, 2013)

Islamisme dalam Perdebatan Definisi

Yang menjadi sorotan hingga saat ini, bahwa narasi Islamisme memperlakukannya
hanya dalam istilah kebangkitan agama, atau sebagai ekspresi loyalitas primordial, atau
tindakan kelompok yang irasional, atau sesuatu yang aneh dan unik, sebuah fenomena yang
tidak dapat dianalisis oleh kategori ilmu sosial konvensional. Faktanya, Islamisme sebagian
besar telah dikecualikan dari mode penyelidikan yang dikembangkan oleh para ahli teori
gerakan sosial di Barat. Hingga saat ini, ketika segelintir sarjana telah berusaha untuk
membawa aktivisme Islam ke dalam ranah teori gerakan sosial.

Tentunya, perkembangan yang disambut baik. Namun, para sarjana ini cenderung
"meminjam" dati teoritikus, daripada terlibat secara kritis dan produktif, yang berkontribusi
pada teori-teori gerakan sosial. Memang, masih menjadi pertanyaan sejauh mana teori
gerakan sosial yang berlaku mampu menjelaskan kompleksitas gerakan sosial-keagamaan
dalam masyarakat Muslim kontemporer, terutama ketika perspektif ini berakar pada silsilah
tertentu, dalam perbedaan yang sangat tinggi. dan masyarakat Barat yang terbuka secara
politik, di mana gerakan sosial sering berkembang menjadi entitas yang sangat terstruktur dan
sebagian besar homogeni kemungkinan yang terbatas di dunia non-Barat (Bayat, 2013).

Pengaruh Islamisme Timur Tengah telah melampaui negara asal dengan membentuk
jaringan transnasional. Hal itu berdampak pada politik global dalam skala yang belum pernah
terjadi sebelumnya. Namun kegagalan Islamisme untuk menunjukkan tatanan yang
demokratis dan inklusif telah memunculkan gerakan-gerakan yang baru berkembang,
schingga Asef Bayat mencoba menggunakan “post-Islamisme”, yang dapat membentuk
kembali peta politik wilayah tersebut jika mereka berhasil. Bukan anti-Islam atau sekuler,
tetapi dipelopori oleh Muslim yang saleh, post-Islamisme mencoba untuk membatalkan

Sosaintek: Jurnal I[Imu Sosial Sains dan Teknologi | 41



Islamisme sebagai proyek politik dengan menggabungkan iman dan kebebasan, negara
demokratik sekuler dan masyarakat religious (Bayat, 2013).

Bayat mencoba menggunakan istilah Islamisme dalam bukunya, sebagai bentuk
penegasan untuk memobilisasi mereka (sebagian besar kelas menengah yang berprestasi
tinggl) yang merasa terpinggirkan oleh proses ekonomi, politik, atau budaya yang dominan
dalam masyarakat, mereka yang dianggap gagal. Modernitas kapitalis dan utopia sosialis
menjadikan bahasa moralitas, melalui agama, sebagai pengganti politik. Dalam arti, cara kelas
menengah Muslim untuk mengatakan “tidak” pada apa yang mereka anggap sebagai
pengecualian elit nasional mereka, pemerintah sekuler, dan sekutu Barat pemerintah tersebut.
Islamis (orang yang menjalankan aktivitas islamisme) menolak “dominasi budaya Barat”,
alasan politik, kepekaan moral, dan simbol normatifnya, meskipun mereka memiliki banyak
kesamaan fitur—dasi, makanan, pendidikan, dan teknologi. Sebaliknya, mereka yang
menikmati dan makmur di bawah kondisi sosial ekonomi dan budaya modern globalisasi, jika
mereka tidak sekuler, menganut jenis Islam yang berbeda, yang disebut Islam moderat, atau
lebih tepatnya, "kesalehan pasif” (Bayat, 2013).

Dalam upaya untuk beroperasi dalam ideologi nativis "otentik", Islamis mencoba
mengartikulasikan versi Islam yang dapat menanggapi defisit politik, ekonomi, dan budaya
mereka. Dengan demikian, Islamisme membayangkan Islam sebagai sistem ilahi yang lengkap
dengan model politik yang unggul, budaya kode, struktur hukum, dan pengaturan ekonomi—
singkatnya, sistem yang menjawab semua masalah manusia. Lebih penting lagi, Islam ini
menawarkan kepada umat Islam tentang rasa harga diri, kepercayaan diri, dan otonomi yang
luas. Disertai dengan populis yang kuat. bahasa dan kontrol sosial yang berat, interpretasi
Islam mau tidak mau akan meminggirkan dan bahkan mengkriminalisasi mereka yang tetap
berada di luar batasannya: (misalnya non-konformis, sekuler, Muslim non-Islam, agama
minoritas, dan banyak perempuan. Oleh karena itu posisi sebagai masyarakat sipil dalam
pusaran ajaran Islamisme, harus meletakkan campuran kesalehan dan kewajiban, pengabdian
dan tugas yang dibuat dalam negara tersebut (Bayat, 2013).

Noorhaidi Hasan menggambarkan bahwa Islam politik digunakan istilah umum yang
dipertukarkan dengan Islamisme. Yang dimaksud adalah sebagai alternatif dari istilah
fundamentalisme, berasal dari tradisi Kristen, yang bersifat religius. (Hasan, 2006) Kendati
demikian, beberapa kalangan sarjana Barat menggunakan istilah ‘Islam Politik’ pada wacana
dan aktivisme dengan memandang Islam tidak hanya sebagai agama, tetapi juga sebagai
ideologi politik, di mana sebuah negara Islam, atau setidaknya masyarakat Islam yang ditandai
dengan penghormatan dan kepatuhan yang tinggi terhadap Islam dengan cara syariah
ditegakkan.

Dari sudut pandang inilah, Islam polittk merupakan proyek religio-politik yang
berupaya agar Islam tidak hanya terwakili dalam negara, tetapi juga menjadi sebuah sistem
komprehensif yang mengatur seluruh aspek kehidupan. Hal demikian dipahami sebagai
bentuk interaksi antara agama dan politik. Faktanya, Islam politik telah memanifestasikan
dirinya dalam banyak cara, mulai dari penegasan identitas parokial hingga upaya penuh darah

42 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi



untuk merekonstruksi masyarakat berdasarkan prinsip-prinsip Islam (Fischer, 2003; Keddie
& Afgant, 1983).

Fenomena Islamisme di Timur Tengah

Islamisme menjadi streotip negatif kalangan sarjana Barat, dalam melancarkan aksi
terornya. Gilles Kepel menggambarkan serangan aksi yang dilakukan oleh rezim Amerika
Serikat terhadap Afghanistan dan Irak yang merupakan Negara Islam, dengan tujuan
menghancurkan Al Qaeda di Afghanistan dan melenyapkan rezim Saddam Hussein di Irak
akan mendorong lahirnya demokrasi di seluruh Timur Tengah (Kepel & Ghazaleh, 2008).
Hanya dengan tampil di panggung, demokrasi akan menyebabkan runtuhnya teokrasi anti-
Amerika di Iran dan akan melemahkan rezim otoriter Timur Tengah, di mana militan Islam
yang mengkhotbahkan jihad perang suci telah mengalihkan perhatian massa dari korupsi para
pemimpin mereka dan telah menghasilkan sembilan belas pembajak 9/11. Di bawah
hegemoni Amerika Serikat yang menang, orang-orang Arab dan Muslim akan melihat
kepentingan terbaik mereka dalam pengakuan regional atas hak Israel untuk hidup, dan tanah
yang dianggap suci oleh tiga agama kuno akan menemukan tempatnya dalam skema
globalisasi yang harmonis.

Selain itu, berkaca dari teori yang dibangun oleh Huntington, dapat menginspirasi dari
salah satu kelompok Rencana Strategis Militer Nasional untuk Perang Melawan Terorisme
atau National Military Strategic Plan for the War on Terrorism (NMSP-WO'T) yang baru-baru ini
diterbitkan patut dipuji karena mengidentifikasi “ideologi” sebagai pusat gravitasi al Qaeda.
(Col. D. Eikmeier, 2017) Dalam hal ini bahwa identifikasi ideologi menjadi pusat gravitasi
daripada individu atau kelompok merupakan perubahan signifikan dari filosofi "tangkap dan
bunuh" ke strategi yang berfokus pada mengalahkan akar penyebab terorisme Islam. Oleh
karena itu, fokus utama rencana tersebut adalah menyerang dan melawan ideologi yang
memicu terorisme Islam. Sayangnya, NMSP-WOT gagal mengidentifikasi ideologi atau
menyarankan cara untuk melawannya. Rencana itu hanya menggambarkan ideologi itu
sebagai “ekstremis.” Deskripsi ini memberikan sedikit kontribusi untuk pemahaman publik
tentang ancaman atau kemampuan ahli strategi yang pada akhirnya harus menyerang dan
mengalahkannya (D. C. Eikmeier, 2007).

Dalam versi NMPS-WOT, mengetahui musuh membutuhkan pemahaman tentang
ideologi Islam militan dan mengakui bahwa itu adalah “pusat gravitasi” militan. (Col. D.
Eikmeier, 2017) Ideologi ekstremis mereka telah disebut banyak hal, “Islam Militan,”
“Salafisme,” “Islamisme,” “Wahabisme,” “Qutbisme”, “Jihadisme”, dan bahkan “Islam”.
Karena sebagian besar ideologi mencerminkan integrasi berbagai konsep, teori, dan tujuan
terkait yang telah berkembang dari waktu ke waktu ke dalam kerangka pemikiran yang lebih
luas, tidak ada label yang sepenuhnya sempurna dan semuanya benar-benar sempurna.
tunduk pada kritik. Namun, tampaknya Presiden Bush telah mengakhiri perdebatan dan
menerima “Islam-Fasisme” sebagai label ideologis. (CINN.Cozz - Bush: U.S. at War with “Islamic
Fascists” - Ang 10, 2006, n.d.) Sementara, Islam-Fasisme segera memunculkan citra kejahatan
untuk dilawan dan oleh karena itu berguna sebagai istilah hubungan masyarakat, secara

Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi | 43



intelektual ia tidak banyak berarti bagi para pelajar Islam yang serius atau para perencana
strategis yang dituduh telah mengalahkannya.

Seperti halnya, Afghanistan memerangi Tentara Merah pada 1980-an, strategi bom
bunuh diri tidak diketahui. Tetapi pada tahun 2005 ada 25 serangan semacam itu di
Afghanistan, dan 136 pada tahun 2006; 2007 terjadi jumlah operasi bunuh diri yang hampir
sama, dan lebih dari 6.000 orang kehilangan nyawa mereka sebagai akibat dari kekerasan
politik. Strategi ini berjalan seiring dengan penculikan orang asing—seorang jurnalis Italia
dan dua pekerja bantuan Prancis pada awal 2007 dan anggota kelompok evangelis Korea
Selatan pada Juli. Kisah-kisah pembantaian dan pemerasan ini sangat mirip dengan yang
mengalir keluar dari Irak dan membayangi keberhasilan awal perang di Afghanistan.
Kemudian pada tanggal 27 April 2008, Presiden Hamid Karzai nyaris lolos dari upaya
pembunuhan di parade militer di Kabul— serangan yang sangat mengingatkan pada
pembunuhan Anwar Sadat di tangan kelompok radikal Islam pada Oktober 1981 di Kairo.
Operasi ini merupakan pengingat akan kapasitas kelompok-kelompok Taliban yang telah
diubah untuk menyerang jantung pemerintah Afghanistan yang pro-Barat dan sebuah tanda
serius dari kelemahan militer dan politik pemerintah Karzai (Kepel & Ghazaleh, 2008).

Meskipun demikian, wacana perang melawan teror adalah jihad, atau perang suci, yang
telah dinyatakan oleh kaum radikal Islamis melawan orang-orang kafir Barat dan para
kolaborator Muslim mereka. Didasarkan pada perintah ilahi dan mencapai pendewaannya
dalam kesyahidan, jthad menurut definisi adalah perang yang adil, dari sudut pandang mereka
yang mempercayainya. Ia berusaha untuk membasmi para pelaku kejahatan dari tanah
Muslim ("tentara salib" Amerika, sekutu Zionisnya Israel, dan kepala negara pro-Barat di
Arab Saudi, Mesir, dan negara-negara lain) dan untuk mengubah adegan Timur Tengah
dengan mendirikan negara-negara yang diatur oleh Islam. hukum (syariah). Dalam narasi ini,
“serangan ganda yang diberkati pada 11 September” adalah pertanda kemenangan akhir
Islam atas Barat yang merosot (Kepel & Ghazaleh, 2008).

Selain itu, Islamis di Irak sangat berbeda dengan Ikhwanul Muslimin di Mesir, FIS di
Aljazair, atau pendukung Khomeini di Iran. Di Baghdad, Islamisme Sunni mewakili puncak
sentimen anti-Syiah, dan sebaliknya. Kompetisi keagamaan ini diterjemahkan ke dalam tanda-
tanda nyata, seperti jilbab, yang mengikuti norma Iran untuk wanita Syiah dan norma Saudi
untuk Sunni. Yang paling penting, keinginan masing-masing pihak untuk milisi bersenjata
memungkinkan kekerasan untuk memberi makan dirinya sendiri, kehilangan hubungan
dengan tujuan awal pemberontakan (Kepel & Ghazaleh, 2008).

Misalnya, pergolakan politik di Mesir, ketika Hosni Mubarak menggantikan Anwar
Sadat pada tahun 1981, negara Mesir umumnya menanggapi tantangan Islam dengan strategi
dua arah, menindak keras ekstremis gerakan itu sambil mencoba mengkooptasi kaum
moderat dan memoles kredensial Islamnya sendiri. Ini berarti, selain represi brutal,
“kemunduran rezim dari politik dan budaya sekuler.” (Ajami, 1999) Retorika agama mulai
mewarnai wacana politik resmi, dan “posisi dan argumen yang dianut oleh pesaing politik
yang berbeda, termasuk peringkat atas pejabat negara, sekarang sering dibenarkan atau
diserang dengan mengacu pada teks-teks dari al-Qur'an atau Hadis” (Zaki, 1995). Selain itu,

44 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi



Islamis mosderat diberi akses ke sumber daya negara, khususnya media (yang sering mereka
gunakan untuk mencerca sekularisme dan menganjurkan sebuah negara Islam) (Zaki, 1995).
Kekuatan pusat pembelajaran Islam terkemuka di Mesir, Universitas al-Azhar, juga
berkembang pesat: “Sebagai imbalan untuk menganugerahkan legitimasi Islam pada negara
(yvang dimaksud yakni para petinggi al-Azhar) merumuskan tuntutan untuk Islamisasi
masyarakat, terutama di bidang moral dan budaya” (Kepel, 1986, p.19). Mereka juga
mempromosikan Islamisasi kurikulum sekolah dan mengambil keputusan untuk menilai

secara lebih umum tentang apa yang orang Mesir membaca, melihat, dan belajar.

Kesimpulan

Timur Tengah menjadi Kawasan yang dihantui dengan permasalahan konflik yang
kompleks. Terutama dalam hal ini yakni pertarungan antara Barat dalam memberikan
pengaruhnya terhadap negara Kawasan Timur Tengah. Namun Sebagian masyarakat Timur
Tengah, terutama dunia tidak sepenuhnya menerima ide Barat yang cenderung hegemoni,
dan memecah belah persaudaraan.Namun fenomena ini tak lepas kepentingan Barat terhadap
kawasan tersebut, karena ketersediaan sumber daya yang melimpah. Barat tentunya
mengkritik Islamisme sebagai doktrin gerakan sosial yang terinspirasi dari spirit keagamaan,
yang kemudian berpotensi melancarkan aksi ekstrimisme—terorisme. Sedangkan sudut

pandang Timur atau dunia Islam, mengkritik kehadiran Barat yang bercorak hegemonik.

Daftar Pustaka

Adiwidya, A. S. (2021, October 21). Thesis Samnel Huntington Clash of Civilization Salab.
https://www.lemhannas.go.id/index.php/publikasi/ press-release/1279-thesis-
samuel-huntington-clash-of-civilization-salah

Ajami, F. (1999). The dream palace of the Arabs: A generation’s odyssey (1. Vintage Books ed).
Vintage Books.

Bakar, O., Khoiri, 1., & Fathurrohman SW, O. (2003). Islam dan dialog peradaban: Menguji
universalisme Islam dalam peradaban Timur dan Barat. Fajar Pustaka Baru.

Bayat, A. (2013). Life as politics: How ordinary people change the Middle East (Second edition).
Stanford University Press.

Berman, S. (2003). Islamism, Revolution, and Civil Society. Perspective on Politics, 1(02), 257—
272. https://doi.org/10.1017/81537592703000197

CNN.com—Bush: U.S. at war with “Islamic fascists—Aug 10, 2006. (n.d.). Retrieved March 18,
2024, from
https://edition.cnn.com/2006/POLITICS/08/10/washington.terrot.plot/

Eikmeier, Col. D. (2017, May). The Center of Gravity, Still Relevant After All These Years?
https:/ /www.armyupress.army.mil/Journals /Military-Review/Online-
Exclusive/2017-Online-Exclusive-Articles /The-Centet-of-Gravity/

Eikmeier, D. C. (2007). Qutbism: An Ideology of Islamic-Fascism. The US Army War College
Quarterly: Parameters, 37(1). https://doi.org/10.55540/0031-1723.2340

Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi | 45



Fischer, M. M. J. (2003). Iran: From religious dispute to revolution. University of Wisconsin Press.

Growth and Stability in the Middle East and North Africa—UEconomic Overview. (n.d.). Retrieved
March 17, 2024, from https://www.imf.org/external/pubs/ft/mena/04econ.htm

Hasan, N. (20006). Laskar Jihad: Islam, militancy, and the quest for identity in post-new order Indonesia.
Cornell Univ., Southeast Asia Program.

Hassan, R. (1985). Islam: Dari Konservatisme sampai Fundamentalisme. CV. Rajawali.

Huntington, S. P. (1996). The clash of civilizations and the remaking of world order. Simon &
Schuster.

Keddie, N. R., & Afgani, Gamal-ad-Din al-. (1983). An Islamic response to imperialism: Political
and religions writings of Sayyid Jamal ad-Din “al-Afghani” (Repr). University of California
Press.

Kepel, G., & Ghazaleh, P. (2008). Beyond terror and martyrdom: The future of the Middle East. The
Belknap Press of Harvard University Press.

Permatasari, C. H. (2021, October 21). Prof. Dr. Robert W. Hefner: Indonesia Memiliki Peran yang
Sangat Positif dalam Era Globalisast.
https://www.lemhannas.go.id/index.php/berita/berita-utama/1284-prof-dr-
robert-w-hefner-indonesia-memiliki-peran-yang-sangat-positif-dalam-era-globalisasi

Ruslin, I. T. (2013). Memetakan Konflik di Timur Tengah (Tinjauan Geografi Politik). Jurnal
Politik Profetik, 1(1). https://doi.org/10.24252 /profetik.v1ila4

Sthbudi, M. R. (2007). Menyandera Timur Tengah (Cet. 1). Mizan ; Didistribusikan oleh Mizan
Media Utama.

Teng, H. M. B. A. (n.d.). Orientalis dan Orientalisme Dalam Perspektif Sejarah. Jurnal Iinm
Budaya, 4(1), 48—63. https://doi.org/10.34050/jib.v4i1.2324

Zaki, M. (1995). Civil society & democratization in Egypt, 1981-1994. Konrad Adenauer Stiftung :
Ibn Khaldoun Center.

46 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi



