
https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/sosaintek/index  

Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  | 37  
 

Islamisme dalam Prahara Konflik : Potret Politik Islam di Timur 
Tengah 
 
Aji  Cahyono 
Univers i t as  Is l am Neger i  Sunan  Kal i j aga  Yogyakar ta ,  Indones i a  
a j i . cahyono96 .ac@gmai l . com   
 

K e y wor d  

 

A b st r a c t  

Islamisme, Timur Tengah, 
Politik Islam, Konflik 
 

Tulisan ini menggambarkan potret Islamisme atau Dunia Islam terjebak dalam 
prahara konflik Kawasan Timur Tengah. Spekulasi Barat terhadap Islamisme 
mengenai isu keagamaan yang ekstrimisme-ekslusif yang bermuara pada terorisme. 
Adapun tujuan penulisan ini mendeskripsikan pertama, fenomena Timur Tengah 
dalam Prahara; kedua, mendeskripsikan Islamisme dalam perdebatan, ketiga, 
fenomena Islamisme di Kawasan Timur Tengah sebagai Gerakan Politik Islam. 
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan library research. 
Sedangkan pengambilan data bersumber dari beberapa buku dan artikel media yang 
bersifat kontemporer. Adapun poin terpenting yakni: pertama, konflik Timur 
Tengah karena adanya benturan kepentingan antara Dunia Islam dan Barat; Kedua, 
perbedaan cara pandang mengenai pemahaman Islamisme; Ketiga, Islamisme dalam 
Gerakan Politik Islam Kawasan Timur Tengah, sebagai bentuk protes terhadap 
hegemoni Barat. 
 

*correspondence Author: Aji Cahyono email: aji.cahyono96.ac@gmail.com  

© 2024. The author(s). Publised by Tribakti Press.This Publication is licensed under CC BY license 
(http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/sosaintek/index
mailto:aji.cahyono96.ac@gmail.com
mailto:aji.cahyono96.ac@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

38 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  
 

Pendahuluan 

Diskursus tentang dunia Islam tak habis menjadi perhatian penting kalangan akademisi 

maupun intelektual. Yang mana, dunia Islam dihantui dengan fenomena konflik 

berkepanjangan yang tak kunjung usai, terkhusus kawasan Timur Tengah maupun aktor yang 

berasal maupun mendiami pada wilayah tersebut. Sejumlah kalangan kesarjaanaan Barat 

(orientalis) menginterpretasikan bahwa dunia Islam diambang prahara, dan menciptakan 

benih-benih ekstrismisme-eksklusif hingga bermuara pada gerakan terorisme. Misalnya, 

fenomena penyerangan Al-Qaeda terhadap Amerika Serikat dengan melancarkan aksinya 

mengebom WTC di New York, pada 11 September 2001 atau yang dikenal dengan peristiwa 

WTC 9/11. 

Guru Besar Politik Internasional Universitas Harvard, Samuel P. Huntington 

berargumen tentang peristiwa WTC 9/11 yang merupakan benturan kebudayaan dengan 

mencerminkan Barat melakukan perlawanan terhadap kelompok militan Islam yang dikenal 

sebagai teroris (Huntington, 1996).  Sehingga kedaulatan negaranya terancam, Amerika 

Serikat melakukan counter attack pada tahun 2003, pelancaran aksi militer dengan menginvasi 

Afghanistan dan Irak dengan mencari dan menyelidiki posisi pimpinan dari Al-Qaeda, 

Osama bin Laden yang diduga menjadi dalang penyerangan aksi 9/11, serta sebagai organisasi 

berkedok Islam terorisme. 

Meskipun tesis Huntington mengundang kontroversi dan menghebohkan jagad dunia, 

dan munculah persepsi adanya benturan Barat dan Timur. Pasalnya dikenal masih parsial dan 

tidak mencakup kajian komprehensif. Kritik tajam dari Profesor Sosial Antropologi 

Universitas Boston, Amerika Serikat. Robert W. Hefner, dalam forum diselenggarakan oleh 

Lemhambhas pada acara Geopolitical Forum V, 21 Oktober 2021 di Jakarta. Kritiknya bahwa 

pernyataan Huntington adalah salah dan tidak adanya penggambaran sinergi lintas peradaban. 

Ia mencontohkan Indonesia menjadi Negara Timur, dengan aneka ragam kebudayaan yang 

amat luar biasa memiliki banyak kelebihan dalam merawat dan menjaga keberagaman yang 

dirajut dalam persatuan Indonesia. Ia menyebutkan Indonesia hebat ditengah kerumitan 

dunia yang luar biasa. (Permatasari, 2021). 

Buku The Clash of Civilization mengenai benturan antara Timur (Dunia Islam) dan Barat, 

menurut Hefner, mendapatkan sorotan kritik tajam. Pasalnya temuan Huntington mengenai 

benturan peradaban, sangat kontras dengan kondisi di Indonesia; (Adiwidya, 2021). Misalnya 

yakni: Pertama, Indonesia dapat membuktikan kolaborasi antara institusi keagamaan dan 

pemerintahan. Sebaliknya, Amerika Serikat sangat percaya bahwa kunci keberhasilan adalah 

pemisahan kedua institusi tersebut. Namun Indonesia menjadi contoh kolaborasi yang tepat 

dalam sistem pluralisme. Menurutnya, agama tidak hanya berkontribusi tapi juga 

meningkatkan dan memperkuat demokrasi, kerakyatan, kebhinekaan. Kedua, muslim, 

pendidik, dan pemimpin politik mampu menjadikan contoh kolaborasi yang baik bagi 

masyarakat dan dunia. Agama meningkatkan dan memperkuat demokrasi dan kerakyatan. 

Ketiga, angkatan bersenjata Indonesia berperan positif dalam kembalinya negara ke sistem 

demokrasi. Membandingkan militer Indonesia dan Mesir pada 1998 dan Arab Spring 2010. 



Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  | 39  
 

Ternyata pasukan angkatan bersenjata Indonesia dapat bertindak dengan bijaksana, Militer 

Indonesia mendukung reformasi pemilu dan legislatif. 

Tesis Huntington juga bersebrangan dengan Osman Bakar, menempatkan Dunia Islam 

(Muslim) sebagai “bangsa tengah”, yang merupakan jembatan Barat dan Timur, Utara dan 

Selatan. Dalam hal ini dimaksudkan bahwa posisi Islam berada di tengah-tengah, bukan 

terjebak pada sektarian kewilayahan belaka. (Bakar et al., 2003). Gagasan tentang bnagsa 

tengah menjadi kunci dalam memahami sifat dan identitas peradaban Islam. Dengan kata 

lain, kesadaran peradaban berakar mendalam dalam ide-ide Qur’ani sebagai keturunan 

manusia pada umumnya, humanitas umum, kebaikan universal manusia, universalitas kasih 

tuhan terhadap ras manusia, kearifan pluralisme etnik dan kultural, kooperasi inter-kultural, 

keadilan sosial global, tanggungjawab umum (Bakar et al., 2003). 

Studi mengenai Islamisme dan Dunia Islam mengalami perkembangan yang kompleks, 

berdasarkan beberapa literatur yang ada. Meskipun fenomena konflik dalam dunia Islam 

selalu dikaitkan dengan ilmu politik. Hal ini disayangkan, karena kontur sebenarnya dari 

tantangan Islam, baik di mana ia sesuai dengan norma-norma sejarah dan di mana ia 

menyimpang dari mereka, dapat dipahami hanya dalam kerangka komparatif yang lebih luas, 

dan ilmu politik di ujung jarinya memiliki badan penelitian yang mengesankan yang mampu 

memberikan pembelian analitis yang signifikan pada fenomena tersebut. (Berman, 2003). 

Meskipun Islam dijadikan sebagai instrument dalam sebuah sistem negara yang melekat, 

seperti halnya di Pakistan (sebagai respon kritik pemerintahan yang bersifat militer (Hassan, 

1985). 

Melihat uraian dari latarbelakang pernyataan sebelumnya. Penulis akan menguraikan 

secara teoritik mengenai Islamisme maupun dunia Islam sebagai fakta atau kejadian yang ada. 

Secara umum, bahwa Islamisme mengacu pada budaya, agama, atau regional: sifat peradaban 

Arab, ajaran Islam, konflik Arab-Israel. Perlakuan ilmiah dari subjek, lebih sensitif terhadap 

masalah dengan menggunakan variabel yang luas dan stabil untuk menjelaskan fenomena 

beraneka ragam dan berkembang, telah menggali lebih dalam dan secara tanggap 

menganalisis gerakan-gerakan Islam tertentu dan rezim yang mereka hadapi. 

 

Metode 

Dalam topik ini, penulis berupaya mengkaji mengenai Islamisme sebagai perdebatan 

teoritis sekaligus sebagai spirit dalam wacana gerakan politik kelompok Islam terkhusus 

secara (intra/antar) Negara Timur Tengah. Penulis menggunakan penelitian kualitatif dengan 

pendekatan analitis deskriptif. Adapun dalam pengumpulan data dengan studi kepustakaan 

(library research) dengan menggali fenomena atau peristiwa Islamisme, baik secara intra/antar 

Negara di Kawasan Timur Tengah. 

 

 

 

 



40 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  
 

Hasil dan Pembahasan 

Posisi Timur Tengah Dilematis 

Timur Tengah merupakan kawasan yang potensi konfliknya tergolong tinggi. Karena 

kawasan Timur Tengah tak lain adalah melimpahnya sumber daya Alam yang melimpah. 

Misalnya, Kawasan Timur Tengah tak hanya melimpah Sumber Daya Manusia (SDM), 

melainkan yakni ketersediaan Sumber Daya Alam (SDA) yang melimpah. Bahkan, bisa 

dikatakan sebagian besar produksi dan ekspor minyak bumi dunia berkontribusi besar. 

Meskipun, interaksi interaksi intra-regional masih lemah, terutama terbatas pada arus tenaga 

kerja, dan terbatasnya perdagangan barang dan jasa (Growth and Stability in the Middle East and 

North Africa -- Economic Overview, n.d.). 

Disisi lain, Kawasan Timur Tengah (mencakup Afrika Utara, dengan wilayah luas lebih 

dari 15 juta kilometer persegi dan menampung sekitar 6 persen populasi dunia, interaksi intra-

regional masih lemah, terutama terbatas pada arus tenaga kerja, dan terbatasnya perdagangan 

barang dan jasa. Tiga negara terkecil (Bahrain, Djibouti, dan Qatar) masing-masing memiliki 

populasi sekitar setengah juta jiwa. Sebaliknya, dua negara terbesar (Mesir dan Republik Islam 

Iran) masing-masing berpenduduk sekitar 60 juta jiwa. Bersama dengan Aljazair, Maroko, 

dan Sudan, lima negara dengan populasi terpadat ini mencakup sekitar 70 persen populasi di 

wilayah tersebut. Sekitar setengah populasi tinggal di kota. 

Melihat potensi di Kawasan Timur Tengah, sehingga menjadi perebutan pengaruh oleh 

negara adidaya yang didominasi oleh bangsa Barat. Dengan kompleksitasnya, bahwa Timur 

Tengah (bahasa inggrisnya: Middle East) segala dinamika yang ada, bahwa memahami kawasan 

Timur Tengah tergolong sulit, jika dianalisis oleh beberapa pengamat yang beredar di 

beberapa penjuru dunia. Meskipun kajian Timur Tengah didominasi oleh kalangan 

kesarjanaan Barat (atau yang dikenal sebagai Orientalis). Tak hanya itu, Definisi “Timur 

Tengah” atau disebut sebagai “Timur Dekat” menemui jalan buntu dengan kesepakatan 

diantara negara negara yang berkepentingan. Bahkan, kalangan ahli politik internasional 

(diplomat maupun media massa) belum ada kesamaan mengenai definisi “Timur Tengah”, 

juga mengenai bangsa, negara dan kawasan mana yang dapat dimasukkan dalam kategori 

kawasan “Timur-Tengah”. 

Bahkan kajian orientalis (Barat) memahami Timur (yang cenderung mayoritas Muslim) 

tidak berimbang. Pasalnya, sejarah mencatat bahwa politik penjajahan yang dilakukan oleh 

Barat sangat berpengaruh kuat dalam membangun citra Barat terhadap dunia Timur, 

khususnya Islam dari sudut pandang praksis atau analitik. (Teng, n.d.) Analitik yang dibangun 

oleh Barat tentang pandangannya terhadap masyarakat Timur atau yang dikenal sebagai 

oriental society, dalam kajian orientaslisme menempatkan posisi Barat sebagai blok yang 

progresif, sedangkan posisi Timur dinilai stagnasi (tak ada kemajuan), terutama bangsa yang 

ada dikawasan Timur Tengah tersebut (Sihbudi, 2007). 

Meskipun didominasi oleh Barat mengenai kajian Timur Tengah. Menurut Sihbudi, 

sejumlah ahli politik internasional memformulasikan pemetaan dan keberadaan kriteria 

masuk kedalam kawasan Timur Tengah dalam tiga pendapat sebagai berikut: Pertama, Sebagai 

kawasan yang mencakup negara-negara Arab non-Afrika di tambah Iran dan Israel. Dalam 



Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  | 41  
 

pengertian ini, negara-negara seperti Aljazair dan Maroko tidak termasuk dalam kategori 

Timur-Tengah; Kedua, Suatu kawasan yang negaranya terdiri dari seluruh negara anggota Liga 

Arab ditambah Iran, Israel dan Turki. Jadi seluruh negara (berbahasa dan berbudaya) Arab 

di kawasan Afrika Utara (seperti Aljazair, Maroko, Libya, Mauritania) masuk dalam kategori 

Timur-Tengah; dan Ketiga, Suatu kawasan yang terdiri atas negara-negara seperti pandangan 

kedua di atas, ditambah dengan Afghanistan, Pakistan dan beberapa negara Republik Muslim 

di Asia Tengah bekas Uni Soviet (Sihbudi, 2007). 

Meskipun secara umum, pandangan historis menekankan Timur Tengah sebagai 

kawasan yang melahirkan bebebrapa “mukjizat sekaligus menjadi kawasan yang menjadi 

kiblatnya kerohanian, pasalnya ditengarai secara historis menunjukkan bahwa agama-agama 

yang mempengaruhi struktur masyarakat di dunia merupakan agama besar yang lahir di 

Timur Tengah, serta dirasakan pengaruhnya. Namun, disisi lain menunjukkan bahwa 

kawasan di Timur Tengah sarat akan menjadi konflik kepentingan negara negara intra 

kawasan dan Barat pasca ditemunya minyak dibawah tanah yang tandus dan berpasir sekitar 

tahun 1930-an. Seketika Timur-Tengah dipandang sebagai “kekuatan baru dan strategis” 

yang mulai diperbincangkan, terutama dalam percaturan politik praktis global. (Ruslin, 2013) 

 

Islamisme dalam Perdebatan Definisi 

Yang menjadi sorotan hingga saat ini, bahwa narasi Islamisme memperlakukannya 

hanya dalam istilah kebangkitan agama, atau sebagai ekspresi loyalitas primordial, atau 

tindakan kelompok yang irasional, atau sesuatu yang aneh dan unik, sebuah fenomena yang 

tidak dapat dianalisis oleh kategori ilmu sosial konvensional. Faktanya, Islamisme sebagian 

besar telah dikecualikan dari mode penyelidikan yang dikembangkan oleh para ahli teori 

gerakan sosial di Barat. Hingga saat ini, ketika segelintir sarjana telah berusaha untuk 

membawa aktivisme Islam ke dalam ranah teori gerakan sosial. 

Tentunya, perkembangan yang disambut baik. Namun, para sarjana ini cenderung 

"meminjam" dari teoritikus, daripada terlibat secara kritis dan produktif, yang berkontribusi 

pada teori-teori gerakan sosial. Memang, masih menjadi pertanyaan sejauh mana teori 

gerakan sosial yang berlaku mampu menjelaskan kompleksitas gerakan sosial-keagamaan 

dalam masyarakat Muslim kontemporer, terutama ketika perspektif ini berakar pada silsilah 

tertentu, dalam perbedaan yang sangat tinggi. dan masyarakat Barat yang terbuka secara 

politik, di mana gerakan sosial sering berkembang menjadi entitas yang sangat terstruktur dan 

sebagian besar homogeni kemungkinan yang terbatas di dunia non-Barat (Bayat, 2013). 

Pengaruh Islamisme Timur Tengah telah melampaui negara asal dengan membentuk 

jaringan transnasional. Hal itu berdampak pada politik global dalam skala yang belum pernah 

terjadi sebelumnya. Namun kegagalan Islamisme untuk menunjukkan tatanan yang 

demokratis dan inklusif telah memunculkan gerakan-gerakan yang baru berkembang, 

sehingga Asef Bayat mencoba menggunakan “post-Islamisme”, yang dapat membentuk 

kembali peta politik wilayah tersebut jika mereka berhasil. Bukan anti-Islam atau sekuler, 

tetapi dipelopori oleh Muslim yang saleh, post-Islamisme mencoba untuk membatalkan 



42 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  
 

Islamisme sebagai proyek politik dengan menggabungkan iman dan kebebasan, negara 

demokratik sekuler dan masyarakat religious (Bayat, 2013). 

Bayat mencoba menggunakan istilah Islamisme dalam bukunya, sebagai bentuk 

penegasan untuk memobilisasi mereka (sebagian besar kelas menengah yang berprestasi 

tinggi) yang merasa terpinggirkan oleh proses ekonomi, politik, atau budaya yang dominan 

dalam masyarakat, mereka yang dianggap gagal. Modernitas kapitalis dan utopia sosialis 

menjadikan bahasa moralitas, melalui agama, sebagai pengganti politik. Dalam arti, cara kelas 

menengah Muslim untuk mengatakan “tidak” pada apa yang mereka anggap sebagai 

pengecualian elit nasional mereka, pemerintah sekuler, dan sekutu Barat pemerintah tersebut. 

Islamis (orang yang menjalankan aktivitas islamisme) menolak “dominasi budaya Barat”, 

alasan politik, kepekaan moral, dan simbol normatifnya, meskipun mereka memiliki banyak 

kesamaan fitur—dasi, makanan, pendidikan, dan teknologi. Sebaliknya, mereka yang 

menikmati dan makmur di bawah kondisi sosial ekonomi dan budaya modern globalisasi, jika 

mereka tidak sekuler, menganut jenis Islam yang berbeda, yang disebut Islam moderat, atau 

lebih tepatnya, "kesalehan pasif"(Bayat, 2013). 

Dalam upaya untuk beroperasi dalam ideologi nativis "otentik", Islamis mencoba 

mengartikulasikan versi Islam yang dapat menanggapi defisit politik, ekonomi, dan budaya 

mereka. Dengan demikian, Islamisme membayangkan Islam sebagai sistem ilahi yang lengkap 

dengan model politik yang unggul, budaya kode, struktur hukum, dan pengaturan ekonomi—

singkatnya, sistem yang menjawab semua masalah manusia. Lebih penting lagi, Islam ini 

menawarkan kepada umat Islam tentang rasa harga diri, kepercayaan diri, dan otonomi yang 

luas. Disertai dengan populis yang kuat. bahasa dan kontrol sosial yang berat, interpretasi 

Islam mau tidak mau akan meminggirkan dan bahkan mengkriminalisasi mereka yang tetap 

berada di luar batasannya: (misalnya non-konformis, sekuler, Muslim non-Islam, agama 

minoritas, dan banyak perempuan. Oleh karena itu posisi sebagai masyarakat sipil dalam 

pusaran ajaran Islamisme, harus meletakkan campuran kesalehan dan kewajiban, pengabdian 

dan tugas yang dibuat dalam negara tersebut (Bayat, 2013). 

Noorhaidi Hasan menggambarkan bahwa Islam politik digunakan istilah umum yang 

dipertukarkan dengan Islamisme. Yang dimaksud adalah sebagai alternatif dari istilah 

fundamentalisme, berasal dari tradisi Kristen, yang bersifat religius. (Hasan, 2006) Kendati 

demikian, beberapa kalangan sarjana Barat menggunakan istilah ‘Islam Politik’ pada wacana 

dan aktivisme dengan memandang Islam tidak hanya sebagai agama, tetapi juga sebagai 

ideologi politik, di mana sebuah negara Islam, atau setidaknya masyarakat Islam yang ditandai 

dengan penghormatan dan kepatuhan yang tinggi terhadap Islam dengan cara syariah 

ditegakkan. 

Dari sudut pandang inilah, Islam politik merupakan proyek religio-politik yang 

berupaya agar Islam tidak hanya terwakili dalam negara, tetapi juga menjadi sebuah sistem 

komprehensif yang mengatur seluruh aspek kehidupan. Hal demikian dipahami sebagai 

bentuk interaksi antara agama dan politik. Faktanya, Islam politik telah memanifestasikan 

dirinya dalam banyak cara, mulai dari penegasan identitas parokial hingga upaya penuh darah 



Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  | 43  
 

untuk merekonstruksi masyarakat berdasarkan prinsip-prinsip Islam (Fischer, 2003; Keddie 

& Afġānī, 1983). 

 

Fenomena Islamisme di Timur Tengah 

Islamisme menjadi streotip negatif kalangan sarjana Barat, dalam melancarkan aksi 

terornya. Gilles Kepel menggambarkan serangan aksi yang dilakukan oleh rezim Amerika 

Serikat terhadap Afghanistan dan Irak yang merupakan Negara Islam, dengan tujuan 

menghancurkan Al Qaeda di Afghanistan dan melenyapkan rezim Saddam Hussein di Irak 

akan mendorong lahirnya demokrasi di seluruh Timur Tengah (Kepel & Ghazaleh, 2008). 

Hanya dengan tampil di panggung, demokrasi akan menyebabkan runtuhnya teokrasi anti-

Amerika di Iran dan akan melemahkan rezim otoriter Timur Tengah, di mana militan Islam 

yang mengkhotbahkan jihad perang suci telah mengalihkan perhatian massa dari korupsi para 

pemimpin mereka dan telah menghasilkan sembilan belas pembajak 9/11. Di bawah 

hegemoni Amerika Serikat yang menang, orang-orang Arab dan Muslim akan melihat 

kepentingan terbaik mereka dalam pengakuan regional atas hak Israel untuk hidup, dan tanah 

yang dianggap suci oleh tiga agama kuno akan menemukan tempatnya dalam skema 

globalisasi yang harmonis. 

Selain itu, berkaca dari teori yang dibangun oleh Huntington, dapat menginspirasi dari 

salah satu kelompok Rencana Strategis Militer Nasional untuk Perang Melawan Terorisme 

atau National Military Strategic Plan for the War on Terrorism (NMSP-WOT) yang baru-baru ini 

diterbitkan patut dipuji karena mengidentifikasi “ideologi” sebagai pusat gravitasi al Qaeda. 

(Col. D. Eikmeier, 2017) Dalam hal ini bahwa identifikasi ideologi menjadi pusat gravitasi 

daripada individu atau kelompok merupakan perubahan signifikan dari filosofi "tangkap dan 

bunuh" ke strategi yang berfokus pada mengalahkan akar penyebab terorisme Islam. Oleh 

karena itu, fokus utama rencana tersebut adalah menyerang dan melawan ideologi yang 

memicu terorisme Islam. Sayangnya, NMSP-WOT gagal mengidentifikasi ideologi atau 

menyarankan cara untuk melawannya. Rencana itu hanya menggambarkan ideologi itu 

sebagai “ekstremis.” Deskripsi ini memberikan sedikit kontribusi untuk pemahaman publik 

tentang ancaman atau kemampuan ahli strategi yang pada akhirnya harus menyerang dan 

mengalahkannya (D. C. Eikmeier, 2007). 

Dalam versi NMPS-WOT, mengetahui musuh membutuhkan pemahaman tentang 

ideologi Islam militan dan mengakui bahwa itu adalah “pusat gravitasi” militan. (Col. D. 

Eikmeier, 2017) Ideologi ekstremis mereka telah disebut banyak hal, “Islam Militan,” 

“Salafisme,” “Islamisme,” “Wahabisme,” “Qutbisme”, “Jihadisme”, dan bahkan “Islam”. 

Karena sebagian besar ideologi mencerminkan integrasi berbagai konsep, teori, dan tujuan 

terkait yang telah berkembang dari waktu ke waktu ke dalam kerangka pemikiran yang lebih 

luas, tidak ada label yang sepenuhnya sempurna dan semuanya benar-benar sempurna. 

tunduk pada kritik. Namun, tampaknya Presiden Bush telah mengakhiri perdebatan dan 

menerima “Islam-Fasisme” sebagai label ideologis. (CNN.Com - Bush: U.S. at War with “Islamic 

Fascists” - Aug 10, 2006, n.d.) Sementara, Islam-Fasisme segera memunculkan citra kejahatan 

untuk dilawan dan oleh karena itu berguna sebagai istilah hubungan masyarakat, secara 



44 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  
 

intelektual ia tidak banyak berarti bagi para pelajar Islam yang serius atau para perencana 

strategis yang dituduh telah mengalahkannya. 

Seperti halnya, Afghanistan memerangi Tentara Merah pada 1980-an, strategi bom 

bunuh diri tidak diketahui. Tetapi pada tahun 2005 ada 25 serangan semacam itu di 

Afghanistan, dan 136 pada tahun 2006; 2007 terjadi jumlah operasi bunuh diri yang hampir 

sama, dan lebih dari 6.000 orang kehilangan nyawa mereka sebagai akibat dari kekerasan 

politik. Strategi ini berjalan seiring dengan penculikan orang asing—seorang jurnalis Italia 

dan dua pekerja bantuan Prancis pada awal 2007 dan anggota kelompok evangelis Korea 

Selatan pada Juli. Kisah-kisah pembantaian dan pemerasan ini sangat mirip dengan yang 

mengalir keluar dari Irak dan membayangi keberhasilan awal perang di Afghanistan. 

Kemudian pada tanggal 27 April 2008, Presiden Hamid Karzai nyaris lolos dari upaya 

pembunuhan di parade militer di Kabul— serangan yang sangat mengingatkan pada 

pembunuhan Anwar Sadat di tangan kelompok radikal Islam pada Oktober 1981 di Kairo. 

Operasi ini merupakan pengingat akan kapasitas kelompok-kelompok Taliban yang telah 

diubah untuk menyerang jantung pemerintah Afghanistan yang pro-Barat dan sebuah tanda 

serius dari kelemahan militer dan politik pemerintah Karzai (Kepel & Ghazaleh, 2008). 

Meskipun demikian, wacana perang melawan teror adalah jihad, atau perang suci, yang 

telah dinyatakan oleh kaum radikal Islamis melawan orang-orang kafir Barat dan para 

kolaborator Muslim mereka. Didasarkan pada perintah ilahi dan mencapai pendewaannya 

dalam kesyahidan, jihad menurut definisi adalah perang yang adil, dari sudut pandang mereka 

yang mempercayainya. Ia berusaha untuk membasmi para pelaku kejahatan dari tanah 

Muslim ("tentara salib" Amerika, sekutu Zionisnya Israel, dan kepala negara pro-Barat di 

Arab Saudi, Mesir, dan negara-negara lain) dan untuk mengubah adegan Timur Tengah 

dengan mendirikan negara-negara yang diatur oleh Islam. hukum (syariah). Dalam narasi ini, 

“serangan ganda yang diberkati pada 11 September” adalah pertanda kemenangan akhir 

Islam atas Barat yang merosot (Kepel & Ghazaleh, 2008). 

Selain itu, Islamis di Irak sangat berbeda dengan Ikhwanul Muslimin di Mesir, FIS di 

Aljazair, atau pendukung Khomeini di Iran. Di Baghdad, Islamisme Sunni mewakili puncak 

sentimen anti-Syiah, dan sebaliknya. Kompetisi keagamaan ini diterjemahkan ke dalam tanda-

tanda nyata, seperti jilbab, yang mengikuti norma Iran untuk wanita Syiah dan norma Saudi 

untuk Sunni. Yang paling penting, keinginan masing-masing pihak untuk milisi bersenjata 

memungkinkan kekerasan untuk memberi makan dirinya sendiri, kehilangan hubungan 

dengan tujuan awal pemberontakan (Kepel & Ghazaleh, 2008). 

Misalnya, pergolakan politik di Mesir, ketika Hosni Mubarak menggantikan Anwar 

Sadat pada tahun 1981, negara Mesir umumnya menanggapi tantangan Islam dengan strategi 

dua arah, menindak keras ekstremis gerakan itu sambil mencoba mengkooptasi kaum 

moderat dan memoles kredensial Islamnya sendiri. Ini berarti, selain represi brutal, 

“kemunduran rezim dari politik dan budaya sekuler.” (Ajami, 1999) Retorika agama mulai 

mewarnai wacana politik resmi, dan “posisi dan argumen yang dianut oleh pesaing politik 

yang berbeda, termasuk peringkat atas pejabat negara, sekarang sering dibenarkan atau 

diserang dengan mengacu pada teks-teks dari al-Qur'an atau Hadis” (Zaki, 1995). Selain itu, 



Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  | 45  
 

Islamis mosderat diberi akses ke sumber daya negara, khususnya media (yang sering mereka 

gunakan untuk mencerca sekularisme dan menganjurkan sebuah negara Islam) (Zaki, 1995). 

Kekuatan pusat pembelajaran Islam terkemuka di Mesir, Universitas al-Azhar, juga 

berkembang pesat: “Sebagai imbalan untuk menganugerahkan legitimasi Islam pada negara 

(yang dimaksud yakni para petinggi al-Azhar) merumuskan tuntutan untuk Islamisasi 

masyarakat, terutama di bidang moral dan budaya” (Kepel, 1986, p.19). Mereka juga 

mempromosikan Islamisasi kurikulum sekolah dan mengambil keputusan untuk menilai 

secara lebih umum tentang apa yang orang Mesir membaca, melihat, dan belajar. 

 

Kesimpulan 

Timur Tengah menjadi Kawasan yang dihantui dengan permasalahan konflik yang 

kompleks. Terutama dalam hal ini yakni pertarungan antara Barat dalam memberikan 

pengaruhnya terhadap negara Kawasan Timur Tengah. Namun Sebagian masyarakat Timur 

Tengah, terutama dunia tidak sepenuhnya menerima ide Barat yang cenderung hegemoni, 

dan memecah belah persaudaraan.Namun fenomena ini tak lepas kepentingan Barat terhadap 

kawasan tersebut, karena ketersediaan sumber daya yang melimpah. Barat tentunya 

mengkritik Islamisme sebagai doktrin gerakan sosial yang terinspirasi dari spirit keagamaan, 

yang kemudian berpotensi melancarkan aksi ekstrimisme–terorisme. Sedangkan sudut 

pandang Timur atau dunia Islam, mengkritik kehadiran Barat yang bercorak hegemonik. 

 

Daftar Pustaka 

Adiwidya, A. S. (2021, October 21). Thesis Samuel Huntington Clash of Civilization Salah. 

https://www.lemhannas.go.id/index.php/publikasi/press-release/1279-thesis-

samuel-huntington-clash-of-civilization-salah 

Ajami, F. (1999). The dream palace of the Arabs: A generation’s odyssey (1. Vintage Books ed). 

Vintage Books. 

Bakar, O., Khoiri, I., & Fathurrohman SW, O. (2003). Islam dan dialog peradaban: Menguji 

universalisme Islam dalam peradaban Timur dan Barat. Fajar Pustaka Baru. 

Bayat, A. (2013). Life as politics: How ordinary people change the Middle East (Second edition). 

Stanford University Press. 

Berman, S. (2003). Islamism, Revolution, and Civil Society. Perspective on Politics, 1(02), 257–

272. https://doi.org/10.1017/S1537592703000197 

CNN.com—Bush: U.S. at war with ’Islamic fascists’—Aug 10, 2006. (n.d.). Retrieved March 18, 

2024, from 

https://edition.cnn.com/2006/POLITICS/08/10/washington.terror.plot/ 

Eikmeier, Col. D. (2017, May). The Center of Gravity, Still Relevant After All These Years? 

https://www.armyupress.army.mil/Journals/Military-Review/Online-

Exclusive/2017-Online-Exclusive-Articles/The-Center-of-Gravity/ 

Eikmeier, D. C. (2007). Qutbism: An Ideology of Islamic-Fascism. The US Army War College 

Quarterly: Parameters, 37(1). https://doi.org/10.55540/0031-1723.2340 



46 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  
 

Fischer, M. M. J. (2003). Iran: From religious dispute to revolution. University of Wisconsin Press. 

Growth and Stability in the Middle East and North Africa—Economic Overview. (n.d.). Retrieved 

March 17, 2024, from https://www.imf.org/external/pubs/ft/mena/04econ.htm 

Hasan, N. (2006). Laskar Jihad: Islam, militancy, and the quest for identity in post-new order Indonesia. 

Cornell Univ., Southeast Asia Program. 

Hassan, R. (1985). Islam: Dari Konservatisme sampai Fundamentalisme. CV. Rajawali. 

Huntington, S. P. (1996). The clash of civilizations and the remaking of world order. Simon & 

Schuster. 

Keddie, N. R., & Afġānī, Ǧamāl-ad-Dīn al-. (1983). An Islamic response to imperialism: Political 

and religious writings of Sayyid Jamāl ad-Dı̄n “al-Afghānī” (Repr). University of California 

Press. 

Kepel, G., & Ghazaleh, P. (2008). Beyond terror and martyrdom: The future of the Middle East. The 

Belknap Press of Harvard University Press. 

Permatasari, C. H. (2021, October 21). Prof. Dr. Robert W. Hefner: Indonesia Memiliki Peran yang 

Sangat Positif dalam Era Globalisasi. 

https://www.lemhannas.go.id/index.php/berita/berita-utama/1284-prof-dr-

robert-w-hefner-indonesia-memiliki-peran-yang-sangat-positif-dalam-era-globalisasi 

Ruslin, I. T. (2013). Memetakan Konflik di Timur Tengah (Tinjauan Geografi Politik). Jurnal 

Politik Profetik, 1(1). https://doi.org/10.24252/profetik.v1i1a4 

Sihbudi, M. R. (2007). Menyandera Timur Tengah (Cet. 1). Mizan ; Didistribusikan oleh Mizan 

Media Utama. 

Teng, H. M. B. A. (n.d.). Orientalis dan Orientalisme Dalam Perspektif Sejarah. Jurnal Ilmu 

Budaya, 4(1), 48–63. https://doi.org/10.34050/jib.v4i1.2324 

Zaki, M. (1995). Civil society & democratization in Egypt, 1981-1994. Konrad Adenauer Stiftung : 

Ibn Khaldoun Center. 

 


