
https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/sosaintek/index  

Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  | 11  
 

Pengarusutamaan Integrasi  Keilmuan Islam dan Sains di Lembaga 
Pendidikan Islam: Tinjauan Baru Menuju Islam Berkemajuan  
 

Putri  Rusmawat i  

Universitas Islam Tribakti Lirboyo Kediri, Indonesia 
putrirusmawati2@gmail.com 
 

K e y wor d  

 

A b st r a c t  

Education, Science and 
Islam, Integration, Islamic 
Educational Institutions 

The findings of this study reveal several salient points. Firstly, the integration of 
Islam and science serves as a conduit for harmonizing religious principles with 
scientific inquiry, preserving the integrity of both domains while fostering unity. 
Secondly, the relationship between religion and science is depicted as 
complementary, wherein religion nurtures scientific inquiry while science 
corroborates the divine revelations of Allah SWT. Furthermore, the relationship 
between Islam and science is delineated through four distinct approaches: conflict, 
independence, dialogue, and integration. This multifaceted engagement 
underscores the dynamic interaction between religious and scientific paradigms. 
Moreover, the scientific integration of Islam and science underscores the 
burgeoning influence of scientific discoveries on civilization. Numerous Muslim 
scholars have contributed novel insights derived from Western scientific 
advancements, which are subsequently imbued with Islamic values, thus enriching 
the intellectual landscape and fostering progressive Muslim thought. In conclusion, 
the ongoing dialogue and integration between Islam and science signify a nuanced 
and evolving relationship, characterized by mutual enrichment and dynamic 
engagement. By integrating scientific advancements with Islamic teachings, 
Muslims are poised to cultivate an enlightened worldview that embraces both 
spiritual values and scientific progress, thereby advancing societal development and 
intellectual discourse. 
 

*correspondence Author: Putri Rusmawati email: putrirusmawati2@gmail.com  

© 2024. The author(s). Publised by Tribakti Press.This Publication is licensed under CC BY license 
(http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/sosaintek/index
mailto:putrirusmawati2@gmail.com
mailto:putrirusmawati2@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

12 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  
 

Pendahuluan 

Tumbuh dan berkembangnya sains dan teknologi menimbulkan tranformasi dan 

perubahan nilai-nilai secara drastis, di antaranya ialah menimbulkan anggapan bahwa ada 

pertentangan yang tajam dengan nilai-nilai lama yang dipertahankan oleh agama. 

Pertentangan ini menimbulkan dampak di dunia yang sedang berkembang termasuk negara 

kita Indonesia yang sampai saaat ini masih mencari-cari dan memantapkan identitasnya dapat 

menimbulkan instabilitas dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Umat Islam saat ini 

sedang mengalami hal yang memilkukan dalam persoalan ilmu pengetahuan dan teknologi, 

padahal dalam kebutuhan kontemporer, kehadiran IPTEK merupakan keharusan yang tidak 

dapat ditawar. Perkembangan IPTEK dapat membantu dan mempermudah manusia dalam 

memahami kekuasaan Allah SWT, dalam melaksanakan tugas kekhalifahan. 

Thomas S. Kuhn menegaskan ilmu yang terdiri dari paradigma yang muncul dari tradisi 

budaya, yang mirip dengan perspektif sekuler pada agama (Sahbana, 2022) . Michael Polanyi 

menegaskan bahwa menegaskan bahwa semua pengetahuan bersifat pribadi dan karenanya 

ilmuwan harus melakukan sangat pribadi jika tidak perlu berperan subjektif ketika melakukan 

sains. Polanyi menambahkan bahwa ilmuwan sering hanya mengikuti intuisi dari “keindahan 

simetri, intelektual, dan kesepakatan empiris”. Bagi Polanyi, perlu diadakan ilmu yang 

membutuhkan komitmen moral yang sama dengan yang ditemukan dalam agama. Hal yang 

sama juga ditegaskan oleh dua fisikawan, Charles A. Coulson dan Harold K. Schilling, 

keduanya mengklaim bahwa “metode sains dan agama memiliki banyak kesamaan”. Schilling 

menegaskan bahwa kedua bidang sains dan agama memiliki tiga struktur, yakni: pengalaman, 

interpretasi teoritis, dan aplikasi praktis. Coulson juga berpendapat bahwa ilmu pengetahuan, 

seperti agama adalah “uang muka bagi imajinasi kreatif” dan bukan “hanya mengumpulkan 

fakta”, sementara menyatakan agama mau tidak mau harus “melibatkan refleksi kritis pada 

pengalaman yang tidak berbeda dengan yang terjadi di ilmu pengetahuan”. Bahasa agama dan 

bahasa ilmiah juga menunjukkan paralelitas (Ali Ridho_F03119031 Ok.Pdf, n.d.). 

Islam sebagai agama yang diturunkan Allah SWT bertujuan untuk memberi pedoman 

dan tuntunan kepada umat manusia, di antaranya adalah perintah untuk membaca dan 

mencari ilmu pengetahuan. Di dalam ajaran Islam sebagaimana yang diperintahkan tuhan 

melalui surah al-Alaq ayat 1-5 bahwa umat manusia diberi kewajiban untuk selalu membaca 

dan belajar seluruh ilmu pengetahuan dengan tanpa membedakan antara ilmu agama (Islam) 

dan ilmu umum (sosial sains). Oleh karenanya dalam sejarah kemajuan Islam banyak 

bermunculan tokoh yang menguasai segala bidang ilmu pengetahuan, seperti Ibnu Hayyan, 

al-Khawarizmi, al Kindi, al-Farabi, Ibnu Sina, Ibn al-Khaitam, al-Biruni, al-Ghazali dan 

lainnya adalah ilmuan yang pernah dicetak oleh zaman keemasan Islam (Hasyim, 2013). 

Tetapi, runtuhnya kerajaan Islam oleh pasukan Monggol menjadikan peradaban Islam 

secara perlahan mengalami kemunduran (Sunanto, 2003). Hal ini diakibatkan oleh sumber 

ilmu pengetahuan berupa buku dan sumber lainnya dihancurkan dan sebagian di bawa dan 

dipelajari oleh orang-orang barat. Namun, disisi lain, cara pandang umat Islam terhadap 

keilmuan yang bersifat dikotomis berdampak pada lambanya Islam dalam merespon dan 

mengcapi kejayaannya kembali (Wahyuni, 2018). 



Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  | 13  
 

Perkembangan ilmu pengetahuan pada zaman modern seperti saat ini banyak 

mengalami perubahan yang sangat cepat, sedangkan agama bergerak sangat lambat. Hal ini 

yang menyebabkan perdebatan di antara para intelektual Islam, sehingga seolah terdapat 

ketidakharmonisan antara agama dan ilmu pengetahuan serta teknologi. Pertentangan ini 

bukan hanya terjadi antara agama dan ilmu pengetahuan, akan tetapi juga antara agama dan 

ideologi sehingga menghasilkan pemikiran modern. Pemikiran modern ini sangat erat 

hubungannnya dengan kemajuan yang dicapai dalam ilmu pengetahuan dan teknologi 

modern.  

Integrasi agama dan ilmu pengetahuan berarti adanya usaha untuk menyatukan antara 

keduanya tapi tidak berarti menghilangkan identitas dari masing-masing identitas keduanya 

dan harus tetap dipertahankan serta tidak boleh dipisahkan. Agama dan sains memang tidak 

dapat dipisahkan, keduanya saling terhubung dan terikat. Sejatinya di dalam kangungan al-

Qur’an tidak ada keraguan yang menyatakan hubungan antara agama dan keilmuan. 

Pandangan yang menyatakan bahwa agama dan sains adalah satu kesatuan yang bersifat 

integral dan tidak dapat dipisahkan ini menunjukkan bahwa Islam memandang positif 

terhadap ilmu pengetahuan. Hal ini sejalan dengan para ilmuwan yang berpikir secara 

mendalam dan menghayati dengan dalam tentang pendidikan Islam secara lengkap dan 

kaffah yang tidak ada dikotomi antara agama dan sains.  

Islamisasi sains yang digagas oleh Nuquib al-Attas ini, ia kemukakan pada pertemuan 

negara-negara Islam di Mekkah pada tahun 1977. Inti dari gagasan islamisasi sains yang 

dikemukakan oleh Nuquib Al-Attas adalah sebuah kritik atas desekulerisasi ilmu pengetahuan 

yang dikembangkan oleh Barat. Dikotomi yang dikembangkan Barat tersebut telah 

mendistorsi pemahaman “ilmu pengetahuan” yang dimiliki oleh umat Islam, yang sebenarnya 

tidak pernah mendikotomi Ilmu agama dan Ilmu Sains murni (Wahn Mohd Nor Wan Daud, 

1988). 

llmu pengetahuan yang dimaksud oleh al-Attas adalah pengetahuan yang memiliki 

makna bagi pemiliknya, bukan sekedar memisahkan subyek ilmu pengetahuan dan objek ilmu 

pengetahuan semata. Sehingga yang dimaksud Ilmu pengetahuan bukan hanya hal-hal yang 

bersifat empiris semata, tetapi semua entitas yang berasal dari Tuhan adalah Ilmu 

pengetahuan itu sendiri. Hal ini menjadikan dimensi ilmu pengetahuan bukan hanya hal-hal 

yang materialis, empiris, verifikatif, positifis dan dikotomis saja, tetapi hal-hal yang bersifat 

metafisis dan spiritualis pun termasuk objek dari ilmu pengetahuan. 

Dengan begitu, maka penelitian ini bertujuan untuk mengkaji tentang bagaimana 

integrasi keilmuan agama dan sains dapat terimplementasi dalam berbagai pendidikan Islam, 

karena pada dasarnya agama tidak mendikotomi suatu ilmu pengetahuan, sehingga kehadiran 

konsep integrasi antara ilmu dan sains harus selalu menemukan konsep baru di dalam setiap 

perkembangannya dan betul-betul terinternalisasi pada setiap lembaga pendidikan Islam, 

terlebih di Indonesia. 

 

 



14 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  
 

Metode 

 Bagian ini menjelaskan metode penelitian yang digunakan, Metode penelitian yang 

digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif dengan pendekatan kepustakaan (library 

research). Penelitian kepustakaan bertujuan untuk mengumpulkan data dan informasi yang 

bersumber dari buku, jurnal, dokumen, catatan, Penelitian diarahkan untuk menyimak 

pemikiran seseorang yang dihadapkan atau terlibat dalam suatu proses persuasi, yang tertulis 

dalam karya tulis orang tersebut  (Sugiyon, 2013). Pengkajian dilakukan dengan mencari 

sumber yang relevan melalui membaca, mengklasifikasikan semua uraian, data, atau informasi 

yang ada di dalam buku-buku yang sesuai dengan topik penelitian yang dilakukan dengan cara 

mengkonfirmasikan dan mencari hubungan sistematikanya yang kemudian disajikan dalam 

bentuk deskriptif. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Konseptualisasi Integrasi Islam dan Sains 

 

Kata integrasi memiliki pengertian penyatuan hingga menjadi kesatuan yang utuh atau 

bulat. Dalam konteks Ilmu sosial, integrasi sosial adalah suatu kondisi kesatuan hidup 

bersama dari aneka satuan sistem sosial budaya, kelompok-kelompok etnis dan 

kemasyarakatan, untuk berinteraksi dan bekerjasama, berdasar kan nilai-nilai dan 

normanorma dasar bersama guna mewujudkan fungsi sosial budaya yang maju, tanpa 

mengorbankan ciri-ciri kebhinekaan yang ada. Untuk perlu adanya integrasi ilmu keislaman 

dengan ilmu sains dan teknologi yang harus diterapkan dalam sekolah (Gade, Fithriani, n.d.) 

Esensi Integrasi adalah kejujuran, ketulusan, dan kesediaan memegang teguh standar 

moral yang tinggi. Integritas sangat diperlukan untuk menjamin agar kebebasan yang 

diberikan dapat dipakai secara bertanggung jawab. Integrasi sangat diperlukan untuk 

membangun rasa saling percaya.   

Kata Islam berasal dari bahasa Arab asal katanya salima-yaslamu-salamatan-salaman yang 

berarti selamat, Sentosa (Yunus, 1983). Adapun pengertian Islam secara terminologi akan 

kita jumpai rumusan yang berbeda-beda. Dalam ensiklopedi Agama dan filsafat dijelaskan 

bahwa Islam adalah agama Allah yang diperintahkan-Nya untuk mengajarkan tentang pokok-

pokok serta peraturan-peraturannya kepada Nabi Muhammad saw. dan menugaskannya 

untuk menyampaikan agama tersebut kepada seluruh manusia dengan mengajak mereka 

untuk memeluknya (Effendy, 2000). 

Islam adalah agama yang diwahyukan kepada Nabi Muhammad SAW, yang di 

dalamnya terdapat wahyu dan berisi peraturan-peraturan yang harus dijalankan oleh umatnya. 

Islam memiliki inti ajaran yaitu keyakinan terhadap Allah SWT sebagai Tuhan pemilik dan 

pencipta segala yang ada di alam semesta. Oleh karena itu, ajaran Islam sangat erat kaitannya 

dengan ketauhidan. Tauhid inilah yang mengajarkan manusia tentang keimanan atau 

kepercayaan kepada Allah SWT., selain itu Islam juga mengajarkan tentang moralitas. Hal 

inilah yang menjadi salah satu faktor diutusnya Nabi Muhammad SAW, ke muka bumi untuk 

memperbaiki akhlak manusia. 



Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  | 15  
 

Istilah “sains” atau “ilmu dalam pengertian lengkap dan komprehensif, menurut The 

Liang Gie, adalah serangkaian kegiatan manusia dengan pikirannya dan menggunakan 

berbagai tata cara sehingga menghasilkan sekumpulan pengetahuan yang teratur mengenai 

gejala-gejala alami, kemasyarakatan, dan perorangan untuk tujuan meraih kebenaran, 

pemahaman, penjelasan, atau penerapan. Kata “sains” berasal Latin, scientia (“science”, 

bahasa Inggris), yang berarti pengetahuan, sedangkan pada kelanjutannya berasal dari bentuk 

kata kerja scire, yang berarti mempelajari, mengetahui (Gade, Fithriani, n.d.). 

Kata “sains” dalam bahasa modern masa kini, menurut Capra, diturunkan dari kata 

scientia yang berarti “pengetahuan”, sebuah makna yang bertahan sepanjang Abad 

Pertengahan dan Renaisans. Pengertian modern tentang sains sebagai bangunan pengetahuan 

yang terorganisir, diperoleh melalui metode tertentu, muncul secara bertahap selama abad 

ke-18 dan ke-19. Karakteristik metode ilmiah secara utuh baru dikenali selama abad ke-20 

dan masih sering disalahpami, terutama oleh masyarakat umum. 

Interaksi Islam dan sains pada perdebatan antara dimensi keimanan yang dipahami 

secara tekstual dan paham ilmu yang mengesampingkan doktrin agama, karena kerap 

dianggap tidak sesuai dengan dalil-dalil akal sehat. Sebagian masyarakat luas mengatakan 

bahwa agama dan ilmu adalah dua identitas yang tidak dapat dipertemukan. Keduanya 

memiliki wilayah masing-masing baik secara formal maupun material. Pendekatana integrasi 

Islam dengan sains dan teknologi menempatkan berbagai macam disiplin ilmu (Islamic-Studies, 

Natural Studies, Social Studies dan Humaniora) yang saling terkait sehingga menjadi satu 

bangunan pengetahuan yang utuh. Bukan hal sulit jika integrasi agama dan sains dapat 

dilaksanakan dala lingkup kecil namun bermakna besar dalam hal metamorfosis peradaban 

bangsa yang baik.. 

Hubungan Agama dan Sains 

Wacana integrasi agama dan sains telah muncul cukup lama. Meskipun kata “integrasi” 

tidak digunakan secara eksplisit. Cukup popular juga di pandangan kalangan Muslim bahwa 

pada masa kejayaan sains dalam peradaban Islam, ilmu dan agama telah terintegrasi. Ian G. 

Barbour yang merupakan doktor ilmu fisika lulusan Universitas Chicago, meneliti dan 

mengelompokkan hubungan antara agama dan sains ke dalam empat pendekatan, yakni, 

konflik, independensi, dialog, dan integrasi. Keempat pendekatan tersebut akan dijabarkan 

sebagai berikut;. 

A. Konflik 

Konflik berasal dari bahasa latin Conflintus yang arti pertentangan, perwujudan dan 

pelaksanaan beraneka pertentangan antara dua pihak yang dapat merumuskan dua orang 

bahkan golongan besar seperti negara (Wirawan, 2009). Menurut pendapat Khoirul Anwar 

dalam Jurnalnya bahwa, “Konflik merupakan ketidaksetujuan antara dua atau lebih anggota 

organisasi atau kelompok-kelompok dalam organisasi yang muncul dalam menjalankan 

kegiatan bersama-sama dan atau karena mereka mempunyai status, tujuan, nilai-nilai dan 

persepsi yang berbeda (Anwar, 2018). 



16 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  
 

Posisi agama dan sains dalam pandangan ini sebagai dua hal yang bertentangan satu 

dengan lainnya. Akibatnya banyak yang berpendapat bahwa setiap orang harus memilih satu 

diantara keduanya, menolak agama dan sains atau sebaliknya. Konflik dalam hal ini 

memposisikan agama dan sains secara diametral dan konfrontatif. Para kalangan sainstis 

beranggapan bahwa kebenaran hanya diperoleh melalui sains, sedangkan agamawan 

beranggapan bahwa sains tidak punya otoritas untuk menjelaskan semua hal dikarenakan 

keterbatasan akal. 

B. Independensi 

Independensi merupakan salah satu cara untuk menghindari konflik antara agama dan 

sains adalah dengan memisahkan dua bidang itu dalam kawasan yang berbeda. Agama dan 

sains dianggap mempunyai kebenaran sendiri-sendiri yang terpisah satu sama lain, sehingga 

bisa hidup berdampingan dengan damai. Pemisahan wilayah ini tidak hanya dimotivasi oleh 

kehendak untuk menghindari konflik yang menurut mereka tidak perlu, tetapi juga didorong 

oleh keinginan untuk mengakui perbedaan karakter dari setiap era pemikiran ini. Pemisahan 

ruang semacam ini mampu menghindari konflik, akan tetapi resikonya mencegah 

terbangunnya hubungan interaksi yang kondusif. 

C. Dialog 

Pendekatan ini merekomendasikan hubungan agama dan sains dengan interaksi lebih 

konstruktif dibandingkan dengan pandanagan konflik dan independensi. Antara agama dan 

sains diakui ada kesamaan yang dapat didialogkan, bahkan dapat saling mendukung satu 

dengan lainnya. Dialog yang dilaksanakan untuk membandingkan agama dan sains yaitu 

dengan menekankan adanya kemiripan dan perbedaan dalam prediksi metode dan konsep. 

Pendekatan ini memahami bahwa ada keterkaitan secara tidak langsung antara agama dan 

sains, sehingga dapat didudukkan dalam kerangka pertemanan. Dialog antara agama dan sains 

mengajukan alternatif kerja sama dengan adanya batasan pertanyaan. 

Bentuk dialog dari agama dan sains adalah perbandingan metode-metode dari kedua 

bidang tersebut. Kedua bidang ini memperlihatkan kemiripan-kemiripan ataupun perbedaan 

yang masih dapat diakui. Kemiripan atau perbedaan ini bisa terdapat diantara analogi yang 

menarik serta konsep yang spesifik. 

 

D. Integrasi 

Pendekatan ini melahirkan hubungan lebih erat dibanding pola dialog yang mencari 

titik temu agama dan sains. Doktrin-doktrin keagamaan dan sains sama-sama valid dan bisa 

sebagai sumber koheren dalam pandangan dunia. Hubungan agama dan sains yang 

terintegrasi dapat menjalin kerjasama secara aktif, dimana sains dapat memberikan bukti 

ilmiah tentang wahyu atau pengalaman mistis sehingga menambah keyakinan dan keimanan 

umat beragama (Multahada, 2021). 

Agama dan sains saling melengkapi dan memerlukan antara keduanya. Agama dapat 

membantu dalam mengembangkan wawasan keilmuan sains. Sedangkan sains dapat 

memberikan bukti dan fakta ilmiah tentang wahyu agama, sehingga dapat meningkatkan 



Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  | 17  
 

keimanan manusia terhadap agamanya. Integrasi berusaha mewujudkan kesatuan konsep 

antara agama dan sains sehingga terciptanya perumusan ulang atas tafsiran teologis agama.  

Menuju Islam Berkemajuan melalui Integrasi Islam dan Sains  

Islam dan sains adalah sebuah kesatuan. Tanpa adanya integrasi pun sebenarnya 

keduanya sudah saling terintegrasi. Jika ada pemisahan antara agama dan sains seperti yang 

terjadi di dunia Islam, itu hanya disebabkan oleh kesalahpahaman di dalam memahami nilai-

nilai ajaran Islam secara universal.  

Beberapa tahun terakhir ini, muncul berbagai ide, gagasan, dan gerakan di dunia Islam 

untuk mengejar ketertinggalan dari Barat dalam sains dan teknologi. Ismail al Faruqi 

misalnya, muncul dengan gagasan Islamisasi ilmu. Menurutnya, Islamisasi ilmu adalah 

mengIslamkan disiplin-disiplin ilmu atau tepatnya menghasilkan buku-buku pegangan di 

perguruan tinggi dengan menuangkan kembali disiplin ilmu modern ke dalam wawasan 

Islam, setelah dilakukan kajian kritis terhadap kedua sistem pengetahuan Islam dan Barat 

(Baharun, Mundiri, 2011). 

Munculnya gagasan Islamisasi ilmu pengetahuan diawali dengan asumsi bahwa bahwa 

ilmu pengetahuan tidak bebas nilai. Hal ini sebagaimana dinyatakan juga oleh oleh Ziauddin 

Sardar: 

Tidak ada apa yang disebut sebagai informasi atau data yang bebas nilai. Dalam proses 

pengumpulan, penyeleksian, dan pemanfaatan semua informasi dan data, semua sistem nilai bekerja. 

Informasi dari sains yang ter-Barat-kan sesuai dan dapat memajukan sistem nilai dan norma Barat; 

ia hanya melayani kepentingan-kepentingan Barat dan juga menganut pandangan dunia Barat 

(Sardar, 1988). 

 Pemaparan di atas mengemukakan bahwa ilmu pengetahuan mengandung unsur 

ideologi, nilai, dan falsafah hidup tertentu, yang oleh karenanya, Ia tidak bebas nilai. Oleh 

karena itu, untuk mengadopsi ilmu dari Barat tidak dapat dilakukan secara serta merta begitu 

saja, melainkan harus dilakukan seleksi yang ketat untuk membersihkan muatan ideologi, 

nilai, dan falsafah hidup yang sekuler untuk kemudian disesuaikan dengan wordview Islam. 

Secara umum, cara pandang (wordview) sebuah masyarakat akan mempengaruhi cara 

berpikirnya (filsafat). Sedangkan cara berpikir masyarakat itulah yang menjadi landasan 

pengembangan ilmu pengetahuan. Oleh sebab itu, ilmu pengetahuan dari Barat harus disaring 

terlebih dahulu untuk diadopsi kedalam masyarakat Islam. 

Al Attas berpendapat bahwa diantara temuan ilmiah terpenting di dunia Islam yang 

sangat berpotensi mempengaruhi perjalanan kehidupan umat Islam secara mendalam dan 

menyeluruh dalam memasuki abad 21 M adalah: pertama, problem terpenting yang dihadapi 

umat Islam hari ini adalah masalah ilmu pengetahuan, kedua ilmu pengetahuan modern tidak 

bebas nilai sebab dipengaruhi oleh pahampaham keagamaan , kebudayaan, dan filsafat yang 

mencerminkan kesadaran dan pengalaman manusia barat, dan ketiga umat Islam, oleh karena 

itu, perlu mengIslamkan ilmu pengetahuan masa kini dengan mengIslamkan simbol-simbol 

linguistik mengenai realitas dan kebenaran (Wahn Mohd Nor Wan Daud, 1988) Selanjutnya, 

al Attas mendefinisikan Islamisasi ilmu sebagai:   



18 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  
 

Pembebasan ilmu dari penafsiran-penafsiran yang didasarkan pada ideologi sekuler, dan dari 

makna serta ungkapan-ungkapan manusia-manusia sekuler. Islamisasi adalah pembebasan manusia, 

pertama dari tradisi magis, mitos, animis dan faham kebangsaan dan kebudayaan pra-Islam, 

kemudian dari kendali sekuler atas nalar dan bahasanya (Admin & Yusuf S., 2017). 

Gagasan al Attas tentang Islamisasi ilmu ini berbeda dengan gagasan neomodernisme 

Fazlur Rahman yang cenderung memilih untuk mengembangkan ilmuwan-ilmuwan muslim 

dengan cara memilih ahli-ahli Islam muda yang potensial dengan mengajarkan kepada mereka 

metodologi Barat modern. Cara yang ditempuh Rahman ini dinilai cukup efektif untuk 

mencetak sumber daya manusia (SDM) muslim yang handal. Sebagai contoh untuk mnyebut 

beberapa nama di Indonesia seperti Amien Rais, Ahmad Syafi`I Ma`arif, Nurcholis Majid, A. 

Qodri Azizi, dan Mulyadi Kertanegara (Hidayat, 2015). 

Proses Islamisasi ilmu ini sudah dirasakan oleh umat Islam saat ini yaitu pada bidang 

ilmu ekonomi dan perbankan Syariah. Indonesia memiliki potesyednsi pertumbuhan yang 

pesat pada bank-bank Syariah atau lembaga keuangan Syariah lainnya. Proses pertumbuhan 

ekonomi Islam ini merupakan buah pemikiran Islamiasi ilmu dari ilmuwan-ilmuwan muslim 

yang mengadopsi ilmu ekonomi barat yang kemudian memfilter konsep-konsep sekuler 

seperti bunga bank. Ilmuwan muslim mengganti konsep tersebut dengan konsep yang sesuai 

denga ajaran agama Islam. 

Diskusi tentang relasi antara Islam dan sains yang menghasilkan berbagai teori seperti 

Islamisasi ilmu Al Faruqi dan Al Attas, pengilmuan Islam Kuntowijoyo, ataupun integrasi-

interkoneksi yang digagas oleh Amin Abdulloh dan digambarkan dalam jaring laba-laba, 

meskipun memiliki beberapa aspek yang berbeda, namun pada intinya semuanya memiliki 

tujuan yang sama, yaitu ingin menyandingkan Islam dan sains secara hffarmoni. Upaya re-

integrasi atau “penyatuan kembali” ini sebagai respons dari adanya dikotomi antara Islam dan 

sains yang menjadi gejala umum yang menjangkit lembaga-lembaga pendidikan Islam. 

Islam tidak membedakan antara ilmu agama dengan sains. Banyak ayat di dalam al-

Qur’an yang menyebutkan tentang penemuan para peneliti di Barat. Islam menjadikan sains 

dan ilmu pengetahuan sebagai pilar penyangga, karena di dalam al-Qur’an juga terdapat 

perintah untuk mempelajari alam semesta agar mampu meningkatkan rasa penghambaan 

kepada Allah SWT. Masyarakat Barat membiarkan agama dan sains berjalan beriringan, 

sedangan dalam Islam sains justru menjadi bagian dari agama itu sendiri. 

Pengaruh Temuan Sains Terhadap Peradaban Islam 

A. Munculnya Ide Perubahan 

Perubahan yang konservatif dalam arti perubahan yang bersifat liberal, mungkin 

dimulai oleh Kemal Attaturk di Turki, dengan gerakan sekularisasinya. Memang sejak awal 

Turki telah mempunyai kontak langsung dengan Eropa Timur (Nasution, 1995). Kemudian 

diikuti oleh beberapa tokoh di Mesir, India dan bahkan di Indonesia. di Indonesia seperti 

yang dilakukan oleh Nurcholis Majid, KH. Abdurrahman Wahid, M. Dawam Raharjo dan 

M. Syafii Ma’arif. 



Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  | 19  
 

Pembaruan yang dilakukan oleh tokoh-tokoh yang disebut terakhir ini, memang 

banyak mendapat tantangan dari kaum muslimin sendiri terutama kaum tradisionalis. 

Pembaruan ini, dianggap tidak punya dasar yang kuat dan cenderung mengabaikan dan 

bahkan melemahkan keyakinan terhadap al-Qur’an maupun lafal ataupun bunyi ayat tersebut. 

Banyak sekali perdebatan yang terjadi akibat penemuan sains yang harus diintegrasikan 

dengan agama. 

Sejak abad ke-19 hingga saat ini ialah sikap yang harus diambil terhadao ilmu 

pengetahuan modern di dunia Barat. Persoalan ini diakbiatkan karena dunia Islam pernah 

menjadi pusat ilmu pengetahuan, namun seiring berkembang zaman dunia Islam jauh 

tertinggal oleh dunia Barat. Perbincangan tentang Islam dan ilmu pengetahuan sejak abad ke 

19 ini memiliki dua aspek penting, yaitu: 

Pertama, periode ini ditandai dengan banyaknya perkembangan baru dalam pemikiran 

Islam, penyebabnya adalah kontak yang semakin intensif antara dunia Islam dengan 

peradaban Barat. Gagasan Barat tentang beberapa hal seperti modernisme, sekulerisme, 

westernisasi (pembaratan), nasionalisme dan lainnya menjadi objek utama perhatian para 

pemikir muslim.  

Kedua, sejak awal perkembangan Islam, ilmu yang berdasarkan pengamatan, wahyu atau 

renungan para sufi sebagai awal mula berkembangnya ilmu dalam Islam selalu mendapat 

perhatian para pemikir muslim. 

Dari kedua aspek penting tersebut dapat disimpulkan bahwa Barat memiliki gagasan 

perkembangan ilmu pengetahun yang terbilang banyak. Namun Barat dianggap tidak dapat 

bertindak pada suatu ilmu yang benar karena merupakan reaksi daripada usahan. Selain itu 

juga, Ilmu yang berkembang selalu mendapatkan perhatian dari ilmuwan muslim agar mampu 

mengembangkan ilmu agama dan sains di dunia Islam. 

B. Respon Terhadap Pembaharuan 

Dalam menghadapi dunia modern, kaum muslimin memberikan jawaban dengan 

berbagai bentuk yang ditandai oleh berbagai kegiatan seperti sosial, ekonomi, politik, 

pendidikan dan kebudayaan, baik pada tingkat lokal, regional, maupun internasional. Hal ini 

mendorong para ulama Islam untuk mengadakan interpretasi kembali dan formulasi kembali 

untuk memunculkan konsep keIslaman yang relevan dengan tuntutan zaman sebagai 

perwujudan semboyan bahwa Islam shalihun li kulli zaman wa makan, artinya Islam itu sesuai 

untuk setiap saat dan tempat. Hal ini yang menandai perkembangan Islam saat ini di berbagai 

kawasan dunia Islam. 

Harun Nasution mengharapkan agar ide agama yang membolehkan dan merestui 

perubahan perlu ditanamkan pada jiwa ummat Islam. Selain itu, ummat Islam perlu 

membedakan antara ajaran Islam yang sebenarnya dan ajaran yang bukan berasal dari Islam, 

sehingga dapat kita identifikasi mana yang perlu dipertahankan dan mana yang tidak. Dengan 

kata lain perlu membedakan antara ajaran yang bersifat absolut dan ajaran yang bersifat 

merupakan tardisi yang boleh diubah (Nasution, 1995). 

Muhammad Abduh juga menyebutkan bahwa ajaran Islam dibagi menjadi dua yaitu 

ajaran dasar dan non dasar. Ajaran dasar ini bersidaf absolut dan tidak dapat dirubah yaitu al-



20 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  
 

Qur’an dan Hadist Mutawatir. Selanjutnya yaitu ajaran non dasar yang dapat diubah adalah 

penafsiran atau interprestasi atas ajaran-ajaran dasar. Shadiq Rifat dan Mustafa Rasyid 

mencoba usaha pertama untuk membawa perubahan di dunia Islam. Perubahan yang dibawa 

adalah mencoba menundukkan Sultan pada syariat dan undang-undang. Selain itu, ada pula 

Midat Pasya dan Mustafa Kemal yang mencoba membawa sistem demokrasi ke Turki yang 

terjadi pada awal abad ke IX. Usaha untuk mewujudkan konstitusi pertama di dunia Islam 

dengan ide konstitusionalisme di Tunisia yang dijalankan oleh Khairuddin al-Tunis. 

Pemikiran-pemikiran yang terus ditimbulkan oleh pemimpin-pemimpin modernisasi di 

Timur Tengah ini yang kemudian mampu mempengaruhi pemimpin-pemimpin Islam di 

Indonesia.  

Pemimpin Islam di Indonesia mulai melakukan usaha-usaha modernisasi terutama 

yang dilakukan oleh Harun Nasution, yang tuangkan dalam bukunya pembaharuan dalam 

Islam dan juga lewat pendidikan dengan pendirian program pasca-sarjana di IAIN Syarif 

Hidayatullah dan sampai sekarang banyak melahirkan para pemikir dan pembaharu di bidang 

keIslaman. Dari pembaharuan-pembaharuan inilah dapat terbentuk pola pikir yang lebih luas, 

banyaknya ilmuwan-ilmuwan muslim yang selalu menemukan fakta-fakta baru tentang 

integritas Islam dan sains. 

Kesimpulan 

Integrasi agama dan sains sangat dibutuhkan pada zaman modern seperti saat ini. 

Menyatukan agama dan ilmu pengetahuan tanpa menghilangkan identisas aslinya tentunya 

akan menimbulkan pro kontra. Agama Islam juga memerintahkan agar setiap manusia 

mempelajari sains sebagai renungan akan kehebatan ciptaan Allah SWT. Hubungan antara 

agama dan sains dikelompokkan menjadi empat pendekatan yaitu konflik, independensi, 

dialog dan integritas. Islam dan sains juga merupakan solusi peradaban maju karena sangat 

berpotensi mempengaruhi perjalanan kehidupan umat Islam secara mendalam dan 

menyeluruh. Penemuan Islam dan sains sangat berpengaruh terhadap munculnya ide-ide 

pembaharuan yang dilakukan oleh para ilmuwan muslim serta umat muslim menyambut baik 

terhadap pembaharuan ilmu pengetahuan yang terus dilakukan. Pembaharuan dalam Islam 

sangat dianjurkan selama permbaharuan tersebut tidak mengembiri ajaran-ajaran Islam yang 

otentik, akan tetapi dengan pembaharuan dapat memperkuat, mempertinggi dan mengangkat 

derajat umat Islam dalam perembangan ilmu pengetahuan. 

Arah baru integritas Islam dan sains ini diharapkan mampu menambah angin segar 

keilmuan, serta mampu membentuk pola pikir yang selalu ingin belajar dan memperoleh ilmu 

pengetahuan lebih mendalam lagi. Selain itu, dengan pembaharuan Islam dan sains 

diharapkan umat Islam mampu menerima ilmu-ilmu baru yang tentunya harus selalu 

menyaring dan mengolah kembali terhadap ilmu baru yang diterima. Dengan pembaharuan 

ini pula, umat Islam mampu menerima perbedaan-perbedaan pendapat serta pandangan 

terhadap agama Islam dan ilmu pengetahuan. 

 

 



Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  | 21  
 

Daftar Pustaka 

Admin, A., & Yusuf S., M. A. (2017). Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas Tentang 

Pendidikan Islam. Tamaddun, 1. Https://Doi.Org/10.30587/Tamaddun.V0i0.65 

Ali Ridho_F03119031 Ok.Pdf. (N.D.). Retrieved March 15, 2024, From 

Http://Digilib.Uinsa.Ac.Id/64067/2/Ali%20ridho_F03119031%20ok.Pdf 

Anwar, K. (2018). Urgensi Penerapan Manajemen Konflik Dalam Organisasi Pendidikan. 

Al-Fikri: Jurnal Studi Dan Penelitian Pendidikan Islam, 1(2), Article 2. 

Https://Doi.Org/10.30659/Jspi.V1i2.3206 

Baharun, Mundiri, H., Akmal. (2011). Metodologi Studi Islam: Percikan Pemikiran Tokoh Dalam 

Membumikan Agama. Arruz Media. 

Effendy, M. (2000). Ensiklopedi Agama Dan Filsafat / Buku 1, Entri A-B (Cet. 1). Penerbit 

Universitas Sriwijaya. 

Gade, Fithriani. (N.D.). Integrasi Keilmuan Sains & Islam. Ar-Raniry Press. 

Https://Repository.Ar-

Raniry.Ac.Id/Id/Eprint/15502/1/10.%20fithriani%20gade.Pdf 

Hasyim, B. (2013). Islam Dan Ilmu Pengetahuan (Pengaruh Temuan Sains Terhadap 

Perubahan Islam). Jurnal Dakwah Tabligh, 14(1). 

Hidayat, F. (2015). Pengembangan Paradigma Integrasi Ilmu: Harmonisasi Islam Dan Sains 

Dalam Pendidikan. Jurnal Pendidikan Islam, 4, 299. 

Https://Doi.Org/10.14421/Jpi.2015.42.299-318 

Multahada, A. (2021). Integrasi Agama dan Sains: Bukti Kebenaran al-Qur’an. Borneo : Journal 

Of Islamic Studies, 2(1), 46–55. Https://Doi.Org/10.37567/Borneo.V2i1.751 

Nasution. (1995). Islam Rasional, Gagasan Dan Pemikiran. Mizan. 

Sahbana, M. D. R. (2022). Epistimologi Paradigma Dan Revolusi Ilmu Pengetahuan Thomas 

Kuhn. Kanz Philosophia: A Journal For Islamic Philosophy And Mysticism, 8(1), Article 1. 

Https://Doi.Org/10.20871/Kpjipm.V8i1.188 

Sardar, Z. (1988). Tantangan Dunia Islam Abad 21: Menjangkau Informasi, Terj. A.E Priyono. 

Penerbit Mizan. 

Sugiyon. (2013). Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif Kualitatif Dan R & D. 

Alfabeta. 

Sunanto, M. (2003). Sejarah Islam Klasik: Perkembangan Ilmu Pengetahuan Islam (Ed. 1). Kencana. 

Wahn Mohd Nor Wan Daud. (1988). Filsafat Dan Praktik Pendidikan Islam Syed M. Naquib Al-

Attas. Mizan. 

Wahyuni, F. (2018). Islamisasi Ilmu Pengetahuan (Upaya Mengurai Dikotomi Ilmu 

Pengetahuan Dalam Islam). Qalamuna: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Agama, 10(02). 

Https://Doi.Org/10.5281/Zenodo.3559251 

Wirawan. (2009). Konflik Dan Manajemen Konflik. Salemba Hunamika. 

Yunus, M. (1983). Metode Khusus Bahasa Arab (Bahasa al-Qur’an),. Hidakarya Agung. 

 

 



22 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  
 

 

 

 

 


