
https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/sosaintek/index  

Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  | 55  
 

Fenomena Dikotomi Sains dan Islam: Analisis Konsep Integrasi-
Interkoneksi Ibnu Rusyd 
 

Mahmudi  

Universitas Islam Tribakti Lirboyo Kediri, Indonesia 

mahmudikrecek856@gmail.com 

 

K e y wor d  

 

A b st r a c t  

Dikotomi Sains dan 
Islam, Integrasi-
Interkoneksi, Ibnu Rusyd 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis integrasi-interkoneksi sains dan Islam 
perspektif Ibnu Rusyd. Penelitian ini menggunakan metode penelitian studi 
kepustakaan (library research) dengan sumber data berasal dari buku, jurnal, hingga 
artikel ilmiah yang kemudian dikaji dan dianalisis untuk menghasilkan suatu 
kesimpulan. Hasil temuan dalam penelitian ini menunjukkan bahwa integrasi-
interkoneksi dalam pandangan Ibnu Rusyd dipandang bahwa sumber pengetahuan 
bukan intelek aktif, melainkan realitas dan teks suci (wahyu) sekaligus. Realitas 
sebagai sumber ilmu tergali lewat prinsip-prinsip dan hukum sebab-akibat yang 
ditampilkannya, sedangkan wahyu sebagai sumber ilmu tergali lewat informasi-
informasi yang disampaikannya. Meski demikian, dua sumber ini bukan sesuatu 
yang berbeda atau bertentangan, melainkan satu kesatuan yang saling melengkapi. 
Hal ini terjadi karena wahyu mengajarkan dan memerintahkan manusia untuk 
menelaah dan mengkaji realitas. Jika diperintahkan, tidak mungkin prinsip-prinsip 
hukum alam bertentangan dengan wahyu dan tidak mungkin informasi wahyu 
berbeda dengan ketentuan hukum alam. 
  

*correspondence Author: Mahmudi email: mahmudikrecek856@gmail.com  

© 2024. The author(s). Publised by Tribakti Press.This Publication is licensed under CC BY license 
(http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/sosaintek/index
mailto:mahmudikrecek856@gmail.com
mailto:mahmudikrecek856@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

56 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  
 

Pendahuluan 

Istilah “sains” atau “ilmu dalam pengertian lengkap dan komprehensif, menurut The 

Liang Gie, adalah serangkaian kegiatan manusia dengan pikirannya dan menggunakan 

berbagai tata cara sehingga menghasilkan sekumpulan pengetahuan yang teratur mengenai 

gejala-gejala alami, kemasyarakatan, dan perorangan untuk tujuan meraih kebenaran, 

pemahaman, penjelasan, atau penerapan. Kata “sains” berasal Latin, scientia (“science”, bahasa 

Inggris), yang berarti pengetahuan, sedangkan pada kelanjutannya berasal dari bentuk kata 

kerja scire, yang berarti mempelajari, mengetahui (The Liang Gie,2003,19). 

Islam merupakan agama yang pada prinsipnya membolehkan pengkajian pada bidang 

bidang yang sangat luas, dari mulai bidang fisik melalui bidang matematika hingga bidang 

metafisika yang hanya dimungkinkan ketika telah menentukan status ontologis objek objek 

ilmu pada masing-masing bidangnya, termasuk sains modern. Islam tidak mengenal tabu 

untuk meneliti setiap objek fisik(Muhammad Faqih Nidzom et. al.2023,18). Hasil penelitian 

sains modern dapat diterima dengan baik sebagai sarana yang baik untuk mengenal kebesaran 

Tuhan. Namun, asumsi sains bahwa dunia fisik merupakan realitas akhir yang independen 

tidak akan diterima karena dalam prespektif Islam, semua yang ada adalah ciptaan yang 

bergantung pada, serta terkait erat dengan kekuasaan ilahi dan ayat-ayat yang menunjukan 

keberadaan dan keberasan Tuhan yang Mahakuasa. 

Menyusun dan merumuskan konsep integrasi keilmuan tentu tidak mudah, apalagi 

berbagai upaya selama ini dilakukan oleh beberapa perguruan tinggi Islam terutama di 

Indonesia dengan cara memasukkan beberapa program ke Islaman sebagai bagian dari proses 

integrasi keilmuan.Salah satu tokoh muslim yang menelaah integrasi sains dan Islam adalah 

Ibnu Rusyd. Beliau merupakan tokoh yang berjasa memberikan produk keilmuan yang luar 

biasa yang banyak, di usia 72 tahun tidak kurang dari 117 buku beliau tulis, dan menjadi 

rujukan para pemikir sesudahnya. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan menjelakan pemikiran Ibnu Rusyd 

bagaimana kondisi sosial politik pada masa hidup Ibnu Rusyd serta pandangannya terhadap 

integrasi sains dan Islam di tengah fenomena masyarakat yang memandang andanya dikotomi 

anatara sains dan Islam yang terus berkembang di masyarakat. 

 

Metode 

Metode penelitian menggunakan metode kualitatif deskriptif. Metode kualitatif 

merupakan pemaparan data dalam berupa kata-kata yang sestematis dan logis. Sedangkan 

pendekatan dalam penelitian ini menggunakan studi kepustakaan (library research) yang mana 

basis data yang digunakan bersal dari buku, dokumen, majalah, jurnal dan sumber lain yang 

relevan dengan topik penelitian (Sugiyon, 2013). Sedangkan Teknik analisis data 

menggunakan model analisis Miles & Huberman yaitu dengan mengumpulkan data dari 

berbagai temuan di lapangan yang kemudian dilakukan reduksi dan disajikan dalam bentuk 

tabel, grafik atau sejenisnya. Langkah  selanjutnya ialah penarikan kesimpulan. Teknik analisis 

ini juga diungkapkan oleh Koentjaraningrat, proses kerja analisis terdiri dari tiga alur kegiatan.  

Proses tersebut terjadi bersamaan sebagai suatu yang saling terkait pada saat sebelum, selama 



Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  | 57  
 

dan sesudah pengumpulan data.  Tiga alur kegiatan tersebut ialah reduksi data, penyajian data, 

dan penarikan simpulan. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Ibnu Rusyd dan Pengembaraan Keilmuan 

Ibn Rusyd atau Averroes dalam bahasa Latin, memiliki lengkap adalah Abu Al-Walid 

Muhammad ibn Ahmad ibn Rusyd, lahir di Kota Kordoba, Andalus, tahun 1126 M. Ia lahir 

dan besar dalam lingkungan keluarga yang mempunyai tradisi intelektual bagus. Ayahnya 

seorang hakim (qadhi), sedangkan kakeknya dari jalur ayah adalah hakim agung (qodhi al-

qudhdi) di Kordoba. Ibnu Rusyd sendiri dikenal sebagai orang yang mempunyai minat besar 

pada keilmuan. Ia belajar kedokteran pada Abd Malik ibn Zuhr (1091-1161 M) dan Abu 

Jakfar Harun Al-Turjali (w. 1180 M) serta belajar ilmu fikih pada ayahnya sendiri. Selain itu 

ia belajar hukum pada Abu Al-Qasim Al-Suhayli (1114-1185 M) dan Ibn Basykuwal (1101-

1183). Sekitar tahun 1153 M, Ibn Rusyd tinggal beberapa lama di Kota Marakesy untuk 

melakukan penelitian-penelitian astronomis (A. Khudori Soleh,2017,57). 

Setelah sekian lama belajar, tahun 1159 M, Ibn Rusyd dipanggil oleh Gubernur Seville 

untuk membantu reformasi pendidikan di sana. Namun, tidak ada data terinci tentang peran 

dan keberhasilannya dalam tugas tersebut(Athif Iraqi,1980,24). Menjelang tahun 1169 M, 

ketika terjadi kebangkitan filsafat di Andalus yang didorong oleh khalifah Abu Ya'kub Yusuf 

(1163-1184 M), ia dibawa dan diperkenalkan Ibn Tufail (1105-1185 M) kepada khalifah. Pada 

pertemuan tersebut, Ibn Rusyd kemudian diberi tugas untuk memberi ulasan dan komentar 

atas pikiran-pikiran filsafat Aristoteles (384-322 SM). Tidak lama kemudian, tahun 1169 M, 

Ibn Rusyd diangkat sebagai hakim di Seville, suatu kota yang kemudian menjadi ibu kota 

Andalus. Pengangkatan tersebut agaknya berkaitan dengan kedekatannya dengan khalifah di 

samping kemampuannya dalam bidang hukum. Menurut Ibn Abi Usaibiah (1203-1270 M) 

(Ibnu Abi Usaibi’ah,t.th.24), Ibn Rusyd sangat mahir dalam bidang fikih dan menjadi satu-

satunya pakar dalam soal khilafiyah di zamannya. Bidayah al-Mujtahid (ditulis tahun 1168 M ), 

bukunya yang menguraikan sebab-sebab munculnya perbedaan pendapat dalam hukum 

(fikih) dan alasannya masing-masing dinilai sebagai karya terbaik di bidangnya. 

Dua tahun bertugas di Seville, tepatnya tahun 1171 M. Ibn Rusyd dipromosikan 

sebagai hakim di Kordoba yang bertanggung jawab atas sejumlah perjalanan ke Saville dan 

Marakesy. Oleh karena itu, selama bertugas di sini ia sering melakukan perjalanan dinas ke 

Marakesy. Pada 1179 M, Ibn Rusyd ditunjuk kedua kalinya sebagai hakim di Seville dan tahun 

1182 M diangkat sebagai hakim agung di Kordoba. Beberapa bulan setelah berkonsentrasi 

pada tugas tersebut, ia pindah ke Marakesy untuk menggantikan Ibn Tufail (1105-1185 M) 

sebagai dokter pribadi khalifah (Dominique Urvoy, 1991, 56). Ada 1184 M, ketika Abu Yusuf 

Ya'kub Al-Manshur (1184-1198 M) naik takhta menggantikan saudara laki-lakinya, Ibn Rusyd 

tetap tinggal di Marakesy, Maroko, mendampingi sang khalifah dan menjadi teman 

dekatnya(Ibnu Abi Usaibi’ah,t.th,123). Menurut Urvoy, setelah tinggal di Marakesy inilah Ibn 

Rusyd benar-benar mencurahkan perhatiannya pada filsafat. Ulasan-ulasan panjangnya 

(tafsir) atas filsafat Aristoteles (384-322 SM) kebanyakan ditulis pada masa-masa itu sehingga 



58 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  
 

digelari “sang pengulas” (commentator) oleh Dante Aligheiri (1265-1321 M) dalam bukunya 

Divine Commedia (Komedi Ketuhanan)( Dominique Urvoy, 1991,63). 

Namun, posisi dan dukungan lembaga kekhalifahan tersebut ternyata tidak 

berlangsung terus. Akibat tekanan publik yang menguat, nasib Ibn Rusyd berubah drastis. 

Pada 1195 M, ia dibuang ke Lucena di Kepulauan Atlantik kemudian buku-bukunya dibakar 

di depan umum dan ajarannya tentang filsafat dan sains dilarang untuk disebarkan, kecuali 

kedokteran dan astronomi. Untungnya, hukuman tersebut tidak berlangsung lama. Khalifah 

segera menarik kembali Ibn Rusyd dan mengembalikan nama baiknya (Majid 

Fakhri,2001,108). Pada 1198 M, Ibn Rusyd meninggal di Marakesy pada usia 72 tahun dan 

jenazahnya dibawa ke Kordoba untuk dimakamkan di sana. Ibn Arabi (1165-1240 M) .sempat 

menyaksikan iring-iringan jenazah Ibn Rusyd yang diangkut di atas keledai, sedangkan keledai 

lainnya ditumpangi sejumlah karya-karyanya (M. Imarah,t.th.,7). 

 

Sosio-Politik di Era Ibnu Rusyd 

 Ibn Rusyd hidup dalam dua nuansa politik yang berbeda, yaitu masa Dinasti al-

Murabithun yang kemudian digulingkan oleh golongan al-Muwahhidun di Marakusy tahun 

1147 M. Ia lahir pada masa kekhalifahan Ali ibn Yusuf (1106- 1143 M) dari Dinasti 

Murabithun (1040-1147 M), salah satu dinasti Islam di Maroko yang menguasai wilayah 

Spanyol. Dinasti ini didirikan oleh guru sufi, Abdullah ibn Yasin (w. 1059 M), pada 1040 M, 

sedangkan nama al-Murobithun sendiri (ribath secara harfiah berarti benteng, murabithun 

berarti orang-orang yang tinggal di benteng) dipakai karena dari benteng itulah mereka mulai 

menyebarkan bentuk Islam yang sederhana dan fundamental. Doktrin utama gerakannya 

adalah (a) mengajak masyarakat kepada kebenaran, (b) memberantas ketidakadilan, dan (c) 

mengubah segala sesuatu yang tidak sesuai dengan syariah Islam (Thomson dan 

Ataurrahman,1996,85-86).  

Pada awalnya, masa Ibn Yasin (w. 1059 M), murabithun merupakan gerakan murni 

keagamaan. Mereka kemudian menjadi gerakan politik setelah dipimpin Yusuf ibn Tashfin 

(1061-1106 M) yang menempatkan Marakusy, salah satu kota di wilayah Maroko sekarang, 

sebagai markas utamanya (1062 M), membangun masjid, rumah sakit, dan gedung-gedung 

pemerintahan. Tahun 1074 M, Yusuf ibn Tashfin (1061-1106 M) mengangkat dirinya sebagai 

amir al-Muslimin (penguasa orang-orang Islam) dan bukan khalifah. Gelar tersebut dipakai 

agar lebih aman tanpa harus khawatir risiko menghadapi ancaman penguasa (khalifah) Bani 

Abasiyah (750-1258 M) di Baghdad (Thomson dan Ataurrahman,1996,94). Setelah itu, 

mulailah ia melakukan perluasan wilayah dan golongan murabitun mulai berubah dari 

gerakan keagamaan menjadi gerakan politik yang tentu saja bermuara pada kekuasaan. Tahun 

1086 M, lewat panglimanya yang terkenal, Al-Muktamid, Ibn Tashfin mengalahkan Raja 

Alfonso VI (1040-1109 M) raja Leon Castille, menaklukkan Granada, Malaga, Badajoz, dan 

Seville. Beberapa waktu kemudian, tahun 1102 M, Valencia dan Saragosa ditaklukkan, 

selanjutnya Lisbon dan Santarem diduduki tahun 1110 M (Anwar G. Chejne,1974,71). Ali 

ibn Yusuf (1106-1143 M) penguasa pengganti Ibn Tashfin, tidak kalah perkasa dibanding 

pendahulunya, bahkan melebihinya. Pada masamasa pemerintahannya inilah seluruh Andalus 



Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  | 59  
 

benar-benar di bawah kekuasaan Murobithun, dikendalikan dari Marakoy. Ibn Rusyd lahir 

pada masa kekuasaan Ali ibn Yusuf ini (Anwar G. Chejne,1974,75). 

Secara politis, menurut Anwar Chejne, Dinasti Murabithun memberikan kehidupan 

baru yang baik kepada masyarakat, yaitu stabilitas politik yang terkendali sehingga masyarakat 

menjadi tenang. Namun, hal itu bukan terjadi karena kesadaran, melainkan atas tekanan 

pemerintah(Anwar G. Chejne,1974,78). Penguasa Murabithun senantiasa mengawasi opini 

yang berkembang dan menindak buku-buku yang dianggap tidak sesuai dengan ajaran resmi 

kerajaan. Buku-buku karya Al-Ghazali (1058-1111 M) termasuk yang dilarang dan dianggap 

bid'ah. Menurut Urvoy, pelarangan buku-buku karya Al-Ghazali ini didasarkan atas 

kenyataan bahwa sosok Al-Ghazali sangat sulit ditandingi sehingga bisa menyebabkan 

masyarakat lebih loyal kepadanya daripada pada pemerintah (Dominique Urvoy, 1991,16).  

Tekanan dan pengawasan yang ketat dari para penguasa seperti itu pada akhirnya 

menimbulkan banyak ketidakpuasan dari masyarakat. Muncullah kekacauan dan 

pemberontakan di daerah-daerah, antara lain, tahun 1145 M, yakni beberapa tahun sebelum 

jatuhnya Dinasti Murabitun, terjadi pemberontakan di Algarve, Niebla, Santarem, Cadiz, 

Badajoz, dan lainnya, dan umumnya pemberontakan-pemberontakan tersebut dipimpin oleh 

tokoh-tokoh agama atau guru-guru sufi. Misalnya, Husein ibn Qasi (w. 1151 M) yang 

mengklaim dirinya sebagai Mahdi memberontak di Silves dan Niebla, Ibn Hamdan (w. 1152 

M) di Cordova, Ibn Iyad (w. 1146 M) di Valencia, dan Ibn Mardanisy (w. 1172 M) di Granada 

dengan dibantu pasukan Nasrani (Anwar G. Chejne,1974,78). 

Muwahhidun., kelompok keagamaan yang kemudian berkuasa menggantikan Murabitun, 

termasuk golongan yang lahir akibat dari kondisi keagamaan yang terjadi di Andalus. Secara 

intelektual, ia lahir karena tidak puas dengan keberadaan mazhab Maliki yang kaku, 

konservatif, dan legalistik yang diberlakukan penguasa Murobithun, di samping demi 

memerangi faham tajsim yang menganggap bahwa Tuhan mempunyai bentuk 

(antropomorfisme). Oleh karena itu, mereka memakai nama muwahhidun (orang-orang yang 

mengesakan Tuhan Swt.). Ibn Tumart (1084-1130 M), pendiri golongan muwahhidun, 

seorang guru sufi asal Maroko yang mencoba memadukan ide-ide ajaran Muktazilah dan 

Syiah sebagai alternatifnya (Anwar G. Chejne,197479-81) Pada awalnya, gerakan dakwah Ibn 

Tumart (1084-1130 M) adalah murni keagamaan tanpa ada kepentingan politis. Namun, 

setelah mendapat banyak dukungan, sementara Dinasti Murobithun sendiri semakin lemah, ia 

ternyata ingin menjadi penguasa. Untuk tujuan tersebut dan demi menjamin loyalitas 

pengikutnya, tahun 1121 M, ia memproklamasikan diri sebagai al-mahdi almaksum yang 

mempunyai ikatan darah (keturunan) dengan Rasul (570-632 M )(Syed Ameer Ali,1994,534). 

Mulailah ia mengajak kabilah-kabilah lain untuk bergabung dan memerangi yang menolak. 

Pada 1130 M, Ibn Tumart bersama 40.000 pasukannya mencoba menyerang ibu kota Dinasti 

Murabithun, Marakesy. Dalam peristiwa yang dikenal sebagai Perang Buhairah tersebut, 

kelompok Muwahhidun menderita kekalahan besar, sedangkan Ibn Tumart sendiri tewas 

(Thomson dan Ataurrahman,1996,101). 

Abd Al-Mukmin (1095-1163 M), pengganti Ibn Tumart, mengorganisasikan kembali 

para pengikut Muwahhidun dan mulai melancarkan serangan-serangan. Gerakan mereka 



60 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  
 

ternyata tidak terbendung oleh para penguasa Murabithun pasca-Ali ibn Yusuf, yakni Tashfin 

(1143-1145 M), Ibrahim (1145 M), dan Ishaq (1145-1147 M). Oleh karena itu, tahun 1146 

M, Abd Al-Mukmin telah berhasil menguasai Fez, kota terbesar kedua setelah Marakesy, 

kemudian Aghamat, Ceuta, Tangier, dan terakhir Marakusy, ibu kota Murabithun, tahun 1147 

M. Dikuasainya kota ini berarti habislah masa kekuasaan Murabithun dan diganti oleh kaum 

Muwahhidun. Namun, gerakan Muwahhidun ternyata tidak berhenti sampai di situ. Abd Al-

Mukmin (1095-1163 M) berambisi memperluas wilayah kekuasaannya. Tahun 1152 M, ia 

menduduki Aljazair, kemudian Tunisia tahun 1158 M, dan Libya tahun 1160 M (Anwar G. 

Chejne,1974,82). 

Abu Ya'kub Yusuf (1163-1184 M), pengganti Al-Mukmin, meneruskan ambisi ayahnya 

dengan menyerang wilayah-wilayah Kristen di Spanyol. Hasilnya, tahun 1169 M, ia menguasai 

Toledo dan menduduki wilayah Syatarin tahun 1184 M, serta menghacurkan tentara Kristen 

di Lisabon, ibukota Portugal sekarang (Syed Ameer Ali,1994,536). Usaha tersebut diteruskan 

putranya. Abu Yusuf Ya'kub Al-Mashur (1184-1198 M) dengan terus menekan pasukan 

Kristen sehingga berhasil memaksa Raja Alfonso VIII (1155-1214 M) bertekuk lutut dan 

menerima konsesi-konsesi terhadap Dinasti Muwahhidun. Pada 1194 M, Al-Manshur bahkan 

berhasil menghancurkan benteng Ark yang menjadi pusat pertahanan tentara Kristen, saat 

Alfonso berusaha memberontak membebaskan diri dari kekuasaan Muslim. Sebelumnya, Al-

Manshur juga membantu Salah Al-Din Al-Ayyubi (1138-1193 M) di Mesir dengan 

mengirimkan 180 unit kapal perang untuk melawan tentara salib (Anwar G. Chejne,1974,86-

87). 

Di antara penguasa Muwahhidun, Abu Ya'kub Yusuf dan Yusuf Ya'kub al-Manshur 

adalah yang paling kuat dan dekat dengan ulama serta kaum cendekiawan. Ibn Rusyd hidup 

dan besar pada masa keduanya, juga tokohtokoh lain, seperti Ibn Tufail (1105-1185 M) yang 

terkenal dengan karyanya Hayy ibn Yaqzhan, Ibrahim ibn Mulkun (ahli bahasa), dan Abd 

Malik ibn Zuhr (1091-1161 M) ahli kesehatan. Para khalifah sesudahnya adalah penguasa 

yang lemah, bahkan Muhammad al-Nasir (1195-1213 M) menggantikan al-Manshur sebelum 

umur 17 tahun sehingga banyak dikendalikan para menteri yang berebut kekuasaan. Mulailah 

muncul banyak pemberontakan dari kabilah-kabilah lain untuk memisahkan diri dari tentara 

Kristen yang memang tidak suka diperintah penguasa Muslim. Kekacauan-kekacauan 

tersebut semakin lama semakin besar dan tidak teratasi sehingga pada 1269 M, Dinasti 

Muwahhidun akhirnya jatuh dan lenyap dari bumi Afrika utara juga Spanyol, dan selanjutnya 

digantikan oleh Dinasti Mariniyah (1215-1465 M) (Syed Ameer Ali,1994,541). 

Berdasarkan uraian di atas, secara politis, Ibn Rusyd berarti hidup pada situasi yang 

mapan dan bahkan pada masa-masa kebesaran serta kejayaan Islam, meski ia mengalami 

situasi buruk saat peralihan kekuasaan. Sebab, huru-hara politik yang berpuncak pada 

digulingkannya Dinasti Murabithun oleh golongan Muwahhidun di ibukota Marakesy, 

Maroko, terjadi pada saat Ibn Rusyd masih remaja, pada usia 21 tahun dan seperti yang 

biasanya terjadi perubahan-perubahan di ibukota tidak banyak memberikan pengaruh di 

daerah-daerah. Dalam hal ini, Spanyol tempat di mana Ibn Rusyd lahir dan tumbuh. Setelah 

itu, Ibn Rusyd hidup pada masa kekuasaan Abd Al-Mukmin (1130-1163 M), Abu Ya'kub 



Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  | 61  
 

Yusuf (1163-1184 M), dan Abu Yusuf al-Manshur (1184-1199 M) dari Dinasti Muwahhidun, 

di mana dua penguasa yang disebutkan terakhir adalah khalifah besar yang tidak hanya 

tangguh dalam bidang politik dan militer, tetapi juga dekat dengan kaum cendekiawan dan 

cinta pada ilmu pengetahuan. Kedua penguasa itulah, terutama, yang melindungi dan 

mendorong proses penerjemahan dan pengembangan pemikiran filsafat, khususnya filsafat 

Aristoteles (384-322 SM), di Andalus. Oleh karena itu, penulis tidak sependapat dengan 

kesimpulan Fuad Ahwani maupun Kasuwi yang menyatakan bahwa Ibn Rusyd hidup dalam 

situasi politik yang tidak stabil, yang diliputi dengan perang saudara sesama Muslim maupun 

perang antara Muslim dengan Kristen (Maksumi,1995,452). 

Kondisi politik yang dialami Ibn Rusyd tersebut ternyata tidak berbeda dengan yang 

terjadi pada masa Al-Farabi sebelumnya. Secara umum, keduanya hidup pada masa situasi 

politik yang stabil dan mendukung bagi perkembangan intelektual. Dalam kaitan ini, kiranya 

benar pernyataan Al-Hasan dan Donald Routledge Hill (1922-1994 M) (Donald Hill dan Al-

Hasan,1993,310) bahwa ada kaitan yang sangat erat antara dukungan politik dan ekonomi 

dengan perkembangan pemikiran dan ilmu pengetahuan.  

 

Konseptualisasi Pemikiran Integrasi Islam dan Sains Ibnu Rusyd 

 Al-Farabi (870-950 M), seorang filosof yang dikenal sebagai “guru kedua” al-mu'allim 

al-tsani) setelah Aristoteles (384-322 SM) sebagai “guru pertama” (al-mu'allim al-awwal), 

menyatakan bahwa sumber pengetahuan bukanlah teks suci, intuisi ataupun rasio, melainkan 

Intelek Aktif (al-'aql al-fa'al). Menurutnya, Intelek Aktif inilah sumber dari semua bentuk 

keilmuan: filsafat, keagamaan, maupun kealaman. Ilmu keagamaan lahir dari wahyu yang 

disampaikan Intelek Aktif pada seorang Rasul, filsafat muncul dari pengetahuan yang 

dipancarkan Intelek Aktif pada seorang filosof, sedangkan ilmu kealaman adalah hasil dari 

analisis atas realitas-realitas yang telah “disinari” oleh Intelek Aktif (Farabi,1890,64). Dari 

pemikiran ini, Al-Farabi kemudian menelorkan “teori intelek” dan konsep hierarki wujud, 

yang dari kualitas subjek dan metodenya kemudian muncul klasifikasi dan hierarki ilmu. Al-

Farabi dalam Ihsha al-‘Ulum membagi ilmu dalam beberapa bagian: (1) ilmu-ilmu matematika 

('ulum al-ta'alim), (2) ilmu kealaman ('ilm al-thabi'i), (3) metafisika ('ilm al-ilahi), (4) ilmu politik 

('ilm al-madani), (5) yurisprudensi ('ilm al-fiqh), dan (7) teologi ('ilm al-kalam) (Husein 

Nasr,1996,35-36). 

Pemikiran-pemikiran epistemologi Al-Farabi tersebut, dalam hal ini teori intelek dan 

klasifikasi ilmunya, juga pemikiran-pemikirannya yang lain, ternyata memberi pengaruh besar 

bagi perkembangan pemikiran sesudahnya, tidak hanya dalam Islam tetapi juga di Barat, 

bahkan sampai abad-abad modern. Menurut Husein Nasr (1933- ), pembagian cabang-

cabang keilmuan dalam Islam selama berabad-abad sesudahnya sehingga menjadi sebuah 

rangkaian putaran kebudayaan Islami adalah didasarkan atas klasifikasi ilmu yang dibuat Al-

Farabi (Husein Nasr,1996,35). Klasifikasi ilmu Al-Farabi ini, yang diterjemahkan dalam 

bahasa Latin dengan judul De Scientiis oleh Dominicus Gundissallinus (± 1150 M), juga 

pernah dijadikan dasar bagi pembagian ilmu di Eropa selama beberapa abad sesudahnya 

(Ibrahim Madkur, t.th.,170). Sementara itu, teori intelek dan kenabian Al-Farabi yang 



62 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  
 

dikembangkan secara penuh oleh Ibn Sina (980-1036 M), dimanfaatkan oleh Ibn Tufail 

(1110-1185 M), Ibn Bajah (1090-1139 M), dan Ibn Rusyd (1126-1198 M). Ibn Rusyd sendiri 

bahkan menyatakan bahwa teori ini dapat memperkuat ajaran agama dan memberikan 

pemahaman agama secara filosofis (Ibnu Rusyd, t.th.,762). Pada masa gerakan pembaruan 

Islam modern, teori tersebut dipakai oleh Jamal al-Din al-Afghani (1838-1897) dan M. Abduh 

(1849-1905 M) (Ibrahim Madkur ,t.th.,466). Di Barat, teori intelek Al-Farabi digunakan oleh 

Musa ibn Maimun atau Moses Moimonides (1135-1204 M), pemikiran metafisikanya diambil 

Thomas Aquinas (1225-1274 M) untuk mengembangkan doktrin teologinya, sedangkan 

pemikiran politik dan sosialnya dipakai Rousseau (1712- 1778 M) untuk mengembangkan 

teori social contract dan Herbert Spencer (1820- 1903 M) untuk teori hierarki sosialnya (Robert 

Hammond, 1947,55).  

Akan tetapi, beberapa abad setelah Al-Farabi, Ibn Rusyd (1126-1198 M) yang dikenal 

sebagai “komentator Aristoteles”, memberi pendapat yang lain. Menurutnya, sumber 

pengetahuan bukan Intelek Aktif, melainkan realitas dan teks suci (wahyu) sekaligus. Realitas 

sebagai sumber ilmu tergali lewat prinsip-prinsip dan hukum sebab-akibat yang 

ditampilkannya, sedangkan wahyu sebagai sumber ilmu tergali lewat informasi-informasi 

yang disampaikannya. Meski demikian, dua sumber ini bukan sesuatu yang berbeda atau 

bertentangan, melainkan satu kesatuan yang saling melengkapi. Hal ini terjadi karena wahyu 

sendiri, menurut Ibn Ru.syd, mengajarkan dan memerintahkan manusia untuk menelaah dan 

mengkaji realitas. Jika diperintahkan, tidak mungkin prinsip-prinsip hukum alam 

bertentangan dengan wahyu dan tidak mungkin informasi wahyu berbeda dengan ketentuan 

hukum alam (Ibnu Rusyd,1978,117).  

Pemikiran Ibn Rusyd tentang dua sumber ilmu tersebut, secara khusus, telah 

melahirkan gerakan yang terkenal di Eropa Abad Pertengahan, yaitu “Averroesme Latin” 

yang dipelopori oleh Siger de Brabant (1235-1285 M) (Montgomery Watt, 1992,112). 

Sementara itu, ajarannya tentang realitas sebagai sumber ilmu yang dipisahkan dari wahyu, 

bersama dengan pemikirannya tentang fisika telah memberikan pengaruh besar pada 

perkembangan sains di Eropa. Roger Bacon (1214-1292 M) yang dikenal sebagai bapak 

empirisme menggunakan pemikiran Ibn Rusyd tersebut sebagai dasar penelitian-penelitian 

empiriknya, yang kemudian dikembangkan oleh Thomas Hobbes (1588-1679 M) dan David 

Hume (1711-1776 M) (Henry S Lucas, 1993,200). Di sisi lain, pemikiran teologi dan 

metodenya untuk mempertemukan antara agama dan filsafat memberikan pengaruh besar 

pada pemikiran teologi Yahudi dan Kristen di Eropa. Tercatat Moses Maimonides (1135-

1204 M) dan Levi Ben Gershon (1288-1344 M) telah menggunakan pemikiran Ibn Rusyd 

untuk menjelaskan hubungan antara makna eksoteris dan esoterik Bibel di kalangan Yahudi. 

Sementara itu, Albertus Magnus (1206-1280 M), Thomas Aquinas (1226-1274 M), Ramon 

Marti (1230-1285 M), dan Ramon Lull (1232-1316 M) telah mengambil pemikiran Ibn Rusyd 

untuk menjelaskan dan menguatkan doktrin teologi Kristiani (Mahmud Qasim, 1967, 108). 

Pemikiran-pemikiran epistemologi Al-Farabi dan Ibn Rusyd di atas, di samping 

memberi pengaruh besar bagi perkembangan pemikiran dan filsafat sesudahnya, ternyata juga 

mempunyai “kelebihan” lain. Kelebihan tersebut adalah terletak pada upaya keduanya untuk 



Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  | 63  
 

mempertemukan kutub-kutub yang sering dipertentangkan, yaitu agama dan filsafat atau 

agama dan sains, tanpa harus mengalahkan salah satunya. Apa yang dilakukan Al-Farabi 

dengan konsep Intelek Aktif sebagai sumber ilmu atau konsep wahyu dan realitas sekaligus 

pada Ibn Rusyd di atas adalah upaya-upaya untuk melakukan integrasi yang dimaksud. Upaya-

upaya itu disebut sebagai “kelebihan” karena tidak senantiasa dilakukan oleh para pemikir 

Muslim. Sebaliknya, kebanyakan dari mereka adalah memilih salah satu sumber dan 

menepikan sumber-sumber lainnya. Apa yang dilakukan oleh al-Syafi’i (767-820 M), Al-

Ghazali (1058-1 1 11 M), Ibn Arabi (1165-1240 M) dan al-Razi (864-925 M) seperti di atas, 

misalnya, adalah bukti konkret tentang hal itu. 

Meski demikian, di sisi yang lain, pemikiran-pemikiran Al-Farabi dan Ibn Rusyd 

tersebut bukan tanpa masalah. Pemikiran kedua tokoh juga tidak jarang mendapat respons 

negatif dan melahirkan kontroversi. Teori intelek Al-Farabi misalnya, ditanggapi secara keras 

oleh Al-Ghazali (1058-1111 M). Menurutnya, teori tersebut tidak sejalan dengan prinsip-

prinsip teologi Islam yang mengajarkan bahwa munculnya kemampuan pada seorang Nabi 

adalah semata karena karuniaNya secara langsung tanpa perantara intelek dan bukan karena 

hubungannya dengan intelek (AlGhazali,t.th.,229-233). Lebih lanjut, menurut Al-Ghazali 

(1058-1111 M) seperti diulas dalam Tahafut al-Falasifah, beberapa bagian dari pemikiran 

filsafat termasuk AlFarabi adalah sesat atau bahkan dapat menyebabkan kekufuran. Oleh 

karena itu, dalam al-Munqidz, al-Ghazali secara tegas menyatakan “wajib menghukumi kufur 

pada Al-Farabi” (fawajaba takfiruhum ka ibn Sina wa al-Farabi) (AlGhazali,1996,543).  

Begitu juga Ibn Rusyd. Pemikiran filsafatnya pernah divonis sesat oleh kaum ahli fikih 

pada zamannya sehingga buku-bukunya harus dibakar dan dia sendiri diasingkan pada tahun 

1195 (Majid Fakhri,2001,108). Di Eropa, pemikirannya juga pernah memunculkan 

kontroversi: di satu sisi dikembangkan dan memberi pengaruh besar pada perkembangan 

filsafat dan sains, tetapi di sisi yang lain dikecam karena dianggap dapat membahayakan 

dominasi gereja. Oleh sebab itu, pada tahun 1277 buku-buku filsafatnya dibakar di depan 

gerbang Universitas Sorbone, Perancis (Montgomery Watt,1972,102).  

Bagaimanapum Ibnu Rusyd merupakan ilmuwan muslim yang telah membangun sains 

modern yang luar biasa. Berbagai konsep dan temuannya menjadi titik tolak dan rujukan 

dalam perkembangan sains sesudahnya.perdebatan teologis,filosofis dan praktis terhadap 

perkembangan pemikiran termasuk sains pada masa tersebut menjadi pandangan dunia (world 

view)bagi peradaban Islam. Oleh karena itu suatu hal yang tidak mengherankan bahwa 

sebagian pemikir dan ilmuwan muslim kontemporer sangat mengagumi fondasi 

epistemology mereka serta menjadikan arah dan dasar pengembangan pemikiran dan sains. 

Ibnu Rusyd merupakan ilmuwan yang memberikan banyak inspirasi terhadap 

intelektualitas para pemikir muslim terutama terkait dengan hubungan filsafat dan agama. 

Ibnu Rusyd telah memberikan arah untuk melakukan explorasi  tentang persoalan hubungan 

sains modern , Islam dan pemikiran modern. Pemikiran Ibnu Rusydbersifat revolusioner 

karen berupaya menyatukan akal dengan inti ajaran Islam. Secara objektif, dari perspektif 

apapun filsafat ataupun sains tidak dapat dipertentangkan dengan agama (Nidal 

Guessoum,2011,21). 



64 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  
 

Kesimpulan  

Kesimpulan dari penelitian ini menunjukkan bahwa Ibnu Rusyd sebagai pemikir dan 

ilmuwan muslim yang lahir dan dibesarkan dalam keluarga memiliki intelektual bagus. Ia 

sangat mahir di bidang fikih dan satu-satunya pakar khilafiyah. Pemikiran penting Ibnu Rusyd 

adalah upaya mempertemukan dikotomi antara wahyu, rasio, dan realitas. Dalam pandanngan 

Ibnu Rusyd sumber pengetahuan bukan intelek aktif, melainkan realitas dan teks suci (wahyu) 

sekaligus. Realitas sebagai sumber ilmu tergali lewat prinsip-prinsip dan hukum sebab-akibat 

yang ditampilkannya, sedangkan wahyu sebagai sumber ilmu tergali lewat informasi-

informasi yang disampaikannya. Meski demikian, dua sumber ini bukan sesuatu yang berbeda 

atau bertentangan, melainkan satu kesatuan yang saling melengkapi. Hal ini terjadi karena 

wahyu sendiri, menurut Ibn Ru.syd, mengajarkan dan memerintahkan manusia untuk 

menelaah dan mengkaji realitas. Jika diperintahkan, tidak mungkin prinsip-prinsip hukum 

alam bertentangan dengan wahyu dan tidak mungkin informasi wahyu berbeda dengan 

ketentuan hukum alam 

 

Daftar Pustaka 

Al-Ghazali. “Al-Munqidz min al-Dhalal” dalam Majmuah Rasail. Beirut: Dar al-fikr, 1996. 

———. Tahafut al-Falasifah, (ed)Sulaiman Dunya. Mesir: Dar Al-Ma’arif, t.th. 

Ali, Syed Ameer. A ShortHistory o f the Saracens. New Delhi: Kitab Bhavan, 1994. 

Chejne, Anwar G. Muslim Spain Its History and Culture. Minneapolis: University of Minnesota 

Press, 1974. 

Donald Hill, dan Al-Hasan. Teknologi dalam Sejarah Islam. Terj. Liputo. Bandung: Mizan, 1993. 

Fakhri, Majid. Sejarah Filsafat Islam Sebuah Peta Kronologis. Terj. Zainul Am. Bandung: Mizan, 

2001. 

Fakhry, Majid. Sejarah Filsafat Islam, terj. Zainal Amm. Bandung: Mizan, 2001. 

Farabi. Ihshd’al-Ulum, ed. Ali Bu Mulham. Beirut: Dar al-Hilal, 1996. 

———. “Risalah Fushush al-Hikam”. Dalam Friedrich Dieterici (ed), Al-Tsamrah al-Mardhiyah. 

Leiden: Ej. Brill, 1890. 

Guessoum, Nidhal. Islam’s Quantum Question ; Reconciling Muslim Tradition and Model Sience. 

London-New York: I.B Tauris, 2011. 

Hammond, Robert. the Philosophy o f Al-Farabi and Its Influence on Medical Thought. New York: 

Hobson Book Press, 1947. 

Ibnu Abi Usaibi’ah. “Uyun al-Anba fi Thabaqat al-Attiba.” Beirut: Dar al-fikr, t.th. 

Ibnu Rusyd. “Manahij al-Adillah”. Dalam Falsafah Ibn Rusyd. Beirut: Dar al-Afaq, 1978. 

———. Tahafut al-Tahafut,(ed) Sulaiman Dunya. Mesir: Dar Al-Ma’arif, t.th. 

Imarah, M. “Muqaddimah” dalam Ibn Rusyd, Fashl al-Maqal. Mesir: Dar Al-Ma’arif, t.th. 

Iraqi, Athif. Al-Manhaj al-Naqdifi Falsafah Ibn Rusyd,. Mesir: Dar Al-Ma’arif, 1980. 

Lucas, Henry S. Sejarah Peradaban Barat Abad Pertengahan. Yogyakarta: Tiara Wacana, 1993. 

Madkur, Ibrahim. Fi al-Falsafah al-Islamiyah. 1 ed. Mesir: Dar Al-Ma’arif, t.th. 



Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  | 65  
 

Maksumi. “Ibn Bajjah”. Dalam MM. Syarif, A History o f Muslim Philosophy, I. new Delhi: Low 

Prince Publications, 1995. 

Nasr, Husein. Intelektual Islam: Teologi, Filsafat dan Gnosis, terj. Suharsono. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 1996. 

Qasim, Mahmud. Falsafah Ibn Rusyd wa Atsaruha fi al-Tafkir alGhurabi. Khurthum: Jami’ah 

Umm Durban, 1967. 

soleh, A. Khudori. Epistemologi Islam Integrasi Agama, Filsafat, Dan Sains Daiam Perspektif Al-

Farabi Dan Ibnu Rusyd. Pertama. Depok,Sleman,Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2017. 

Sugiyon. (2013). Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif Kualitatif dan R & D. 
Alfabeta. 

Thomson, dan Ataurrahman. Islam in Andalus. London: Ta-Ha Publisher, 1996. 

Urvoy, Dominique. Ibn Rushd {Averroes). Terj. bahasa Prancis ke Inggris oleh Olivia Stewart. 

London: Rouledge, 1991. 

Watt, Montgomery. A History o f Islamic Spain. Edunburgh: Edinbergh University Press, 1992. 

———. the Influence o f Islam on Medieval Euorope. Edinburgh: Edinbergh University Press, 

1972. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



66 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi  
 

 

 

 

 


