JURNAL ILMU SOSIAL SAINS DAN TEKNOLOGI

https:/ /ejournal.uit-lirbovo.ac.id /index.php/sosaintek /index

Fenomena Dikotomi Sains dan Islam: Analisis Konsep Integrasi-
Interkoneksi Ibnu Rusyd

Mahmudi
Universitas Islam Tribakti Lirboyo Kediri, Indonesia

mahmudikrecek856@gmaﬂ.com

Keyword Abstract
Dikotomi Sains dan Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis integrasi-interkoneksi sains dan Islam
Islam, Integrasi- perspektif Ibnu Rusyd. Penelitian ini menggunakan metode penelitian studi

Interkoneksi, Ibnn Rusyd kepustakaan (lbrary research) dengan sumber data berasal dari buku, jurnal, hingga
artikel ilmiah yang kemudian dikaji dan dianalisis untuk menghasilkan suatu
kesimpulan. Hasil temuan dalam penelitian ini menunjukkan bahwa integrasi-
interkoneksi dalam pandangan Ibnu Rusyd dipandang bahwa sumber pengetahuan
bukan intelek aktif, melainkan realitas dan teks suci (wabys) sekaligus. Realitas
sebagai sumber ilmu tergali lewat prinsip-prinsip dan hukum sebab-akibat yang
ditampilkannya, sedangkan wahyu sebagai sumber ilmu tergali lewat informasi-
informasi yang disampaikannya. Meski demikian, dua sumber ini bukan sesuatu
yang berbeda atau bertentangan, melainkan satu kesatuan yang saling melengkapi.
Hal ini terjadi karena wahyu mengajarkan dan memerintahkan manusia untuk
menelaah dan mengkaji realitas. Jika diperintahkan, tidak mungkin prinsip-prinsip
hukum alam bertentangan dengan wahyu dan tidak mungkin informasi wahyu
berbeda dengan ketentuan hukum alam.

*correspondence Author: Mahmudi email: mahmudikrecek856(@gmail.com

@ © 2024. The author(s). Publised by Tribakti Press. This Publication is licensed under CC BY license
(http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).
BY

Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi | 55


https://ejournal.uit-lirboyo.ac.id/index.php/sosaintek/index
mailto:mahmudikrecek856@gmail.com
mailto:mahmudikrecek856@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pendahuluan

Istilah “sains” atau “ilmu dalam pengertian lengkap dan komprehensif, menurut The
Liang Gie, adalah serangkaian kegiatan manusia dengan pikirannya dan menggunakan
berbagai tata cara sehingga menghasilkan sekumpulan pengetahuan yang teratur mengenai
gejala-gejala alami, kemasyarakatan, dan perorangan untuk tujuan meraith kebenaran,
pemahaman, penjelasan, atau penerapan. Kata “sains” berasal Latin, sczentia (“science’, bahasa
Inggris), yang berarti pengetahuan, sedangkan pada kelanjutannya berasal dari bentuk kata
kerja scire, yang berarti mempelajari, mengetahui (The Liang Gie,2003,19).

Islam merupakan agama yang pada prinsipnya membolehkan pengkajian pada bidang
bidang yang sangat luas, dari mulai bidang fisik melalui bidang matematika hingga bidang
metafisika yang hanya dimungkinkan ketika telah menentukan status ontologis objek objek
ilmu pada masing-masing bidangnya, termasuk sains modern. Islam tidak mengenal tabu
untuk meneliti setiap objek fisik(Muhammad Faqih Nidzom et. al.2023,18). Hasil penelitian
sains modern dapat diterima dengan baik sebagai sarana yang baik untuk mengenal kebesaran
Tuhan. Namun, asumsi sains bahwa dunia fisik merupakan realitas akhir yang independen
tidak akan diterima karena dalam prespektif Islam, semua yang ada adalah ciptaan yang
bergantung pada, serta terkait erat dengan kekuasaan ilahi dan ayat-ayat yang menunjukan
keberadaan dan keberasan Tuhan yang Mahakuasa.

Menyusun dan merumuskan konsep integrasi keilmuan tentu tidak mudah, apalagi
berbagai upaya selama ini dilakukan oleh beberapa perguruan tinggi Islam terutama di
Indonesia dengan cara memasukkan beberapa program ke Islaman sebagai bagian dari proses
integrasi keilmuan.Salah satu tokoh muslim yang menelaah integrasi sains dan Islam adalah
Ibnu Rusyd. Beliau merupakan tokoh yang berjasa memberikan produk keilmuan yang luar
biasa yang banyak, di usia 72 tahun tidak kurang dari 117 buku beliau tulis, dan menjadi
rujukan para pemikir sesudahnya.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan menjelakan pemikiran Ibnu Rusyd
bagaimana kondisi sosial politik pada masa hidup Ibnu Rusyd serta pandangannya terhadap
integrasi sains dan Islam di tengah fenomena masyarakat yang memandang andanya dikotomi
anatara sains dan Islam yang terus berkembang di masyarakat.

Metode

Metode penelitian menggunakan metode kualitatif deskriptif. Metode kualitatif
merupakan pemaparan data dalam berupa kata-kata yang sestematis dan logis. Sedangkan
pendekatan dalam penelitian ini menggunakan studi kepustakaan (Zbrary research) yang mana
basis data yang digunakan bersal dari buku, dokumen, majalah, jurnal dan sumber lain yang
relevan dengan topik penelitian (Sugiyon, 2013). Sedangkan Teknik analisis data
menggunakan model analisis Miles & Huberman yaitu dengan mengumpulkan data dari
berbagai temuan di lapangan yang kemudian dilakukan reduksi dan disajikan dalam bentuk
tabel, grafik atau sejenisnya. Langkah selanjutnya ialah penarikan kesimpulan. Teknik analisis
ini juga diungkapkan oleh Koentjaraningrat, proses kerja analisis terdiri dari tiga alur kegiatan.
Proses tersebut terjadi bersamaan sebagai suatu yang saling terkait pada saat sebelum, selama

56 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi



dan sesudah pengumpulan data. Tiga alur kegiatan tersebut ialah reduksi data, penyajian data,
dan penarikan simpulan.

Hasil dan Pembahasan
Ibnu Rusyd dan Pengembaraan Keilmuan

Ibn Rusyd atau Averroes dalam bahasa Latin, memiliki lengkap adalah Abu Al-Walid
Muhammad ibn Ahmad ibn Rusyd, lahir di Kota Kordoba, Andalus, tahun 1126 M. Ia lahir
dan besar dalam lingkungan keluarga yang mempunyai tradisi intelektual bagus. Ayahnya
seorang hakim (gadhi), sedangkan kakeknya dari jalur ayah adalah hakim agung (godhi al-
qudhdi) di Kordoba. Ibnu Rusyd sendiri dikenal sebagai orang yang mempunyai minat besar
pada keilmuan. Ia belajar kedokteran pada Abd Malik ibn Zuhr (1091-1161 M) dan Abu
Jakfar Harun Al-Turjali (w. 1180 M) serta belajar ilmu fikih pada ayahnya sendiri. Selain itu
ia belajar hukum pada Abu Al-Qasim Al-Suhayli (1114-1185 M) dan Ibn Basykuwal (1101-
1183). Sekitar tahun 1153 M, Ibn Rusyd tinggal beberapa lama di Kota Marakesy untuk
melakukan penelitian-penelitian astronomis (A. Khudori Soleh,2017,57).

Setelah sekian lama belajar, tahun 1159 M, Ibn Rusyd dipanggil oleh Gubernur Seville
untuk membantu reformasi pendidikan di sana. Namun, tidak ada data terinci tentang peran
dan keberhasilannya dalam tugas tersebut(Athif Iraqi,1980,24). Menjelang tahun 1169 M,
ketika terjadi kebangkitan filsafat di Andalus yang didorong oleh khalifah Abu Ya'kub Yusuf
(1163-1184 M), ia dibawa dan diperkenalkan Ibn Tufail (1105-1185 M) kepada khalifah. Pada
pertemuan tersebut, Ibn Rusyd kemudian diberi tugas untuk memberi ulasan dan komentar
atas pikiran-pikiran filsafat Aristoteles (384-322 SM). Tidak lama kemudian, tahun 1169 M,
Ibn Rusyd diangkat sebagai hakim di Seville, suatu kota yang kemudian menjadi ibu kota
Andalus. Pengangkatan tersebut agaknya berkaitan dengan kedekatannya dengan khalifah di
samping kemampuannya dalam bidang hukum. Menurut Ibn Abi Usaibiah (1203-1270 M)
(Ibnu Abi Usaibi’ah,t.th.24), Ibn Rusyd sangat mahir dalam bidang fikih dan menjadi satu-
satunya pakar dalam soal khilafiyah di zamannya. Bidayah al-Mujtahid (ditulis tahun 1168 M),
bukunya yang menguraikan sebab-sebab munculnya perbedaan pendapat dalam hukum
(fikih) dan alasannya masing-masing dinilai sebagai karya terbaik di bidangnya.

Dua tahun bertugas di Seville, tepatnya tahun 1171 M. Ibn Rusyd dipromosikan
sebagai hakim di Kordoba yang bertanggung jawab atas sejumlah perjalanan ke Saville dan
Marakesy. Oleh karena itu, selama bertugas di sini ia sering melakukan perjalanan dinas ke
Marakesy. Pada 1179 M, Ibn Rusyd ditunjuk kedua kalinya sebagai hakim di Seville dan tahun
1182 M diangkat sebagai hakim agung di Kordoba. Beberapa bulan setelah berkonsentrasi
pada tugas tersebut, ia pindah ke Marakesy untuk menggantikan Ibn Tufail (1105-1185 M)
sebagai dokter pribadi khalifah (Dominique Urvoy, 1991, 56). Ada 1184 M, ketika Abu Yusuf
Ya'kub Al-Manshur (1184-1198 M) naik takhta menggantikan saudara laki-lakinya, Ibn Rusyd
tetap tinggal di Marakesy, Maroko, mendampingi sang khalifah dan menjadi teman
dekatnya(Ibnu Abi Usaibi’ah,t.th,123). Menurut Urvoy, setelah tinggal di Marakesy inilah Ibn
Rusyd benar-benar mencurahkan perhatiannya pada filsafat. Ulasan-ulasan panjangnya
(tafsir) atas filsafat Aristoteles (384-322 SM) kebanyakan ditulis pada masa-masa itu sechingga

Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi | 57



digelari “sang pengulas” (commentator) oleh Dante Aligheiri (1265-1321 M) dalam bukunya
Divine Commedia (Komedi Ketuhanan)( Dominique Urvoy, 1991,63).

Namun, posisi dan dukungan lembaga kekhalifahan tersebut ternyata tidak
berlangsung terus. Akibat tekanan publik yang menguat, nasib Ibn Rusyd berubah drastis.
Pada 1195 M, ia dibuang ke Lucena di Kepulauan Atlantik kemudian buku-bukunya dibakar
di depan umum dan ajarannya tentang filsafat dan sains dilarang untuk disebarkan, kecuali
kedokteran dan astronomi. Untungnya, hukuman tersebut tidak berlangsung lama. Khalifah
segera menarik kembali Ibn Rusyd dan mengembalikan nama baiknya (Majid
Fakhri,2001,108). Pada 1198 M, Ibn Rusyd meninggal di Marakesy pada usia 72 tahun dan
jenazahnya dibawa ke Kordoba untuk dimakamkan di sana. Ibn Arabi (1165-1240 M) .sempat
menyaksikan iring-iringan jenazah Ibn Rusyd yang diangkut di atas keledai, sedangkan keledai
lainnya ditumpangi sejumlah karya-karyanya (M. Imarah,t.th.,7).

Sosio-Politik di Era Ibnu Rusyd

Ibn Rusyd hidup dalam dua nuansa politik yang berbeda, yaitu masa Dinasti al-
Murabithun yang kemudian digulingkan oleh golongan al-Muwahhidun di Marakusy tahun
1147 M. Ia lahir pada masa kekhalifahan Ali ibn Yusuf (1106- 1143 M) dari Dinasti
Murabithun (1040-1147 M), salah satu dinasti Islam di Maroko yang menguasai wilayah
Spanyol. Dinasti ini didirikan oleh guru sufi, Abdullah ibn Yasin (w. 1059 M), pada 1040 M,
sedangkan nama al-Murobithun sendiri (ribath secara harfiah berarti benteng, murabithun
berarti orang-orang yang tinggal di benteng) dipakai karena dari benteng itulah mereka mulai
menyebarkan bentuk Islam yang sederhana dan fundamental. Doktrin utama gerakannya
adalah (a) mengajak masyarakat kepada kebenaran, (b) memberantas ketidakadilan, dan (c)
mengubah segala sesuatu yang tidak sesuai dengan syariah Islam (Thomson dan
Ataurrahman,1996,85-86).

Pada awalnya, masa Ibn Yasin (w. 1059 M), murabithun merupakan gerakan murni
keagamaan. Mereka kemudian menjadi gerakan politik setelah dipimpin Yusuf ibn Tashfin
(1061-1106 M) yang menempatkan Marakusy, salah satu kota di wilayah Maroko sekarang,
sebagai markas utamanya (1062 M), membangun masjid, rumah sakit, dan gedung-gedung
pemerintahan. Tahun 1074 M, Yusuf ibn Tashfin (1061-1106 M) mengangkat dirinya sebagai
amir al-Muslimin (penguasa orang-orang Islam) dan bukan khalifah. Gelar tersebut dipakai
agar lebih aman tanpa harus khawatir risiko menghadapi ancaman penguasa (khalifah) Bani
Abasiyah (750-1258 M) di Baghdad (Thomson dan Ataurrahman,1996,94). Setelah itu,
mulailah ia melakukan perluasan wilayah dan golongan murabitun mulai berubah dari
gerakan keagamaan menjadi gerakan politik yang tentu saja bermuara pada kekuasaan. Tahun
1086 M, lewat panglimanya yang terkenal, Al-Muktamid, Ibn Tashfin mengalahkan Raja
Alfonso VI (1040-1109 M) raja Leon Castille, menaklukkan Granada, Malaga, Badajoz, dan
Seville. Beberapa waktu kemudian, tahun 1102 M, Valencia dan Saragosa ditaklukkan,
selanjutnya Lisbon dan Santarem diduduki tahun 1110 M (Anwar G. Chejne,1974,71). Ali
ibn Yusuf (1106-1143 M) penguasa pengganti Ibn Tashfin, tidak kalah perkasa dibanding
pendahulunya, bahkan melebihinya. Pada masamasa pemerintahannya inilah seluruh Andalus

58 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi



benar-benar di bawah kekuasaan Murobithun, dikendalikan dari Marakoy. Ibn Rusyd lahir
pada masa kekuasaan Ali ibn Yusuf ini (Anwar G. Chejne,1974,75).

Secara politis, menurut Anwar Chejne, Dinasti Murabithun memberikan kehidupan
baru yang baik kepada masyarakat, yaitu stabilitas politik yang terkendali sehingga masyarakat
menjadi tenang. Namun, hal itu bukan terjadi karena kesadaran, melainkan atas tekanan
pemerintah(Anwar G. Chejne,1974,78). Penguasa Murabithun senantiasa mengawasi opini
yang berkembang dan menindak buku-buku yang dianggap tidak sesuai dengan ajaran resmi
kerajaan. Buku-buku karya Al-Ghazali (1058-1111 M) termasuk yang dilarang dan dianggap
bid'ah. Menurut Utvoy, pelarangan buku-buku karya Al-Ghazali ini didasatkan atas
kenyataan bahwa sosok Al-Ghazali sangat sulit ditandingi sehingga bisa menyebabkan
masyarakat lebih loyal kepadanya daripada pada pemerintah (Dominique Urvoy, 1991,16).

Tekanan dan pengawasan yang ketat dari para penguasa seperti itu pada akhirnya
menimbulkan banyak ketidakpuasan dari masyarakat. Muncullah kekacauan dan
pemberontakan di daerah-daerah, antara lain, tahun 1145 M, yakni beberapa tahun sebelum
jatuhnya Dinasti Murabitun, terjadi pemberontakan di Algarve, Niebla, Santarem, Cadiz,
Badajoz, dan lainnya, dan umumnya pemberontakan-pemberontakan tersebut dipimpin oleh
tokoh-tokoh agama atau guru-guru sufi. Misalnya, Husein ibn Qasi (w. 1151 M) yang
mengklaim dirinya sebagai Mahdi memberontak di Silves dan Niebla, Ibn Hamdan (w. 1152
M) di Cordova, Ibn Iyad (w. 1146 M) di Valencia, dan Ibn Mardanisy (w. 1172 M) di Granada
dengan dibantu pasukan Nasrani (Anwar G. Chejne,1974,78).

Muwabbidun., kelompok keagamaan yang kemudian berkuasa menggantikan Murabitun,
termasuk golongan yang lahir akibat dari kondisi keagamaan yang terjadi di Andalus. Secara
intelektual, ia lahir karena tidak puas dengan keberadaan mazhab Maliki yang kaku,
konservatif, dan legalistik yang diberlakukan penguasa Murobithun, di samping demi
memerangi faham tajsim yang menganggap bahwa Tuhan mempunyai bentuk
(antropomorfisme). Oleh karena itu, mereka memakai nama muwabhidun (orang-orang yang
mengesakan Tuhan Swt.). Ibn Tumart (1084-1130 M), pendiri golongan muwahhidun,
seorang guru sufi asal Maroko yang mencoba memadukan ide-ide ajaran Muktazilah dan
Syiah sebagai alternatifnya (Anwar G. Chejne,197479-81) Pada awalnya, gerakan dakwah Ibn
Tumart (1084-1130 M) adalah murni keagamaan tanpa ada kepentingan politis. Namun,
setelah mendapat banyak dukungan, sementara Dinasti Murobithun senditi semakin lemah, ia
ternyata ingin menjadi penguasa. Untuk tujuan tersebut dan demi menjamin loyalitas
pengikutnya, tahun 1121 M, ia memproklamasikan diri sebagai almahdi almaksum yang
mempunyai ikatan darah (keturunan) dengan Rasul (570-632 M )(Syed Ameer Ali,1994,534).
Mulailah ia mengajak kabilah-kabilah lain untuk bergabung dan memerangi yang menolak.
Pada 1130 M, Ibn Tumart bersama 40.000 pasukannya mencoba menyerang ibu kota Dinasti
Murabithun, Marakesy. Dalam peristiwa yang dikenal sebagai Perang Buhairah tersebut,
kelompok Muwahhidun menderita kekalahan besar, sedangkan Ibn Tumart sendiri tewas
(Thomson dan Ataurrahman,1996,101).

Abd Al-Mukmin (1095-1163 M), pengganti Ibn Tumart, mengorganisasikan kembali
para pengikut Muwahhidun dan mulai melancarkan serangan-serangan. Gerakan mercka

Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi | 59



ternyata tidak terbendung oleh para penguasa Murabithun pasca-Ali ibn Yusuf, yakni Tashfin
(1143-1145 M), Ibrahim (1145 M), dan Ishaq (1145-1147 M). Oleh karena itu, tahun 1146
M, Abd Al-Mukmin telah berhasil menguasai Fez, kota terbesar kedua setelah Marakesy,
kemudian Aghamat, Ceuta, Tangier, dan terakhir Marakusy, ibu kota Murabithun, tahun 1147
M. Dikuasainya kota ini berarti habislah masa kekuasaan Murabithun dan diganti oleh kaum
Muwahhidun. Namun, gerakan Muwahhidun ternyata tidak berhenti sampai di situ. Abd Al-
Mukmin (1095-1163 M) berambisi memperluas wilayah kekuasaannya. Tahun 1152 M, ia
menduduki Aljazair, kemudian Tunisia tahun 1158 M, dan Libya tahun 1160 M (Anwar G.
Chejne,1974,82).

Abu Ya'kub Yusuf (1163-1184 M), pengganti Al-Mukmin, meneruskan ambisi ayahnya
dengan menyerang wilayah-wilayah Kristen di Spanyol. Hasilnya, tahun 1169 M, ia menguasai
Toledo dan menduduki wilayah Syatarin tahun 1184 M, serta menghacurkan tentara Kristen
di Lisabon, ibukota Portugal sekarang (Syed Ameer Ali,1994,536). Usaha tersebut diteruskan
putranya. Abu Yusuf Ya'kub Al-Mashur (1184-1198 M) dengan terus menckan pasukan
Kristen sehingga berhasil memaksa Raja Alfonso VIII (1155-1214 M) bertekuk lutut dan
menerima konsesi-konsesi terhadap Dinasti Muwahhidun. Pada 1194 M, Al-Manshur bahkan
berhasil menghancurkan benteng Ark yang menjadi pusat pertahanan tentara Kristen, saat
Alfonso berusaha memberontak membebaskan diri dari kekuasaan Muslim. Sebelumnya, Al-
Manshur juga membantu Salah Al-Din Al-Ayyubi (1138-1193 M) di Mesir dengan
mengirimkan 180 unit kapal perang untuk melawan tentara salib (Anwar G. Chejne,1974,86-
87).

Di antara penguasa Muwahhidun, Abu Ya'kub Yusuf dan Yusuf Ya'kub al-Manshur
adalah yang paling kuat dan dekat dengan ulama serta kaum cendekiawan. Ibn Rusyd hidup
dan besar pada masa keduanya, juga tokohtokoh lain, seperti Ibn Tufail (1105-1185 M) yang
terkenal dengan karyanya Hayy ibn Yaqzhan, Ibrahim ibn Mulkun (ahli bahasa), dan Abd
Malik ibn Zuhr (1091-1161 M) ahli kesehatan. Para khalifah sesudahnya adalah penguasa
yang lemah, bahkan Muhammad al-Nasir (1195-1213 M) menggantikan al-Manshur sebelum
umur 17 tahun sehingga banyak dikendalikan para menteri yang berebut kekuasaan. Mulailah
muncul banyak pemberontakan dari kabilah-kabilah lain untuk memisahkan diri dari tentara
Kristen yang memang tidak suka diperintah penguasa Muslim. Kekacauan-kekacauan
tersebut semakin lama semakin besar dan tidak teratasi sehingga pada 1269 M, Dinasti
Muwahhidun akhirnya jatuh dan lenyap dari bumi Afrika utara juga Spanyol, dan selanjutnya
digantikan oleh Dinasti Mariniyah (1215-1465 M) (Syed Ameer Ali,1994,541).

Berdasarkan uraian di atas, secara politis, Ibn Rusyd berarti hidup pada situasi yang
mapan dan bahkan pada masa-masa kebesaran serta kejayaan Islam, meski ia mengalami
situasi buruk saat peralihan kekuasaan. Sebab, huru-hara politik yang berpuncak pada
digulingkannya Dinasti Murabithun oleh golongan Muwahhidun di ibukota Marakesy,
Maroko, terjadi pada saat Ibn Rusyd masih remaja, pada usia 21 tahun dan seperti yang
biasanya terjadi perubahan-perubahan di ibukota tidak banyak memberikan pengaruh di
daerah-daerah. Dalam hal ini, Spanyol tempat di mana Ibn Rusyd lahir dan tumbuh. Setelah
itu, Ibn Rusyd hidup pada masa kekuasaan Abd Al-Mukmin (1130-1163 M), Abu Ya'kub

60 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi



Yusuf (1163-1184 M), dan Abu Yusuf al-Manshur (1184-1199 M) dari Dinasti Muwahhidun,
di mana dua penguasa yang disebutkan terakhir adalah khalifah besar yang tidak hanya
tangguh dalam bidang politik dan militer, tetapi juga dekat dengan kaum cendekiawan dan
cinta pada ilmu pengetahuan. Kedua penguasa itulah, terutama, yang melindungi dan
mendorong proses penerjemahan dan pengembangan pemikiran filsafat, khususnya filsafat
Aristoteles (384-322 SM), di Andalus. Oleh karena itu, penulis tidak sependapat dengan
kesimpulan Fuad Ahwani maupun Kasuwi yang menyatakan bahwa Ibn Rusyd hidup dalam
situasi politik yang tidak stabil, yang diliputi dengan perang saudara sesama Muslim maupun
perang antara Muslim dengan Kristen (Maksumi,1995,452).

Kondisi politik yang dialami Ibn Rusyd tersebut ternyata tidak berbeda dengan yang
terjadi pada masa Al-Farabi sebelumnya. Secara umum, keduanya hidup pada masa situasi
politik yang stabil dan mendukung bagi perkembangan intelektual. Dalam kaitan ini, kiranya
benar pernyataan Al-Hasan dan Donald Routledge Hill (1922-1994 M) (Donald Hill dan Al-
Hasan,1993,310) bahwa ada kaitan yang sangat erat antara dukungan politik dan ekonomi
dengan perkembangan pemikiran dan ilmu pengetahuan.

Konseptualisasi Pemikiran Integrasi Islam dan Sains Ibnu Rusyd

Al-Farabi (870-950 M), seorang filosof yang dikenal sebagai “guru kedua” al-mu'allim
al-tsani) setelah Aristoteles (384-322 SM) sebagai “guru pettama” (al-mmu'allim al-awwal),
menyatakan bahwa sumber pengetahuan bukanlah teks suci, intuisi ataupun rasio, melainkan
Intelek Aktif (al-'agl al-fa'al). Menurutnya, Intelek Aktif inilah sumber dati semua bentuk
keilmuan: filsafat, keagamaan, maupun kealaman. Ilmu keagamaan lahir dari wahyu yang
disampaikan Intelek Aktif pada seorang Rasul, filsafat muncul dari pengetahuan yang
dipancarkan Intelek Aktif pada seorang filosof, sedangkan ilmu kealaman adalah hasil dari
analisis atas realitas-realitas yang telah “disinari” oleh Intelek Aktif (Farabi, 1890,64). Dari
pemikiran ini, Al-Farabi kemudian menelorkan “teori intelek” dan konsep hierarki wujud,
yang dari kualitas subjek dan metodenya kemudian muncul klasifikasi dan hierarki ilmu. Al-
Farabi dalam Ibsha al-Ulum membagi ilmu dalam beberapa bagian: (1) ilmu-ilmu matematika
("ulum al-ta'alim), (2) lmu kealaman ("ilm al-thabi's), (3) metafisika ("tlm al-ilahi), (4) ilmu politik
(im  al-madani), (5) yutisprudensi (m al-figh), dan (7) teologi (‘i al-kalam) (Husein
Nasr,1996,35-30).

Pemikiran-pemikiran epistemologi Al-Farabi tersebut, dalam hal ini teori intelek dan
klasifikasi ilmunya, juga pemikiran-pemikirannya yang lain, ternyata memberi pengaruh besar
bagi perkembangan pemikiran sesudahnya, tidak hanya dalam Islam tetapi juga di Barat,
bahkan sampai abad-abad modern. Menurut Husein Nasr (1933- ), pembagian cabang-
cabang keilmuan dalam Islam selama berabad-abad sesudahnya sehingga menjadi sebuah
rangkaian putaran kebudayaan Islami adalah didasarkan atas klasifikasi ilmu yang dibuat Al-
Farabi (Husein Nasr,1996,35). Klasifikasi ilmu Al-Farabi ini, yang diterjemahkan dalam
bahasa Latin dengan judul De Scentiis oleh Dominicus Gundissallinus (= 1150 M), juga
pernah dijadikan dasar bagi pembagian ilmu di Eropa selama beberapa abad sesudahnya
(Ibrahim Madkur, t.th.,170). Sementara itu, teori intelek dan kenabian Al-Farabi yang

Sosaintek: Jurnal I[Imu Sosial Sains dan Teknologi | 61



dikembangkan secara penuh oleh Ibn Sina (980-1036 M), dimanfaatkan oleh Ibn Tufail
(1110-1185 M), Ibn Bajah (1090-1139 M), dan Ibn Rusyd (1126-1198 M). Ibn Rusyd sendiri
bahkan menyatakan bahwa teori ini dapat memperkuat ajaran agama dan memberikan
pemahaman agama secara filosofis (Ibnu Rusyd, t.th.,762). Pada masa gerakan pembaruan
Islam modern, teoti tersebut dipakai oleh Jamal al-Din al-Afghani (1838-1897) dan M. Abduh
(1849-1905 M) (Ibrahim Madkur ,t.th.,466). Di Barat, teori intelek Al-Farabi digunakan oleh
Musa ibn Maimun atau Moses Moimonides (1135-1204 M), pemikiran metafisikanya diambil
Thomas Aquinas (1225-1274 M) untuk mengembangkan doktrin teologinya, sedangkan
pemikiran politik dan sosialnya dipakai Rousseau (1712- 1778 M) untuk mengembangkan
teort social contract dan Herbert Spencer (1820- 1903 M) untuk teori hierarki sosialnya (Robert
Hammond, 1947,55).

Akan tetapi, beberapa abad setelah Al-Farabi, Ibn Rusyd (1126-1198 M) yang dikenal
sebagai “komentator Aristoteles”, memberi pendapat yang lain. Menurutnya, sumber
pengetahuan bukan Intelek Aktif, melainkan realitas dan teks suci (wahyu) sekaligus. Realitas
sebagai sumber ilmu tergali lewat prinsip-prinsip dan hukum sebab-akibat yang
ditampilkannya, sedangkan wahyu sebagai sumber ilmu tergali lewat informasi-informasi
yang disampaikannya. Meski demikian, dua sumber ini bukan sesuatu yang berbeda atau
bertentangan, melainkan satu kesatuan yang saling melengkapi. Hal ini terjadi karena wahyu
sendiri, menurut Ibn Ru.syd, mengajarkan dan memerintahkan manusia untuk menelaah dan

mengkaji realitas. Jika diperintahkan, tidak mungkin prinsip-prinsip hukum alam
bertentangan dengan wahyu dan tidak mungkin informasi wahyu berbeda dengan ketentuan
hukum alam (Ibnu Rusyd,1978,117).

Pemikiran Ibn Rusyd tentang dua sumber ilmu tersebut, secara khusus, telah
melahirkan gerakan yang terkenal di Eropa Abad Pertengahan, yaitu “Averroesme Latin”
yang dipelopori oleh Siger de Brabant (1235-1285 M) (Montgomery Watt, 1992,112).
Sementara itu, ajarannya tentang realitas sebagai sumber ilmu yang dipisahkan dari wahyu,
bersama dengan pemikirannya tentang fisika telah memberikan pengaruh besar pada
perkembangan sains di Eropa. Roger Bacon (1214-1292 M) yang dikenal sebagai bapak
empirisme menggunakan pemikiran Ibn Rusyd tersebut sebagai dasar penelitian-penelitian
empiriknya, yang kemudian dikembangkan oleh Thomas Hobbes (1588-1679 M) dan David
Hume (1711-1776 M) (Henry S Lucas, 1993,200). Di sisi lain, pemikiran teologi dan
metodenya untuk mempertemukan antara agama dan filsafat memberikan pengaruh besar
pada pemikiran teologi Yahudi dan Kristen di Eropa. Tercatat Moses Maimonides (1135-
1204 M) dan Levi Ben Gershon (1288-1344 M) telah menggunakan pemikiran Ibn Rusyd
untuk menjelaskan hubungan antara makna eksoteris dan esoterik Bibel di kalangan Yahudi.
Sementara itu, Albertus Magnus (1206-1280 M), Thomas Aquinas (1226-1274 M), Ramon
Marti (1230-1285 M), dan Ramon Lull (1232-1316 M) telah mengambil pemikiran Ibn Rusyd
untuk menjelaskan dan menguatkan doktrin teologi Kristiani (Mahmud Qasim, 1967, 108).

Pemikiran-pemikiran epistemologi Al-Farabi dan Ibn Rusyd di atas, di samping
memberi pengaruh besar bagi perkembangan pemikiran dan filsafat sesudahnya, ternyata juga
mempunyai “kelebihan” lain. Kelebihan tersebut adalah tetletak pada upaya keduanya untuk

62 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi



mempertemukan kutub-kutub yang sering dipertentangkan, yaitu agama dan filsafat atau
agama dan sains, tanpa harus mengalahkan salah satunya. Apa yang dilakukan Al-Farabi
dengan konsep Intelek Aktif sebagai sumber ilmu atau konsep wahyu dan realitas sekaligus
pada Ibn Rusyd di atas adalah upaya-upaya untuk melakukan integrasi yang dimaksud. Upaya-
upaya itu disebut sebagai “kelebihan” karena tidak senantiasa dilakukan oleh para pemikir
Muslim. Sebaliknya, kebanyakan dari mereka adalah memilih salah satu sumber dan
menepikan sumber-sumber lainnya. Apa yang dilakukan oleh al-Syafi’i (767-820 M), Al-
Ghazali (1058-1 1 11 M), Ibn Arabi (1165-1240 M) dan al-Razi (864-925 M) seperti di atas,
misalnya, adalah bukti konkret tentang hal itu.

Meski demikian, di sisi yang lain, pemikiran-pemikiran Al-Farabi dan Ibn Rusyd
tersebut bukan tanpa masalah. Pemikiran kedua tokoh juga tidak jarang mendapat respons
negatif dan melahirkan kontroversi. Teori intelek Al-Farabi misalnya, ditanggapi secara keras
oleh Al-Ghazali (1058-1111 M). Menurutnya, teori tersebut tidak sejalan dengan prinsip-
prinsip teologi Islam yang mengajarkan bahwa munculnya kemampuan pada seorang Nabi
adalah semata karena karuniaNya secara langsung tanpa perantara intelek dan bukan karena
hubungannya dengan intelek (AlGhazalit.th.,229-233). Lebih lanjut, menurut Al-Ghazali
(1058-1111 M) seperti diulas dalam Tahafut al-Falasifah, beberapa bagian dari pemikiran
filsafat termasuk AlFarabi adalah sesat atau bahkan dapat menyebabkan kekufuran. Oleh
karena itu, dalam a/-Mungidz, al-Ghazali secara tegas menyatakan “wajib menghukumi kufur
pada Al-Farabi” (fawajaba takfirnbum ka ibn Sina wa al-Farabi) (AlGhazali,1996,543).

Begitu juga Ibn Rusyd. Pemikiran filsafatnya pernah divonis sesat oleh kaum ahli fikih
pada zamannya schingga buku-bukunya harus dibakar dan dia sendiri diasingkan pada tahun
1195 (Majid Fakhri,2001,108). Di Eropa, pemikirannya juga pernah memunculkan
kontroversi: di satu sisi dikembangkan dan memberi pengaruh besar pada perkembangan
filsafat dan sains, tetapi di sisi yang lain dikecam karena dianggap dapat membahayakan
dominasi gereja. Oleh sebab itu, pada tahun 1277 buku-buku filsafatnya dibakar di depan
gerbang Universitas Sorbone, Perancis (Montgomery Watt,1972,102).

Bagaimanapum Ibnu Rusyd merupakan ilmuwan muslim yang telah membangun sains
modern yang luar biasa. Berbagai konsep dan temuannya menjadi titik tolak dan rujukan
dalam perkembangan sains sesudahnya.perdebatan teologis,filosofis dan praktis terhadap
perkembangan pemikiran termasuk sains pada masa tersebut menjadi pandangan dunia (wor/d
view)bagi peradaban Islam. Oleh karena itu suatu hal yang tidak mengherankan bahwa
sebagian pemikir dan imuwan muslim kontemporer sangat mengagumi fondasi
epistemology mereka serta menjadikan arah dan dasar pengembangan pemikiran dan sains.

Ibnu Rusyd merupakan ilmuwan yang memberikan banyak inspirasi terhadap
intelektualitas para pemikir muslim terutama terkait dengan hubungan filsafat dan agama.
Ibnu Rusyd telah memberikan arah untuk melakukan explorasi tentang persoalan hubungan

sains modern , Islam dan pemikiran modern. Pemikiran Ibnu Rusydbersifat revolusioner

karen berupaya menyatukan akal dengan inti ajaran Islam. Secara objektif, dari perspektif
apapun filsafat ataupun sains tidak dapat dipertentangkan dengan agama (Nidal

Guessoum,2011,21).

Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi | 63



Kesimpulan

Kesimpulan dari penelitian ini menunjukkan bahwa Ibnu Rusyd sebagai pemikir dan
ilmuwan muslim yang lahir dan dibesarkan dalam keluarga memiliki intelektual bagus. Ia
sangat mahir di bidang fikih dan satu-satunya pakar khilafiyah. Pemikiran penting Ibnu Rusyd
adalah upaya mempertemukan dikotomi antara wahyu, rasio, dan realitas. Dalam pandanngan
Ibnu Rusyd sumber pengetahuan bukan intelek aktif, melainkan realitas dan teks suci (wahyu)
sekaligus. Realitas sebagai sumber ilmu tergali lewat prinsip-prinsip dan hukum sebab-akibat
yang ditampilkannya, sedangkan wahyu sebagai sumber ilmu tergali lewat informasi-
informasi yang disampaikannya. Meski demikian, dua sumber ini bukan sesuatu yang berbeda
atau bertentangan, melainkan satu kesatuan yang saling melengkapi. Hal ini terjadi karena
wahyu sendiri, menurut Ibn Ru.syd, mengajarkan dan memerintahkan manusia untuk
menelaah dan mengkaji realitas. Jika diperintahkan, tidak mungkin prinsip-prinsip hukum
alam bertentangan dengan wahyu dan tidak mungkin informasi wahyu berbeda dengan
ketentuan hukum alam

Daftar Pustaka

Al-Ghazali. “Al-Mungidz min al-Dhalal” dalam Majmuah Rasail. Beirut: Dar al-fikr, 1996.

. Tabafut al-Falasifab, (ed)Sulaiman Dunya. Mesir: Dar Al-Ma’arif, t.th.

Ali, Syed Ameer. A ShortHistory o f the Saracens. New Delhi: Kitab Bhavan, 1994.

Chejne, Anwar G. Muslim Spain 1ts History and Culture. Minneapolis: University of Minnesota
Press, 1974.

Donald Hill, dan Al-Hasan. Teknologi dalam Sejarab Islam. Terj. Liputo. Bandung: Mizan, 1993.

Fakhri, Majid. Searah Filsafat Islam Sebuah Peta Kronologis. Terj. Zainul Am. Bandung: Mizan,
2001.

Fakhry, Majid. S¢jarah Filsafat Islam, terj. Zainal Amm. Bandung: Mizan, 2001.

Farabi. 1hshd’al-Ulum, ed. Ali Bu Mulham. Beirut: Dar al-Hilal, 1996.

. “Risalaly Fushush al-Hikanm”. Dalam Friedrich Dieterici (ed), Al-Tsamrah al-Mardhiyab.

Leiden: Ej. Brill, 1890.

Guessoum, Nidhal. Iskm’s Quantum Question ; Reconciling Muslim Tradition and Model Sience.
London-New York: 1.B Tauris, 2011.

Hammond, Robert. the Philosophy o f Al-Farabi and 1ts Influence on Medical Thought. New York:
Hobson Book Press, 1947.

Ibnu Abi Usaibi’ah. “Uyun al-Anba fi Thabaqat al-Attiba.” Beirut: Dar al-fikr, t.th.

Ibnu Rusyd. “Manahij al-Adillah”. Dalam Falsafah Ibn Rusyd. Beirut: Dar al-Afaq, 1978.

. Tahafut al-Tahafut,(ed) Sulaiman Dunya. Mesir: Dar Al-Ma’arif, t.th.

Imarah, M. “Mugaddimah” dalam 1bn Rusyd, Fashl al-Magal. Mesir: Dar Al-Ma’arif, t.th.

Iraqi, Athif. A/Manbaj al-Naqdifi Falsafah 1bn Rusyd,. Mesir: Dar Al-Ma’arif, 1980.

Lucas, Henry S. S¢jarah Peradaban Barat Abad Pertengahan. Y ogyakarta: Tiara Wacana, 1993.

Madkur, Ibrahim. F7 al-Falsafah al-Islamiyah. 1 ed. Mesir: Dar Al-Ma’arif, t.th.

64 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi



Maksumi. “Thn Bajjah”. Dalam MM. Syarif, A History o f Muslim Philosophy, 1. new Delhi: Low
Prince Publications, 1995.

Nasr, Husein. Intelektnal Islam: Teologi, Filsafat dan Gnosis, terj. Subarsono. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1996.

Qasim, Mahmud. Falsafah 1bn Rusyd wa Atsarnba fi al-Tafkir alGhurabi. Khurthum: Jami’ah
Umm Durban, 1967.

soleh, A. Khudori. Epistemologi Islam Integrasi Agama, Filsafat, Dan Sains Daiam Perspektif Al-
Farabi Dan Ibnu Rusyd. Pertama. Depok,Sleman,Y ogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2017.

Sugiyon. (2013). Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif Kualitatif dan R & D.

Alfabeta.
Thomson, dan Ataurrahman. Is/am in Andalus. London: Ta-Ha Publisher, 1996.

Urvoy, Dominique. Ibn Rushd { Averroes). Terj. bahasa Prancis ke Inggris oleh Olivia Stewart.
London: Rouledge, 1991.

Watt, Montgomery. A History o f Islamic Spain. Edunburgh: Edinbergh University Press, 1992.

. the Influence o f Islam on Medieval Euorope. Edinburgh: Edinbergh University Press,

1972.

Sosaintek: Jurnal IImu Sosial Sains dan Teknologi | 65



66 | Sosaintek: Jurnal Ilmu Sosial Sains dan Teknologi



