JURNAL ILMU SOSIAL SAINS DAN TERNOLOGI

Reinterpretasi Kedudukan Hakim Perempuan: Analisis Pandangan
Djazimah Muqoddas dalam Perspektif Teori Perubahan Hukum dan

Sosial

Khamim

Politeknik Negeri Pontianak, Indonesia

khamim.sahid@g¢mail.com

Keyword

Abstract

Djazimah Mugqoddas,
Hakim Perempuan,
Hukum Islam, Teori
Perubahan Hukum dan
Sosial, Indonesia

Artikel ini menelaah pandangan Djazimah Muqoddas terkait
kedudukan hakim perempuan dalam sistem peradilan Islam melalui
lensa teori perubahan hukum dan sosial. Penelitian ini
mengidentifikasi celah dalam literatur mengenai penerimaan hakim
perempuan di negara-negara Muslim dan menganalisis pandangan
ulama klasik serta kontemporer terkait peran perempuan sebagai
hakim. Dengan menggunakan metode kajian pustaka dan analisis
kritis, artikel ini mengungkap bahwa Muqoddas mendukung
penerimaan hakim perempuan dalam seluruh jenis perkara,
berdasarkan prinsip teori perubahan hukum yang dikaitkan dengan
konteks sosial dan politik. Temuan penelitian memberikan kontribusi
signifikan dalam perdebatan hukum perempuan menjadi pemimpin,
khususnya di lembaga peradilan.

*correspondence Author

© 2024. The author(s). Publised by Tribakti Press.
BY This Publication is licensed under CC BY license (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

67


mailto:khamim.sahid@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pendahuluan

Perbedaan antara laki-laki dan perempuan selalu menjadi sumber perdebatan yang
kompleks (Jupriono, 1997), baik dari segi substansi biologis maupun peran sosial yang mereka
emban dalam masyarakat. Perbedaan anatomi biologis antara kedua jenis kelamin memang jelas
terlihat, namun dampak dari perbedaan tersebut memicu berbagai perdebatan yang tidak
berkesudahan. Hal ini disebabkan oleh kenyataan bahwa perbedaan jenis kelamin secara biologis
(seks) sering kali melahirkan seperangkat konsep budaya yang spesifik (Umar, 2021, p. 1).
Interpretasi budaya terhadap perbedaan jenis kelamin inilah yang kemudian mempengaruhi
distribusi peran antara laki-laki dan perempuan, terutama dalam konteks penetapan hukum yang
mengatur posisi perempuan sebagai hakim dalam lembaga peradilan.

Kondisi sosial, budaya, dan struktur masyarakat tertentu diduga memiliki pengaruh
signifikan terhadap pemikiran para ulama dalam menentukan posisi perempuan sebagai hakim.
Hal ini dapat dilihat dari mayoritas ulama mazhab yang berpendapat bahwa salah satu syarat
menjadi hakim adalah berjenis kelamin laki-laki (dzukurah). Di sisi lain, terdapat pandangan dari
sebagian kecil ulama mazhab, seperti Abu Hanifah, yang hanya memperbolehkan perempuan
menjadi hakim dalam perkara perdata (muamalah) saja, bukan dalam perkara pidana. Perbedaan
pandangan ini tidak terlepas dari latar belakang sosio-historis dan sosio-politik yang melingkupi
tempat dan waktu para ulama tersebut hidup.

Dalam mengklasifikasikan kontroversi mengenai hakim perempuan, Djazimah membagi
pendapat ulama menjadi tiga kelompok. Pertama, kelompok yang menyatakan bahwa perempuan
tidak sah menjadi hakim dalam kondisi apa pun. Pandangan ini dipegang oleh Imam Syafi’i,
Imam Malik, Imam Hanbali, Al-Baghdadi, Al-Mawardi, dan Ibn Khaldun. Kedua, kelompok yang
memperbolehkan perempuan menjadi hakim dalam perkara perdata, tetapi tidak dalam perkara
pidana, yang didukung oleh Imam Hanafi, asy-Syaukani, dan Zamakhsyari. Ketiga, kelompok
yang membolehkan perempuan menjadi hakim dalam semua jenis perkara, baik perdata maupun
pidana, dengan pendukung seperti Ibnu Jarir ath-Thabari, Ibnu Hazm, Muhammad bin Hasan,
Muhammad Abduh, Allamah Thabathaba’i, Nasr Hamid Abu Zaid, M. Quraisy Shihab, dan
Djazimah Mugqaddas (2011, pp. 91-92) sendiri.

Pandangan yang mensyaratkan jenis kelamin laki-laki sebagai hakim telah berkembang di
kalangan masyarakat Indonesia, yang mayoritasnya mengikuti mazhab Syafi’i. Kepercayaan yang
tinggi terhadap ulama mazhab inilah yang melatarbelakangi penulisan buku oleh Djazimah.
Walaupun secara yuridis Indonesia telah mengakui kebolehan perempuan menjadi hakim,
sebagaimana tercantum dalam UU Nomor 3 Tahun 2006 tentang Perubahan atas UU Nomor 7
Tahun 1989 tentang Peradilan Agama, realitas di lapangan menunjukkan bahwa budaya patriarki
masih sangat kuat dalam pandangan mayoritas masyarakat Indonesia. Untuk mengubah budaya
ini diperlukan usaha yang tidak ringan, termasuk melalui publikasi ilmiah seperti buku yang

ditulis oleh Djazimah.

Metode
Metode penelitian dalam artikel ini berfokus pada kajian mendalam terhadap karya
Djazimah Muqoddas, khususnya bukunya yang berjudul Kontroversi Hakim Perempuan pada

Peradilan Islam di Negara-Negara Muslim. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif

68



dengan analisis komparatif untuk mengeksplorasi berbagai pendapat ulama tentang kedudukan
hakim perempuan dalam peradilan Islam seperti yang dibahas oleh Muqoddas. Penulis mengkaji
dan membandingkan argumen-argumen yang disajikan oleh Muqoddas dengan pandangan ulama
klasik dan modern, serta teori perubahan hukum dan sosial. Dengan pendekatan ini, artikel ini
bertujuan untuk menggali bagaimana Muqoddas merumuskan posisinya dalam konteks
perubahan sosial dan hukum, serta untuk mengevaluasi relevansi dan implikasi pendapatnya

dalam diskursus hukum Islam kontemporer.

Sekilas tentang Djazimah Muqoddas

Dr. Hj. Djazimah Muqoddas, S.H., M.Hum., lahir di Yogyakarta pada tanggal 20 Mei 1954.
Ia menikah dengan dr. H. Mohammad Rifai, SpS, SpKP, dan dikaruniai dua orang anak, yaitu
Rima Khusniati dan Irfan Yunianto. Kehidupan keluarga Djazimah semakin lengkap dengan
kehadiran dua cucu, Mohammad Farhan dan Muhammad Hanif Abdurrasyid. Ia meraih gelar
Doktor dalam bidang Ilmu Hukum dari UIN Sunan Gunung Jati pada tahun 2010. Perjalanan
pendidikannya dimulai dari SD Muhammadiyah Purwodiningratan pada tahun 1966, dilanjutkan
ke SLTP Madrasah Mualimmat Muhammadiyah pada tahun 1971, dan SLTA pada tahun 1974. Ia
menempuh dua kali studi S-1, yaitu di Fakultas Syari’ah IAIN Sunan Kalijaga pada tahun 1978 dan
S-1 Hukum di Universitas Merdeka Madiun pada tahun yang sama. Djazimah kemudian
memperoleh gelar Magister Humaniora (M.Hum.) di bidang Hukum Bisnis dari STIH IBLAM
pada tahun 2001 (Mugoddas, 2011, pp. 295-297).

Karier Djazimah di lingkungan peradilan agama dimulai sejak ia menjadi Calon Pegawai
Negeri Sipil (CPNS) di Pengadilan Agama (PA) Kodya Madiun pada tahun 1981. Ia kemudian
menjabat sebagai Panitera Pengganti di tempat yang sama pada tahun 1983, dan pada tahun 1986
diangkat menjadi Hakim Agama di PA Kodya Madiun. Pengalaman sebagai hakim terus berlanjut
di PA Jakarta Selatan pada tahun 1991, PA Jakarta Timur pada tahun 1998, dan sebagai Wakil
Ketua PA Jakarta Utara pada tahun 2002. Selanjutnya, ia menjabat Wakil Ketua PA Jakarta Pusat
pada tahun 2003 dan Ketua PA Jakarta Pusat pada tahun 2004. Sejak tahun 2006 hingga saat ini,
Djazimah menjabat sebagai Hakim Tinggi di Pengadilan Tinggi Agama (PTA) Yogyakarta.

Kontribusi ilmiah Djazimah salah satunya diwujudkan dalam bentuk buku berjudul,
Kontroversi Hakim Perempuan pada Peradilan Islam di Negara-Negara Muslim, yang merupakan hasil
dari disertasi doktoralnya yang berjudul Hakim Perempuan di Peradilan Agama (Studi
Komparatif tentang Kedudukan Hukum Hakim Perempuan Menurut Fugaha dan Peraturan
Perundang-Undangan di Negara-Negara Muslim). Selain itu, ia juga menulis berbagai karya
ilmiah lainnya, termasuk tesis berjudul Zakat dan Pajak Bagi Umat Islam di Indonesia, serta
beberapa skripsi dan risalah yang membahas berbagai aspek hukum Islam dan sosial. Motivasi
utama Djazimah dalam menulis buku Kontroversi Hakim Perempuan pada Peradilan Islam di
Negara-Negara Muslim berasal dari pengalamannya sebagai hakim perempuan di Peradilan
Agama, di mana ia menyaksikan secara langsung minimnya keterlibatan perempuan dalam posisi
strategis. Hal ini juga sejalan dengan budaya patriarki yang masih kuat dalam masyarakat, yang
membatasi perempuan untuk berpartisipasi secara penuh di ruang publik.

Secara doktrinal, kegelisahan Djazimah juga dipicu oleh interpretasi klasik dalam kitab-kitab

fikih yang sering kali dianggap mendiskriminasikan perempuan. Mayoritas ulama berpendapat

69



bahwa salah satu syarat menjadi hakim adalah harus berjenis kelamin laki-laki (dzukurah)
(Mugoddas, 2011, p. 1). Namun, pandangan ini mendapat tantangan dari kalangan minoritas
ulama, khususnya dari mazhab Hanafi, yang memperbolehkan perempuan menjadi hakim meski
hanya terbatas pada perkara perdata. Pengaruh pandangan mayoritas ulama ini terlihat jelas
dalam masyarakat Indonesia, mayoritas bermazhab Syafi'i. Anggapan bahwa hanya laki-laki yang
layak menjadi hakim memperkuat stereotip bahwa perempuan hanyalah pelengkap bagi laki-laki,
sebuah pandangan yang juga dipengaruhi oleh budaya Jawa yang berakulturasi dengan tradisi
Islam Arab.

Berangkat dari latar belakang tersebut, Djazimah berusaha membangun wacana yang lebih
inklusif, dengan menekankan bahwa pemahaman mayoritas fugaha yang membatasi peran
perempuan sebagai hakim lebih disebabkan oleh konteks sosial-historis dan sosial-politik yang
patriarki. Namun, dalam konteks sosial-politik Indonesia saat ini, Djazimah menegaskan bahwa
negara telah membuka peluang yang lebih luas bagi perempuan untuk berperan di ranah publik,
termasuk sebagai hakim di semua lingkungan peradilan. Pandangannya ini didasarkan pada teori

perubahan hukum dan sosial yang ia kembangkan dalam karya-karyanya.

Kedudukan Hakim Perempuan di Negara-Negara Muslim

Djazimah menggambarkan kedudukan hakim perempuan di beberapa negara-negara
muslim, seperti Indonesia, Malaysia, Pakistan dan Sudan. Pada empat negara muslim ini, semua
menyatakan bahwa perempuan dapat menjadi hakim pada semua peradilan (Umar, 2021, pp. 225).
Kekurangan dalam buku ini adalah, di sini Djazimah tidak menyajikan negara-negara yang
menentang perempuan menjadi hakim pada peradilan. Hal ini bertujuan sebagai pembanding,
sehingga dapat membuka wawasan pembaca mengenai beragam pendapat dengan alasan tertentu
tentang hakim perempuan di negara-negara muslim.

Di Indonesia, Djazimah menjelaskan adanya peluang yang sama bagi laki-laki dan
perempuan untuk menjadi hakim. Ini dapat dilihat dalam UUD 1945 yang secara nyata telah
mengakui adanya kesetaraan laki-laki dan perempuan. Selain itu, Indonesia telah memiliki
Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia dan Indonesia sendiri telah
meratifikasi Konvensi Anti Diskriminasi terhadap Perempuan (CEDAW). Kemudian pada Pasal 13
UU Nomor 3 Tahun 2006 tentang Perubahan Atas UU Nomor 7 Tahun 1989 tentang Peradilan
Agama, yang menyebutkan syarat-syarat menjadi hakim, yaitu: warga negara Indonesia;
beragama Islam; bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa; setia kepada Pancasila dan Undang-
Undang Dasar 1945; sarjana syari’ah dan/atau sarjana hukum yang menguasai hukum Islam; sehat
jasmani dan rohani; berwibawa, jujur, adil, dan berkelakuan tidak tercela; bukan bekas anggota
organisasi terlarang partai komunis Indonesia termasuk organisasi massanya, atau bukan orang
yang terlibat langsung dalam Gerakan 30 September/Partai Komunis Indonesia.

Sedangkan di Malaysia, menurut hemat penulis Djazimah tidak konsisten dalam penjelasan
kedudukan perempuan menjadi hakim. Dalam tabel nomor 6 tentang Metrik Pemetaan Perbedaan
Pendapat Status Hakim Perempuan, Djazimah berpendapat bahwa perempuan dapat menjadi
hakim pada semua lembaga peradilan dengan dua alasan. Pertama, Konstitusi Federal Malaysia

mengamanatkan tidak ada diskriminasi jenis kelamin bagi calon hakim. Kedua, program

70



kesetaraan gender. Akan tetapi dalam pendahuluannya, Djazimah mengatakan bahwa Malaysia
cenderung tidak memperbolehkan perempuan menjadi hakim (Muqoddas, 2011, p. 6).

Jika kita lihat di Pakistan dan Sudan, penerimaan terhadap perempuan dalam ranah publik
lebih progresif dibandingkan Malaysia. Walaupun, sebagaimana yang kita ketahui bahwa
Pakistan menepatkan Islam sebagai agama resmi negara dan syari’ah sebagai sumber hukum
utama dalam tata hukum yang berlaku di masyarakat. Ada dua alasan yang memperbolehkan
wanita menjadi hakim pada semua peradilan di Pakistan dan Sudan. Pertama, Fatwa Ulama
setempat membolehkan perempuan menjadi hakim dan kepala negara. Kedua, gerakan dan

kesadaran perempuan telah merambah ke berbagai bidang kehidupan (Muqoddas, 2011, p. 225).

Kontroversi Hakim Perempuan Perpsektif Djazimah Muqoddas

Secara normatif, para ulama umumnya sepakat bahwa perempuan setara dengan laki-laki
dalam kedudukan sebagai manusia dan hamba Allah (QS. Al-Hujurat: 13, An-Nisa”: 1, Al-Isra”:
70). Sebagai hamba Allah, perempuan memiliki kemerdekaan penuh untuk menjalankan ibadah
sama seperti laki-laki (QS. Ali-Imran: 3). Perempuan juga diakui memiliki sejumlah hak dan
kewajiban (QS. An-Nisa’: 32), termasuk hak untuk menikmati hasil usahanya (QS. An-Nisa”: 124,
Ali Imran: 195), meningkatkan kualitas dirinya, serta melaksanakan amar ma’ruf nahi mungkar
(QS. At-Taubah: 71). Namun, ketika kesetaraan ini diterapkan dalam tataran operasional yang
bersifat praktis, muncul berbagai perdebatan yang panjang sepanjang sejarah kemanusiaan
(Mulia, 2008, p. 70).

Djazimah Muqoddas menjelaskan kontroversi mengenai hakim perempuan dalam Islam
dengan membaginya menjadi tiga kelompok pandangan, masing-masing didukung oleh argumen
yang berbeda. Pertama, perempuan tidak sah menjadi hakim secara mutlak. Kelompok pertama
berpendapat bahwa perempuan tidak sah menjadi hakim dalam konteks apa pun. Pandangan ini
dianut oleh Imam Syafi’i, Imam Malik, Imam Hanbali, Al-Baghdadi, Al-Mawardi, dan Ibn
Khaldun, yang mensyaratkan jenis kelamin laki-laki sebagai syarat sahnya seorang hakim. Ulama
lain yang menyebutkan syarat ini antara lain Ibnu Rusyd dalam Bidayat al-Mujtahid, Wahbah Az-
Zuhaili dalam Al-Figh Al-Islami wa Adillatuh, dan Noryamin Aini. Alasan utama penolakan ini
adalah anggapan bahwa perempuan memiliki kekurangan dan kelemahan, baik dalam hal
kecerdasan, wawasan, maupun interaksi sosial (Bahnasawi, 1996, pp. 293-294). Mereka
menganggap bahwa kelemahan akal perempuan menjadikannya tidak layak untuk menduduki
jabatan yudikatif, yang menurut mereka memerlukan kesempurnaan akal dan pertimbangan
(Ismail, 1994, p. 65). Pandangan ini didukung oleh dalil naqli yang diambil dari QS. An-Nisa” ayat
34 dan 59, serta Al-Baqarah: 228, dan hadis Nabi yang berbunyi: lan yufliha gaumun walau amruhum
imraatan (tidak akan berhasil suatu kaum yang dipimpin oleh seorang perempuan). Selain itu,
mereka juga menggunakan dalil aqli dan ijtihad, termasuk ijmak dan giyas (analogis) terhadap
larangan perempuan menjadi imam shalat (Muqoddas, 2011, p. 92).

Kedua, perempuan dapat menjadi hakim untuk perkara perdata, tidak untuk pidana
(gishash, hudud, dan ta’zir). Kelompok kedua membolehkan perempuan menjadi hakim dalam
perkara perdata, tetapi menolak keterlibatan perempuan dalam perkara pidana. Pandangan ini
dianut oleh Imam Hanafi, Asy-Syaukani, dan Zamakhsyari. Mereka berpendapat bahwa jika

perempuan dapat menjadi saksi dalam perkara perdata, maka ia juga dapat menjadi hakim dalam

71



urusan muamalah (perdata). Dasar hukum yang mereka gunakan adalah dalil naqli dari QS. An-
Nisa’ ayat 34 dan 59, serta hadis Nabi yang sama seperti yang digunakan oleh kelompok pertama.
Namun, corak penafsiran mereka lebih tematik dan kontekstual, serta mempertimbangkan
perubahan kondisi sosial politik dan budaya. Berdasarkan dalil aqli dan naqli, kelompok ini
menerima perempuan sebagai hakim dalam perkara perdata, tetapi tidak dalam perkara pidana
(Mugoddas, 2011, p. 92).

Ketiga, perempuan dapat menjadi hakim dalam semua perkara (perdata dan pidana).
Kelompok ketiga mengizinkan perempuan menjadi hakim dalam semua jenis perkara, baik
perdata maupun pidana. Pandangan ini didukung oleh Ibnu Jarir Ath-Thabari, Ibnu Hazm,
Muhammad bin Hasan, Muhammad Abduh, Allamah Thabathaba’i, Nasr Hamid Abu Zaid, dan
M. Quraisy Shihab. Dasar hukum yang mereka gunakan termasuk dalil naqli dari QS. Al-Hujurat:
13, An-Nisa”: 1, Al-Isra’: 70, Ali-Imran: 3, An-Nisa”: 32, An-Nisa”: 124, Ali-Imran: 195, dan At-
Taubah: 71, serta hadits yang sama (Umar, 2021, pp. 72-73). Mereka juga mendukung pandangan
mereka dengan dalil aqli, ijmak, giyas, dan mashlahah. Penafsiran mereka terhadap teks-teks hukum
lebih tematik dan kontekstual, dan mereka menganggap bahwa perubahan kondisi sosial politik
dan budaya memungkinkan perempuan menjadi hakim dalam semua jenis perkara.

Berdasarkan ketiga klasifikasi tersebut, Djazimah merumuskan beberapa kesimpulan
(Mugoddas, 2011, pp. 92-93). Pertama, ulama fuqaha klasik dan modern umumnya menetapkan
kedudukan hukum perempuan sebagai hakim berdasarkan dalil naqli dan aqli. Kedua, penafsiran
terhadap dalil-dalil tersebut, serta kondisi sosial politik dan budaya, mempengaruhi keputusan
hukum terkait perempuan sebagai hakim. Ketiga, perbedaan pendapat ini dapat digolongkan
menjadi tiga: ulama yang membolehkan perempuan menjadi hakim dalam perkara tertentu,
ulama yang menolak secara mutlak, dan ulama yang moderat. Nasaruddin Umar (2021, pp. 268-
290), dalam Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur’an, menyebutkan adanya bias gender
dalam pemahaman teks. Bias ini dapat berasal dari pembakuan tanda huruf, tanda baca, dan
gira’at; pengertian kosa kata (mufradat); penggunaan dlamir, istisna’, dan ‘atahf; serta struktur
bahasa, kamus bahasa Arab, metode tafsir, pembukuan, dan pembakuan kitab-kitab fikih. Bias
gender ini menyebabkan perbedaan pendapat di kalangan ulama dalam menentukan kedudukan

perempuan sebagai hakim.

Hakim Perempuan: Aplikasi Teori Perubahan Hukum dan Sosial

Diskursus tentang pemberdayaan perempuan merupakan puncak dari perjalanan pahit yang
dialami oleh wanita di seluruh dunia. Di sini, Djazimah menggambarkan kasus perempuan di
Kota Athena (Yunani) yang mengalami perlakuan sangat buruk dan cenderung diskriminatif.
Perempuan pada masa itu dianggap sebagai hewan yang mudah diperjualbelikan dan sama sekali
tidak diberi hak untuk mengelola kekayaan yang dimilikinya. Perempuan pra-Islam dianggap
sebagai aib, di mana masyarakat Jahiliyyah akan mengubur hidup-hidup anak perempuan

mereka. Hal ini dijelaskan dalam Surat an-Nahl ayat 58-59:

“Dan apabila seseorang dari mereka diberi kabar dengan (kelahiran) anak perempuan, hitamlah (merah
padamlah) mukanya, dan dia sangat marah (58). la menyembunyikan dirinya dari orang banyak, disebabkan
buruknya berita yang disampaikan kepadanya. Apakah dia akan memeliharanya dengan menanggung

72



kehinaan ataukah akan menguburkannya ke dalam tanah (hidup-hidup)? Ketahuilah, alangkah buruknya apa
yang mereka tetapkan itu (59).”

Islam hadir dengan seperangkat nilai yang secara bertahap merevolusi pandangan manusia
terhadap perempuan di dunia Arab. Perlahan tapi pasti, syari’at Islam mulai mengangkat harkat
dan martabat kaum perempuan dari diskriminasi yang berkepanjangan. Rasulullah melakukan
rekonstruksi terhadap cara pandang masyarakat Arab yang memandang perempuan sebagai aib,
menjadi perempuan setara dengan laki-laki. Sejarah telah menunjukkan bahwa pada masa Nabi,
kedudukan perempuan bukan hanya sebagai istri, pendamping, dan pelengkap laki-laki saja,
tetapi juga dipandang sebagai manusia yang memiliki kedudukan setara dalam hak dan
kewajiban dengan manusia lainnya di hadapan Tuhan (Muqoddas, 2011, p. 196).

Dari sini, Djazimah telah menerapkan teori perubahan hukum dan sosial dengan
menggambarkan kedudukan perempuan pra-Islam dan setelah adanya Islam di Arab. Kedudukan
perempuan dalam hukum Islam tampaknya telah mengalami pencerahan yang cukup signifikan,
hanya saja terjadi polemik di kalangan ulama terkait kapasitas perempuan sebagai hakim. Hal ini
tidak terlepas dari kondisi sosial yang memandangnya saat itu. Kondisi sosial, budaya, dan
struktur masyarakat tertentu diduga kuat memiliki pengaruh besar terhadap pemikiran para
ulama dalam memandang kedudukan perempuan sebagai hakim.

Selanjutnya, Djazimah mencontohkan Imam Malik dan Imam Syafi’i yang berpendapat
bahwa perempuan tidak sah menjadi hakim. Pendapat ini dapat dipahami, karena perempuan-
perempuan di Hijaz (di mana Maliki dan Syafi’i pernah tinggal) masih sangat terkait dengan
struktur sosial ke-Araban yang cenderung eksklusif dan terbiasa dengan tradisi pingitan. Berbeda
dengan Imam Abu Hanifah yang menyatakan bahwa perempuan boleh menjadi hakim. Hanafi
hidup di kawasan Irak, di mana akulturasi budaya asing sudah sangat kental. Jadi, sangat wajar
jika pendapat Abu Hanifah berbeda dengan pendapat Maliki dan Syafi’i, karena pemikiran
mereka dilatarbelakangi oleh kondisi sosio-historis dan sosio-politik yang berbeda pula.

Selain Djazimah, Nasr Hamid Abu Zaid dalam menafsirkan ayat tentang kepemimpinan,
ingin menyampaikan bahwa ketetapan tersebut hanya merupakan deskripsi tentang perbedaan
ekonomi dan sosial yang terjadi di antara manusia, yaitu perbedaan yang disebabkan oleh hukum
perubahan sosial, atau oleh hukum yang muncul sesuai dengan kondisi wacana al-Qur’an yang
bersifat sosiologis. Tujuannya adalah memberikan nasihat dan pelajaran. Oleh karena itu, Allah
meninggikan sebagian manusia atas sebagian yang lain harus dipahami sebagai ungkapan
deskriptif untuk mengambil pelajaran atas realitas yang diharapkan akan berubah di masa depan
demi terwujudnya keadilan. Di sini terlihat Nasr mengakui adanya perubahan hukum dan sosial
dalam teori hermeneutik dalam menafsirkan sebuah teks, yaitu dengan melihat kondisi sosial dan
politik pada saat teks tersebut turun dan menerapkan nilai-nilai universal pada teks tersebut
untuk diterapkan pada zaman sekarang (Mu’ammar, dkk., 2012, pp. 210-211).

Dari penjelasan di atas, menurut hemat penulis Djazimah lebih condong pada teori
perubahan hukum dan sosial yang dikemukakan oleh Ibnu Qayyim al-Jauziyyah. Menurutnya,
penerapan prinsip-prinsip dan asas-asas hukum Islam di masyarakat hendaknya koheren dengan
perubahan hukum Islam sesuai dengan situasi dan kondisi dalam masyarakat Muslim itu sendiri.
Logika semacam ini sesuai dengan kaidah hukum Islam yang menyatakan, “Berubahnya suatu

hukum hendaknya disesuaikan dengan situasi, kondisi, waktu, dan tempatnya,” serta merujuk

73



pada tujuan hukum Islam yang bersifat umum, yaitu “Meniadakan kemudharatan dan
mendahulukan kemaslahatan umum” (Muqoddas, 2011, pp. 71-72). Menurut teori ini, Djazimah
berkesimpulan bahwa kedudukan perempuan sebagai hakim di peradilan dapat diterima dan
diakui eksistensinya. Bahkan, jika memperhatikan tujuan hukum Islam, maka kedudukan hakim
perempuan dapat diterima sepanjang ia dapat menjamin keadilan dan kemaslahatan bagi seluruh

umat manusia.

Kesimpulan

Analisis terhadap pandangan Djazimah Muqoddas menunjukkan bahwa penerapan teori
perubahan hukum dan sosial memberikan landasan yang kuat untuk menerima perempuan
sebagai hakim dalam sistem peradilan Islam. Muqoddas berargumen bahwa tidak terdapat dalil
qath’iy yang secara tegas melarang perempuan untuk memegang posisi hakim, baik dalam perkara
perdata maupun pidana. Melalui pendekatan ini, Muqoddas berupaya menanggapi pandangan
tradisional yang sering kali membatasi peran perempuan berdasarkan interpretasi teks-teks klasik
dan norma-norma sosial yang berlaku. Dia mengedepankan prinsip keadilan dan kemaslahatan
umum sebagai dasar utama yang mendukung keterlibatan perempuan dalam sistem peradilan.
Artikel ini menegaskan bahwa pandangan Muqoddas mencerminkan evolusi pemikiran dalam
hukum Islam yang beradaptasi dengan perubahan kondisi sosial dan politik. Dengan merujuk
pada teori perubahan hukum dan sosial, serta perbandingan dengan pendapat ulama dari
berbagai mazhab, Muqoddas memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan
perspektif tentang peran perempuan dalam ranah publik. Temuan ini tidak hanya memperluas
cakrawala pemahaman hukum Islam, tetapi juga mendukung upaya pemberdayaan perempuan

dalam masyarakat modern, berlandaskan pada prinsip keadilan dan kesetaraan yang universal.

Daftar Pustaka

Bahnasawi, S. A. (1996). Wawasan Sistem Politik Islam. Jakarta: Pustaka Al-Kausar.
Ismail, M. S. (1994). Hadits Nabi yang Tekstual dan Kontekstual. Jakarta: Bulan Bintang.

Jupriono, S. D. (1997). Betina, Wanita, Perempuan: Telaah Semantik Leksikal, Simantik Historis,
Pragmatik. Jurnal FSU Limelight, 5(1), Juli 1997.

Mu’ammar, M. A, & Hasan, A. W. (2012). Studi Islam Perspektif Insider/Outsider (Cet. I).
Yogyakarta: IRCiSoD.

Mulia, S. M. (2008). Menuju Kemandirian Politik Perempuan (Upaya Mengakhiri Depolitisasi
Perempuan di Indonesia) (Cet. I). Yogyakarta: Kibar Press.

Mugqoddas, D. (2011). Kontroversi Hakim Perempuan Pada Peradilan Islam di Negara-Negara
Muslim. Yogyakarta: LKiS.

Umar, N. (2001). Argumen Kesetaraan Jender Perspektif al-Qur’an (Cet. II). Jakarta: Paramadina.

Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2006 tentang Perubahan Atas Undang-Undang Nomor 7 Tahun
1989 tentang Peradilan Agama.

74



