
 

 

67 

 

 

Reinterpretasi Kedudukan Hakim Perempuan: Analisis Pandangan 

Djazimah Muqoddas dalam Perspektif Teori Perubahan Hukum dan 

Sosial 
 

Khamim 

Politeknik Negeri  Pontianak,  Indonesia  

khamim.sahid@gmai l .com 
 

K e y w o r d  

 

A b s t r a c t  

Djazimah Muqoddas, 

Hakim Perempuan, 

Hukum Islam, Teori 

Perubahan Hukum dan 

Sosial, Indonesia 
 

Artikel ini menelaah pandangan Djazimah Muqoddas terkait 

kedudukan hakim perempuan dalam sistem peradilan Islam melalui 

lensa teori perubahan hukum dan sosial. Penelitian ini 

mengidentifikasi celah dalam literatur mengenai penerimaan hakim 

perempuan di negara-negara Muslim dan menganalisis pandangan 

ulama klasik serta kontemporer terkait peran perempuan sebagai 

hakim. Dengan menggunakan metode kajian pustaka dan analisis 

kritis, artikel ini mengungkap bahwa Muqoddas mendukung 

penerimaan hakim perempuan dalam seluruh jenis perkara, 

berdasarkan prinsip teori perubahan hukum yang dikaitkan dengan 

konteks sosial dan politik. Temuan penelitian memberikan kontribusi 

signifikan dalam perdebatan hukum perempuan menjadi pemimpin, 

khususnya di lembaga peradilan. 

*correspondence Author 

© 2024. The author(s). Publised by Tribakti Press. 
This Publication is licensed under CC BY license (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:khamim.sahid@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 

Pendahuluan 

Perbedaan antara laki-laki dan perempuan selalu menjadi sumber perdebatan yang 

kompleks (Jupriono, 1997), baik dari segi substansi biologis maupun peran sosial yang mereka 

emban dalam masyarakat. Perbedaan anatomi biologis antara kedua jenis kelamin memang jelas 

terlihat, namun dampak dari perbedaan tersebut memicu berbagai perdebatan yang tidak 

berkesudahan. Hal ini disebabkan oleh kenyataan bahwa perbedaan jenis kelamin secara biologis 

(seks) sering kali melahirkan seperangkat konsep budaya yang spesifik (Umar, 2021, p. 1). 

Interpretasi budaya terhadap perbedaan jenis kelamin inilah yang kemudian mempengaruhi 

distribusi peran antara laki-laki dan perempuan, terutama dalam konteks penetapan hukum yang 

mengatur posisi perempuan sebagai hakim dalam lembaga peradilan. 

Kondisi sosial, budaya, dan struktur masyarakat tertentu diduga memiliki pengaruh 

signifikan terhadap pemikiran para ulama dalam menentukan posisi perempuan sebagai hakim. 

Hal ini dapat dilihat dari mayoritas ulama mazhab yang berpendapat bahwa salah satu syarat 

menjadi hakim adalah berjenis kelamin laki-laki (dzukurah). Di sisi lain, terdapat pandangan dari 

sebagian kecil ulama mazhab, seperti Abu Hanifah, yang hanya memperbolehkan perempuan 

menjadi hakim dalam perkara perdata (muamalah) saja, bukan dalam perkara pidana. Perbedaan 

pandangan ini tidak terlepas dari latar belakang sosio-historis dan sosio-politik yang melingkupi 

tempat dan waktu para ulama tersebut hidup. 

Dalam mengklasifikasikan kontroversi mengenai hakim perempuan, Djazimah membagi 

pendapat ulama menjadi tiga kelompok. Pertama, kelompok yang menyatakan bahwa perempuan 

tidak sah menjadi hakim dalam kondisi apa pun. Pandangan ini dipegang oleh Imam Syafi’i, 

Imam Malik, Imam Hanbali, Al-Baghdadi, Al-Mawardi, dan Ibn Khaldun. Kedua, kelompok yang 

memperbolehkan perempuan menjadi hakim dalam perkara perdata, tetapi tidak dalam perkara 

pidana, yang didukung oleh Imam Hanafi, asy-Syaukani, dan Zamakhsyari. Ketiga, kelompok 

yang membolehkan perempuan menjadi hakim dalam semua jenis perkara, baik perdata maupun 

pidana, dengan pendukung seperti Ibnu Jarir ath-Thabari, Ibnu Hazm, Muhammad bin Hasan, 

Muhammad Abduh, Allamah Thabathaba’i, Nasr Hamid Abu Zaid, M. Quraisy Shihab, dan 

Djazimah Muqaddas (2011, pp. 91-92) sendiri. 

Pandangan yang mensyaratkan jenis kelamin laki-laki sebagai hakim telah berkembang di 

kalangan masyarakat Indonesia, yang mayoritasnya mengikuti mazhab Syafi’i. Kepercayaan yang 

tinggi terhadap ulama mazhab inilah yang melatarbelakangi penulisan buku oleh Djazimah. 

Walaupun secara yuridis Indonesia telah mengakui kebolehan perempuan menjadi hakim, 

sebagaimana tercantum dalam UU Nomor 3 Tahun 2006 tentang Perubahan atas UU Nomor 7 

Tahun 1989 tentang Peradilan Agama, realitas di lapangan menunjukkan bahwa budaya patriarki 

masih sangat kuat dalam pandangan mayoritas masyarakat Indonesia. Untuk mengubah budaya 

ini diperlukan usaha yang tidak ringan, termasuk melalui publikasi ilmiah seperti buku yang 

ditulis oleh Djazimah. 

 

Metode 

Metode penelitian dalam artikel ini berfokus pada kajian mendalam terhadap karya 

Djazimah Muqoddas, khususnya bukunya yang berjudul Kontroversi Hakim Perempuan pada 

Peradilan Islam di Negara-Negara Muslim. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 



69 

dengan analisis komparatif untuk mengeksplorasi berbagai pendapat ulama tentang kedudukan 

hakim perempuan dalam peradilan Islam seperti yang dibahas oleh Muqoddas. Penulis mengkaji 

dan membandingkan argumen-argumen yang disajikan oleh Muqoddas dengan pandangan ulama 

klasik dan modern, serta teori perubahan hukum dan sosial. Dengan pendekatan ini, artikel ini 

bertujuan untuk menggali bagaimana Muqoddas merumuskan posisinya dalam konteks 

perubahan sosial dan hukum, serta untuk mengevaluasi relevansi dan implikasi pendapatnya 

dalam diskursus hukum Islam kontemporer. 

 

Sekilas tentang Djazimah Muqoddas 

Dr. Hj. Djazimah Muqoddas, S.H., M.Hum., lahir di Yogyakarta pada tanggal 20 Mei 1954. 

Ia menikah dengan dr. H. Mohammad Rifai, SpS, SpKP, dan dikaruniai dua orang anak, yaitu 

Rima Khusniati dan Irfan Yunianto. Kehidupan keluarga Djazimah semakin lengkap dengan 

kehadiran dua cucu, Mohammad Farhan dan Muhammad Hanif Abdurrasyid. Ia meraih gelar 

Doktor dalam bidang Ilmu Hukum dari UIN Sunan Gunung Jati pada tahun 2010. Perjalanan 

pendidikannya dimulai dari SD Muhammadiyah Purwodiningratan pada tahun 1966, dilanjutkan 

ke SLTP Madrasah Mualimmat Muhammadiyah pada tahun 1971, dan SLTA pada tahun 1974. Ia 

menempuh dua kali studi S-1, yaitu di Fakultas Syari’ah IAIN Sunan Kalijaga pada tahun 1978 dan 

S-1 Hukum di Universitas Merdeka Madiun pada tahun yang sama. Djazimah kemudian 

memperoleh gelar Magister Humaniora (M.Hum.) di bidang Hukum Bisnis dari STIH IBLAM 

pada tahun 2001 (Muqoddas, 2011, pp. 295-297). 

Karier Djazimah di lingkungan peradilan agama dimulai sejak ia menjadi Calon Pegawai 

Negeri Sipil (CPNS) di Pengadilan Agama (PA) Kodya Madiun pada tahun 1981. Ia kemudian 

menjabat sebagai Panitera Pengganti di tempat yang sama pada tahun 1983, dan pada tahun 1986 

diangkat menjadi Hakim Agama di PA Kodya Madiun. Pengalaman sebagai hakim terus berlanjut 

di PA Jakarta Selatan pada tahun 1991, PA Jakarta Timur pada tahun 1998, dan sebagai Wakil 

Ketua PA Jakarta Utara pada tahun 2002. Selanjutnya, ia menjabat Wakil Ketua PA Jakarta Pusat 

pada tahun 2003 dan Ketua PA Jakarta Pusat pada tahun 2004. Sejak tahun 2006 hingga saat ini, 

Djazimah menjabat sebagai Hakim Tinggi di Pengadilan Tinggi Agama (PTA) Yogyakarta. 

Kontribusi ilmiah Djazimah salah satunya diwujudkan dalam bentuk buku berjudul, 

Kontroversi Hakim Perempuan pada Peradilan Islam di Negara-Negara Muslim, yang merupakan hasil 

dari disertasi doktoralnya yang berjudul Hakim Perempuan di Peradilan Agama (Studi 

Komparatif tentang Kedudukan Hukum Hakim Perempuan Menurut Fuqaha dan Peraturan 

Perundang-Undangan di Negara-Negara Muslim). Selain itu, ia juga menulis berbagai karya 

ilmiah lainnya, termasuk tesis berjudul Zakat dan Pajak Bagi Umat Islam di Indonesia, serta 

beberapa skripsi dan risalah yang membahas berbagai aspek hukum Islam dan sosial. Motivasi 

utama Djazimah dalam menulis buku Kontroversi Hakim Perempuan pada Peradilan Islam di 

Negara-Negara Muslim berasal dari pengalamannya sebagai hakim perempuan di Peradilan 

Agama, di mana ia menyaksikan secara langsung minimnya keterlibatan perempuan dalam posisi 

strategis. Hal ini juga sejalan dengan budaya patriarki yang masih kuat dalam masyarakat, yang 

membatasi perempuan untuk berpartisipasi secara penuh di ruang publik. 

Secara doktrinal, kegelisahan Djazimah juga dipicu oleh interpretasi klasik dalam kitab-kitab 

fikih yang sering kali dianggap mendiskriminasikan perempuan. Mayoritas ulama berpendapat 



70 

bahwa salah satu syarat menjadi hakim adalah harus berjenis kelamin laki-laki (dzukurah) 

(Muqoddas, 2011, p. 1). Namun, pandangan ini mendapat tantangan dari kalangan minoritas 

ulama, khususnya dari mazhab Hanafi, yang memperbolehkan perempuan menjadi hakim meski 

hanya terbatas pada perkara perdata. Pengaruh pandangan mayoritas ulama ini terlihat jelas 

dalam masyarakat Indonesia, mayoritas bermazhab Syafi’i. Anggapan bahwa hanya laki-laki yang 

layak menjadi hakim memperkuat stereotip bahwa perempuan hanyalah pelengkap bagi laki-laki, 

sebuah pandangan yang juga dipengaruhi oleh budaya Jawa yang berakulturasi dengan tradisi 

Islam Arab. 

Berangkat dari latar belakang tersebut, Djazimah berusaha membangun wacana yang lebih 

inklusif, dengan menekankan bahwa pemahaman mayoritas fuqaha yang membatasi peran 

perempuan sebagai hakim lebih disebabkan oleh konteks sosial-historis dan sosial-politik yang 

patriarki. Namun, dalam konteks sosial-politik Indonesia saat ini, Djazimah menegaskan bahwa 

negara telah membuka peluang yang lebih luas bagi perempuan untuk berperan di ranah publik, 

termasuk sebagai hakim di semua lingkungan peradilan. Pandangannya ini didasarkan pada teori 

perubahan hukum dan sosial yang ia kembangkan dalam karya-karyanya. 

 

Kedudukan Hakim Perempuan di Negara-Negara Muslim 

Djazimah menggambarkan kedudukan hakim perempuan di beberapa negara-negara 

muslim, seperti Indonesia, Malaysia, Pakistan dan Sudan. Pada empat negara muslim ini, semua 

menyatakan bahwa perempuan dapat menjadi hakim pada semua peradilan (Umar, 2021, pp. 225). 

Kekurangan dalam buku ini adalah, di sini Djazimah tidak menyajikan negara-negara yang 

menentang perempuan menjadi hakim pada peradilan. Hal ini bertujuan sebagai pembanding, 

sehingga dapat membuka wawasan pembaca mengenai beragam pendapat dengan alasan tertentu 

tentang hakim perempuan di negara-negara muslim. 

Di Indonesia, Djazimah menjelaskan adanya peluang yang sama bagi laki-laki dan 

perempuan untuk menjadi hakim. Ini dapat dilihat dalam UUD 1945 yang secara nyata telah 

mengakui adanya kesetaraan laki-laki dan perempuan. Selain itu, Indonesia telah memiliki 

Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia dan Indonesia sendiri telah 

meratifikasi Konvensi Anti Diskriminasi terhadap Perempuan (CEDAW). Kemudian pada Pasal 13 

UU Nomor 3 Tahun 2006 tentang Perubahan Atas UU Nomor 7 Tahun 1989 tentang Peradilan 

Agama, yang menyebutkan syarat-syarat menjadi hakim, yaitu: warga negara Indonesia; 

beragama Islam; bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa; setia kepada Pancasila dan Undang-

Undang Dasar 1945; sarjana syari’ah dan/atau sarjana hukum yang menguasai hukum Islam; sehat 

jasmani dan rohani; berwibawa, jujur, adil, dan berkelakuan tidak tercela; bukan bekas anggota 

organisasi terlarang partai komunis Indonesia termasuk organisasi massanya, atau bukan orang 

yang terlibat langsung dalam Gerakan 30 September/Partai Komunis Indonesia. 

Sedangkan di Malaysia, menurut hemat penulis Djazimah tidak konsisten dalam penjelasan 

kedudukan perempuan menjadi hakim. Dalam tabel nomor 6 tentang Metrik Pemetaan Perbedaan 

Pendapat Status Hakim Perempuan, Djazimah berpendapat bahwa perempuan dapat menjadi 

hakim pada semua lembaga peradilan dengan dua alasan. Pertama, Konstitusi Federal Malaysia 

mengamanatkan tidak ada diskriminasi jenis kelamin bagi calon hakim. Kedua, program 



71 

kesetaraan gender. Akan tetapi dalam pendahuluannya, Djazimah mengatakan bahwa Malaysia 

cenderung tidak memperbolehkan perempuan menjadi hakim (Muqoddas, 2011, p. 6). 

Jika kita lihat di Pakistan dan Sudan, penerimaan terhadap perempuan dalam ranah publik 

lebih progresif dibandingkan Malaysia. Walaupun, sebagaimana yang kita ketahui bahwa 

Pakistan menepatkan Islam sebagai agama resmi negara dan syari’ah sebagai sumber hukum 

utama dalam tata hukum yang berlaku di masyarakat. Ada dua alasan yang memperbolehkan 

wanita menjadi hakim pada semua peradilan di Pakistan dan Sudan. Pertama, Fatwa Ulama 

setempat membolehkan perempuan menjadi hakim dan kepala negara. Kedua, gerakan dan 

kesadaran perempuan telah merambah ke berbagai bidang kehidupan (Muqoddas, 2011, p. 225). 

 

Kontroversi Hakim Perempuan Perpsektif Djazimah Muqoddas 

Secara normatif, para ulama umumnya sepakat bahwa perempuan setara dengan laki-laki 

dalam kedudukan sebagai manusia dan hamba Allah (QS. Al-Hujurat: 13, An-Nisa’: 1, Al-Isra’: 

70). Sebagai hamba Allah, perempuan memiliki kemerdekaan penuh untuk menjalankan ibadah 

sama seperti laki-laki (QS. Ali-Imran: 3). Perempuan juga diakui memiliki sejumlah hak dan 

kewajiban (QS. An-Nisa’: 32), termasuk hak untuk menikmati hasil usahanya (QS. An-Nisa’: 124, 

Ali Imran: 195), meningkatkan kualitas dirinya, serta melaksanakan amar ma’ruf nahi mungkar 

(QS. At-Taubah: 71). Namun, ketika kesetaraan ini diterapkan dalam tataran operasional yang 

bersifat praktis, muncul berbagai perdebatan yang panjang sepanjang sejarah kemanusiaan 

(Mulia, 2008, p. 70). 

Djazimah Muqoddas menjelaskan kontroversi mengenai hakim perempuan dalam Islam 

dengan membaginya menjadi tiga kelompok pandangan, masing-masing didukung oleh argumen 

yang berbeda. Pertama, perempuan tidak sah menjadi hakim secara mutlak. Kelompok pertama 

berpendapat bahwa perempuan tidak sah menjadi hakim dalam konteks apa pun. Pandangan ini 

dianut oleh Imam Syafi’i, Imam Malik, Imam Hanbali, Al-Baghdadi, Al-Mawardi, dan Ibn 

Khaldun, yang mensyaratkan jenis kelamin laki-laki sebagai syarat sahnya seorang hakim. Ulama 

lain yang menyebutkan syarat ini antara lain Ibnu Rusyd dalam Bidayat al-Mujtahid, Wahbah Az-

Zuhaili dalam Al-Fiqh Al-Islami wa Adillatuh, dan Noryamin Aini. Alasan utama penolakan ini 

adalah anggapan bahwa perempuan memiliki kekurangan dan kelemahan, baik dalam hal 

kecerdasan, wawasan, maupun interaksi sosial (Bahnasawi, 1996, pp. 293-294). Mereka 

menganggap bahwa kelemahan akal perempuan menjadikannya tidak layak untuk menduduki 

jabatan yudikatif, yang menurut mereka memerlukan kesempurnaan akal dan pertimbangan 

(Ismail, 1994, p. 65). Pandangan ini didukung oleh dalil naqli yang diambil dari QS. An-Nisa’ ayat 

34 dan 59, serta Al-Baqarah: 228, dan hadis Nabi yang berbunyi: lan yufliha qaumun walau amruhum 

imraatan (tidak akan berhasil suatu kaum yang dipimpin oleh seorang perempuan). Selain itu, 

mereka juga menggunakan dalil aqli dan ijtihad, termasuk ijmak dan qiyas (analogis) terhadap 

larangan perempuan menjadi imam shalat (Muqoddas, 2011, p. 92). 

Kedua, perempuan dapat menjadi hakim untuk perkara perdata, tidak untuk pidana 

(qishash, hudud, dan ta’zir). Kelompok kedua membolehkan perempuan menjadi hakim dalam 

perkara perdata, tetapi menolak keterlibatan perempuan dalam perkara pidana. Pandangan ini 

dianut oleh Imam Hanafi, Asy-Syaukani, dan Zamakhsyari. Mereka berpendapat bahwa jika 

perempuan dapat menjadi saksi dalam perkara perdata, maka ia juga dapat menjadi hakim dalam 



72 

urusan muamalah (perdata). Dasar hukum yang mereka gunakan adalah dalil naqli dari QS. An-

Nisa’ ayat 34 dan 59, serta hadis Nabi yang sama seperti yang digunakan oleh kelompok pertama. 

Namun, corak penafsiran mereka lebih tematik dan kontekstual, serta mempertimbangkan 

perubahan kondisi sosial politik dan budaya. Berdasarkan dalil aqli dan naqli, kelompok ini 

menerima perempuan sebagai hakim dalam perkara perdata, tetapi tidak dalam perkara pidana 

(Muqoddas, 2011, p. 92). 

Ketiga, perempuan dapat menjadi hakim dalam semua perkara (perdata dan pidana). 

Kelompok ketiga mengizinkan perempuan menjadi hakim dalam semua jenis perkara, baik 

perdata maupun pidana. Pandangan ini didukung oleh Ibnu Jarir Ath-Thabari, Ibnu Hazm, 

Muhammad bin Hasan, Muhammad Abduh, Allamah Thabathaba’i, Nasr Hamid Abu Zaid, dan 

M. Quraisy Shihab. Dasar hukum yang mereka gunakan termasuk dalil naqli dari QS. Al-Hujurat: 

13, An-Nisa’: 1, Al-Isra’: 70, Ali-Imran: 3, An-Nisa’: 32, An-Nisa’: 124, Ali-Imran: 195, dan At-

Taubah: 71, serta hadits yang sama (Umar, 2021, pp. 72-73). Mereka juga mendukung pandangan 

mereka dengan dalil aqli, ijmak, qiyas, dan mashlahah. Penafsiran mereka terhadap teks-teks hukum 

lebih tematik dan kontekstual, dan mereka menganggap bahwa perubahan kondisi sosial politik 

dan budaya memungkinkan perempuan menjadi hakim dalam semua jenis perkara. 

Berdasarkan ketiga klasifikasi tersebut, Djazimah merumuskan beberapa kesimpulan 

(Muqoddas, 2011, pp. 92-93). Pertama, ulama fuqaha klasik dan modern umumnya menetapkan 

kedudukan hukum perempuan sebagai hakim berdasarkan dalil naqli dan aqli. Kedua, penafsiran 

terhadap dalil-dalil tersebut, serta kondisi sosial politik dan budaya, mempengaruhi keputusan 

hukum terkait perempuan sebagai hakim. Ketiga, perbedaan pendapat ini dapat digolongkan 

menjadi tiga: ulama yang membolehkan perempuan menjadi hakim dalam perkara tertentu, 

ulama yang menolak secara mutlak, dan ulama yang moderat. Nasaruddin Umar (2021, pp. 268-

290), dalam Argumen Kesetaraan Gender Perspektif al-Qur’an, menyebutkan adanya bias gender 

dalam pemahaman teks. Bias ini dapat berasal dari pembakuan tanda huruf, tanda baca, dan 

qira’at; pengertian kosa kata (mufradat); penggunaan dlamir, istisna’, dan ‘atahf; serta struktur 

bahasa, kamus bahasa Arab, metode tafsir, pembukuan, dan pembakuan kitab-kitab fikih. Bias 

gender ini menyebabkan perbedaan pendapat di kalangan ulama dalam menentukan kedudukan 

perempuan sebagai hakim. 

 

Hakim Perempuan: Aplikasi Teori Perubahan Hukum dan Sosial 

Diskursus tentang pemberdayaan perempuan merupakan puncak dari perjalanan pahit yang 

dialami oleh wanita di seluruh dunia. Di sini, Djazimah menggambarkan kasus perempuan di 

Kota Athena (Yunani) yang mengalami perlakuan sangat buruk dan cenderung diskriminatif. 

Perempuan pada masa itu dianggap sebagai hewan yang mudah diperjualbelikan dan sama sekali 

tidak diberi hak untuk mengelola kekayaan yang dimilikinya. Perempuan pra-Islam dianggap 

sebagai aib, di mana masyarakat Jahiliyyah akan mengubur hidup-hidup anak perempuan 

mereka. Hal ini dijelaskan dalam Surat an-Nahl ayat 58-59:  

 

“Dan apabila seseorang dari mereka diberi kabar dengan (kelahiran) anak perempuan, hitamlah (merah 

padamlah) mukanya, dan dia sangat marah (58). Ia menyembunyikan dirinya dari orang banyak, disebabkan 

buruknya berita yang disampaikan kepadanya. Apakah dia akan memeliharanya dengan menanggung 



73 

kehinaan ataukah akan menguburkannya ke dalam tanah (hidup-hidup)? Ketahuilah, alangkah buruknya apa 

yang mereka tetapkan itu (59).” 

 

Islam hadir dengan seperangkat nilai yang secara bertahap merevolusi pandangan manusia 

terhadap perempuan di dunia Arab. Perlahan tapi pasti, syari’at Islam mulai mengangkat harkat 

dan martabat kaum perempuan dari diskriminasi yang berkepanjangan. Rasulullah melakukan 

rekonstruksi terhadap cara pandang masyarakat Arab yang memandang perempuan sebagai aib, 

menjadi perempuan setara dengan laki-laki. Sejarah telah menunjukkan bahwa pada masa Nabi, 

kedudukan perempuan bukan hanya sebagai istri, pendamping, dan pelengkap laki-laki saja, 

tetapi juga dipandang sebagai manusia yang memiliki kedudukan setara dalam hak dan 

kewajiban dengan manusia lainnya di hadapan Tuhan (Muqoddas, 2011, p. 196).  

Dari sini, Djazimah telah menerapkan teori perubahan hukum dan sosial dengan 

menggambarkan kedudukan perempuan pra-Islam dan setelah adanya Islam di Arab. Kedudukan 

perempuan dalam hukum Islam tampaknya telah mengalami pencerahan yang cukup signifikan, 

hanya saja terjadi polemik di kalangan ulama terkait kapasitas perempuan sebagai hakim. Hal ini 

tidak terlepas dari kondisi sosial yang memandangnya saat itu. Kondisi sosial, budaya, dan 

struktur masyarakat tertentu diduga kuat memiliki pengaruh besar terhadap pemikiran para 

ulama dalam memandang kedudukan perempuan sebagai hakim. 

Selanjutnya, Djazimah mencontohkan Imam Malik dan Imam Syafi’i yang berpendapat 

bahwa perempuan tidak sah menjadi hakim. Pendapat ini dapat dipahami, karena perempuan-

perempuan di Hijaz (di mana Maliki dan Syafi’i pernah tinggal) masih sangat terkait dengan 

struktur sosial ke-Araban yang cenderung eksklusif dan terbiasa dengan tradisi pingitan. Berbeda 

dengan Imam Abu Hanifah yang menyatakan bahwa perempuan boleh menjadi hakim. Hanafi 

hidup di kawasan Irak, di mana akulturasi budaya asing sudah sangat kental. Jadi, sangat wajar 

jika pendapat Abu Hanifah berbeda dengan pendapat Maliki dan Syafi’i, karena pemikiran 

mereka dilatarbelakangi oleh kondisi sosio-historis dan sosio-politik yang berbeda pula. 

Selain Djazimah, Nasr Hamid Abu Zaid dalam menafsirkan ayat tentang kepemimpinan, 

ingin menyampaikan bahwa ketetapan tersebut hanya merupakan deskripsi tentang perbedaan 

ekonomi dan sosial yang terjadi di antara manusia, yaitu perbedaan yang disebabkan oleh hukum 

perubahan sosial, atau oleh hukum yang muncul sesuai dengan kondisi wacana al-Qur’an yang 

bersifat sosiologis. Tujuannya adalah memberikan nasihat dan pelajaran. Oleh karena itu, Allah 

meninggikan sebagian manusia atas sebagian yang lain harus dipahami sebagai ungkapan 

deskriptif untuk mengambil pelajaran atas realitas yang diharapkan akan berubah di masa depan 

demi terwujudnya keadilan. Di sini terlihat Nasr mengakui adanya perubahan hukum dan sosial 

dalam teori hermeneutik dalam menafsirkan sebuah teks, yaitu dengan melihat kondisi sosial dan 

politik pada saat teks tersebut turun dan menerapkan nilai-nilai universal pada teks tersebut 

untuk diterapkan pada zaman sekarang (Mu’ammar, dkk., 2012, pp. 210-211). 

Dari penjelasan di atas, menurut hemat penulis Djazimah lebih condong pada teori 

perubahan hukum dan sosial yang dikemukakan oleh Ibnu Qayyim al-Jauziyyah. Menurutnya, 

penerapan prinsip-prinsip dan asas-asas hukum Islam di masyarakat hendaknya koheren dengan 

perubahan hukum Islam sesuai dengan situasi dan kondisi dalam masyarakat Muslim itu sendiri. 

Logika semacam ini sesuai dengan kaidah hukum Islam yang menyatakan, “Berubahnya suatu 

hukum hendaknya disesuaikan dengan situasi, kondisi, waktu, dan tempatnya,” serta merujuk 



74 

pada tujuan hukum Islam yang bersifat umum, yaitu “Meniadakan kemudharatan dan 

mendahulukan kemaslahatan umum” (Muqoddas, 2011, pp. 71-72). Menurut teori ini, Djazimah 

berkesimpulan bahwa kedudukan perempuan sebagai hakim di peradilan dapat diterima dan 

diakui eksistensinya. Bahkan, jika memperhatikan tujuan hukum Islam, maka kedudukan hakim 

perempuan dapat diterima sepanjang ia dapat menjamin keadilan dan kemaslahatan bagi seluruh 

umat manusia. 

 

Kesimpulan 

Analisis terhadap pandangan Djazimah Muqoddas menunjukkan bahwa penerapan teori 

perubahan hukum dan sosial memberikan landasan yang kuat untuk menerima perempuan 

sebagai hakim dalam sistem peradilan Islam. Muqoddas berargumen bahwa tidak terdapat dalil 

qath’iy yang secara tegas melarang perempuan untuk memegang posisi hakim, baik dalam perkara 

perdata maupun pidana. Melalui pendekatan ini, Muqoddas berupaya menanggapi pandangan 

tradisional yang sering kali membatasi peran perempuan berdasarkan interpretasi teks-teks klasik 

dan norma-norma sosial yang berlaku. Dia mengedepankan prinsip keadilan dan kemaslahatan 

umum sebagai dasar utama yang mendukung keterlibatan perempuan dalam sistem peradilan. 

Artikel ini menegaskan bahwa pandangan Muqoddas mencerminkan evolusi pemikiran dalam 

hukum Islam yang beradaptasi dengan perubahan kondisi sosial dan politik. Dengan merujuk 

pada teori perubahan hukum dan sosial, serta perbandingan dengan pendapat ulama dari 

berbagai mazhab, Muqoddas memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan 

perspektif tentang peran perempuan dalam ranah publik. Temuan ini tidak hanya memperluas 

cakrawala pemahaman hukum Islam, tetapi juga mendukung upaya pemberdayaan perempuan 

dalam masyarakat modern, berlandaskan pada prinsip keadilan dan kesetaraan yang universal. 

  

Daftar Pustaka 

Bahnasawi, S. A. (1996). Wawasan Sistem Politik Islam. Jakarta: Pustaka Al-Kausar. 

Ismail, M. S. (1994). Hadits Nabi yang Tekstual dan Kontekstual. Jakarta: Bulan Bintang. 

Jupriono, S. D. (1997). Betina, Wanita, Perempuan: Telaah Semantik Leksikal, Simantik Historis, 

Pragmatik. Jurnal FSU Limelight, 5(1), Juli 1997. 

Mu’ammar, M. A., & Hasan, A. W. (2012). Studi Islam Perspektif Insider/Outsider (Cet. I). 

Yogyakarta: IRCiSoD. 

Mulia, S. M. (2008). Menuju Kemandirian Politik Perempuan (Upaya Mengakhiri Depolitisasi 

Perempuan di Indonesia) (Cet. I). Yogyakarta: Kibar Press. 

Muqoddas, D. (2011). Kontroversi Hakim Perempuan Pada Peradilan Islam di Negara-Negara 

Muslim. Yogyakarta: LKiS. 

Umar, N. (2001). Argumen Kesetaraan Jender Perspektif al-Qur’an (Cet. II). Jakarta: Paramadina. 

Undang-Undang Nomor 3 Tahun 2006 tentang Perubahan Atas Undang-Undang Nomor 7 Tahun 

1989 tentang Peradilan Agama. 


