Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

TAFSIR KONTEKSTUAL AYAT-AYAT
HUKUM DALAM AL-QUR’AN

Oleh:
Rokhmat”

Abstrak: Syari’ah Islam sepanjang zaman terus
dipahami dan diaktualisasikan oleh umat Islam. Upaya
pemahaman itu tentu tidak melepaskan diri dari unsur-
unsur penafsiran al-Qur’an. Penafsiran al-Qur’an,
khususnya yang terkait dengan hukum memerlukan
kejelian dan perhatian tersendiri karena historisitas
umat Islam telah menyebabkan ayat-ayat al-Qur’an
dipahami secara serampangan dan sering dilepaskan
dari pesan-pesan moralnya.

Tulisan ini berupaya melakukan usaha penafsiran
kontesktual al-Qur’an, khususnya ayat-ayat hukum.
Tapi didorong tanggung jawab untuk membumikan al-
Qur’an upaya ini diharapkan merangsang pikiran
pembaca, pendalaman dan elaborasi keseluruhan unsur-
unsur yang perlu dalam penafsiran dengan sedikit
contoh kongkrit yang dapat dicoba dan direnungkan
bersama. Selanjutnya tema-tema yang belum tersentuh
tentu memerlukan pengkajian lanjutan dari segenap
umat Islam.

Kata Kunci: Ayat Hukum, Tafsir Kontekstual.

Pendahuluan

Pada umumnya umat Islam mengakui dan meyakini bahwa
al-Qur’an merupakan Kalam Allah yang diwahyukan kepada Nabi
Muhammad saw. dalam jangka waktu kurang lebih 23 tahun.
Tujuannya adalah untuk menegakkan tatanan sosial yang adil dan
egaliter. Wahyu itu sendiri turun dan sering dibarengi oleh tuntutan
sosial baik pertanyaan atau keadaan yang membutuhkan jawaban
dan penanganan yang tepat dan cepat sehingga manusia tidak
mengalami kesulitan dan kebingungan dalam bertindak dan
bersikap.

Sebenarnya tujuan ini  telah dikumandangkan Nabi
Muhammad saw. sejak awal dan misinya hampir menyerupai

“ Dosen Tetap Fakultas Syari’ah IAIT Kediri



pentingnya misi monoteisme dalam ajaran Islam. Apabila umat
Islam mempelajari aspek reformasi sosial al-Qur’an maka ia akan
melihat karakteristik yang nyata. Sebelum memperkenalkan suatu
ketetapan (syari’ah) atau perubahan sosial, terlebih dahulu
dipersiapkan landasan yang kokoh baginya berupa pengenalan
dasar-dasar syari’at itu, kemudian ayat al-Qur’an secara gradual
turun menjelaskan maksud affirmasinya. Contohnya, sekalipun
pernyataan al-Qur’an tentang riba telah turun di Mekah tetapi
secara formal baru ditetapkan keharamannya di Madinah.

Nampaknya al-Qur’an sangat memperhatikan psikis umat
Islam ketika akan menetapkan suatu peraturan. Suatu pewahyuan
total pada satu waktu adalah sesuatu hal yang sangat memberatkan
melihat kenyataan sesungguhnya keadaan umat Islam sehingga ia
dapat selaras dengan tuntutan keadaan yang muncul. “Dan Al
Quran itu Telah kami turunkan dengan berangsur-angsur agar
kamu membacakannya perlahan-lahan kepada manusia dan kami
menurunkannya bagian demi bagian.”

Al-Qur’an sering memiliki latar belakang historis yang oleh
para ulama sering disebut sebagai asbab an-nuzul (sebab-sebab
turunnya al-Qur’an). Dengan demikian untuk memahami pesan
utuh al-Qur’an pengetahuan akan asbab an nuzul  menjadi
penting.® Hal ini juga mengingat bahwa pemahaman terhadap
konteks kesejarahan sangat bermanfaat untuk menyarikan prinsip
atau yang mendasari Kketentuan-ketentuan al-Qur’an, atau
menentukan secara akurat alasan-alasan yang ada dibalik
pernyataan, komentar, respon al-Qur’an.

Pesan Moral Al Qur’an

Al-Qur’an secara eksplisit menyatakan mengapa suatu
perintah diberikan atau suatu pernyataan dibuat, walaupun al-
Qur’an jarang sekali merujuk sebab-sebab dalam kasus yang
spesifik. Contoh yang nyata adalah dalam hal waris. Pernyataan al-
Qur’an tentang waris yang mula-mula adalah bahwa ada bagian
untuk ahli waris laki-laki maupun perempuan. Secara jelas al-
Qur’an memperluas hak waris kepada wanita yang dalam hukum
Arab pra Islam tidak memilikinya, bahkan wanita sendiri dapat

! Fazlur Rahman, Islam dan Modernitas:Tentang Transformasi

Intelektual, Terj. Ahsin Muhammad (Bandung: Pustaka, 1985), h. 16

2 al-Qur’an, 17:106.

8 Quraisy Shihab, Membumikan Al-Qur’an, Fungsi dan Peranan Wahyu
dalam Masyarakat, (Bandung: Mizan, 1992), h. 89-90.

110 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

diwarisi oleh laki-laki walaupun ia anaknya sendiri, Allah
berfirman dalam al-Qur’an, 4:7.

Kemudian ayat selanjutnya menekankan akan pentingnya
keadaan “yang cukup” bagi keturunan manusia, baik laki-laki
maupun perempuan. Al-Qur’an memperingatkan dengan ancaman
bagi orang-orang yang tidak memberikan hak-hak anak yatim bila
orang tuanya meninggal dunia, misalnya dengan mengambil harta
dan memakan secara lalim dan berlebih-lebihan, al-Qur’an, 4:9-10°

Pada konteks ini jelas sekali bahwa al-Qur’an adalah sebuah
Kitab prinsip dan seruan moral keagamaan bukan sebuah buku
undang-undang yang berbicara dengan pemahaman harfiah, tetapi
lebih menekankan prinsip dan tujuan moral yang harus ditegakkan
dibalik arti harfiahnya. Menurut Fazlur Rahman, sikap keras
mempertahankan implementasi ketentuan harfiah al-Qur’an dengan
menutup mata terhadap perubahan sosial yang telah dan sedang
terjadi di depan mata, itu sama dengan menghancurkan secara
langsung maksud dan tujuan moral-sosial al-Qur’an.’

Petunjuk lain dalam al-Qur’an sebagai contoh ayat-ayat
tentang perbudakan. Apabila diamati, maka perkembangan ayat-
ayat itu, sesuai dengan konteksnya saat itu, adalah bahwa tatkala
menjadi hal yang biasa dijadikan “bisnis” oleh bangsa Arab maka
al-Qur’an secara pelan-pelan menghancurkan sistem itu dengan
cara mempersempit jalan masuk dan memperlebar jalan keluar.
Sebagaimana dalam al Qur’an, 46:4. ’

* “Bagi orang laki-laki ada hak bagian dari harta peninggalan ibu-bapa
dan kerabatnya, dan bagi orang wanita ada hak bagian (pula) dari harta
peninggalan ibu-bapa dan kerabatnya, baik sedikit atau banyak menurut bagian
yang Telah ditetapkan.”

“Dan hendaklah takut kepada Allah orang-orang yang seandainya
meninggalkan dibelakang mereka anak-anak yang lemah, yang mereka khawatir
terhadap (kesejahteraan) mereka. oleh sebab itu hendaklah mereka bertakwa
kepada Allah dan hendaklah mereka mengucapkan perkataan yang benar.
Sesungguhnya orang-orang yang memakan harta anak yatim secara zalim,
Sebenarnya mereka itu menelan api sepenuh perutnya dan mereka akan masuk
ke dalam api yang menyala-nyala (neraka).”

® Rahman, Islam dan Modernitas, h. 19.

" «Apabila kamu bertemu dengan orang-orang kafir (di medan perang)
Maka pancunglah batang leher mereka. sehingga apabila kamu Telah
mengalahkan mereka Maka tawanlah mereka dan sesudah itu kamu boleh
membebaskan mereka atau menerima tebusan sampai perang berakhir.
Demikianlah apabila Allah menghendaki niscaya Allah akan membinasakan
mereka tetapi Allah hendak menguji sebahagian kamu dengan sebahagian yang
lain. dan orang-orang yang syahid pada jalan Allah, Allah tidak akan menyia-
nyiakan amal mereka”

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 111



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

Islam memandang perbudakan adalah cacat sosial yang harus
dihapuskan. Islam memberi jalan keluar berupa:

(1) Memerdekakan budak oleh Islam dijadikan bentuk amal
kebaikan dengan janji pahala yang besar; “...Tahukah kamu apakah
jalan yang mendaki lagi sukar itu? (yaitu) melepaskan budak dari
perbudakan, ..”® “..dan (memerdekakan) hamba sahaya,
mendirikan shalat, dan menunaikan zakat; dan orang-orang yang
menepati janjinya apabila ia berjanji,...”*

(2) Islam menjadikan pembebasan budak sebagai kaffarah
dari kesalahan menyalahi sumpah atau bagi berbagai jenis
kesalahan dan pelanggaran terhadap agama; “...Maka kaffarat
(melanggar) sumpah itu, ialah memberi makan sepuluh orang
miskin, ... atau memerdekakan seorang budak..”® ... dan
barangsiapa membunuh seorang mukmin Karena tersalah
(hendaklah) ia memerdekakan seorang hamba sahaya yang
beriman serta membayar diat...”** “Orang-orang yang menzhihar
isteri mereka, Kemudian mereka hendak menarik kembali apa yang
mereka ucapkan, Maka (wajib atasnya) memerdekakan seorang
budak sebelum kedua suami isteri itu bercampur...”*?

(3) Diadakan perjanjian antara pemilik budak dengan
budaknya yang menyatakan bahwa pemilik budak akan
memerdekakan budaknya pada saat si budak sanggup mengurus
dan menebus dirinya, “...dan budak-budak yang kamu miliki yang
memginginkan perjanjian, hendaklah kamu buat perjanjian dengan
mereka, ™ jika kamu mengetahui ada kebaikan pada mereka, dan
berikanlah kepada mereka sebagian dari harta Allah yang
dikaruniakan-Nya kepadamu.** dan janganlah kamu paksa budak-
budak wanitamu untuk melakukan pelacuran, sedang mereka
sendiri menginginkan kesucian, ....”*

® Al-Qur’an, 90:8-13.

? Ibid., 2:117.

1% 1bid., 5:10

" Ibid., 4:92

' bid., 58:3.

13 Salah satu cara dalam agama Islam untuk menghilangkan perbudakan,
yaitu seorang hamba boleh meminta pada tuannya untuk dimerdekakan, dengan
perjanjian bahwa budak itu akan membayar jumlah uang yang ditentukan.
Pemilik budak itu hendaklah menerima perjanjian itu kalau budak itu menurut
penglihatannya sanggup melunasi perjanjian itu dengan harta yang halal

1 Untuk mempercepat lunasnya perjanjian itu hendaklah budak- budak
itu ditolong dengan harta yang diambilkan dari zakat atau harta lainnya.

5 Al-Qur’an, 24:33.
112 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

Apabila teks harfiah dipahami apa adanya tanpa menekankan
pesan universal al-Qur’an tentang hak asasi manusia untuk hidup
dalam strata yang layak. Tujuan al-Qur’an dalam hal ini adalah
penghapusan perbudakan secara total. Demikian pula logika
simetrisnya, orang akan melegalisasikan kemiskinan yang melanda
umat, agar memperoleh derajat tinggi disisi Allah dengan
membayar zakat dan menggunakan zakat hanya untuk kebutuhan
konsumtif tanpa memikirkan pentingnya penyaluran zakat kehal-
hal yang produktif agar mereka dapat mandiri memenuhi
kebutuhannya.™

Dalam khazanah ‘Ulumul Qur’an tercatat bahwa pada masa
Nabi, para sahabat senantiasa meminta penjelasan dari Rasulullah
tentang kemusykilan tentang hukum-hukum figh di dalam al-
Qur’an yang mereka hadapi. Setelah Beliau wafat mereka mulai
bersandar kepada al-Qur’an dan al-sunnah untuk mengetahui
hukum-hukum Figh.'” Mereka juga memahami pendapatnya yang
sesuai dengan kaidah-kaidah umum yang terdapat dalam al-Qur’an
dan al-sunnah. Tetapi mereka kadangkala sepakat atas kesimpulan
hukum vyang dipahami dan terkadang berselisih tentang
pemahaman ayat, meski perbedaan itu tidak dibuat meruncing.
Perbedaan itu lama kelamaan meluas setelah munculnya madzhab
figh dan munculnya fanatisme kemadzhaban terhadap pendapat
imam mereka. Pada gilirannya muncul tafsir-tafsir hukum dalam
al-Qur’an sesuai atau seringkali digunakan untuk menopang
pendapat kelompok mereka. *®

Pada masa awal sejarahnya hukum Islam merupakan suatu
kekuatan yang dinamis dan kreatif. Ini ditandai oleh bermunculnya
sejumlah madzhab hukum yang memiliki corak sendiri-sendiri
sesuai dengan latar belakang sosio-kultural dan politik di mana
madzhab itu tumbuh dan berkembang. Perkembangan kreatif dan
dinamis itu setidak-tidaknya didukung oleh empat faktor utama:

16 Ada hadits Nabi yang cukup populer, walaupun belum diuji sanad dan
matannya yang menyatakan bahwa: “Hampir-hampir kemiskinan itu menjadikan
kekufuran”.

7 Penggunaan istilah hukum Islam, Figh, Syari’ah, secara identik dapat
dilihat pada T.M. Hasbi As-Sidieqy, Syari at Islam Menjawab Tantangan Zaman
(Jakarta: Bulan Bintang, 1966), h. 3; sementara tentang perkembangan
terminologi figh dan syari’ah dalam perjalanan historisnya, lihat Hasbi As-
Sidieqy, Pengantar Hukum Islam, Vol 1, (Jakarta: Bulan Bintang, 1980), h. 22-
23.

¥ Muhammad Husein Adz-Dzahabi, Tafsir Wal Mufassirun, (Beirut:
Darul Fikr, t.t.), juz 2, h. 432-437

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 113



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

Pertama, dorongan keagamaan. Karena Islam merupakan
sumber norma yang mengatur seluruh aspek kehidupan muslim,
maka kebutuhan untuk membumikan norma itu menjadi signifikan.
Demikian pula hukum Islam yang terserap dalam kehidupan pun
perlu memberikan solusi terhadap problem-problem baru yang
dihadapi masyarakat. *° Kedua, dengan meluasnya domain politik
Islam ke daerah-daerah baru maka pada gilirannya terjadi
pergesekan sosial bahkan akulturasi budaya yang menimbulkan
sejumlah problem baru dalam Islam. Ketiga, Independensi para
spesialis hukum Islam dari kekuasaan politik, sehingga mereka
mampu mengembangkan pemikiran hukum tanpa rintangan yang
berarti secara politis. Keempat, dan ini yang sangat urgen, adalah
fleksibilitas hukum Islam itu sendiri dalam mengatasi problem
ruang dan waktu. Memang dalam sejarahnya konsep dan prinsip
yma’, qiyas, maslahah mursalah, memelihara ‘urf atau adat
kebiasaan yang berlaku umum dalam masyarakat dan perubahan
hukum dengan perubahan waktu menjadi dasar yang membawa
dinamika hukum Islam.?

Perkembangan selanjutnya ditandai oleh mengkristalnya
madzhab-madzhab dalam keseluruhan hidup umat Islam. Daya
kreasi dan dinamis umat Islam tidak lagi tercurahkan untuk
mengatasi masalah-masalah baru karena dipandang sudah tersedia
jawaban dalam seluruh kitab-kitab madzhab itu. Akhirnya hak-hak
untuk berijtihad dikekang dan pintu ijtihad dinyatakan tertutup. Di
sisi lain taklid menjadi sandaran umat Islam. Ketiadaan bekal
berupa kemampuan akademik yang cukup ditambah ketakutan
moral dan intelektual untuk membuka kembali pintu ijtihad
menjadi penyakit kronis yang diderita umat Islam.

Maka dari itu, kemandekan dan kreatifitas yang mati harus
segera diakhiri dengan memperbaiki kualitas pribadi-kolektif umat
Islam. Upaya-upaya di sana tampaknya sudah banyak dilakukan,
misalnya oleh lbnu Taimiyyah, Muhammad bin Abdul wahhab,
Syah Waliyullah, Muhammad Abduh, Rasyid Ridla dan lain-lain.
Tetapi upaya itu belum sepenuhnya dibarengi oleh etos kerja umat
Islam dan terutama sekali dengan pendalaman tentang metodologi
pemahaman dan penafsiran al-Quran secara kontekstual.

¥ Muhammad Igbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam,
(New Delhi: Kitab Bavan, 1981), h. 148
2 As-Sidieqy, Syari’at Islam, h. 31

114 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

Perbedaan Persepsi Di Masa Awal Islam

Pada masa sahabat, akar perbedaan dalam menangkap
perintah Nabi yang notabene merupakan syari’ah telah terjadi. Ini
terkait dengan hal-hal yang lahiriahnya urusan ibadah ritual atau
masalah sosial. Mereka menerima yang pertama secara ta’abbudiy
dan yang terakhir secara ta’'aqquliy. Yang pertama mereka merasa
terikat dengan sunnah Nabi dan yang kedua mereka tidak merasa
terikat dengan sunnah. Bukankah Nabi bersabda: Kamu lebih tahu
tentang urusan duniamu”.

Suatu hari, dalam keadaan sakit Nabi menyuruh sahabatnya
mengambil dawat dan pena untuk menuliskan wasiatnya, ”Dengan
ini kalian tidak akan sesat selamanya”. Umar bin Khattab yang
hadir melarang untuk mengambilkan pena itu karena sudah ada
kitab Allah di tangan umat Islam. Disatu sisi ada perintah Nabi
untuk mengambilkan, disisi lain Umar mencegah dengan alasan
bahwa kondisi sakit Nabi melahirkan ijtihad yang tak perlu diikuti.
Dalam kesempatan lain, pernah para tawanan perang Badar
menjadi permasalahan umat Islam. Nabi ingin para tawanan
dibebaskan dengan tebusan, sementara Umar berpendapat agar
mereka dibunuh. Ini suatu kasus. Dalam peristiwa setelah
meninggalnya Abdullah bin Ubay, Nabi hendak melakukan sholat
untuknya tetapi Umar melarang Nabi melakukannya. Dalam kasus
ini wahyu turun dan membenarkan pendapat Umar.*

Masih mengutip pengantar Jalaluddin Rahmat, diceritakan
bahwa ketika Umar dan Usman melarang haji Tamattu’, Ali
menentangnya. Para sahabat merasa takut bila berhadapan dengan
Umar kecuali Ali bin Abi Thalib yang belakangan ini berkata:
“Barang siapa melakukan tamattu’, ia sudah menjalankan kitab
Allah dan sunnah Rasul. Ketika Ali menegur Usman yang
melarang tamattu’ Usman berkata: ”Aku tidak melarangnya. Ini
adalah pendapat yang aku pegang, kalau orang mau, silahkan ambil
pendapatku. Kalau tidak tinggalkan saja”.?

llustrasi Penafsiran Hukum Secara Kontekstual

Sebelumnya pembahasan ini perlu diuraikan tentang
karakteristik bahasa al-Qur’an yang terkadang ringkas tapi padat,
terkadang diulang berulang kali, kadangkala menyebut sesuatu

?! Lihat Jalaluddin Rahmat dalam kata pengantar untuk Taufik Adnan
Amal, Islam dan Tantangan Modernitas, Studi Atas Pemikiran Hukum Fazlur
Rahman, (Bandung: Mizan, 1993), h. 18

% bid., 18-19.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 115



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

tetapi tidak langsung merujuk sesuatu itu, penggunaan dhomir yang
kadang berganti dan lain-lain. Hal ini menyebabkan pembaca al-
Qur’an mengalami kesulitan dalam memahami keanekaragaman
karakteristik tersebut terutama untuk menetapkan suatu arti atau
makna pada tempat yang sebenarnya. Tetapi hal itu pula yang
mampu memberikan nuansa dalam memahami al-Qur’an. Abdullah
Darraz menyatakan: “Apabila anda membaca al-Qur’an, maknanya
akan jelas dihadapan anda. Tetapi bila anda membacanya sekali
lagi, anda akan menemukan pula makna-makna lain yang berbeda
dengan sebelumnya. Demikian seterusnya, sampai-sampai anda
dapat menemukan kata atau kalimat yang mempunyai arti
bermacam-macam yang semuanya benar atau mungkin benar.
Ayat-ayat al-Qur’an bagaikan intan: setiap sudutnya memancarkan
cahaya yang berbeda dengan apa yang terpancar dari sudut-sudut
lainnya. Dan tidak mustahil, bila anda mempersilahkan orang lain
untuk memandangnya, ia akan melihat lebih banyak daripada apa
yang anda lihat.”**

Sudah lama al-Qur’an didekati dengan berbagai perspektif.
Hal itu sah-sah saja asalkan tidak memaksakan pra konsepsi di
dalam konsep orisinal al-Qur’an. Karena kecenderungan umum
model penafsiran Al-Qur’an adalah dengan model ayat per ayat,
kata per kata secara berurutan (tahliliy). Hal ini menyebabkan
pesan al-Qur’an tidak dapat ditangkap secara utuh. Terkadang hal
ini dilakukan melalui pemisahan aspek kesejarahan al-Qur’an
dengan inti ayat itu sendiri yang lazimnya dimanfaatkan untuk
membela sudut pandang tertentu. Sebelum menafsirkan al-Qur’an
seseorang sudah bersenjata dengan “senjata” yang sebenarnya
harus ditanggalkan apabila ia ingin “membaca” al-Qur’an.
Akibatnya adalah dipaksakannya paham tertentu dan dicampur
kedalam pemahaman terhadap suatu ayat untuk suatu kepentingan.

Kecenderungan menafsirkan al-Qur’an dari sudut tertentu
juga tampak pada masa-masa modern, dimana sains telah
mendominasi kontrol terhadap alam dan kehidupan. Banyak hal-hal
yang sifatnya masih hipotesis dipergunakan untuk menafsirkan al-
Qur’an. Seharusnya al-Qur’an dibiarkan bicara sendiri dan sains
dibiarkan bekerja dengan dirinya. Al-Qur’an hanya memberikan
bungkus pesan moral yang akan membawa sains tidak bebas nilali,
tetapi membawa kemaslahatan. Apabila ia bebas nilai maka arah
geraknya akan membawa manusia kedalam kebebasan bertindak

2 Lihat Pendapat di atas dalam cover belakang buku “Membumikan Al-
Qur’an” karya M. Quraish Shihab

116 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

dan berekspresi tanpa mempertimbangkan dampak negatifnya.
Pertimbangan ini mutlak diperlukan agar arah sains yang pada
dasarnya bebas bergerak, dalam skala praktis dan dalam realitas
kehidupan manusia tidak membawa kerusakan di muka bumi
(fasad fil ard). Perubahan sosial yang bisanya diikuti oleh
perubahan perilaku masyarakat tentu membawa konsekuensi logis
pentingnya antisipasi hukum dalam menilai perubahan itu.
Al-Qur’an yang dalam sejarahnya banyak “dipegang” oleh
orang-orang dengan “suasana hukum” juga seringkali dipandang
berisi ketentuan perundang-undangan. Ini berdampak pada
pemilahan yang diskriminatif antara ayat-ayat yang berisi hukum
dengan yang tidak berisi hukum. Bahkan dikalangan ahli hukum,
terkadang ada pemaksaan ayat untuk disimpulkan dari sisi atau
aspek hukum padahal ayat itu tidak terkait dengan hukum.** Ayat-
ayat hukum ini sering didekati secara harfiah dan bahkan terkadang
diikuti oleh pemaparan hadits dan ijma’ sebagai penopang. Sebagai
contoh dapat dikemukakan ayat al-Qur’an surat al-Bagarah: 282.°

24 Pemaksaan hukum terhadap ayat yang non hukum, misalnya dilakukan
As-Suyuti terhadap ayat: Sirath alladzina an ‘amta ‘alaihim, dengan hukum
wajib mengikuti jalan salaf —saleh. Lihat Jalaluddin Rahmat, Islam dan
Tantangan Modernitas, h. 27

* Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu bermu'amalah, tidak
secara tunai untuk waktu yang ditentukan, hendaklah kamu menuliskannya. dan
hendaklah seorang penulis di antara kamu menuliskannya dengan benar. dan
janganlah penulis enggan menuliskannya sebagaimana Allah mengajarkannya,
mereka hendaklah ia menulis, dan hendaklah orang yang berhutang itu
mengimlakkan (apa yang akan ditulis itu), dan hendaklah ia bertakwa kepada
Allah Tuhannya, dan janganlah ia mengurangi sedikitpun daripada hutangnya.
jika yang berhutang itu orang yang lemah akalnya atau lemah (keadaannya) atau
dia sendiri tidak mampu mengimlakkan, Maka hendaklah walinya
mengimlakkan dengan jujur. dan persaksikanlah dengan dua orang saksi dari
orang-orang lelaki (di antaramu). jika tak ada dua orang lelaki, Maka (boleh)
seorang lelaki dan dua orang perempuan dari saksi-saksi yang kamu ridhali,
supaya jika seorang lupa Maka yang seorang mengingatkannya. janganlah saksi-
saksi itu enggan (memberi keterangan) apabila mereka dipanggil; dan janganlah
kamu jemu menulis hutang itu, baik kecil maupun besar sampai batas waktu
membayarnya. yang demikian itu, lebih adil di sisi Allah dan lebih menguatkan
persaksian dan lebih dekat kepada tidak (menimbulkan) keraguanmu. (Tulislah
mu'amalahmu itu), kecuali jika mu'amalah itu perdagangan tunai yang kamu
jalankan di antara kamu, Maka tidak ada dosa bagi kamu, (jika) kamu tidak
menulisnya. dan persaksikanlah apabila kamu berjual beli; dan janganlah penulis
dan saksi saling sulit menyulitkan. jika kamu lakukan (yang demikian), Maka
Sesungguhnya hal itu adalah suatu kefasikan pada dirimu. dan bertakwalah
kepada Allah; Allah mengajarmu; dan Allah Maha mengetahui segala sesuatu.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 117



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

Ayat di atas memaparkan transaksi utang-piutang, dimana
harus ditulis dengan disaksikan oleh dua orang saksi lelaki. Jika
tidak ada maka oleh dua orang wanita dan seorang laki-laki. Ayat
ini oleh kalangan ahli hukum (yang kebanyakan laki-laki) dijadikan
dasar hukum adanya penulisan hutang-piutang dan persaksian dan
dipahami secara tekstual. Tetapi ada suatu riwayat yang
menyebutkan bahwa Nabi pernah memutuskan perkara dengan
seorang saksi yang disumpah. Karena ketatnya berpegang pada
bunyi tekstual ayat di atas, ulama menafsirkan bahwatindakan Nabi
tersebut telah memenuhi ketentuan al-Qur’an mengenai dua orang
saksi, karena sumpah saksi dipandang mewakili seorang saksi.
Demikian pula penggantian seorang saksi laki-laki dengan dua
orang wanita dipegangi oleh ulama sebagai ketentuan hukum tanpa
melihat ‘i/lat hukum dari penetapan tadi yaitu ayat: “...Jika salah
satu diantara kedua wanita itu lupa maka yang lain akan
mengingatkannya ...""°

Dalam hal ini tampak bias gender memenuhi pemikiran para
ulama bahwa seorang laki-laki adalah sama dengan dua orang
wanita. Padahal apabila diamati, ‘i/lat dari adanya penetapan itu
adalah agar saling mengingatkan satu sama lain. Pertanyaannya
adalah apakah apabila lelaki lupa tidak perlu ada yang
mengingatkan? atau apakah laki-laki tidak bisa lupa? Yang jelas,
pemahaman dengan lahiriah ayat seperti di atas sangat tidak
lengkap karena tanpa melihat gagasan pokok al-Qur’an tentang
keadilan dan persamaan manusia serta maslakhah yang berlaku di
tengah masyarakat. Dalam hal ini asbab an nuzuli yang mestinya
dikaitkan dengan pemahaman ayat tidak dilakukan. Dan
pemahaman akan struktur sosial masyarakat Arab saat itu yang
sangat mensubordinasikan perempuan sebagai warga di bawah
“kelas” kaum lelaki kurang dihiraukan.

Apabila tinjauan gender di dalam al-Qur’an diterapkan
dengan cara yang mewakili tradisi lama maka pesan moral utama
dan universal al-Qur’an akan tereduksi dan pada gilirannya tidak
dapat menghadapi dan menjawab tuntutan jaman dan ruang hidup
manusia. Tapi apabila diupayakan secara benar pemahaman itu
akan dapat mengantar kepada pemahan kontekstual dan dinamis.

Yang juga disayangkan adalah pemahaman yang harfiah itu
ada kalanya dicarikan sokongan atau mencari sokongan dari
kaidah-kaidah ushul figh yang pada faktanya juga dirumuskan pada
masa yang belum “tercerahkan” dan dari nash-nash yang terisolasi

%6 al Qur’an, 2:282.
118 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

dan tertutup. Tidak mengherankan apabila penetapan hukum yang
mempergunakan kaidah itu juga sepotong-potong dan tidak dapat
melahirkan konsep utuh dari al-Qur’an. Sebagai misal adalah
kaidah: al-umur bi magasidiha, dirumuskan dari firman Allah:
“Mereka tidak disuruh kecuali untuk beribadah atau menyembah
kepada Allah dengan mengikhlaskan agama kepada-Nya”. Dan
ayat: “Maka sembahlah Allah dengan mengikhlaskan agama pada-
Nya”.

Kedua ayat di atas biasa dijadikan dasar bagi kaidah
ushuliyah di atas dengan tanpa memperhatikan konteks ayat
tersebut dalam rangkaian agama monoteis yang diajarkan al-Qur’an
untuk seluruh umat manusia. Istilah ibadah yang dikaitkan dengan
kata ikhlas dan din di atas merujuk kepada agama tauhid. Berpijak
dari makna yang diperoleh dari konteks sastra ayat ini, maka sulit
untuk memahami adanya perumusan kaidah ushuliyah di atas
dengan ayat al-Qur’an tersebut.

Perumusan kaidah lain yang juga melepaskan konteks sastra
al-Qur’an adalah kaidah: al ‘adah muhkamah. Ulama ushul
mengistimbatkan kaidah ini dari ayat al-Qur’an surat al-A’raf:
“Jadilah pemaaf dan suruhlah orang untuk mengerjakan yang
ma’ruf (‘urf), serta berpalinglah dari orang-orang yang bodoh”.
Tetapi apabila ditelusuri, keseluruhan kata ‘wurf dalam al-Qur’an
tidak ada yang dapat diberi arti “adat”,?’ sehingga kaidah itu bisa
disandarkan pada ayat-ayat itu.

2" Lihat (al Qur’an, 2:89) Dan setelah datang kepada mereka Al Quran
dari Allah yang membenarkan apa yang ada pada mereka, padahal sebelumnya
mereka biasa memohon (kedatangan Nabi) untuk mendapat kemenangan atas
orang-orang kafir, Maka setelah datang kepada mereka apa yang Telah mereka
ketahui, mereka lalu ingkar kepadanya. Maka la'nat Allah-lah atas orang-orang
yang ingkar itu. (al Qur’an, 2:241) Kepada wanita-wanita yang diceraikan
(hendaklah diberikan oleh suaminya) mut'ah menurut yang ma'ruf, sebagai suatu
kewajiban bagi orang-orang yang bertakwa. (al Qur’an; 3:104) Dan hendaklah
ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru kepada kebajikan, menyuruh
kepada yang ma'ruf dan mencegah dari yang munkar; merekalah orang-orang
yang beruntung. (al Qur’an, 3:114) Mereka beriman kepada Allah dan hari
penghabisan, mereka menyuruh kepada yang ma'ruf, dan mencegah dari yang
munkar dan bersegera kepada (mengerjakan) pelbagai kebajikan; mereka itu
termasuk orang-orang yang saleh. (al Qur’an, 5:114) Tidak ada kebaikan pada
kebanyakan bisikan-bisikan mereka, kecuali bisikan-bisikan dari orang yang
menyuruh (manusia) memberi sedekah, atau berbuat ma'ruf, atau mengadakan
perdamaian di antara manusia. dan barangsiapa yang berbuat demikian Karena
mencari keredhaan Allah, Maka kelak kami memberi kepadanya pahala yang
besar.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 119



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

Diantara praktik yang tidak lurus dalam mempergunakan ayat
untuk penetapan sesuatu secara serampangan adalah firman Allah
dalam surat An-Nur: 33 khusunya pada bagian ayat: “...Maka
hendaklah kamu buat perjanjian dengan mereka (mukatabah) jika
kamu mengetahui ada kebaikan pada mereka”?®. Ayat ini
umumnya dipahami agar umat Islam menerima pembebasan budak
mereka dengan harga yang disepakati secara berangsur apabila
budak itu dipandang dapat membayar tebusan untuk dirinya
sendiri. Madzhab Dhahiri menganggap bahwa Fi il Amr dalam kata
Fakatibuuhum dalam ayat di atas adalah kewajiban menerima
perjanjian budak tersebut. Mereka memakai kaidah: Al-Ashl fil Amr
li al-wujub (asal suatu perintah menunjukkan wajib). Sedangkan
jumhur ulama menganggap bahwa fi’il amr dalam kata
fakatibuuhum itu merupakan anjuran bagi seorang tuan untuk
menerima permintaan pembebasan budak bila ia mampu
melakukan sarat itu. Mereka beralasan dengan kaidah ushuliyah:
Al-Ashl fil Amr li al-nadb (asal suatu perintah menunjukkan
anjuran). Mereka melihat bahwa sarat mukatabah adalah apabila si
tuan melihat ada kebaikan dalam diri si budak. Dengan demikian si
tuan tidak wajib menerima mukatabah. Mereka juga beralasan,
karena budak itu merupakan harta si tuan maka mukatabah tidak
sah kecuali atas ijin tuannya.

Dengan melihat proses kerja penggalian hukum seperti di
atas maka tampak bahwa mereka gagal menerapkan suatu cara
menangkap suatu pesan universal tentang dibebaskannya dan
ditiadakannya budak dalam segala keadaan, karena perbudakan
bertentangan dengan nilai dasar hak manusia untuk hidup.
Kegagalan di atas yang juga berarti kegagalan kaidah ushul figh
dalam menyimpulkan pesan utuh al-Qur’an tampaknya kurang
disadari oleh umat Islam, khususnya para ulama penggali hukum.
Bahkan ada kecenderungan untuk menangani persoalan
kemasyarakatan yang tidak secara eksplisit dikemukakan al-Qur’an
dengan kaidah-kaidah tersebut. Tindakan seperti ini jelas
menempatkan al-Qur’an bahkan sunnah Nabi sebagai faktor
sekunder dibelakang pra konsepsi-pra konsepsi yang dimasukkan
kedalam pemahaman al-Qur’an. Oleh karena itu perlu dilakukan
rekonstruksi perumusan prinsip-prinsip penafsiran yang menurut
Rahman setidaknya terdiri dari tiga langkah utama, yaitu: pertama,
pendekatan historis untuk menemukan makna teks al-Qur’an dalam
rentangan historisitas Nabi. Kedua, pembedaan antara ketetapan

%8 al Qur’an, 24:33
120 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

legal dengan tujuan prinsip al-Qur’an. Ketiga, penetapan tujuan al-
Qur’an dengan memperhatikan latar belakang sosiologisnya.?®

Tampak dari proses aplikasi langkah penafsiran al-Qur’an itu
ingin akan adanya kandungan syari’ah yang mendapat sinaran al-
Qur’an. Langkah ini seharusnya mendapat sinergi dari upaya yang
serius untuk memproyeksikan pemahaman al-Qur’an dalam
konteksnya untuk memenuhi kebutuhan kontemporer. Apabila al-
Qur’an diakui sebagai petunjuk bagi manusia khususnya umat
muslim, yang selalu relevan dengan zaman dan tempat, maka
upaya pemahaman situasi kekinian penting dilakukan. Selanjutnya
diarahkan pada pembumian nilai-nilai sehingga memberi arah pada
nilai-nilai perubahan sosial dan tujuan al-Qur’an dapat diwujudkan.
Berikut ini contoh pesan-pesan moral al-Qur’an dari berbagai ayat
yang sempat dilakukan, disamping contoh-contoh yang sempat
terekam dahulu: pertama, hukum potong tangan. “Laki-laki yang
mencuri dan perempuan yang mencuri, potonglah tangan keduanya
(sebagai) pembalasan bagi apa yang mereka kerjakan dan sebagai
siksaan dari Allah. dan Allah Maha Perkasa lagi Maha
Bijaksana.”*

Sehubungan dengan ketentuan potong tangan di atas, ulama
terlalu dibuat sibuk oleh bahasan tentang kriteria pencuri, nilai
barang yang dicuri, bagian tangan mana yang dipotong dan
seterusnya. Akan tetapi bahasan ini lupa memperhatikan tujuan al-
Qur’an dibalik hukum potong tangan. Hukum potong tangan,
menurut ulama harus dilakukan agar mereka jera. Ini benar. Tetapi
yang harus menjadi follow up dari itu adalah upaya peningkatan
kualitas moral masyarakat, mengurangi kesenjangan ekonomi,
menciptakan pemerataan ekonomi agar pencurian tidak terjadi di
tengah masyarakat yang telah terjamin ekonominya.

Kedua, tentang syari’at shalat. Apabila sholat diberikan ta’rif
menurut figh maka pengertiannya adalah ucapan, gerakan yang
diawali dengan takbir dan diakhiri dengan salam. Pengertian ini
kurang menyentuh nilai moral yang terkandung dalam sholat
dengan inti utama penghambaan kepada Allah swt dengan khusu'
sesuai dengan takbir sebagai pembuka dan aktivitas-aktivitas do’a
untuk diri dan orang lain di tengah sholat dan salam pada akhir

» Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas, (Bandung:
Mizan, 1993), h. 23-24
%0al Qur’an, 4:38

kK a-’&a' v b ooz - T cae SFe grzer Ao o S 2
A8 e By BT G SSE LIS LG HTe Lol T3akad(s 36, L2015 3, LA)Ts

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 121



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

sholat. Artinya orang yang sholat tidak cukup melakukannya
sebagai rutinitas belaka yang kosong dari pemaknaan batin dan
relasi hamba dengan Allah. Setelah sholat orang akan menyebarkan
kedamaian, ketenteraman untuk orang yang ada di sekitarnya, tanpa
ada tindak yang merugikan orang lain. Apabila yang demikian itu
telah bisa dilakukan, maka fungsi sholat sebagai amal yang dapat
mencegah perbuatan keji dan mungkar akan tercapai.®* Orang yang
shalat dengan baik dan benar akan selalu memancarkan cahaya
kedamaian, keamanan untuk diri dan orang lain dan tidak akan
“tega” merugikan orang lain.

Ketiga, gishash terhadap pembunuh. Dalam al-Qur’an “Hai
orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu gishaash®
berkenaan dengan orang-orang yang dibunuh; orang merdeka
dengan orang merdeka, hamba dengan hamba, dan wanita dengan
wanita. Maka barangsiapa yang mendapat suatu pema'afan dari
saudaranya, hendaklah (yang mema'afkan) mengikuti dengan cara
yang baik, dan hendaklah (yang diberi ma'af) membayar (diat)
kepada yang memberi ma'‘af dengan cara yang baik (pula)...”*

Al-Qur’an jelas mengemukakan pembunuhan dan wajib
gishash. Tetapi Al-Qur’an juga memberi penawaran yang lebih
tinggi yaitu sikap mema’afkan. Sedangkan dalam (QS.5:92), “Dan
tidak layak bagi seorang mukmin membunuh seorang mukmin
(yang lain), kecuali Karena tersalah (Tidak sengaja),®* dan
barangsiapa membunuh seorang mukmin Karena tersalah
(hendaklah) ia memerdekakan seorang hamba sahaya yang
beriman serta membayar diat® yang diserahkan kepada
keluarganya (si terbunuh itu), kecuali jika mereka (keluarga

% Lihat QS. Al-Ankabut: 45

%2 Qishaash ialah mengambil pembalasan yang sama. gishaash itu tidak
dilakukan, bila yang membunuh mendapat kema'afan dari ahli waris yang
terbunuh yaitu dengan membayar diat (ganti rugi) yang wajar. pembayaran diat
diminta dengan baik, umpamanya dengan tidak mendesak yang membunuh, dan
yang membunuh hendaklah membayarnya dengan baik, umpamanya tidak
menangguh-nangguhkannya. bila ahli waris si korban sesudah Tuhan
menjelaskan hukum-hukum ini, membunuh yang bukan si pembunuh, atau
membunuh si pembunuh setelah menerima diat, Maka terhadapnya di dunia
diambil gishaash dan di akhirat dia mendapat siksa yang pedih.

%3 al Qur’an, 2:178.

34 seperti: menembak burung terkena seorang mukmin.

® Diat ialah pembayaran sejumlah harta Karena sesuatu tindak pidana
terhadap sesuatu jiwa atau anggota badan.

122 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

terbunuh) bersedekah.® jika ia (si terbunuh) dari kaum (kafir)
yang ada perjanjian (damai) antara mereka dengan kamu, Maka
(hendaklah si pembunuh) membayar diat yang diserahkan kepada
keluarganya (si terbunuh) serta memerdekakan hamba sahaya
yang beriman. barangsiapa yang tidak memperolehnya,® Maka
hendaklah ia (si pembunuh) berpuasa dua bulan berturut-turut
untuk penerimaan Taubat dari pada Allah. dan adalah Allah Maha
mengetahui lagi Maha Bijaksana”.

Al-Qur’an memberi kebebasan untuk meminta sejumlah diyat
atau meminta maaf dengan memerdekakan budak (saat itu). Solusi
al-Qur’an ini memandang pembunuhan sebagai kejahatan terhadap
keluarga sehingga diberi “kelonggaran” berupa diyat. Al-Qur’an
menyatakan bahwa pembunuhan adalah kejahatan terhadap
kemanusiaan yang berarti sangat “diharap” untuk tidak terjadi
dalam kehidupan manusia.

Kesimpulan

Kiranya beberapa contoh itu dapat memberikan arah yang
jelas tentang penafsiran hukum dalam al-Qur’an antara yang ada
sekarang dengan yang seharusnya ada sejauh usaha untuk
memahaminya dari pesan-pesan utama al-Qur’an. Tetapi upaya
sedikit di atas tentu masih jauh dari memadai karena peran sunnah
Nabi belum banyak digagas sebagai faktor yang sangat signifikan
dalam penetapan hukum Islam. Jelas dibalik itu ada alasan
mengapa sunnah Nabi agak tak terdeteksi. Setidak-tidaknya sunnah
masih sedikit banyak menyimpan persoalan melihat statusnya yang
kebanyakan dhann al-wurud, berbeda dengan al-Qur’an yang
Qat’iy al-wurud. Maka dengan usaha yang sistematis, upaya untuk
“menghidupkan” al-Qur’an dalam nafas kehidupan muslim dengan
selalu memahami pesan-pesan moral al-Qur’an terkait dengan
problem dunia modern yang berubah secara cepat akan dapat
dilakukan bila energi untuk itu dicurahkan dengan sepenuhnya.

% Bersedekah di sini Maksudnya: membebaskan si pembunuh dari
pembayaran diat.

" Maksudnya: tidak mempunyai hamba; tidak memperoleh hamba sahaya
yang beriman atau tidak mampu membelinya untuk dimerdekakan. menurut
sebagian ahli tafsir, puasa dua bulan berturut-turut itu adalah sebagai ganti dari
pembayaran diat dan memerdekakan hamba sahaya.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 123



Tafsir Kontekstual, Oleh: Rokhmat

Daftar Kepustakaan

Adz-Dzahabi, Muhammad Husein, Tafsir Wal Mufassirun, Beirut:
Darul Fikr, t.t., juz 2.

Amal, Taufik Adnan, Islam dan Tantangan Modernitas, Bandung:
Mizan, 1993.

As-Sidieqy, M. Hasbi, Syari’at Islam Menjawab Tantangan
Zaman, Jakarta: Bulan Bintang, 1966.

--------- , M. Hasbi, Pengantar Hukum Islam, Vol 1, Jakarta: Bulan
Bintang, 1980..

Igbal, Muhammad, The Reconstruction of Religious Thought in
Islam, New Delhi: Kitab Bavan, 1981.

Rahman, Fazlur, Islam dan Modernitas:Tentang Transformasi
Intelektual, Terj. Ahsin Muhammad, Bandung: Pustaka,
1985.

Shihab, Quraisy, Membumikan Al-Qur’an, Fungsi dan Peranan
Wahyu dalam Masyarakat, Bandung: Mizan, 1992.

124 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



