
E-ISSN 2502-3047 
P-ISSN 1411-9919 

 
 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

169 

www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti 

 

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i1.1008 

 

Konsep Tasawuf Wasathiyah Di Tengah Arus Modernitas Revolusi Industri 4.0; 

Telaah Atas Pemikiran Tasawuf Modern Hamka dan Nasaruddin Umar 

 

Muhamad Basyrul Muvid,1  Nelud Darajaatul Aliyah2 
1Universitas Dinamika Surabaya, 2Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

1muvid@dinamika.ac.id, 2nayzakiyah54@gmail.com 

 

Abstract: 

The purpose of writing this article is to analyze the concepts and thoughts of 

Sufism wasathiyah Hamka and Nasaruddin Umar. Like synergizing between the 

afterlife in a balanced way. This paper uses the literature method by exploring 

and collecting various books, articles, journals, and other documents related to 

the themes discussed. Findings: Hamka is an archipelago Muslim intellectual 

figure known for his scientific productivity, evidenced by various works 

produced in various disciplines, including modern Sufism. Nasaruddin Umar is 

also an intellectual figure in the Muslim archipelago known as a professor of 

Qur'anic interpretation, who also has ideas in the world of Sufism through his 

work also titled modern Sufism. Modern Sufism was conceived by Hamka and 

Nasaruddin Umar as a concept and movement to integrate the interests of the 

world and the hereafter, the world was made as a medium to draw closer to Allah. 

This moderate concept (tawasuth) will later produce a paradigm of balanced, 

tawazun, proportional (iidal), and tolerance (tasamuh) community paradigms, so 

that they become socially and spiritually pious societies. 

 

Key Word: Tasawuf Wasathiyah, Hamka, Nasaruddin Umar, Industrial 

Revolution 4.0 

 

Abstrak: 

Tujuan penulisan artikel ini adalah untuk menganalisis konsep dan pemikiran 

tasawuf wasathiyah Hamka dan Nasaruddin Umar. Seperti mensinergikan antara 

dunia-akhirat secara seimbang. Tulisan ini menggunakan metode kepustakaan 

dengan menggali dan mengumpulkan berbagai buku, artikel, jurnal, dokumen-

dokumen lain yang terkait dengan tema yang dibahas. Hasil temuan: Hamka 

merupakan tokoh intelektual Muslim Nusantara yang dikenal karena 

produktivitas keilmuannya, dibuktikan dengan berbagai karya yang dihasilkan 

dalam berbagai disiplin ilmu, di antaranya tasawuf modern. Nasaruddin Umar 

juga tokoh inteleketual Muslim Nusantara yang dikenal sebagai guru besar tafsir 

al Qur’an, yang juga memiliki gagasan dalam dunia tasawuf melalui karyanya  

yang juga berjudul tasawuf modern. Tasawuf modern yang digagas Hamka dan 

Nasaruddin Umar sebagai sebuah konsep dan gerakan untuk mengintegrasikan 

antara kepentingan dunia dan akhirat, dunia dijadikan sebagai media untuk 

mendekatkan diri kepada Allah. Konsep moderat (tawasuth) inilah yang nanti 

melahirkan paradigma masyarakat era revolusi industri 4.0 yang seimbang 

(tawazun), proporsional (i’tidal), dan toleransi (tasamuh), sehingga menjadi 

masyarakat yang saleh secara sosial dan spiritual. 

 

Kata Kunci: Tasawuf Wasathiyah, Hamka, Nasaruddin Umar, Revolusi Industri 

4.0 

http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti
https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i1.1008


Konsep Tasawuf Wasathiyah…, Muhamad Basyrul Muvid,Nelud Darajaatul Aliyah 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

170 

Pendahuluan 

Era revolusi industri 4.0 yang sering disebut era digital sebagai era yang 

percepatan informasi, pengetahuan dan berita serta terobosan-terobosan aplikatif lainnya 

yang tujuannya memudahkan hidup manusia. Dengan era ini manusia dimudahkan segala 

keperluan, kebutuhan dan aktivitasnya, sehingga waktu mereka bisa efisien dan efektif. 

Kemudahan dan “kemanjaan” yang diberikan oleh dunia digital, kadangkala membuat 

manusia lalai, lupa diri terhadap kewajibannya kepada Dzat yang Maha Pencipta, sesama 

bahkan kepada diri sendiri. Mereka terlalu ‘asyik’ dengan dunia digital (baca: medsos), 

akibatnya mereka beranggapan dunia digital merupakan alat; media yang canggih yang 

mampu memenuhi segala kebutuhan sehingga berujung pada sebuah paradigma bahwa 

meskipun tidak beragama, manusia bisa hidup dan mampu mengatasi segala 

permasalahannya. Ini yang nantinya akan menimbulkan penyakit spiritual, moral, sosial 

dan mental yang ilmu pengetahuan dan teknologi tidak mampu menuntaskannya. 

Era modern, khususnya abad  21 yang terus berkembang dewasa ini berasal dari 

Barat yang didukung dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi yang terus 

berkembang, setidaknya sejak masa renaissance dan aufklarung. Ternyata di samping 

memberikan dampak positif juga melahirkan dampak negatif, seperti sekulerisme, 

hedonisme, meterialisme, individualisme serta keterasingan yang melanda diri umat 

manusia. Hal ini sebagai akibat dari modernisasi yang disokong oleh ‘ilmu pengetahuan’ 

yang bermuara pada rasionalisme secara berlebihan (mendewakan akal) dan berujung 

pada ‘penyepelean’ peran-fungsi agama hingga lahir paham sekulerisme.1 

Hal tersebut bermula sejak dibukanya kran pemikiran rasional oleh Rene 

Descartes (1596-1650), yang sering disebut bapak filsafat modern, yang ditandai dengan 

adanya Renaissance.2 Menurut Jules Michelet dalam Ahmad Tafsir, yang merupakan 

sejarawan Perancis yang masyhur mengatakan bahwa Renaissance ialah priode 

penemuan manusia dan dunia, yang merupakan kelahiran spirit modern dalam 

transformasi idea dan lembaga-lembaga, renaissance menandai perkembangan peradaban 

yang terletak di ujung atau sesudah abad kegelapan bagi bangsa Barat (Eropa) sampai 

muncul abad modern.3 Ciri utama renaissance ialah humanisme, individualisme, 

empirisme, rasionalisme, dan lepas dari agama (sekulerisme). Manusia tidak mau di atur 

                                                             
1 Suadi Putro, Muhammad Arkoun tentang Islam dan Modernitas, (Jakarta: Paramadina, 1998), 52. 
2 Bertrand Russel, Sejarah Filsafat Barat dan Kaitannya dengan Kondisi Sosio Politik dari Kuno 

hingga Sekarang, terj. Sigit Jatmiko, et,al (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 732. 
3 Ahmad Tafsir, Filsafat Umum; Akal dan Hati sejak Thales sampai Capra, (Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya, 2001), 125-126. 



Konsep Tasawuf Wasathiyah…, Muhamad Basyrul Muvid,Nelud Darajaatul Aliyah  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

171 

oleh agama (Kristen, Gereja). Hasil yang diperoleh dari watak ini ialah pengetahuan 

rasional, lahirnya ilmu pengetahuan dan teknologi. Humanisme menghendaki ukuran 

kebenaran adalah manusia, karena manusia merasa mampu mengatur dirinya dan dunia.4 

Meskipun tanpa agama dan Tuhan, manusia mampu dan sanggup untuk melakukan 

demikian, sehingga mereka lama kelamaan tidak bisa mempertahankan nilai-nilai dasar 

(tauhid) yang ada pada dirinya. Karena nilai-nilai tauhid menjadi kekuatan dalam 

kehidupan umat Islam dan mempunyai fungsi praktis untuk melahirkan prilaku dan 

keyakinan yang kuat dalam proses transformasi kehidupan sehari-hari umat Islam dan 

sistem sosialnya.5 

Dengan penjelasan di atas, kita bisa melihat bagaimana pengaruh paham filsafat 

yang digaungkan Rene Descartes yang dapat merubah bangsa Barat secara eksistensi dan 

esensi menjadi manusia yang cerdas, mengoptimalkan akalnya dan mendayagunakannya 

untuk berpikir, sehingga mereka menemukan dan melahirkan ilmu pengetahuan dan 

teknologi yang membawanya kepada masa kejayaan. Namun, di balik keberhasilannya, 

mereka dengan sengaja telah ‘membuang’ norma-norma agama, memisahkan diri dari 

agama, karena agama sebagai kendala bagi mereka untuk maju dan berbenah. Akibatnya, 

kehidupan yang tidak sesuai norma agama mereka jalankan, tidak ada kontrol agama di 

dalamnya, sehingga mereka mengalami ‘dahaga’ spiritual. Yang kemudian, 

menimbulkan kegelisahan dalam hidupnya, di balik kesusksesannya dalam menguasai 

ilmu pengetahuan dan teknologi-sains.  

Peter L.Berger6 melukiskan manusia modern telah mengalami anomie, yaitu suatu 

keadaan di mana setiap individu manusia kehilangan ikatan yang memberikan perasaan 

aman dan kemantapan dengan sesama manusia lainnya, sehingga menyebabkan 

kehilangan pengertian yang memberikan petunjuk tentang tujuan dan arti kehidupan di 

dunia ini. Mereka juga sudah tidak menghiraukan persoalan metafisis tentang eksistensi 

diri manusia, asal mula kehidupan, makna dan tujuan hidup di jagad ini. Hal tersebutlah 

yang menyebabkan agama hilang dalam diri manusia secara eksistensi dan esensi, 

akibatnya mereka mengalami kehilangan visi ke-Ilahian.  

Selain berbagai macam kemajuan dan kemudahan, modernitas juga melahirkan 

berbagai krisis sosial dan individual yang mencakup krisis identitas, legalitas, penetrasi, 

                                                             
4 Silawati, “Pemikiran Tasawuf Hamka dalam Kehidupan Modern,” an Nida’ 40, no. 2, (Juli-

Agustus 2015): 119. 
5 Ali Maksum, Tasawuf sebagai Pembebas Manusia Modern, (Surabaya: PSAPM, 2003), 1. 
6 Peter L. Berger, Prymids of Sacrifice: Political Ethics and Social Change, terj. Tim Iqra’ Piramida 

Pengorbanan Manusia, (Bandung: Iqra’, 1983), 35. 



Konsep Tasawuf Wasathiyah…, Muhamad Basyrul Muvid,Nelud Darajaatul Aliyah 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

172 

partisipasi, distribusi dan krisis moral yang seakan tak terpecahkan dalam kacamata 

pengetahuan Barat. Berbagai krisis tersebut berakar dari problem psikologis manusia 

modern yang pada saat tertentu berkembang menjadi sebuah krisis kolektif yang 

mewabah.7 

Oleh karena itu, tasawuf wasathiyah sebagai wajah baru di dalam dunia tasawuf 

muncul ke permukaan untuk berusaha mengentaskan berbagai problem hidup masyarakat 

era industri 4.0, khususnya problem spiritual, moral, sosial dan mental. Tasawuf 

wasathiyah dengan konsepnya yang moderat diharapkan mampu menjawab dan 

menyadarkan manusia menuju jalan Tuhan. Kemoderatannya ini sebagai strategi untuk 

mengajak manusia modern untuk kembali ke pangkuan Ilahi dengan tidak meninggalkan 

dunia, karir, jabatan dan sejenisnya. Melalui gagasan Hamka8 dan Nasaruddin Umar9 

inilah kita akan menemukan sebuah terobosan baru dalam dunia tasawuf untuk 

mengentaskan ini semua. Akhirnya berhasil menjadi manusia yang shalih secara sosial 

dan spiritual yang berdampak pada kehidupan dunianya, kepribadiannya, kesehatannya 

dan suasana batinnya.  

 

Metode 

Penelitian ini merupakan studi pustaka atau library research, yaitu studi 

penelaahan dan kajian terhadap berbagai buku, literatur-literatur, catatan-catatan dan 

laporan-laporan yang ada hubungannya dengan masalah: topik yang dipecahkan.10 

Sumber datanya diperoleh dari dokumentasi, referensi dan artikel-artikel yang terkait. 

                                                             
7 Ali Imron. "Tasawuf dan Problem Psikologi Modern", Jurnal Pemikiran Keislaman, 29(1), 2018. 

23-35. 
8 Buya Hamka dilahirkan di Sungai Batang Maninjau Sumatera Barat pada 17 Febuari 1908 

bertepatan tanggal 14 Muharram 1326 H. Ayahnya ulama terkenal yang bernama Dr. Haji Abdul Karim 

Amrullah alias Haji Rasul, pembawa paham-paham pembaharuan Islam di Minangkabau. Di tahun 1924 ia 

berangkat ke Yogyakarta, dan mulai mempelajari pergerakan-pergerakan Islam yang mulai bergelora. Ia 

dapat kursus pergerakan Islam dari H.O.S Tjokroaminoto, H. Fakhruddin, R.M. Suryopranoto, dan iparnya 

sendiri AR. St. Mansur yang pada waktu itu ada di Pekalongan. Lihat, Hamka, Tasawuf Modern, (Jakarta: 

Republika, 2015), iii-vi. 
9 Nasaruddin Umar lahir di Ujung Bone, Sulawesi Selatan pada tanggal 23 Juni 1959. Setelah temat 

dari Madrasah Aliyah di Pesantren as Sa’diyah (1976), ia melanjutkan studinya ke Fakultas Syari’ah Institut 

Agama Islam Negeri (IAIN) Alauddin Makasar hingga memperoleh gelar sarjana lengkap (Drs) pada tahun 

1984. Kemudian, ia hijrah ke Jakarta melanjutkan studi strata duanya pada program Pascasarjana IAIN 

Syarif Hidayatullah sampai pada gelar doktoralnya. Ina Amaliah Mashita, “Tasawuf Modern: Studi 

Komparasi Antara Pemikiran Buya Hamka dan Nasaruddin Umar,” (Skripsi: UIN Sunan Ampel Surabaya, 

2018), 56-57. Karya-karya juga bisa dibaca dalam Zaprulkhan, “Kesetaraan Gender Dalam Perspektif al 

Qur’an: Studi Kritis Pemikiran Nasaruddin Umar,” Jurnal Edugama 1, no. 01 (Desember, 2015): 115-116. 

 
10 Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktis, (Jakarta: Rineka Cipta, 

2002), 34. 



Konsep Tasawuf Wasathiyah…, Muhamad Basyrul Muvid,Nelud Darajaatul Aliyah  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

173 

Teknik pengumpulan data diperoleh dari dokumentasi yaitu pengumpulan data yang 

bersumber dari dokumen-dokumen atau catatan-catatan baik berupa buku, jurnal, artikel, 

gambar atau elektronika yang tersedia guna memperoleh berbagai informasi-informasi 

yang berkaitan dengan objek penelitian.11 Teknik analisisnya menggunakan pendekatan 

deduksi,12 induksi,13 interpretasi14 dan komparasi.15 Sehingga, nantinya bisa menjabarkan 

alur pemikiran Hamka dan Nasaruddin Umar terkait konsep tasawuf wasathiyahnya, serta 

menemukan titik temu dan perbedaan antar keduanya. 

 

Pembahasan 

Konsep Pemikiran Tasawuf Wasathiyah Hamka dan Nasaruddin Umar 

1. Konsep Pemikiran Tasawuf Wasathiyah Hamka 

Masyarakat modern harus menjadi masyarakat yang religius juga humanis 

mengingat fitrah mereka sebagai hamba (‘abdun) juga sebagai wakil Tuhan (khalifah) 

sehingga mereka mempunyai kewajiban menyambungkan diri secara vertikal dan 

horizontal sehingga kesalehan spiritual dan sosial perlu digalakan serta dimiliki oleh 

mereka di era industri 4.0. Salah satu tokoh Nusantara yang menaruh perhatiannya pada 

dunia sufistik adalah Buya Hamka. Pemikirannya sedikit banyak diberikan pada dunia 

sufistik (tasawuf) untuk dijadikan oleh masyarakat modern sebagai jalan (solusi) dalam 

menjawab problematika kehidupan yang menjerat mereka.  

Pemikiran Hamka tentang tasawuf adalah bahwa tasawuf sebagai syifa’ul qalbi 

yakni obat untuk membersihkan hati, pembersihan budi pekerti dari perangai-perangai 

yang tercela (al madzmumah; as suu’), lalu memperhias diri dengan perangai yang 

terpuji.16 Dalam hal ini bisa dikatakan bahwa tasawuf adalah upaya pembersihan hati dari 

segala kotoran hati yang tercela sehingga masyarakat (salik) harus mengkosongkan 

hatinya dari segala hal yang tercela (riya’, sombong, ujub, dendam, amarah, kikir, dan 

                                                             
11 Moh. Nazir, Metode Penelitian, (Bogor: Ghalia Indonesia, 2005), 111. 
12 Deduksi ialah penarikan kesimpulan dari hal-hal yang bersifat umum untuk mendapatkan 

keputusan khusus. Sutrisno Hadi, Metodologi Research (Yogyakarta: Andi Ofset, 1984), Jilid I, 42. 
13 Induksi ialah berangkat dari fakta-fakta yang khusus, dari peristiwa khusus yang kongkrit itu 

ditarik generalisasi-generalisasi yang sifatnya umum. Sutrisno, Metodologi., 42. 
14 Interpretasi ialah menafsirkan data yang diperoleh atau yang terkumpul dalam proses 

pengumpulan data. Baca Burhan Bungin, Metode Penelitian Kualitatif (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 

2001), 185. 
15 Komparasi ialah melakukan perbandingan unit analisis satu dengan yang lainnya dengan sampel 

lebih dari satu untuk satu variabelnya masih sama. Hal ini dimaksud untuk menjelaskan persamaan dan 

perbedaan antara sampel yang satu dengan yang lain. Baca Mamamn Abdurrahman dan Sambas Ali 

Muhidin, Panduan Praktis Memahamai Penelitian (Bandung: Pustaka Setia, 2011), 7. 

 
16 Hamka, Prinsip dan Kebijaksanaan dalam Dakwah Islam, (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1990), 202. 



Konsep Tasawuf Wasathiyah…, Muhamad Basyrul Muvid,Nelud Darajaatul Aliyah 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

174 

lain sebagainya) dalam dunia sufi dikenal dengan proses ‘takhalli’. Bersamaan dengan 

itu, mereka juga harus menghiasi dirinya dengan segala sesuatu yang baik atau terpuji 

(ikhlas, tawadhu’, baik hati, kasih-sayang, dermawan, tolong-menolong, suka membantu, 

dan lain sebagainya) yang dalam dunia sufi dikenal dengan proses ‘tahalli’. Artinya, 

ketika masyarakat modern ingin memiliki hati yang bersih agar hidupnya tenang, 

nyaman, harmonis dan jauh dari rasa stress, disharmonisasi, dekandensi moral dan lain 

sebagainya di samping bisa dekat dengan Allah, mulia di sisi-Nya serta juga di mata 

masyarakat maka ia harus membersihkan hatinya dari sifat-sifat tercela dan menghiasi 

dirinya dengan sifat-sifat terpuji. Inilah yang dinamakan kesalehan spiritual dan 

kesalehan sosial, yang secara vertikal ia senantiasa menyambungkan hatinya kepada 

Allah sehingga hatinya selalu tenang, dan secara horizontal ia senantiasa ringan tangan 

kepada sesame sehingga hidupnya indah dan bermakna. 

Analisa tersebut sesuai dengan penjelasan Hamka berikutnya bahwa tasawuf 

membersihkan jiwa, mendidik dan mempertinggi derajat budi, menekan segala kelobaan 

dan kerakusan, serta memerangi syahwat yang menyala melebihi keperluan diri.17 Di 

mana hal tersebut dapat menganggu perjalanan dia menuju Tuhan dan menanggalkan 

keinginannya untuk hidup tenang (jasmani dan ruhani), artinya manusia modern harus 

membersihkan jiwa dari segala pengaruh benda, alam dan materi lainnya, supaya mereka 

mudah menuju Allah SWT.18 Dalam hal ini Hamka memberikan pesan bahwa masyarakat 

modern yang terkena krisis spiritual dan mengakibatkan kegelisan hidup maka ia harus 

membersihkan hatinya dari segala sesuatu selain Allah, biarlah Allah saja yang ada di 

dalam hatinya agar ia mampu menghadirkan Allah dalam setiap gerak-geriknya sehingga 

ketenangan, keyakinan dan kedamaian senantiasa menyertainya. 

Tasawuf moderat yang tidak hanya menekankan kepada kesalehan spiritual 

semata, melainkan juga kesalehan sosial. Untuk itu, tasawuf yang dibangun oleh Hamka 

menitik beratkan terhadap keduanya. Karena menurutnya, penyakit yang paling 

berbahaya bagi jiwa ialah mempersekutukan Allah dengan yang lainnya, termasuk juga 

mendustakan kebenaran yang dibawa oleh Rasulullah, atau memiliki sifat hasud, dengki 

kepada sesama manusia, benci, dendam, sombong, angkuh dan riya’ terhadap segala amal 

dan segala tingkah-laku sosialnya. Seseorang yang beriman hendaknya mengusahakan 

pembersihan jiwa dari luar dan dalam, dan janganlah mengotorinya. Sebab, menurut 

                                                             
17 Siti Fatimah Yasin, “Tasawuf Modern”, (Tesis: UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 1992), 58. 
18 Hamka, Perkembangan Tasawuf dari Abad ke Abad, (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1992), 77. 



Konsep Tasawuf Wasathiyah…, Muhamad Basyrul Muvid,Nelud Darajaatul Aliyah  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

175 

Hamka, kotoran tersebut sebagai sebab (‘illat) bagi segala pintu kejahatan besar.19 

Artinya, manusia tidak hanya cukup meng-Esakan Allah SWT dan mengikuti sunnah 

Rasulullah SAW semata, namun ia harus membebaskan dirinya dari segala sifat tercela 

yang mengakibatkan (berdampak) negatif terhadap kehidupan sosial masyarakat. Dengan 

modal inilah, akan mengantarkannya kepada derajat kesalehan spiritual dan sosial. 

Tasawuf yang dibangun oleh Hamka, selain membentuk kesalehan spiritual dan 

sosial juga berbasis pada koridor syari’at agama (tashawwuf masyru’).20 Oleh sebab 

itulah, di dalam penilaian Hamka tasawuf tidaklah memiliki sumber lain, melainkan 

sumber murni dari ajaran Islam itu sendiri yakni al Qur’an dan al Hadits.21 Dirinya 

menekankan keharusan setiap individu untuk melakukan pelaksanaan tasawuf agar 

tercapai budi pekerti yang baik.22 Dari sini bisa kita pahami bahwa tujuan akhir dari 

seseorang bertasawuf adalah terwujudnya rasa spiritual yang tinggi yang diimbangi 

dengan rasa belas kasih yang tinggi pula terhadap manusia dan makhluk lain.  

Kemudian, di sini Hamka mendasarkan konsep tasawufnya pada kerangka agama 

Islam di bawah pondasi aqidah yang kuat.23 Di balik konsep tasawufnya, Hamka ingin 

mewarnai tasawufnya dengan aturan-aturan syari’ah dan nilai-nilai aqidah yang bersih 

dari unsur-unsur kesyirikan dan lain sebagainya, ini sebagai langkah untuk 

‘menyelamatkan’ tasawuf dan para pengamalnya untuk tidak terjebak ke dalam suatu 

                                                             
19 Hamka, Tafsir al Azhar, (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1984), Jilid XXX, 176. Penjelasannya 

tersebut berangkat dari ayat “Sungguh beruntung bagi orang yang menyucikan (membersihkan) jiwa dan 

sungguh rugi bagi orang yang memgotorinya.” (QS. Asy Syam: 9-10). 
20 Gagasan Hamka ini sedikit banyak dipengaruhi oleh pemikiran Syaikh al Islam Ibnu Taimiyah 

rahimahullah yang tidak mempersoalkan istilah tasawuf sebagai disiplin ilmu, sehingga umat Islam tidak 

‘dilarang’ untuk mempelaharinya, namun secara esensi dan pengamalannya harus tetap berada serta sesuai 

dengan standar al Qur’an dan al Sunnah. Sehingga gaya; corak tasawuf Ibnu Taimiyah bersifat masyru’ 

(tasawuf yang selaras dengan norma-norma syari’ah) yang bebas dari istilah-istilah ganjil serta praktik-

praktik yang tidak sejalan dengan syari’ah. Lihat lengkapnya dalam Abdul Fattah Sayyid Ahmad, at 

Tashawwuf bayna al Ghazali wa Ibn Taimiyah, terj. Muhammad Muchson Anasy (Jakarta: Khlmifa, 2005), 

275. Inilah yang dijadikan rujukan oleh Hamka dalam membumikan tasawuf di Nusantara yang berbasis 

syari’ah. 
21 Hamka sebagai tokoh pembaharu modern tidak sependapat tentang teori atau pendapat yang 

mengatakan bahwa tasawuf tidak bersumberkan dari Islam. Ia juga membantah teori yang mengatakan 

bahwa tasawuf bersumber dari pandangan hidup Hindu, Persia, Nasrani atau Filsafat Yunani. Baca 

lengkapnya dalam Hamka, Tasawuf: Perkembangan dan Pemurniannya, (Jakarta: Panjimas, 1993), 59. Ini 

sejalan dengan sang motivatornya Ibnu Taimiyah yang juga menolak teori yang menyatakan tasawuf 

bersumber dari Yunani. Baca juga dalam Ibnu Taimiyah, Majmu’ al Fatawa, (t.tp: Majlis al Islami al 

Asiwwai-Lajnah ad Da’wah wa al Ta’lim, 1997), Jilid XXIV, 29. Bandingkan juga dalam Barmari Umairi, 

Sistematika Tasawuf, (Solo: Siti al Syamsiyah, 1961), 179. Di situ, Barmari Umairi menyimpulkan bahwa 

tasawuf ‘memang’ bersumber dari al Qur’an, al Sunnah dan contoh (uswah-qudwah) kehidupan Rasulullah 

saw serta para sahabat. 
22 Hamka, Tasawuf., 7. 
23 Hamka, Tasawuf; Perkembangan dan Pemurniannya., 59. Baca juga Siti Fatimah Yasin, 

“Tasawuf Modern”. Tesis., 58. 



Konsep Tasawuf Wasathiyah…, Muhamad Basyrul Muvid,Nelud Darajaatul Aliyah 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

176 

keadaan yang di luar jalur syari’ah dan aqidah Islam yang lurus yang membuat mereka 

tenggelam dalam kesesatan dan ketertipuan yang nyata. 

Tasawuf yang dibangun oleh Hamka memang berdasar tauhid (aqidah), bukan 

pencarian pengalaman mukasyafah. Penghayatan tasawufnya berupa pengalaman takwa 

yang dinamis, bukan keinginan untuk bersatu dengan Tuhan (ittihad; hulul; wahdah al 

wujud), dan refleksi tasawufnya berupa penampakan semakin tingginya semangat dan 

nilai kepekaan social-religius (sosial keagamaan).24 Bahrun Rif’i menegaskan bahwa 

keberadaan tasawuf yang dipahami Hamka adalah semata-mata hendak menegakkan 

perilaku dan budi pekerti manusia yang sesuai dengan karakter Islam yang seimbang atau 

menurut bahasa Hamka, i’tidal. Untuk itulah, manusia dalam prosesnya harus 

mengusahakan ke arah terbentuknya budi pekerti yang baik (al karimah; al mahmudah), 

terhindar dari kejahatan dan penyakit jiwa atau penyakit batin.25 Sehingga, Hamka 

menegaskan:  

“Budi pekerti jahat adalah penyakit jiwa, penyakit batin, penyakit  hati. 

Penyakit ini lebih berbahaya dari penyakit jasmani. Orang yang tertimpa 

penyakit jiwa akan kehilangan makna hidup yang hakiki, hidup yang abadi. Ia 

lebih berbahaya dari penyakit badan. Dokter mengobati penyakit jasmani 

menurut syarat-syarat kesehatan. Sakit itu hanya kehilangan hidup yang fana. 

Oleh sebab itu, hendaklah dia utamakan menjaga penyakit yang hendak 

menimpa jiwa, penyakit yang akan menghilangkan hidup yang kekal itu.”26 

 

Dalam pembahasan ini, Hamka ingin mensinergikan unsur spiritual dengan unsur 

sosial menjadi satu kesatuan yang saling bersinergi (satu padu) sehingga dapat 

menjadikan manusia yang muttaqin juga muhsinin. Selain membentengi dengan norma-

norma syari’ah dan aqidah yang kuat serta tidak melupakan urusan (kepentingan) duniawi 

sebagai ciri khas dari tasawuf modern Hamka yang menjadi gerakan spiritualnya. 

Berikut konsep tasawuf wasathiyah Hamka yang penulis gambarkan dalam 

bentuk bagan di bawah ini: 

 

 

 

 

 

                                                             
24 Sulaiman al Kumayi, Kearifan Spiritual dari Hamka ke Aa Gym, (Semarang: Pustaka Nuun, 

2004), 57. 
25 Bahrun Rif’i dan Hasan Mud’is, Filsafat Tasawuf, (Bandung: Pustaka Setia, 2010), 289. 
26 Hamka, Akhlaqul Karimah, (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1992), 1. 



Konsep Tasawuf Wasathiyah…, Muhamad Basyrul Muvid,Nelud Darajaatul Aliyah  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

177 

Gambar 1: Peta Konsep Tasawuf Wasathiyah Hamka 

 

2. Konsep Tasawuf Wasathiyah Nasaruddin Umar 

Nasaruddin Umar mempunyai pandangan tasawuf yang bercorak neosufisme. 

Menurutnya bahwa tasawuf tidak bisa dipahami dengan logika saja, maka tidak heran jika 

individu yang mengedepankan logika ia akan kesusahan dalam memahami tasawuf. 

Tasawuf merupakan ilmu yang hanya bisa dirasakan sendiri atau personalitas, maksudnya 

tasawuf hanya dapat dipahami ketika seseorang telah mengalaminya sendiri 

(mempraktikkan) dalam kehidupannya, akan sulit seseorang menerima tasawuf jika ia 

tidak mengalaminya. Seperti contoh yang sering digunakan oleh para tokoh misalnya: 

rasa manisnya tidak bisa dirasakan atau dijelaskan manakala tidak merasakan dulu rasa 

gula tersebut.27 Begitu juga tasawuf yang terdiri dari tatanan teori dan juga praktik. 

Ia melanjutkan bahwa tidak mungkin akal dan batin bertentangan karena 

keduanya ciptaan Allah SWT, persoalan kita sekarang adalah bagaimana menjembatani 

dua hal yang kelihatannya beda bahkan bertentangan tetapi sesungguhnya sangat kompak 

satu sama lain, orang yang tidak mampu menjembatani (mensinergikan) kebenaran yang 

hak dan yang batil, itu berarti belum bertasawuf untuk zaman sekarang.28 Masyarakat 

sekarang itu over fiqih, energi fiqih terlalu dominan, maka masyarakat tersebut akan 

tercipta suatu masyarakat black-white,29 pokoknya jika tidak benar maka sesat, akhirnya 

menjadikan kita kaku dalam beragama dan berkehidupan, padahal kita mesti ingat yang 

diperkenalkan pertama kali oleh Allah itu bukan fiqih melainkan hal-hal yang bersifat 

ihsan, di Makkah misalnya, yang diturunkan pertama kali adalah ayat tauhid dan ayat 

spiritual setelah Nabi melakukan prosesi Hijrah ke Madinah barulah turun ayat yang 

berkaitan dengan fiqih. Kemudian, pada hakikatnya tasawuf modern tidak berbeda 

                                                             
27 Nasaruddin Umar, Tasawuf Modern: Jalan Mengenal dan Mendekatkan Diri Kepada Allah swt, 

(Jakarta: Republika, 2014), 2. 
28 Nasaruddin Umar, Wawancara, Jakarta, 04 Februari 2018 dalam Didin Komaruddin, “Konsep 

Tasawuf Modern dalam Pemikiran Nasarudin Umar,” Syifa al Qulub 3, no. 2 (Januari 2019): 100. 
29 Zaenal Arifin, "Pergeseran Paradiga Pesantren", Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman, 13, no. 

1, 2011. https://doi.org/10.33367/tribakti.v22i1.57 

Tasawuf 

Wasathiyah 

Hamka 

Sesuai Koridor 

Syariah 

saleh sosial-

spiritual 

Dunia-Akhirat 
Berakhlak mulia 

dan moderat 

Giat ibadah dan 

membantu 

sesama 



Konsep Tasawuf Wasathiyah…, Muhamad Basyrul Muvid,Nelud Darajaatul Aliyah 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

178 

dengan tasawuf aslinya, tasawuf modern (neosufisme) merupakan kelanjutan dari tasawuf 

klasik hanya berbeda zaman saja. Namun, mungkin sudah mendapatkan ‘polesan’ dari 

sana-sini sesuai dengan keadaan yang ada, sehingga kesannya tidak lagi ekslusif 

(mengkhususkan diri/sesuatu yang spesial) terhadap dunia, bahkan menyesuaikan dengan 

perkembangan zaman.30 

Ini artinya, tasawuf akan selalu update terhadap perkembangan zaman di era 

industri digitalisasi (4.0). Sehingga, peran tasawuf moderat akan selalu dibutuhkan 

sebagai pagar, benteng dan senjata untuk melindungi diri dari berbagai pengaruh dan 

paradigma negatif yang menjadikan manusia jauh dari agama, Tuhan dan kitab sucinya. 

Mengingat, tasawuf abad global tidaklah mereka yang mengasingkan diri, tetapi mereka 

yang masih bersikap aktif dalam kehidupan bermasyarakat sebab manusia adalah 

makhluk sosial.31 

Masyarakat harus memadukan ihsan kepada Allah swt dan juga ihsan kepada 

sesama manusia (makhluk), agar manusia meraih keseimbangan (tawazun) dalam 

kehidupan sehingga akan mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat. Inilah wajah tasawuf 

modern abad global ini.32 Masyarakat modern abad ini harus menjalin hubungan baik 

dengan Allah sebagi Pencipta, dan juga menjalin hubungan baik dengan semua makhluk 

sebagai sesama ciptaan Allah SWT. 

Didin Komaruddin, menjelaskan mengenai pemikiran Nasaruddin Umar bahwa 

sebenarnya tasawuf modern lebih mengutamakan ihsan (perilaku baik) yang bersifat 

konkret yang menyentuh langsung dengan kehidupan sosial kemasyarakatan, bukan 

dengan sesuatu yang bersifat abstrak. Sehingga ada keseimbangan antara dunia dengan 

akhirat dan akan tercapai kebahagiaan dunia dan akhirat.33 

Kemudian, tasawuf yang dipahami oleh Nasaruddin Umar adalah seseorang tidak 

harus masuk ke dalam ‘organisasi’ tarekat. Mengingat untuk menjadi seorang sufi tidak 

‘wajib’ masuk tarekat terlebih dahulu. Sehingga, ajaran tasawuf ini boleh diamalkan bagi 

setiap manusia yang haus akan nilai-nilai spiritual.34  Implikasi tasawuf di era modern 

                                                             
30 Dalam Didin Komaruddin, “Konsep Tasawuf Modern dalam Pemikiran Nasarudin Umar,” Syifa 

al Qulub., 100. 
31 Athoullah Ahmad, Diktat Ilmu Akhlak dan Ilmu Tasawuf, (Serang: Fakultas Syari’ah IAIN Sunan 

Gunung Djati, 1985), 96. 
32 Nasaruddin Umar, Wawancara, Jakarta, 04 Februari 2018 dalam Didin Komaruddin, “Konsep 

Tasawuf Modern dalam Pemikiran Nasarudin Umar,” Syifa al Qulub., 101-102. 
33 Didin Komaruddin, “Konsep Tasawuf Modern dalam Pemikiran Nasarudin Umar,” Syifa al 

Qulub., 102-103. 
34 Didin Komaruddin, “Konsep Tasawuf Modern dalam Pemikiran Nasarudin Umar,” Syifa al 

Qulub., 103. 



Konsep Tasawuf Wasathiyah…, Muhamad Basyrul Muvid,Nelud Darajaatul Aliyah  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

179 

abad ini sangat membantu dalam beberapa aspek. Sikap saling tolong menolong, pribadi 

yang peka terhadap kondisi sosial masyarakat akan membantu dalam aspek ekonomi. 

Sikap aktif yang dilapisi etika sufistik (khauf, muraqabah, amanah, shiddiq dan 

sebagainya) akan membantu dalam aspek politik, sehingga akan meminimalisir tindakan 

korupsi, jual beli jabatan, dan lain sebagainya. Kemudian, sikap simpati, toleran dan 

pluralis akan membantu dalam aspek sosial sehingga, satu sama lain saling menghargai, 

menghormati dan menyayangi.35 Ini menjadi penegasan bahwa tasawuf adalah jalan 

hidup spiritual yang mengajarkan kesalehan spiritual dan sosial, karena hal itu merupakan 

substansi ajaran Islam yang sesungguhnya.36 Jadi, di sinilah keharusan untuk bertasawuf 

di era modern abad ini. Di mana konsep kebenaran ilmu pengetahuan tidak hanya 

berdasarkan koresponden, koherensi, dan pragmatis saja, tetapi juga yang bersifat 

spiritual-Ilahiah. Artinya, sumber ilmu pengetahuan dan teknologi, selain mungkin 

didapat pada ranah rasional juga dapat kita lihat dan temukan di ranah metafisik (spiritual 

mistik).37 

Dengan demikian, meniti kesalehan spiritual dan sosial dengan konsep tasawuf 

modern Nasaruddin Umar menjadi sebuah referensi bagi masyarakat modern abad global 

ini untuk senantiasa mensinergikan aspek ruhani dan jasadi, aspek syari’ah dan hakikat, 

aspek fiqih dan tasawuf, dunia dan akhirat, personal dan sosial, ibadah dan mu’amalah, 

prestasi ibadah dan prestasi karir serta hubungan vertikal (Allah) dan horizontal (sesama 

makhluk). Semua itu harus disingkronkan menjadi satu kesatuan yang berjalan secara 

seimbang dan proporsional yang akan membawa kepada harmonisasi kehidupan, 

keselarasan, keseimbangan, ketenangan, kebahagiaan, dan kepuasaan secara material dan 

spiritual.  

Konsep tasawuf wasathiyah Nasaruddin Umar dapat digambarkan melalui bentuk 

bagan sebagai berikut: 

 

 

 

 

 

                                                             
35 Didin Komaruddin, “Konsep Tasawuf Modern dalam Pemikiran Nasarudin Umar,” Syifa al 

Qulub., 105-107 
36 Nasaruddin Umar, Tasawuf Modern., 5. 
37 Didin Komaruddin, “Konsep Tasawuf Modern dalam Pemikiran Nasaruddin Umar,”., 108-109. 



Konsep Tasawuf Wasathiyah…, Muhamad Basyrul Muvid,Nelud Darajaatul Aliyah 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

180 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

Gambar 2: Peta Konsep Tasawuf Wasathiyah Nasaruddin Umar 

 

Titik Temu Pemikiran Tasawuf Wasathiyah Hamka dan Nasaruddin Umar 

Titik temu antara pemikiran tasawuf wasathiyah Hamka dan Nasaruddin Umar 

adalah bahwa tasawuf tampil di era revolusi industri ini untuk menggiring manusia 

kepada kesalehan sosial di samping kesalehan spiritual. Mendidik manusia untuk tetap 

aktif bekerja di dunia, selain fokus pada amalan akhirat. Dunia dijadikan sebagai ladang 

ibadah, amal kebaikan dan kebajikan untuk bekal ke akhirat, bukan menjauhi dunia 

dengan alasan ingin fokus kepada akhirat. Dunia dijadikan teman, bukan musuh. 

Sehingga, ia menjadi sarana manusia mendekatkan diri kepada Allah SWT. Hamka dan 

Nasaruddin Umar juga tidak setuju terhadap praktik-praktik tasawuf yang berlebihan, 

yang hanya fokus pada urusan batin dan mengasingkan diri. Mereka berdua, dalam 

konsep tasawuf wasathiyah-nya berusaha mengembalikan tasawuf kepada jati dirinya 

yang sesungguhnya yang sejalan dengan ajaran Islam dan petunjuk Rasulullah SAW. 

Titik temu selanjutnya, ialah bahwa tasawuf wasathiyah yang mereka gagas dan 

kembangkan sebagai jalan alternatif untuk mengembalikan manusia kepada jalan Allah 

SWT, tanpa mengurangi atau melarang urusan karir (pekerjaan) mereka. Mereka yang 

jauh dan meninggalkan Allah SWT karena dunia, materialis, hedonis bahkan masuk 

paham liberal-sekuler dengan tasawuf wasathiyah ini mereka dididik untuk juga fokus 

mengejar amal akhirat, menyadarkan mereka bahwa Tuhan itu perlu didekati dan ditaati 

agar hidup dan karir yang dijalani membawa keberkahan, kedamaian dan ketenangan 

hidup. Melalui karir dan pekerjaan yang disandangnya, mereka dapat berbuat amal 

kebaikan, dan dijadikan sebagai ladang ibadah kepada Allah SWT, sehingga karir dan 

pekerjaannya tidak kering akan nilai-nilai religiusitas Ilahiah. 

Tasawuf 

Wasathiyah 

Nasaruddin Umar 

Tasawuf: 

Pengamalan 

Syari’at-Hakikat 

Harus Seimbang 

Kesalehan Sosial-

Spiritual 

Dunia-Akhirat, 

Lahiriah-Batiniah 

Penghayatan tugas sebagai 

‘Abdun dan Khalifah 

Berbuat kebaikan, menebar 

kedamaian, dan mengontrol 

syahwat hawa nasfu 

Bersikap Moderat, 

tawazun, toleran dan 

objektif 



Konsep Tasawuf Wasathiyah…, Muhamad Basyrul Muvid,Nelud Darajaatul Aliyah  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

181 

Berikut penulis gambarkan sebuah bagan yang mengambarkan titik temu antara 

tasawuf wasathiyah Hamka dan Nasaruddin Umar: 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 3: Titik temu Konsep Tasawuf Wasathiyah Hamka dan Nasaruddin umar 

 

Relevansi Tasawuf Wasathiyah Hamka dan Nasaruddin Umar terhadap Kehidupan 

Masyarakat di Era Revolusi Industri 4.0 

 Tasawuf wasathiyah yang dikembangkan Hamka dan Nasaruddin Umar 

dalam konsep tasawuf modern-nya ternyata memiliki hubungan yang signifikan terhadap 

kehidupan masyarakat modern di era revolusi industri 4.0 yang cenderung rasional dan 

mendewakan teknologi, sehingga terjebak dalam bingkai liberalisme dan sekulerisme. 

Mereka perlahan mulai meninggalkan dan melupakan norma, ajaran dan petunjuk agama. 

Tidak berhenti di situ, hidup di era modern abad 21 M, manusia dimanjakan dengan gaya 

hidup yang mewah, kecepatan informasi, kemudahan dalam mengakses berbagai 

informasi dan kecanggihan aplikasi membuat mereka hidup secara instan, yang 

menjadikan mereka lalai akan tugasnya sebagai hamba Allah dan wakil-Nya, hidup 

mereka berubah menjadi pragmatis, materialis, hedonis dan individualis. Mereka sudah 

merasa senang dengan dirinya, kepekaan sosial sudah sirna di dalam hatinya. Akibatnya, 

mereka mengalami krisis spiritual, sosial dan moral. 

 Dapat dipahami bahwa masyarakat era industri 4.0 kini tengah dihadapkan 

dengan masalah diri mereka sendiri, yang semua itu bermuara pada keringnya aspek 

spiritual mereka terhadap nilai-nilai ke-Ilahian yang berdampak juga pada aspek yang 

lain yakni sosial dan moral hingga mental. Banyak di antara mereka yang sukses meniti 

karir, namun hidupnya hampa, gelisah, stres, binggung, mudah putus asa, tiada kontrol 

bahkan tidak jarang mengakhiri hidupnya dengan tragis. Problem demikian, tidak bisa 

diselesaikan melalui pengobatan alternatif tabib, dokter, spesialis, obat-obatan, bahkan 

teknologi-aplikasi apa pun tidak mampu menjawab atas problem yang mendera mereka. 

Dunia dijadikan sebagai “ladang” 

untuk mendekatkan diri kepada 

Allah, beramal saleh, berbuat 

kebajikan. Bersikap aktif di dunia 

Menyeimbangkan dunia-

akhirat, syari’ah-hakikat, 

lahiriah-batiniah; melahirkan 

sikap moderat-tawazun  

Fokus pada urusan dunia dan 

akhirat. Aktif terhadap 

masalah; urusan sosial, juga 

aktif terhadap urusan akhirat 

Tasawuf Wasathiyah 

Hamka-Nasaruddin 

Umar 



Konsep Tasawuf Wasathiyah…, Muhamad Basyrul Muvid,Nelud Darajaatul Aliyah 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

182 

Sistem kehidupan manusia yang telah memisahkannya dari naluri ketuhanan. 

Walau ia tidak menolak Tuhan secara lisan tetapi ia mengingkari Tuhan dalam bentuk 

perilaku keseharian. Dalam hal ini Hossein Nasr dalam Islam and The Pligh of Modern 

Men, yang dikutib Amin Syukur, mengatakan bahwa akibat manusia modern 

mendewakan ilmu pengetahuan dan teknologi menjadikan mereka berada dalam wilayah 

pinggiran eksistensinya sendiri, bergerak menjauh dari pusat, sementara pemahaman 

agama yang berdasarkan wahyu mereka tinggalkan, hidup dalam keadaan sekuler. 

Masyaralat yang demikian adalah masyarakat Barat yang dikatakan the post industrial 

society telah kehilangan visi ke-Ilahian. Masyarakat yang demikian ini telah tumpul 

penglihatan intelektualnya dalam melihat realitas hidup dan kehidupan.38 

Selain berbagai macam kemajuan dan kemudahan, modernitas juga melahirkan 

berbagai krisis sosial dan individual yang mencakup krisis identitas, legalitas, penetrasi, 

partisipasi, distribusi dan krisis moral yang seakan tak terpecahkan dalam kacamata 

pengetahuan Barat. Berbagai krisis tersebut berakar dari problem psikologis manusia 

modern yang pada saat tertentu berkembang menjadi sebuah krisis kolektif yang 

mewabah. Jika demikian, problem psikologi modern yang tak berkesudahan akan sangat 

berpeluang memberikan dampak negatif dalam kehidupan sosial. Di sini, tasawuf sebagai 

salah satu disiplin ilmu dalam khazanah keilmuan Islam yang fokus pada dimensi spiritual 

untuk menyeimbangkan aspek jasmani dan rohani manusia digunakan untuk mengatasi 

berbagai problematika tersebut.39 

Manusia akhirnya kembali mencari dan menggali kedalaman makna kehidupan 

dan hakikat dirinya. Eksistensi kehidupan dunia ternyata tak sekedar mencari dan 

memenuhi hasrat terhadap materi belaka. Jiwa yang selama ini kurus kering dan 

berkerontang tak dipenuhi kebutuhannya meminta untuk diisi dan diberi makan juga. 

Inilah titik balik yang membuat beberapa waktu terakhir munculnya fenomena menarik 

masyarakat kota. Tumbuhnya pola hidup beragama yang berwajah lain. Agama tak 

sedekar ritual aktual tetapi menjadi ritual religi yang menumbuhkan aura kesadaran 

mendalam atas ibadah dan pendekatan diri terhadap Pencipta. Dengan kata lain, ketika 

modernisasi Barat meninggalkan agama, mempengaruhi semua lini kehidupan, maka atas 

                                                             
38 M. Amin Syukur, Menggugat Tasawuf, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999), 112-113. 
39 Ali Imron, “Tasawuf dan Problem Psikologi Modern, “ Jurnal IAIT Kediri 29, no. 1 (Januari-Juni 

2018): 23. 



Konsep Tasawuf Wasathiyah…, Muhamad Basyrul Muvid,Nelud Darajaatul Aliyah  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

183 

kesadaran terhadap kekosongan jiwa, pada saat itulah agama diajak kembali di masa post-

modernis saat ini.40 Dalam bahasa lain, mereka diajak untuk fafirru ila Allah. 

Untuk itu, tasawuf wasathiyah ingin menanamkan kehidupan yang dinamis, 

kreatif, inovatif, seimbang, toleran dan aktif, di samping memupuk diri dengan akhlak 

mulia, tirakat yang kuat dan istiqamah dalam bermunajat kepada Allah. Hal ini senada 

dengan gerakan modernis Arkoun yang mengajak umat Islam bangkit maju, namun tetap 

berada di rel agama Islam. Mengingat ia menilai bahwa umat Islam sekarang ini 

berpikiran tentang agama bersifat jumud dan belum beranjak dari pemikiran-pemikiran 

yang sudah jadi dan tanpa adanya pemikiran yang inovator yang sesuai dengan keadaan 

sekarang ini. Pada dasarnya Arkoun ingin menciptakan orang-orang muslim yang inklusif 

dan toleran, di lain itu dia juga ingin membongkar pemikiran umat Islam yang eksklusif 

dan beku serta intoleran, karena Arkoun menganggap bahwa dengan begitu akan 

menciptakan pemahaman agama yang pluralis dan toleran.41 Senada dengan Fethullah 

Gulen, yang menerapkan gerakan bertujuan sama pula dengan Arkoun, yang dikenal 

dengan istilah hizmet sebagai dakwah untuk melayani masyarakat yang bergerak pada 

dunia pendidikan. Model pendidikan sufistik modern yang mengintegrasikan aspek 

esoteris dan aspek eksoteris. Mengajarkan cinta dalam pendidikan, toleransi dengan 

berdialog dan mengintegrasikan Islam dan sains secara utuh. Kesemuanya untuk 

membentuk generasi emas yang mampu menjawab perubahan zaman dan menjadi 

menusia yang cinta dan kehidupan yang harmonis.  Integrasi Islam dan sains, internalisasi 

cinta dan toleransi, tasawuf modern, generasi emas, Islam rahmatan lil alamin dan 

pelayanan manusia dengan hizmet.42  

Bentuk integrasi, sinergi dan keterpaduan inilah yang menjadi ciri khas tasawuf 

wasathiyah, akhirnya melahirkan manusia yang moderat menjujung keseimbangan, 

keharmonisan dan keterpaduan antar satu aspek dengan aspek yang lain, di samping aktif, 

dinamis dan spiritualis. Berikut, penulis gambarkan melalui bagan mengenai relevansi 

tasawuf wasathiyah dengan kehidupan masyarakat era revolusi industri 4.0: 

 

 

                                                             
40 Nasaruddin Umar dalam Ahmad Rahman, Sastra Ilahi, Ilham Sirriyah Tuangku Syaikh 

Muhammad Ali Hanafiah, (Bandung: Mizan, 2004),  
41 Ali Imron, “ Muhammad Arkoun Sang Pemikir Islam Modernis  Dan Tokoh-Tokoh Yang 

Mempengaruhinya”  Jurnal IAIT Kediri 28, no. 2 (Juli-Desember 2017): 318. 
42 Muhammad Anas Ma’arif, “ Konsep Pemikiran Pendidikan Toleransi Fethullah Gulen, “  Tribakti: 

Jurnal Pemikiran Keislaman 30, no. 2 (Juli 2019), 295. 



Konsep Tasawuf Wasathiyah…, Muhamad Basyrul Muvid,Nelud Darajaatul Aliyah 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

184 

  

  

 

 

 

 

 

 

         

 

 

Gambar 4: Relevansi Tasawuf Wasathiyah dengan Kehidupan Masyarkat Era Revolusi Industri 4.0 

 

Kesimpulan 

Hamka dan Nasaruddin Umar dengan konsep tasawuf wasathiyah-nya bertujuan 

untuk merubah pola hidup masyarakat era revolusi industri 4.0 yang rasional, empiris, 

hedonis, materialis, individulis bahkan sekuler menjadi masyarakat yang saleh, toleran, 

berjiwa sosial tinggi, dan bermoral dengan tidak mengharuskan manusia untuk 

memisahkan diri dari masyarakat, dunia dan pekerjaan. 

Dengan konsep tasawuf wasathiyah inilah, diharapkan mereka menjadi manusia 

yang objektif, profesional dan mengetahui tugas, kewajiban serta tanggung jawabnya baik 

sebagai hamba Allah maupun sebagai wakil-Nya di bumi. Pada akhirnya, membentuk 

sebuah paradigma yang senantiasa menjunjung tinggi keadilan, toleransi, keseimbangan, 

kemoderatan, dan keharmonisan. Ini adalah tujuan akhir dari tasawuf wasathiyah yang 

digagas oleh Hamka dan Nasaruddin Umar. 

 

Daftar Pustaka 

Abdurrahman, Mamamn dan Sambas Ali Muhidin, Panduan Praktis Memahamai 

Penelitian. Bandung: Pustaka Setia, 2011. 

Ahmad, Abdul Fattah Sayyid. at Tashawwuf bayna al Ghazali wa Ibn Taimiyah,   terj.  

Muhammad Muchson Anasy. Jakarta: Khlmifa, 2005. 

Ahmad, Athoullah. Diktat Ilmu Akhlak dan Ilmu Tasawuf. Serang: Fakultas   Syari’ah 

IAIN Sunan Gunung Djati, 1985. 

Al Kumayi, Sulaiman. Kearifan Spiritual dari Hamka ke Aa Gym.  Semarang:  Pustaka 

Nuun, 2004. 

Rasionalis, Empiris, hedonis, 

pragmatis, materialis, 

individualis, liberal-sekuler Ciri Masy. Era 

Revolusi 40 

Hidupnya hampa dan kering: 

stress, susah, gelisah, lepas 

kontrol, pesimis, dan terpuruk 

Berdampak pada 

aspek spiritual, sosial 

dan moral serta psikis 

Tasawuf 

Wasathiyah 

Mengembangkan sikap moderat dengan 

mensinergikan antara kepentingan dunia-

akhirat, individu-sosial, vertikal-

horizontal 

Mendidik manusia untuk mendekatkan diri 

kepada Allah melalui pekerjaan; karir 

dunia. dunia sebagai media amal saleh 

Menjadikan pribadi yang saleh secara sosial, moral dan spiritual 

Mengintegrasikan tugas ‘abdun dan khalifah 



Konsep Tasawuf Wasathiyah…, Muhamad Basyrul Muvid,Nelud Darajaatul Aliyah  

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

185 

Arifin, Zaenal. "Pergeseran Paradiga Pesantren", Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman, 

13, no. 1, 2011. https://doi.org/10.33367/tribakti.v22i1.57 

Arikunto, Suharsimi. Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktis.  Jakarta:  Rineka 

Cipta, 2002. 

Berger, Peter L. Prymids of Sacrifice: Political Ethics and Social Change, terj. Tim Iqra’ 

Piramida Pengorbanan Manusia. Bandung: Iqra’, 1983. 

Bungin, Burhan. Metode Penelitian Kualitatif. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2001. 

Hadi, Sutrisno. Metodologi Research.  Yogyakarta: Andi Ofset, 1984. Jilid I. 

Hamka. Prinsip dan Kebijaksanaan dalam Dakwah Islam. Jakarta: Pustaka Panjimas,  

1990. 

---------. Akhlaqul Karimah. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1992. 

---------. Pelajaran Agama Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 1973. 

---------. Perkembangan Tasawuf dari Abad ke Abad. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1992. 

---------. Renungan Tasawuf. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1995. 

---------. Tafsir al Azhar. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1984, Jilid XXX. 

----------. Tasawuf Modern. Jakarta: Republika, 2015. 

----------. Tasawuf: Perkembangan dan Pemurniannya. Jakarta: Panjimas, 1993. 

Imron, Ali. “ Muhammad Arkoun Sang Pemikir Islam Modernis Dan Tokoh-Tokoh   

Yang Mempengaruhinya.”  Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman, 28, no. 2 (Juli-

Desember 2017): 318. https://doi.org/10.33367/tribakti.v18i2.83 

Imron, Ali.. “Tasawuf dan Problem Psikologi Modern.” Tribakti: Jurnal Pemikiran 

Keislaman 29, no. 1 (Januari-Juni 2018): 23. 

https://doi.org/10.33367/tribakti.v29i1.561 

Khoiruddin, M. Arif. “ Peran Tasawuf Dalam Kehidupan Masyarakat Modern.” Jurnal 

IAIT Kediri 27, no. 1 (Januari 2016): 113. 

Komaruddin, Didin. “Konsep Tasawuf Modern dalam Pemikiran Nasarudin Umar,” Syifa 

al Qulub 3, no. 2 (Januari 2019): 100. 

Ma’arif, Muhammad Anas. “ Konsep Pemikiran Pendidikan Toleransi Fethullah Gulen, 

“ Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 30, no. 2 (Juli 2019), 295. 

Maksum, Ali. Tasawuf sebagai Pembebas Manusia Modern, Surabaya: PSAPM, 2003. 

Martin dan Julia. Urban Sufisme. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2008. 

Mashita, Ina Amaliah. “Tasawuf Modern: Studi Komparasi Antara Pemikiran Buya 

Hamka dan Nasaruddin Umar”. Skripsi: UIN Sunan Ampel Surabaya, 2018. 

Nashir, Haedar. Agama dan Krisis Manusia Modern. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997. 

Nazir, Moh. Metode Penelitian. Bogor: Ghalia Indonesia, 2005. 

Putro, Suadi. Muhammad Arkoun tentang Islam dan Modernitas. Jakarta: Paramadina, 

1998.  



Konsep Tasawuf Wasathiyah…, Muhamad Basyrul Muvid,Nelud Darajaatul Aliyah 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 1, Januari 2020 

186 

Russel, Bertrand. Sejarah Filsafat Barat dan Kaitannya dengan Kondisi Sosio Politik 

dari Kuno hingga Sekarang. terj. Sigit Jatmiko, et,al. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2002. 

Ragman, Ahmad. Sastra Ilahi, Ilham Sirriyah Tuangku Syaikh Muhammad Ali Hanafiah. 

Bandung: Mizan, 2004. 

Rif’i, Bahrun dan Hasan Mud’is. Filsafat Tasawuf. Bandung: Pustaka Setia, 2010. 

Selamet, Kasmuri dan Ihsan Sanusi. Akhlak Tasawuf; Upaya Meraih Kehalusan Budi dan 

Kedekatan Ilahi. Jakarta: Kalam Mulia, 2012. 

Silawati. “Pemikiran Tasawuf Hamka dalam Kehidupan Modern.” an Nida’ 40, no. 2 

(Juli-Agustus 2015): 119. 

Syukur, M. Amin. Menggugat Tasawuf. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999. 

Tafsir, Ahmad. Filsafat Umum; Akal dan Hati sejak Thales sampai Capra. Bandung: PT 

Remaja Rosdakarya, 2001. 

Taimiyah, Ibnu. Majmu’ al Fatawa. t.tp: Majlis al Islami al Asiwwai-Lajnah ad Da’wah 

wa al Ta’lim, 1997, Jilid XXIV. 

Umairi, Barmari. Sistematika Tasawuf. Solo: Siti al Syamsiyah, 1961. 

Umar, Nasaruddin. Tasawuf Modern: Jalan Mengenal dan Mendekatkan Diri Kepada 

Allah swt. Jakarta: Republika, 2014. 

Yasin, Siti Fatimah. “Tasawuf Modern.”Tesis: UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 1992. 

Zaprulkhan. “Kesetaraan Gender Dalam Perspektif al Qur’an: Studi Kritis Pemikiran 

Nasaruddin Umar.” Jurnal Edugama 1, no. 01 (Desember 2015): 115-116. 


