
GERAKAN HILLENISME DALAM ISLAM 

 

Oleh:  

M. Anis Bachtiar
* 

 

Abstark, gelombang Hellenisme pertama yang menjadi 

cikal bakal masa keemasan umat Islam  pada abad ke-12. 

Gelombang Hellenisme itu ditandai dengan penerjemah-

an karya-karya intelektual asing (filsafat Yunani) secara 

besar-besaran agar bisa dipelajari umat Islam tanpa 

batas.  

Kegiatan penterjemahan ini, sebagian besar dari 

karangan Aristoteles, Plato serta karangan neoplatonis-

me, sebagian besar dari karangan Galen, kedokteran, dan 

juga karangan-karangan ilmu pengetahuan Yunani 

lainnya. Dapatlah dibaca oleh alim ulama Islam. 

Karangan-karangan tentang filsafat banyak menarik 

perhatian kaum mu‟tazilah. 

 

Kata Kunci, Hillenisme dan Islam 

 

Pendahuluan 

Gerakan hillenisme atau penerjemahan buku-buku Yunani ke 

dalam Islam itu terjadi dalam dua periode. W. Mongomery Watt 

membagi gerakan Hellenisme menjadi tiga tahap selama 6 Abad, 

yaitu mulai tahun 750-1258 M. Dalam pembahasan makalah ini 

penulis hanya akan mendekripsikan gerakan hillenisme atau 

penerjemahhan buku Yunani  ke dalam Islam secara merata baik 

perode pertama, kedua mapun ketiga.  

Dalam pandangan Watt, Islam mengalami tiga gelombang 

hellenisme yang semuanya merupakan bentuk pertemuan antara 

peradaban Islam dengan peradaban Barat. Gelombang hellenisme 

pertama dan kedua terjadi manakala Islam berinteraksi dengan ide-

ide filsafat Yunani. Kedua gelombang ini, kata Watt bisa 

dikategorikan sebagai gelombang hellenisme yang murni 

intelektual. Bedanya, jika pada gelombang hellenisme pertama 

masih didominasi dengan pola-pola “impor” pengetahuan dari 

Yunani ke Islam dalam bentuk penerjemahan, gelombang kedua 

sudah menyaksikan sintesa yang apik antara sistem filsafat Yunani 

yang atheis dengan sistem filsafat Islam yang monoteis. 

                                                 
* Dosen IAIN Surabaya dan IAIT Kediri 

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 



110  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

Sementara gelombang hellenisme ketiga tidak lagi interaksi 

intelektual, tetapi telah merambah ke wilayah-wilayah yang lebih 

luas, seperti sosial, ekonomi dan politik. Khusus pada konteks 

politik dan ekonomi, hellenisme gelombang ketiga ini juga 

kemudian menghasilkan marginalisasi Islam oleh kekuatan Barat 

yang berakibat pada ketergantungan Islam yang luar biasa terhadap 

Barat, baik dalam konteks intelektual, politik maupun ekonomi. 

 

Pembahasan 

Pada sekitar abad ke 8 s/d 10, lahirlah gelombang Hellenis-

me pertama yang menjadi cikal bakal masa keemasan umat Islam 

pada abad ke-12. Gelombang Hellenisme itu ditandai dengan 

penerjemahan karya-karya intelektual asing (filsafat Yunani) secara 

besar-besaran agar bisa dipelajari umat Islam tanpa batas.  

Paradigma yang dipakai adalah inklusif; mau menerima 

pemahaman yang datang dari luar, sekalipun berbeda. Tidak 

enggan mengkajinya. Bahkan, diterima sebagai bahan yang dapat 

memperkaya perspektif. Tidak heran, kemudian di dunia Arab 

(Islam) berkembang suatu peradaban keilmuan yang 

menggembirakan. Lahirlah metode berpikir sistematis dan rasional, 

yaitu manthiq (logika formal). Selain itu, ada biologi, ilmu bumi, 

matematika, kedokteran, kimia, dan sebagainya.
1
 

Pada masa itu umat Islam mengalami kejayaan. Bandingkan 

dengan keruntuhan umat Islam, di Turki misalnya. Jatuhnya Dinasti 

Utsmani di Turki sebenarnya disebabkan lebih kuatnya atmosfer 

politik yang ditandai oleh maraknya perebutan kekuasaan intern 

umat Islam. Perpecahan pun terjadi. Negara menjadi lemah dan 

hancur berkeping-keping.  

Gerakan hillenisme periode pertama adalah dilakukan oleh 

kekholifahan Daulah Abbasiyah, hal itu karena ada persentuhan 

antara budaya Arab yang di bawah Islam dengan budaya Yunani 

pada masa perkembangan Islam. Upaya penerjemahan buku-buku 

Yunani ke dalam Islam yang paling menonjol adalah dilakukan 

oleh kholifah Harun al-Rasyid di tahun 786 M, sebelumnya ia 

belajar di Persia di bawah asuhan Yahya Ibn Khalid Ibnu Barmak, 

dengan demikian banyak dipengaruhi oleh kegemaran keluarga 

Barmak pada ilmu pengetahuan dan filsafat.
2
 

                                                 
1 http://opinibebas.epajak.org/politik/ketika-politik-menguat-pembaruan-

pemikiran-melemah-50/ 
2 Harun Nasution, Falsafat & Mistisisme dalam Islam, (Jakarta : Bulan 

Bintang, 1973), h. 11. 

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   111 

Di bawah pemerintahan Harun al-Rasyid penerjemahhan 

buku-buku ilmu pengetahuan Yunani ke dalam bahasa Arab pun 

dimulai. Orang-orang dikirim ke kerajaan Romawi di Eropa untuk 

membeli manuscripts. Pada mulanya yang dipentingkan adalah 

buku-buku mengenai kedokteran tetapi kemudian juga mengenai 

ilmu pengetahuan lain dan filsafat. Buku-buku itu diterjemahkan 

terlebih dahulu ke dalam bahasa Siriac, bahasa ilmu pengetahuan di 

Mesipotamia di waktu itu, kemudian baru ke dalam bahasa Arab. 

Akhirnya penterjemahan diadakan langsung ke dalam bahasa arab.
3
 

Mula-mula pilihan terhadap karya-karya yang akan 

diterjemahkan tergantung pada perorangan sarjana atau atasannya, 

tetapi kemudian khalifah al-Ma‟mun (813-833M) atau para 

penasehatnya menyadari pentingnya seluruh ilmu pengetahuan 

Yunani dan memerintahkan dilaksanakan penerjemahan secara 

besar-besaran. Didirikanlah suatu lembaga yang bernma “Balai 

Kearifan” (Bait al-Hikmah), tempat buku-buku diterjemahkan dan 

disalin. Pada lembaga itu juga dikelola sebuah perpustakaan 

sebagai bahan rujukan.
4
 

Selama masa satu atau dua abad penerjemahan berlangsung 

terus dan terjemahan-terjemahan lama diperbaruhi. Nama paling 

terkenal adalah Hunain Ibn Ishaq (809-73), seorang Kristen dari 

Hira yang menjadi guru ilmu kedokteran di Baghdad dan dokter 

istana untuk khalifah al-Mutawakil. 

Penerjemah-penerjemah termasyur di zaman itu antara lain 

adalah: 

1. Hunayn Ibnu Ishaq (w. 873M), seorang Kristen yang pandai 

bahasa Arab dan Yunani (pernah berkunjung ke Yunani). Ia 

menerjemahkan 20 buku Galen ke dalam bahasa Siria dan 14 

buku lain ke dalam bahasa Arab. Menurut keterangan, Hunayn 

mempunyai 90 pembantu dan murid dalam kegiatan 

penerjemahan tersebut. 

2. Anak Hunayn bernama Ishaq (w. 910M). 

3. Tabit Ibnu Qurra (825 – 901M). 

4. Qusta Ibnu Luqa, seorang Kristen. 

5. Hubays, kemenakan Hunayn. 

6. Abi Bishr Matta Ibnu Yunus (w. 939M), juga seorang Kristen.
5
 

                                                 
3 Ibid. 
4 W. Montgomery Watt, Islamic Philosopy and Theology, (Edinburgh : At 

The University Press, 1992), h. 35. 
5 Harun Naustion, Falsafat & Mistisisme dalam Islam, h.12. 

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 



112  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

Dengan kegiatan penterjemahan ini, sebagian besar dari 

karangan-karangan Aristoteles, sebagian tertentu dari karangan-

karangan Plato serta karangan-karangan mengenai neoplatonisme, 

sebagian besar dari karangan-karangan Galen, serta karangan-

karangan dalam ilmu kedokteran lainnya, dan juga karangan-

karangan ilmu pengetahuan Yunani lainnya dapatlah dibaca oleh 

alim ulama Islam. Karangan-karangan tentang filsafat banyak 

menarik perhatian kaum mu‟tazilah, sehingga mereka banyak 

dipengaruhi oleh pemujaan daya akal yang terdapat dalam filsafat 

Yunani. Abu al-Huzail al-Allaf, Ibrahim al-Nazam, Bishr Ibn al-

Mu‟tamir dan lain-lain banyak membaca buku-buku filsafat dalam 

pembahasan mereka mengenai teologi Islam daya akal atau logika 

yang mereka jumpai dalam filsafat Yunani banyak mereka pakai. 

Tidak mengherankan kalau teologi kaum mu‟tazilah mempunai 

corak rasional dan liberal. 

Tidak lama kemudian timbullah dikalangan umat Islam 

sendiri filosof-filosof dan ahli-ahli ilmu pengetahuan, terutama 

dalam ilmu kedokteran, seperti Abul Abbas  al-Sarkasy (abad ke-9 

M), Al-Razi (abad ke-10M) dan lain-lain. Filosof Islam yang 

pertama, muncul di abad ke-9 M dalam diri Al-Kindi, untuk diikuti 

oleh filosof-filosof lain seperti Al-Razi, Al Farabi, Ibnu Sina dan 

lain-ain. Filosof-filosof ini banyak dipengaruhi oleh pemikiran-

pemikiran Yunani, terutama Aristoteles, Plato, dan Plotinus.
6
 

Dalam lapangan ilmu pengetahuan dikenal ahli-ahli seperti 

Muhammad, Ahmad, dan Hasan, ketiganya bersaudara dan ahli 

matematika, Al-Asma, (740-828M) yang mengarang buku tentang 

pengetahuan alam, Jabir dalam bidang kimia, Al-Biruni dalam 

bidang astronomi, geografi, sejarah dan matematika, Ibnu al-

Haitham dalam bidang optika dan lain-lain.
8
 

Seluruh pekerjaan penerjemahan ini, khususnya dilakukan 

manakala ada kaitan dengan tradisi yang hidup dalam masyarakat. 

Ahli teologi terkenal al-Ghazali mengaku bahwa ia menguasai 

filsafat pada masa itu semata-mata dari buku. Dengan memper-

hatikan tahapan selanjutnya, tidak diragukan lagi bahwa al-Ghazali 

benar, dan ini merupakan petunjuk adanya isolasi total pendidikan 

Islam dari apa yang disebut “ilmu pengetahuan asing”.
9
 

                                                 
6 Ibid,h. 13.  
8 Ibid 
9 W. Montgomery Watt Pemikiran Teologi dan Filsafat Islam, terj. 

(Jakarta : Perhimpunan  Pengembangan Pesantren dan Masyarakat (P3M), 1987), 

h. 56. 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   113 

Tetapi al-Ghazali benar-benar mengenal disiplin yang sedikit 

banyak serupa dengan disiplin teologi dan mungkin memperoleh 

pelajaran dasar dalam filsafat sehingga ia bukan sama sekali tidak 

mengenal tradisi yang hidup. Pada masa awal khalifah Abbasiyah 

rupanya sudah ada dua tradisi yang mempengaruhi dunia Islam. 

Yang pertama ialah tradisi dari Gunde Shapur. Dati tempat pusat di 

Gunde Shapur ini, sejak taun 765 sampai tahun 870M, keluarga 

Persi Nestoria Bokhtishu menyediakan dokter istana bagi para 

khalifah dan sekaligus bertanggung jawab atas pengajaran di rumah 

sakit Baghdad.
10

 

Kedua adanya tradisi filsafat dari Alexandria. Kenyataan 

bahwa sebelum penaklukan oleh orang-orang Arab, Syiria telah 

meninggalkan kesan seperti orang-orang Yunani bahwa mereka 

tidak dalam kedudukan yang kuat, mungkin karena pemberontakan 

“nasionalisme” orang-orang Copt atau pandangan mereka yang 

tidak metafisik. Adapun alasannya dan  mungkin ini berkaitan 

dengan kelemahan  kehidupan intelektual Islam di Mesir, pada 

sekitar tahun 718 M perguruan tinggi di pindahkan ke Antioch. Di 

sini perguruan tinggi bertahan sampai lebih  dari satu abad, tetapi 

pada sekitar tahun 850 M di pindahkan kearah timur yaitu ke 

Harran, arah ke Mosul, dan setengah abad kemudian di tarik ke ibu 

kota Baghdad.
11

 Perpindahan ini pertama-tama merupakan 

perpindahan para guru dan juga perpidaan perpustakaan. 

Kelihatannya di Baghdad mereka berperan penuh dalam kehidupan 

intelektual ibukota atau paling tidak dengan kelompok yang tertarik 

pada bidang filsafat. 

Di samping pergururn tinggi Alexandria di Harran yang 

berada di bawah pimpinan orang-orang Kristen, terdapat pusat 

keberhalaan milik suatu sekte yang dikenal dengan sebutan 

Sabi‟an. Menyembah bintang termasuk dalam agama mereka, 

tetapi ini mempunyai dasar dalam filsafat Yunani, dan dengan 

demikian berarti mereka mempunyai sumbangan penting dalam 

“penggaraban” tradisi intelektual Helenisme. Pada Thabib Ibn 

Qurra (meninggal tahun 901M) yang telah belajar di Baghdad 

bertengkar dengan anggota-anggota lain dari sekte ini dan 

meninggalkan Harran pindah ke ibukota.
12

 Di sini, dengan 

dukungan dari khalifah, ia  membaktikan diri dalam penerjemahan 

dan penyusunan naskah-naskah asli, terutama di bidang kedokteran 

                                                 
10 Ibid 
11 Ibid 
12 Ibid, h. 57.  

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 



114  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

dan matematika. Ia juga mengumpulkan sejumlah orang-orang 

Sabi‟an yang lebih muda untuk bergabung padanya. Namun 

demikian filsafat tidak hanya dipelajari di Baghdad. Biografi dari 

beberapa filosof terkemuka menjelaskan bahwa ada minat yang 

yang cukup besar terhadap filsafat di bagian timur kekhalifahan. 

Tetapi kita tidak dapat mengatakan sesuatu secara pasti mengenai 

hal itu. 

Setelah dikemukakan tentang betapa hebatnya kegiatan 

penerjemahan dan minat pada filsafat, kini tiba saatnya untuk 

menanyakan apakah yang menyebabkan orang-orang Islam begitu 

tertarik pada masalah itu. Dapat dipastikan bahwa ada kepentingan 

praktis terhadapnya. Para khalifah sangat memperhatikan kesehatan 

mereka sendiri dan percaya bahwa para ahli ilmu kedokteran 

Yunani dapat membantu mereka. Harus diingat bahwa dikalangan 

yang kita bicarakan ini, astrologi yang tidak berbeda dengan 

astronomi mendapat tempat yang penting. Karya-karya astrologi-

astronomi memperoleh prioritas dalam penerjemahan dan mereka 

yang menguasai disiplin ilmu ini diterima dengan baik di 

lingkungan istana. 

Karena filsafat berkait erat dengan astrologi dan astronomi, 

maka wajar apabila filsafat memperoleh perhatian juga. Namun 

mungkin juga jauh sebelum periode kekhalifahan al Ma‟mun dan 

pengorganisian terjemahan, dalam gerakan keagamaan umum yang 

lebih pandai dan mulai menyadari akan pentingnya metode logika, 

dan filsafat secara keseluruhan, dalam berdebat dengan penganut 

agama-agama lain. Dapat dipastikan bahwa banyak argument 

semacam ini. 

Salah satu diantara karya Saint John dari Damaskus, 

(meninggal tahun  750 M) adalah “perdebatan antara seorang 

Kristen dengan seorang Saracen”  yang mungkin dimaksudkan 

untuk menunjukkan kepada orang-orang Kristen alasan-alasan yang 

mungkin dapat mereka terima dan jawaban-jawaban serupa yang 

mungkin dapat dipergunakan untuk menjawab pertanyaan mereka. 

Juga tersimpan suatu catatan mengenai pidato yang diucapkan oleh 

seorang pendeta Nestoria bernama Timoty pada tahun 781 M. 

Pidato itu diucapkan dalam suatu perdebatan umum yang dihadiri 

oleh kalifah.
13

 

Ini semua menjelaskan bahwa sejak awal, orang-orang Islam 

telah menyadari bahwa mereka hidup ditengah orang-orang yang 

memiliki budaya intelektual lebih tinggi yang menolak dan 

                                                 
13 Ibid, h. 58.  

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   115 

mengkritik sebagian kepercayaan keagamaa mereka. Di samping 

Kristen dan lembaga-lembaga keagamaan lain yang terdapat di 

Irak, mungkin mereka juga mempunyai kontrak dengan orang-

orang Hindu dan anggota-anggota sekte India. Jadi kebutuhan akan 

polemik dan apologi (kepentingan membela keyakinan) 

memberikan alasan yang kuat tentang pentingnya mempelajari 

filsafat. Selain itu juga ada ketegangan antara kelas sektretaris atau 

pegawai negeri dan kelas baru yaitu ulama. 

Bagaimana persisnya terjadinya peralihan dari penerjemaha 

ke penyusunan naskah asli, tidak begitu jelas. Tetapi wajar sekali 

bahwa para sarjana yang melakukan penerjamahan berkeinginan 

menulis seuatu yang asli, baik untuk menambahkan sesuatu pada 

karya-karya berbahasa Yunani atau untuk menuliskan penjelasan 

singkat bagi mereka yeng belum terbiasa dengan ilmu pengetahuan 

Yunani. Juga ada kebutuhan untuk memberikan kesimpulan falsafi 

yang sesuai dengan dokrin-dokrin Islam. 

Abu Yusuf Ya‟kub ibn Ishaq al-Kindi (800-70) merupakan 

contoh dari transisi dan motif-motif ini. Ia biasa disebut dengan al-

Kindi dan sebagai filosof Islam terkemuka pertama dan satu-

satunya filosof yang berkebangsaan Arab, juga disebut “filosof  

Arab” (failasuf al-Arab).
14

 Alasan terpenting bagi penulis naskah 

filsafat barangkali adalah yang terakhir itu, dan hasilnya 

digambarkan sebagai filsafat Yunani untuk orang-orang Islam. 

Keluarga al-Kindi telah memegang sejumlah jabatan resmi 

kekhalifahan di wilayah Arab. Yang terpenting diantaranya ke-

Gubernuran di Kufah. Ia sendiri diperbantukan di istana khalifah 

dan semasa pemerintahan al-Mu‟tasim (833-42) ia bertindak 

sebagai guru pribadi putra khalifah. Ini terjadi pada masa pengaruh 

Mu‟tazilah dan al-Kindi rupanya telah menyumbangkan 

pandangannya dalam masalah-masalah yang dogmatik. Dalam hal 

ini ia lebih dekat pada lembaga-lembaga utama pemikiran teologi 

Islam ketimbang pada sebagian besar filosof-filosof yang lain. Pada 

masa awal pemerintahan al-Mutawakil (847-861) terjadi perubahan 

politik pemerintah dan kaum Mu‟tazilah menjadi kurang disenangi. 

Mungkin keadaan ini yang menyebabkan al-Kindi memperoleh 

pengalaman yang kurang menyenangkan, akibat hasutan dari dua 

orang kalangan istana yang tidak menyukainya, perpustakaannya 

diambil alih dan untuk sementara dipindahkan ke Basrah, meski 

akhirnya dikembalikan lagi kepadanya. 

                                                 
14 Ibid. h. 59 



116  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

Dari kejadian ini kita mengetahui bahwa pada waktu itu al-

Kindi mempunyai perpustakaan yang sangat besar. Pasti ia 

mempergunakan sebagian terbesar waktunya untuk studi dan ia 

diakui sebagai ahli dalam hampir semua ilmu pengatahuan Yunani. 

Berbagai ragam artikel pendeknya menunjukkan bahwa ia 

merupakan agen yang efektif dalam menyebar luaskan pengenalan 

terhadap ilmu-ilmu pengetahuan Yunani. Seperti halnya sebagian 

terbesar filosof Islam, posisi filsafat yang dianut adalah Neo-

plationisme. Hal ini, merupakan akibat dari bentuk atau format 

yang diambil dari tradisi filsafat Yunani pada saat orang-orang 

Islam melakukan kontak dengan mereka. Meskipun Aristoteles 

dikaji dengan seksama, tetapi pengkajian itu berangkat dari 

pandangan Neoplationisme. 

Untuk menunjukkan betapa membingungkannya, ada suatu 

karya yang beredar dikalangan orang-orang Islam yang dikenal 

sebagai The Theology of Aristoteles, dan karya itu kini diakui 

sebagai ringkasan dari filoisof Neoplatonis Platinus. Dalam versi 

Arab, karya ini sangat tidak jelas. Dokrin Neoplatonisnya tentang 

Tuhan kelihatan lebih mendekati konsep monotheis model al Qur-

an.
15

 Bagaimanapun al-Kindi menerima Neoplatonis dengan 

perubaan-perubahan yang menurutnya kurang berarti. Ia berani 

menyatakan bahwa kebanaran-kebenaran yang diwahyukan melalui 

Nabi merupakan pengetahuan metafisik dan bahwa tidak ada 

pertentangan antara filsafat dan wahyu. Barangkali yang dimaksud 

adalah bahwa filsafat dapat dikembangkan sedemikian rupa hingga 

sesuai dengan sifat filsafat itu sendiri dan juga cocok dengan 

wahyu. Ia tidak hanya mengambil alih pemikiran-pemikiran filosof 

lain begitu saja, tetapi terhadap dokrin emanasi Neoplatonis secara 

diam-diam ia tidak menyelipkan sesuatu, seolah-olah tidak ada 

kesulitan untuk menyatukan keduanya (filsafat dan wahyu). 

Apabila kemudian karya-karya al-Kindi dipandang sebagai 

upaya untuk menyebar luaskan terjemahan filsafat Yunani di 

kalangan orang-orang Islam, hal itu disebabkan karena 

kerjasamanya dengan kaum Mu‟tazilah dan karena situasi politik 

pada saat awal kematangannya. Dari sekitar tahun 833 sampai 

tahun 849, seperti akan kita lihat nanti, para teolog sekte 

Mu‟tazilah erat sekali kerja samanya dengan pemerintah. Mereka 

berasal dari “gerakan keagamaan umum” yang mencoba 

mengadakan kerjasama dengan kelas sekretaris. Pada sekitar tahun 

849 terjadi perubahan politik pemerintah dan dukungan diperoleh 

                                                 
15 Ibid, h. 60.  

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 



 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   117 

lebih banyak dari sayap „gerakan keagamaan umum‟ yang kini 

berkembang cepat yaitu kelompok pengikut Tradisi (ahlus-sunnah). 

Para pengikut tradisi sangat membenci filsafat. Oleh karena itu 

tidak mengherankan apabila pada masa dua ratus tahun berikutnya 

filsafat hanya dimanfaatkan secara eksklusif oleh kelas sekretaris 

dan lawan-lawan pengikutTradisi serta teolog lainnya.
16

 

Dua tokoh besar aliran Neoplatonis yang dirintis al-Kindi 

ialah al-Farabi (meninggal 590) dan Avicenna (Ibnu Sina) yang 

meninggal tahun 1037 M.Sementara itu ada tokoh penting lainnya 

yang perlu dicatat semasa awal kekhalifahan Abasiyah, yaitu ar-

Razi (artinya sesorang yang berasal dari Ray) atau yang di eropa di 

kenal dengan Rhazez. Nama lengkapnnya adalah Abu-Bakr 

Muhammad ibn-Zakariyah ar-Razi. Ia dilahirkan pada tahun 865 

dan meninggal pada tahun 923 atau 932. Masa mudanya dihahiskan 

di kota kelahirannya yaitu Rayy (dekat Teheran moderen), dan baru 

pada ulang tahunnya yang ketiga puluh ia mulai belajar kedokteran 

di Baghdad. Ia berpraktek sebagai dokter dan mengajar di Rayy 

dan Baghdad serta sebentar di beberapa tempat di bagian timur 

wilayah kekhalifahan.
17

 Ia terutama terkenal sebagai  dokter dan 

untuk waktu yang cukup lama karya kedokterannya dibaca serta 

dihargai di Eropa. 

Namun demikian, seperti halnya dengan para dokter 

umumnya pada saat itu, ia sedikit banyak adalah juga seorang 

filosof. Filsafat baginya benar-benar dapat dikatakan menyerupai 

agama, seperti halnya pada Plato yang ia kagumi dan cenderung 

diikutinya. Ia percaya bawa kehidupan manusia dapat ditingkatkan 

melalui filsafat dan penggunaan akal. Pandangan ini dituangkan 

dalam sebuah buku kecil tentang etika dan seni hidup, yang telah 

diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris dengan judul The Spritual 

Physick. Penerjemah menggambarkan sikapnya sebagai salah satu 

“hedonisme intelektual”, yang secara sangat spesifik 

mencerminkan budaya pria Persia. Ia sedikit sekali menggunakan 

agama, baik Islam maupun agama-agama lain.       

Sudah barang tentu ia memberikan andil tertentu dalam 

pandangan kelas sekreteris Persia yang pasti ia kenali dengan baik. 

Meskipun ia disebut-sebut sebagai simpatisan Manichaean tetapi 

tidak diketemukan bukti yang jelas dalam tulisan-tulisannya. Ia 

juga disebut-sebut sebagai mempunyai kaitan dengan sekolah 

filsafat Sabi‟an di Harran, tetapi filsafat Sabi‟an ini lebih bersifat 

                                                 
16 Ibid. h. 61 
17 Ibid, h. 62.  

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 



118  Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 

Platonis daripada Neopytagorean ataupun Neoplatonis. Sebenarnya 

sumber yang tempat masih merupakan misteri, dan ia berada 

terpisah dari filosof Islam yang lain. Cita-cita hidupnya ialah cita-

cita yang dibaktikan pada pengejaran intelektual dan filsafat adalah 

bagian dari upaya pengejaran intelektua itu. Cita-cita tidak dapat 

bersifat universal, tetapi filsafat memberi keabsahan terhadap 

penggunaan bakatnya sendiri dalam membantu meningkatkan 

peringkat kebudayaan Islam, meskipun hasil yang ia capai tidak 

memuaskan.     

Bukankah salah satu faktor yang memperkaya ilmu dan 

pengetahuan masyarakat adalah luasnya jangkauan dialog dan 

perbincangan ilmiah. Kalau kita mau jujur pada diri sendiri, maka 

sesungguhnya peradaban Barat jauh lebih maju daripada peradaban 

Islam. Ingat! Kemajuan Peradaban Barat tidak diperoleh dengan 

tiba-tiba, tetapi akumulasi panjang sejarah di mana Barat juga 

pernah belajar dan melakukan dialog secara kreatif dengan 

peradaban Islam yang mengalami puncak kejayaannya pada masa 

Dinasti Bani Abbasiyah. Kalau kita tengok lebih jauh, bukankah 

umat Islam juga pernah belajar dari filsafat Yunani? Gelombang 

hellenisme telah mengantarkan peradaban Islam mencapai puncak 

kejayaan. 

Pada masanya, Islam begitu apresiatif dan terbuka terhadap 

berbagai budaya dan ilmu pengetahuan yang datang dari berbagai 

penjuru. Untuk menyebut filsuf muslim pada masa itu, Ibn Rushd 

adalah seorang ulama yang mengagumi falsafah Yunani. Ibn Rushd 

tidak pernah mengecilkan ilmu pengetahuan. Baginya, ilmu agama 

dan ilmu umum (falsafah) sama pentingnya.  

Kajian Ibn Rushd terhadap falsafah Yunani tidak tanggung-

tanggung. Dia mengambil Aristoteles, puncak falsafah Yunani, 

sebagai obyek kajiannya. Ibn Rushd dipandang sangat berjasa bagi 

dunia intelektual Eropa karena dialah orang yang secara sangat 

meyakinkan memberikan argumen pentingnya independensi dunia 

akademi dari kuasa Gereja.
18

  

Atas jasa-jasanya itu pula, tak heran jika Ibn Rushd yang 

dikenal Barat dengan nama Averros telah mengantarkannya pada 

puncak renaissance Barat. Kalau hari ini Barat merasa lebih 

superior, itu merupakan suatu hal yang bersifat wajar saja. 

Masihkah kita apriori terhadap Barat? Kalau Barat dalam 

                                                 
18 http://www.unisosdem.org/kliping_detail.php?aid=8332&coid=1 

&caid=34  

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir 

http://www.unisosdem.org/kliping_detail.php?aid=8332&coid=1


 

 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009   119 

sejarahnya mau belajar ke kita, lantas kenapa kita tidak mau belajar 

ke Barat. Belajar ke Barat bagi umat Islam hukumnya: Wajib. 

 

Kesimpulan 

Islam mengalami tiga gelombang hellenisme yang semuanya 

merupakan bentuk pertemuan antara peradaban Islam dengan 

peradaban Barat. Gelombang hellenisme pertama dan kedua terjadi 

manakala Islam berinteraksi dengan ide-ide filsafat Yunani.  

Di tengah situasi seperti itulah, keinginan untuk meraih 

kemandirian Islam dalam bidang intelektual, sosial, politik, 

ekonomi kemudian melahirkan gelombang pembaruan dalam dunia 

Islam. Tetapi, kemandirian tidak mesti dimaknai sebagai sikap 

tertutup untuk tidak menerima keberadaan peradaban lain.  

 

 

DAFTAR KEPUSTAKAAN 

 

Nasution, Harun, Falsafat & Mistisisme dalam Islam, Jakarta : 

Bulan Bintang, 1973. 

http://www.unisosdem.org/kliping_detail.php?aid=8332&coid=1&

caid=34 

Watt, W. Montgomery, Pemikiran Teologi dan Filsafat Islam, terj. 

Jakarta : Perhimpunan  Pengembangan Pesantren dan 

Masyarakat, (M), 1987. 

http://opinibebas.epajak.org/politik/ketika-politik-menguat-

pembaruan-pemikiran-melemah-50/ 

Watt, W. Montgomery, ISLAMIC PHILOSOPY AND THEOLOGY, 

Edinburgh : At The University Press, 1992. 

 

 

 


