Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir

GERAKAN HILLENISME DALAM ISLAM

Oleh:
M. Anis Bachtiar

Abstark, gelombang Hellenisme pertama yang menjadi
cikal bakal masa keemasan umat Islam pada abad ke-12.
Gelombang Hellenisme itu ditandai dengan penerjemah-
an karya-karya intelektual asing (filsafat Yunani) secara
besar-besaran agar bisa dipelajari umat Islam tanpa
batas.

Kegiatan penterjemahan ini, sebagian besar dari
karangan Aristoteles, Plato serta karangan neoplatonis-
me, sebagian besar dari karangan Galen, kedokteran, dan
juga karangan-karangan ilmu pengetahuan Yunani
lainnya. Dapatlah dibaca oleh alim ulama Islam.
Karangan-karangan tentang filsafat banyak menarik
perhatian kaum mu’tazilah.

Kata Kunci, Hillenisme dan Islam

Pendahuluan

Gerakan hillenisme atau penerjemahan buku-buku Yunani ke
dalam Islam itu terjadi dalam dua periode. W. Mongomery Watt
membagi gerakan Hellenisme menjadi tiga tahap selama 6 Abad,
yaitu mulai tahun 750-1258 M. Dalam pembahasan makalah ini
penulis hanya akan mendekripsikan gerakan hillenisme atau
penerjemahhan buku Yunani ke dalam Islam secara merata baik
perode pertama, kedua mapun ketiga.

Dalam pandangan Watt, Islam mengalami tiga gelombang
hellenisme yang semuanya merupakan bentuk pertemuan antara
peradaban Islam dengan peradaban Barat. Gelombang hellenisme
pertama dan kedua terjadi manakala Islam berinteraksi dengan ide-
ide filsafat Yunani. Kedua gelombang ini, kata Watt bisa
dikategorikan sebagai gelombang hellenisme yang murni
intelektual. Bedanya, jika pada gelombang hellenisme pertama
masih didominasi dengan pola-pola “impor” pengetahuan dari
Yunani ke Islam dalam bentuk penerjemahan, gelombang kedua
sudah menyaksikan sintesa yang apik antara sistem filsafat Yunani
yang atheis dengan sistem filsafat Islam yang monoteis.

“ Dosen IAIN Surabaya dan IAIT Kediri



Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir

Sementara gelombang hellenisme ketiga tidak lagi interaksi
intelektual, tetapi telah merambah ke wilayah-wilayah yang lebih
luas, seperti sosial, ekonomi dan politik. Khusus pada konteks
politik dan ekonomi, hellenisme gelombang ketiga ini juga
kemudian menghasilkan marginalisasi Islam oleh kekuatan Barat
yang berakibat pada ketergantungan Islam yang luar biasa terhadap
Barat, baik dalam konteks intelektual, politik maupun ekonomi.

Pembahasan

Pada sekitar abad ke 8 s/d 10, lahirlah gelombang Hellenis-
me pertama yang menjadi cikal bakal masa keemasan umat Islam
pada abad ke-12. Gelombang Hellenisme itu ditandai dengan
penerjemahan karya-karya intelektual asing (filsafat Yunani) secara
besar-besaran agar bisa dipelajari umat Islam tanpa batas.

Paradigma yang dipakai adalah inklusif; mau menerima
pemahaman yang datang dari luar, sekalipun berbeda. Tidak
enggan mengkajinya. Bahkan, diterima sebagai bahan yang dapat
memperkaya perspektif. Tidak heran, kemudian di dunia Arab
(Islam)  berkembang suatu  peradaban  keilmuan  yang
menggembirakan. Lahirlah metode berpikir sistematis dan rasional,
yaitu manthig (logika formal). Selain itu, ada biologi, ilmu bumi,
matematika, kedokteran, kimia, dan sebagainya.*

Pada masa itu umat Islam mengalami kejayaan. Bandingkan
dengan keruntuhan umat Islam, di Turki misalnya. Jatuhnya Dinasti
Utsmani di Turki sebenarnya disebabkan lebih kuatnya atmosfer
politik yang ditandai oleh maraknya perebutan kekuasaan intern
umat Islam. Perpecahan pun terjadi. Negara menjadi lemah dan
hancur berkeping-keping.

Gerakan hillenisme periode pertama adalah dilakukan oleh
kekholifahan Daulah Abbasiyah, hal itu karena ada persentuhan
antara budaya Arab yang di bawah Islam dengan budaya Yunani
pada masa perkembangan Islam. Upaya penerjemahan buku-buku
Yunani ke dalam Islam yang paling menonjol adalah dilakukan
oleh kholifah Harun al-Rasyid di tahun 786 M, sebelumnya ia
belajar di Persia di bawah asuhan Yahya Ibn Khalid Ibnu Barmak,
dengan demikian banyak dipengaruhi oleh kegemaran keluarga
Barmak pada ilmu pengetahuan dan filsafat.

! http://opinibebas.epajak.org/politik/ketika-politik-menguat-pembaruan-
pemikiran-melemah-50/

2 Harun Nasution, Falsafat & Mistisisme dalam Islam, (Jakarta : Bulan
Bintang, 1973), h. 11.

110 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir

Di bawah pemerintahan Harun al-Rasyid penerjemahhan
buku-buku ilmu pengetahuan Yunani ke dalam bahasa Arab pun
dimulai. Orang-orang dikirim ke kerajaan Romawi di Eropa untuk
membeli manuscripts. Pada mulanya yang dipentingkan adalah
buku-buku mengenai kedokteran tetapi kemudian juga mengenai
ilmu pengetahuan lain dan filsafat. Buku-buku itu diterjemahkan
terlebih dahulu ke dalam bahasa Siriac, bahasa ilmu pengetahuan di
Mesipotamia di waktu itu, kemudian baru ke dalam bahasa Arab.
Akhirnya penterjemahan diadakan langsung ke dalam bahasa arab.®

Mula-mula pilihan terhadap karya-karya yang akan
diterjemahkan tergantung pada perorangan sarjana atau atasannya,
tetapi kemudian khalifah al-Ma’mun (813-833M) atau para
penasehatnya menyadari pentingnya seluruh ilmu pengetahuan
Yunani dan memerintahkan dilaksanakan penerjemahan secara
besar-besaran. Didirikanlah suatu lembaga yang bernma “Balai
Kearifan” (Bait al-Hikmah), tempat buku-buku diterjemahkan dan
disalin. Pada lembaga itu juga dikelola sebuah perpustakaan
sebagai bahan rujukan.*

Selama masa satu atau dua abad penerjemahan berlangsung
terus dan terjemahan-terjemahan lama diperbaruhi. Nama paling
terkenal adalah Hunain Ibn Ishaq (809-73), seorang Kristen dari
Hira yang menjadi guru ilmu kedokteran di Baghdad dan dokter
istana untuk khalifah al-Mutawakil.

Penerjemah-penerjemah termasyur di zaman itu antara lain
adalah:

1. Hunayn Ibnu Ishag (w. 873M), seorang Kristen yang pandai
bahasa Arab dan Yunani (pernah berkunjung ke Yunani). la
menerjemahkan 20 buku Galen ke dalam bahasa Siria dan 14
buku lain ke dalam bahasa Arab. Menurut keterangan, Hunayn
mempunyai 90 pembantu dan murid dalam kegiatan
penerjemahan tersebut.

2. Anak Hunayn bernama Ishag (w. 910M).

Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir

5. Hubays, kemenakan Hun'ayn.
6. Abi Bishr Matta Ibnu Yunus (w. 939M), juga seorang Kristen.’

3 -
Ibid.
*W. Montgomery Watt, Islamic Philosopy and Theology, (Edinburgh : At
The University Press, 1992), h. 35.
® Harun Naustion, Falsafat & Mistisisme dalam Islam, h.12.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 111



Dengan kegiatan penterjemahan ini, sebagian besar dari
karangan-karangan Aristoteles, sebagian tertentu dari karangan-
karangan Plato serta karangan-karangan mengenai neoplatonisme,
sebagian besar dari karangan-karangan Galen, serta karangan-
karangan dalam ilmu kedokteran lainnya, dan juga karangan-
karangan ilmu pengetahuan Yunani lainnya dapatlah dibaca oleh
alim ulama Islam. Karangan-karangan tentang filsafat banyak
menarik perhatian kaum mu’tazilah, sehingga mereka banyak
dipengaruhi oleh pemujaan daya akal yang terdapat dalam filsafat
Yunani. Abu al-Huzail al-Allaf, Ibrahim al-Nazam, Bishr lbn al-
Mu’tamir dan lain-lain banyak membaca buku-buku filsafat dalam
pembahasan mereka mengenai teologi Islam daya akal atau logika
yang mereka jumpai dalam filsafat Yunani banyak mereka pakai.
Tidak mengherankan kalau teologi kaum mu’tazilah mempunai
corak rasional dan liberal.

Tidak lama kemudian timbullah dikalangan umat Islam
sendiri filosof-filosof dan ahli-ahli ilmu pengetahuan, terutama
dalam ilmu kedokteran, seperti Abul Abbas al-Sarkasy (abad ke-9
M), Al-Razi (abad ke-10M) dan lain-lain. Filosof Islam yang
pertama, muncul di abad ke-9 M dalam diri Al-Kindi, untuk diikuti
oleh filosof-filosof lain seperti Al-Razi, Al Farabi, Ibnu Sina dan
lain-ain. Filosof-filosof ini banyak dipengaruhi oleh pemikiran-
pemikiran Yunani, terutama Aristoteles, Plato, dan Plotinus.’
Dalam lapangan ilmu pengetahuan dikenal ahli-ahli seperti
Muhammad, Ahmad, dan Hasan, ketiganya bersaudara dan ahli
matematika, Al-Asma, (740-828M) yang mengarang buku tentang
pengetahuan alam, Jabir dalam bidang kimia, Al-Biruni dalam
bidang astronomi, geografi, sejarah dan matematika, Ibnu al-
Haitham dalam bidang optika dan lain-lain.?

Seluruh pekerjaan penerjemahan ini, khususnya dilakukan
manakala ada kaitan dengan tradisi yang hidup dalam masyarakat.
Ahli teologi terkenal al-Ghazali mengaku bahwa ia menguasai
filsafat pada masa itu semata-mata dari buku. Dengan memper-
hatikan tahapan selanjutnya, tidak diragukan lagi bahwa al-Ghazali
benar, dan ini merupakan petunjuk adanya isolasi total pendidikan
Islam dari apa yang disebut “ilmu pengetahuan asing”.’

® Ibid,h. 13.

® Ibid

° W. Montgomery Watt Pemikiran Teologi dan Filsafat Islam, terj.
(Jakarta : Perhimpunan Pengembangan Pesantren dan Masyarakat (P3M), 1987),
h. 56.

112 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir

Tetapi al-Ghazali benar-benar mengenal disiplin yang sedikit
banyak serupa dengan disiplin teologi dan mungkin memperoleh
pelajaran dasar dalam filsafat sehingga ia bukan sama sekali tidak
mengenal tradisi yang hidup. Pada masa awal khalifah Abbasiyah
rupanya sudah ada dua tradisi yang mempengaruhi dunia Islam.
Yang pertama ialah tradisi dari Gunde Shapur. Dati tempat pusat di
Gunde Shapur ini, sejak taun 765 sampai tahun 870M, keluarga
Persi Nestoria Bokhtishu menyediakan dokter istana bagi para
khalifah dan sekaligus bertanggung jawab atas pengajaran di rumah
sakit Baghdad.™

Kedua adanya tradisi filsafat dari Alexandria. Kenyataan
bahwa sebelum penaklukan oleh orang-orang Arab, Syiria telah
meninggalkan kesan seperti orang-orang Yunani bahwa mereka
tidak dalam kedudukan yang kuat, mungkin karena pemberontakan
“nasionalisme” orang-orang Copt atau pandangan mereka yang
tidak metafisik. Adapun alasannya dan mungkin ini berkaitan
dengan kelemahan kehidupan intelektual Islam di Mesir, pada
sekitar tahun 718 M perguruan tinggi di pindahkan ke Antioch. Di
sini perguruan tinggi bertahan sampai lebih dari satu abad, tetapi
pada sekitar tahun 850 M di pindahkan kearah timur yaitu ke
Harran, arah ke Mosul, dan setengah abad kemudian di tarik ke ibu
kota Baghdad.'' Perpindahan ini pertama-tama merupakan
perpindahan para guru dan juga perpidaan perpustakaan.
Kelihatannya di Baghdad mereka berperan penuh dalam kehidupan
intelektual ibukota atau paling tidak dengan kelompok yang tertarik
pada bidang filsafat.

Di samping pergururn tinggi Alexandria di Harran yang
berada di bawah pimpinan orang-orang Kristen, terdapat pusat
keberhalaan milik suatu sekte yang dikenal dengan sebutan
Sabi’an. Menyembah bintang termasuk dalam agama mereka,
tetapi ini mempunyai dasar dalam filsafat Yunani, dan dengan
demikian berarti mereka mempunyai sumbangan penting dalam
“penggaraban” tradisi intelektual Helenisme. Pada Thabib Ibn
Qurra (meninggal tahun 901M) yang telah belajar di Baghdad
bertengkar dengan anggota-anggota lain dari sekte ini dan
meninggalkan Harran pindah ke ibukota.’® Di sini, dengan
dukungan dari khalifah, ia membaktikan diri dalam penerjemahan
dan penyusunan naskah-naskah asli, terutama di bidang kedokteran

10 | bid
1 |bid
121hid, h. 57.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 113



dan matematika. la juga mengumpulkan sejumlah orang-orang
Sabi’an yang lebih muda untuk bergabung padanya. Namun
demikian filsafat tidak hanya dipelajari di Baghdad. Biografi dari
beberapa filosof terkemuka menjelaskan bahwa ada minat yang
yang cukup besar terhadap filsafat di bagian timur kekhalifahan.
Tetapi kita tidak dapat mengatakan sesuatu secara pasti mengenai
hal itu.

Setelah dikemukakan tentang betapa hebatnya kegiatan
penerjemahan dan minat pada filsafat, kini tiba saatnya untuk
menanyakan apakah yang menyebabkan orang-orang Islam begitu
tertarik pada masalah itu. Dapat dipastikan bahwa ada kepentingan
praktis terhadapnya. Para khalifah sangat memperhatikan kesehatan
mereka sendiri dan percaya bahwa para ahli ilmu kedokteran
Yunani dapat membantu mereka. Harus diingat bahwa dikalangan
yang kita bicarakan ini, astrologi yang tidak berbeda dengan
astronomi mendapat tempat yang penting. Karya-karya astrologi-
astronomi memperoleh prioritas dalam penerjemahan dan mereka
yang menguasai disiplin ilmu ini diterima dengan baik di
lingkungan istana.

Karena filsafat berkait erat dengan astrologi dan astronomi,
maka wajar apabila filsafat memperoleh perhatian juga. Namun
mungkin juga jauh sebelum periode kekhalifahan al Ma’mun dan
pengorganisian terjemahan, dalam gerakan keagamaan umum yang
lebih pandai dan mulai menyadari akan pentingnya metode logika,
dan filsafat secara keseluruhan, dalam berdebat dengan penganut
agama-agama lain. Dapat dipastikan bahwa banyak argument
semacam ini.

Salah satu diantara karya Saint John dari Damaskus,
(meninggal tahun 750 M) adalah “perdebatan antara seorang
Kristen dengan seorang Saracen” yang mungkin dimaksudkan
untuk menunjukkan kepada orang-orang Kristen alasan-alasan yang
mungkin dapat mereka terima dan jawaban-jawaban serupa yang
mungkin dapat dipergunakan untuk menjawab pertanyaan mereka.
Juga tersimpan suatu catatan Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir
seorang pendeta Nestoria o
Pidato itu diucapkan dalam suatu perdebatan umum yang dihadiri
oleh kalifah."”

Ini semua menjelaskan bahwa sejak awal, orang-orang Islam
telah menyadari bahwa mereka hidup ditengah orang-orang yang
memiliki budaya intelektual lebih tinggi yang menolak dan

3 bid, h. 58.
114 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



mengkritik sebagian kepercayaan keagamaa mereka. Di samping
Kristen dan lembaga-lembaga keagamaan lain yang terdapat di
Irak, mungkin mereka juga mempunyai kontrak dengan orang-
orang Hindu dan anggota-anggota sekte India. Jadi kebutuhan akan
polemik dan apologi (kepentingan membela keyakinan)
memberikan alasan yang kuat tentang pentingnya mempelajari
filsafat. Selain itu juga ada ketegangan antara kelas sektretaris atau
pegawai negeri dan kelas baru yaitu ulama.

Bagaimana persisnya terjadinya peralihan dari penerjemaha
ke penyusunan naskah asli, tidak begitu jelas. Tetapi wajar sekali
bahwa para sarjana yang melakukan penerjamahan berkeinginan
menulis seuatu yang asli, baik untuk menambahkan sesuatu pada
karya-karya berbahasa Yunani atau untuk menuliskan penjelasan
singkat bagi mereka yeng belum terbiasa dengan ilmu pengetahuan
Yunani. Juga ada kebutuhan untuk memberikan kesimpulan falsafi
yang sesuai dengan dokrin-dokrin Islam.

Abu Yusuf Ya’kub ibn Ishaq al-Kindi (800-70) merupakan
contoh dari transisi dan motif-motif ini. la biasa disebut dengan al-
Kindi dan sebagai filosof Islam terkemuka pertama dan satu-
satunya filosof yang berkebangsaan Arab, juga disebut “filosof
Arab” (failasuf al-Arab).* Alasan terpenting bagi penulis naskah
filsafat barangkali adalah yang terakhir itu, dan hasilnya
digambarkan sebagai filsafat Yunani untuk orang-orang Islam.

Keluarga al-Kindi telah memegang sejumlah jabatan resmi
kekhalifahan di wilayah Arab. Yang terpenting diantaranya ke-
Gubernuran di Kufah. la sendiri diperbantukan di istana khalifah
dan semasa pemerintahan al-Mu’tasim (833-42) ia bertindak
sebagai guru pribadi putra khalifah. Ini terjadi pada masa pengaruh
Mu’tazilah dan al-Kindi rupanya telah menyumbangkan
pandangannya dalam masalah-masalah yang dogmatik. Dalam hal
ini ia lebih dekat pada lembaga-lembaga utama pemikiran teologi
Islam ketimbang pada sebagian besar filosof-filosof yang lain. Pada
masa awal pemerintahan al-Mutawakil (847-861) terjadi perubahan
politik pemerintah dan kaum Mu’tazilah menjadi kurang disenangi.
Mungkin keadaan ini yang menyebabkan al-Kindi memperoleh
pengalaman yang kurang menyenangkan, akibat hasutan dari dua
orang kalangan istana yang tidak menyukainya, perpustakaannya
diambil alih dan untuk sementara dipindahkan ke Basrah, meskKi
akhirnya dikembalikan lagi kepadanya.

% Ibid. h. 59
Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 115



Dari kejadian ini kita mengetahui bahwa pada waktu itu al-
Kindi mempunyai perpustakaan yang sangat besar. Pasti ia
mempergunakan sebagian terbesar waktunya untuk studi dan ia
diakui sebagai ahli dalam hampir semua ilmu pengatahuan Yunani.
Berbagai ragam artikel pendeknya menunjukkan bahwa ia
merupakan agen yang efektif dalam menyebar luaskan pengenalan
terhadap ilmu-ilmu pengetahuan Yunani. Seperti halnya sebagian
terbesar filosof Islam, posisi filsafat yang dianut adalah Neo-
plationisme. Hal ini, merupakan akibat dari bentuk atau format
yang diambil dari tradisi filsafat Yunani pada saat orang-orang
Islam melakukan kontak dengan mereka. Meskipun Aristoteles
dikaji dengan seksama, tetapi pengkajian itu berangkat dari
pandangan Neoplationisme.

Untuk menunjukkan betapa membingungkannya, ada suatu
karya yang beredar dikalangan orang-orang Islam yang dikenal
sebagai The Theology of Aristoteles, dan karya itu kini diakui
sebagai ringkasan dari filoisof Neoplatonis Platinus. Dalam versi
Arab, karya ini sangat tidak jelas. Dokrin Neoplatonisnya tentang
Tuhan kelihatan lebih mendekati konsep monotheis model al Qur-
an.”® Bagaimanapun al-Kindi menerima Neoplatonis dengan
perubaan-perubahan yang menurutnya kurang berarti. la berani
menyatakan bahwa kebanaran-kebenaran yang diwahyukan melalui
Nabi merupakan pengetahuan metafisik dan bahwa tidak ada
pertentangan antara filsafat dan wahyu. Barangkali yang dimaksud
adalah bahwa filsafat dapat dikembangkan sedemikian rupa hingga
sesuai dengan sifat filsafat itu sendiri dan juga cocok dengan
wahyu. la tidak hanya mengambil alih pemikiran-pemikiran filosof
lain begitu saja, tetapi terhadap dokrin emanasi Neoplatonis secara
diam-diam ia tidak menyelipkan sesuatu, seolah-olah tidak ada
kesulitan untuk menyatukan keduanya (filsafat dan wahyu).

Apabila kemudian karya-karya al-Kindi dipandang sebagai
upaya untuk menyebar luaskan terjemahan filsafat Yunani di
kalangan orang-orang Islam, hal itu disebabkan karena
kerjasamanya dengan kaum Mu’tazilah dan karena situasi politik
pada saat awal kematangannya. Dari sekitar tahun 833 sampai
tahun 849, seperti akan kita lihat nanti, para teolog sekte
Mu’tazilah erat sekali kerja samanya dengan pemerintah. Mereka
berasal dari “gerakan keagamaan umum” yang mencoba
mengadakan kerjasama dengan kelas sekretaris. Pada sekitar tahun
849 terjadi perubahan politik pemerintah dan dukungan diperoleh

3 1bid, h. 60.
116 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009



lebih banyak dari sayap ‘gerakan keagamaan umum’ yang kini
berkembang cepat yaitu kelompok pengikut Tradisi (ahlus-sunnah).
Para pengikut tradisi sangat membenci filsafat. Oleh karena itu
tidak mengherankan apabila pada masa dua ratus tahun berikutnya
filsafat hanya dimanfaatkan secara eksklusif oleh kelas sekretaris
dan lawan-lawan pengikutTradisi serta teolog lainnya.*®

Dua tokoh besar aliran Neoplatonis yang dirintis al-Kindi
ialah al-Farabi (meninggal 590) dan Avicenna (lbnu Sina) yang
meninggal tahun 1037 M.Sementara itu ada tokoh penting lainnya
yang perlu dicatat semasa awal kekhalifahan Abasiyah, yaitu ar-
Razi (artinya sesorang yang berasal dari Ray) atau yang di eropa di
kenal dengan Rhazez. Nama lengkapnnya adalah Abu-Bakr
Muhammad ibn-Zakariyah ar-Razi. la dilahirkan pada tahun 865
dan meninggal pada tahun 923 atau 932. Masa mudanya dihahiskan
di kota kelahirannya yaitu Rayy (dekat Teheran moderen), dan baru
pada ulang tahunnya yang ketiga puluh ia mulai belajar kedokteran
di Baghdad. la berpraktek sebagai dokter dan mengajar di Rayy
dan Baghdad serta sebentar di beberapa tempat di bagian timur
wilayah kekhalifahan.!” la terutama terkenal sebagai dokter dan
untuk waktu yang cukup lama karya kedokterannya dibaca serta
dihargai di Eropa.

Namun demikian, seperti halnya dengan para dokter
umumnya pada saat itu, ia sedikit banyak adalah juga seorang
filosof. Filsafat baginya benar-benar dapat dikatakan menyerupai
agama, seperti halnya pada Plato yang ia kagumi dan cenderung
diikutinya. la percaya bawa kehidupan manusia dapat ditingkatkan
melalui filsafat dan penggunaan akal. Pandangan ini dituangkan
dalam sebuah buku kecil tentang etika dan seni hidup, yang telah
diterjemahkan ke dalam bahasa Inggris dengan judul The Spritual
Physick. Penerjemah menggambarkan sikapnya sebagai salah satu

“hedonisme intelektual”, yang secara sangat spesifik
Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir Sed'klt sekali menggunakan
na lain.

-

Sudah barang tentu ia memberikan andil tertentu dalam
pandangan kelas sekreteris Persia yang pasti ia kenali dengan baik.
Meskipun ia disebut-sebut sebagai simpatisan Manichaean tetapi
tidak diketemukan bukti yang jelas dalam tulisan-tulisannya. la
juga disebut-sebut sebagai mempunyai kaitan dengan sekolah
filsafat Sabi’an di Harran, tetapi filsafat Sabi’an ini lebih bersifat

18 1bid. h. 61
71bid, h. 62.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 117



Platonis daripada Neopytagorean ataupun Neoplatonis. Sebenarnya
sumber yang tempat masih merupakan misteri, dan ia berada
terpisah dari filosof Islam yang lain. Cita-cita hidupnya ialah cita-
cita yang dibaktikan pada pengejaran intelektual dan filsafat adalah
bagian dari upaya pengejaran intelektua itu. Cita-cita tidak dapat
bersifat universal, tetapi filsafat memberi keabsahan terhadap
penggunaan bakatnya sendiri dalam membantu meningkatkan
peringkat kebudayaan Islam, meskipun hasil yang ia capai tidak
memuaskan.

Bukankah salah satu faktor yang memperkaya ilmu dan
pengetahuan masyarakat adalah luasnya jangkauan dialog dan
perbincangan ilmiah. Kalau kita mau jujur pada diri sendiri, maka
sesungguhnya peradaban Barat jauh lebih maju daripada peradaban
Islam. Ingat! Kemajuan Peradaban Barat tidak diperoleh dengan
tiba-tiba, tetapi akumulasi panjang sejarah di mana Barat juga
pernah belajar dan melakukan dialog secara kreatif dengan
peradaban Islam yang mengalami puncak kejayaannya pada masa
Dinasti Bani Abbasiyah. Kalau kita tengok lebih jauh, bukankah
umat Islam juga pernah belajar dari filsafat Yunani? Gelombang
hellenisme telah mengantarkan peradaban Islam mencapai puncak
kejayaan.

Pada masanya, Islam begitu apresiatif dan terbuka terhadap
berbagai budaya dan ilmu pengetahuan yang datang dari berbagai
penjuru. Untuk menyebut filsuf muslim pada masa itu, Ibn Rushd
adalah seorang ulama yang mengagumi falsafah Yunani. Ibn Rushd
tidak pernah mengecilkan ilmu pengetahuan. Baginya, ilmu agama
dan ilmu umum (falsafah) sama pentingnya.

Kajian 1bn Rushd terhadap falsafah Yunani tidak tanggung-
tanggung. Dia mengambil Aristoteles, puncak falsafah Yunani,
sebagai obyek kajiannya. Ibn Rushd dipandang sangat berjasa bagi
dunia intelektual Eropa karena dialah orang yang secara sangat
meyakinkan memberikan art Gerakan Hillenisme, Oleh: M. Anis Bachtir
akademi dari kuasa Gereja.

Atas jasa-jasanya itu pula, tak heran jika Ibn Rushd yang
dikenal Barat dengan nama Averros telah mengantarkannya pada
puncak renaissance Barat. Kalau hari ini Barat merasa lebih
superior, itu merupakan suatu hal yang bersifat wajar saja.
Masihkah Kkita apriori terhadap Barat? Kalau Barat dalam

18 http://www.unisosdem.org/kliping_detail.php?aid=8332&coid=1
&caid=34

118 Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009


http://www.unisosdem.org/kliping_detail.php?aid=8332&coid=1

sejarahnya mau belajar ke kita, lantas kenapa kita tidak mau belajar
ke Barat. Belajar ke Barat bagi umat Islam hukumnya: Wajib.

Kesimpulan

Islam mengalami tiga gelombang hellenisme yang semuanya
merupakan bentuk pertemuan antara peradaban Islam dengan
peradaban Barat. Gelombang hellenisme pertama dan kedua terjadi
manakala Islam berinteraksi dengan ide-ide filsafat Yunani.

Di tengah situasi seperti itulah, keinginan untuk meraih
kemandirian Islam dalam bidang intelektual, sosial, politik,
ekonomi kemudian melahirkan gelombang pembaruan dalam dunia
Islam. Tetapi, kemandirian tidak mesti dimaknai sebagai sikap
tertutup untuk tidak menerima keberadaan peradaban lain.

DAFTAR KEPUSTAKAAN

Nasution, Harun, Falsafat & Mistisisme dalam Islam, Jakarta :
Bulan Bintang, 1973.

http://www.unisosdem.org/kliping_detail.php?aid=8332&coid=1&
caid=34

Watt, W. Montgomery, Pemikiran Teologi dan Filsafat Islam, ter;j.
Jakarta : Perhimpunan  Pengembangan Pesantren dan
Masyarakat, (M), 1987.

http://opinibebas.epajak.org/politik/ketika-politik-menguat-
pembaruan-pemikiran-melemah-50/

Watt, W. Montgomery, ISLAMIC PHILOSOPY AND THEOLOGY,
Edinburgh : At The University Press, 1992.

Jurnal Tribakti, Volume 20, Nomor 2, Juli 2009 119



