
E-ISSN 2502-3047 
P-ISSN 1411-9919 

 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 3, Juli 2020 

269 

www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti 

 

Permanent link for this document : https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i2.1160 

 
Pemikiran Mohammad Hatta tentang Pendidikan Islam Modern  

 

Ilham Nur Utomo,1 Dwi Wijayanti2
 

1Universitas Diponegoro Semarang, Indonesia 
2Universitas Sarjanawiyata Tamansiswa Yogyakarta, Indonesia 

1ilhamroot@gmail.com, 2dwiwijayanti.ust@gmail.com  

 

Abstract 

This paper analyzes Mohammad Hatta's idea of modern Islamic education. 

Mohammad Hatta is not only known as a national figure and the first Indonesian 

vice president, but also a faithful, active individual in the field of Islamic 

education. He also expresses his idea regarding Islamic education in papers. 

Islamic education discourse still emerges as an important discussion topic today. 

This paper is the result of a qualitative study with literature review. The study 

aimed to discover Mohammad Hatta’s idea of modern Islamic education, which 

still emerges as a problem in today's Indonesian Islamic education. In this case, 

it is necessary to provide a representative, modern Islamic education in order to 

deliver ideal Muslim scholars. The study found that the construct of Mohammad 

Hatta’s idea on modern Islamic education was to create coherence between 

religion and modern science, comprising sociology, history, and philosophy. 

Such an idea is not merely an abstract, it was applied through the establishment 

of Sekolah Tinggi Islam (Islamic College) in 1945 as a modern Islamic higher 

education. 

Keywords: Modern Islamic Education, Mohammad Hatta, Idea of Islamic 

Education 

  Abstrak 

Tulisan ini menganalisis pemikiran Mohammad Hatta tentang pendidikan Islam 

modern. Mohammad Hatta dikenal bukan hanya sebagai tokoh pergerakan 

nasional dan Wakil Presiden Indonesia, tetapi juga seorang yang saleh dan aktif 

dalam bidang pendidikan Islam. Ia juga menuangkan gagasan dan pemikirannya 

terkait pendidikan Islam yang menurutnya representatif dalam bentuk tulisan. 

Diskursus pendidikan Islam pun masih menjadi pembahasan penting hingga saat 

ini. Penelitian ini merupakan hasil dari penelitian kualitatif dengan 

menggunakan studi pustaka. Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap 

pemikiran pendidikan Islam modern Mohammad Hatta, yang masih menjadi 

permasalahan dalam dunia pendidikan Islam di Indonesia hingga saat ini. Dalam 

hal ini, penting kaitannya untuk menghadirkan pendidikan Islam modern yang 

representatif guna melahirkan ulama-ulama atau muslim yang ideal. Hasil 

penelitian ini menunjukkan, bahwa konstruk pemikiran pendidikan Islam 

modern Mohammad Hatta adalah mengkoherensikan agama dengan ilmu 

pengetahuan modern, yang terdiri dari sosiologi, sejarah, dan filsafat. Pemikiran 

tersebut bukan sekadar abstraksi belaka, melainkan dipraktikkan melalui 

berdirinya Sekolah Tinggi Islam pada tahun 1945 sebagai lembaga perguruan 

tinggi Islam yang modern. 

Kata Kunci: Pendidikan Islam Modern, Mohammad Hatta, Pemikiran 

Pendidikan Islam 

Pendahuluan 

http://www.ejournal.iai-tribakti.ac.id/index.php/tribakti
https://doi.org/10.33367/tribakti.v31i2.1160


Pemikiran Mohammad Hatta…., Ilham Nur Utomo, Dwi Wijayanti 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 2, Juli 2020 

270 

Perkembangan pendidikan di Indonesia berjalan secara dinamis yang ditunjukkan 

dengan berdirinya lembaga-lembaga pendidikan baru dan juga lahirnya pemikiran-

pemikiran baru tentang pendidikan. Dalam hal ini, secara sederhana, pendidikan selalu 

berkembang dan dihadapkan pada perubahan zaman.1  Pendidikan Islam di Indonesia 

tidak luput dari dinamika tersebut, terutama setelah proklamasi kemerdekaan Indonesia, 

di mana pendidikan Islam bukan sekadar untuk mendidik anak-anak supaya mengerti 

ilmu agama, tetapi juga dihadapkan pada perkembangan ilmu modern. Terkait dengan hal 

tersebut, muncul pemikiran-pemikiran baru sebagai respon atas permasalahan tersebut, 

salah satunya adalah pemikiran yang dikemukakan oleh Mohammad Hatta, yang menjadi 

fokus dalam penelitian ini.   

Pendidikan Islam selalu mendapat perhatian di Indonesia. Menurut  Ahmad D. 

Marimba, pendidikan Islam adalah bimbingan jasmani dan rohani berdasar hukum Islam 

menuju terbentuknya kepribadian utama menurut ukuran Islam.2 Kepribadian dalam hal 

ini menjadi suatu yang penting terkait dengan hasil pendidikan Islam. Apa yang telah 

disebutkan terkait konsep pendidikan Islam oleh Marimba yang menyinggung tentang 

kepribadian, memiliki kesamaan dengan apa yang diterangkan oleh Azyumardi Azra. 

Menurut Azra, tujuan pendidikan Islam adalah terbentuknya kepribadian utama 

berdasarkan nilai-nilai dan ukuran Islam.3 Dalam hal ini, kepribadian menjadi tolak ukur 

proses pendidikan Islam. 

Pendidikan Islam selalu dihadapkan pada permasalahan zaman yang dinamis. Di 

era sekarang yang serba modern, pendidikan Islam harus mampu menjawab tantangan 

zaman. Pendidikan Islam harus di arahkan pada kebutuhan perubahan masyarakat 

modern.4 Lahirnya kelompok modern yang mengenyam pendidikan barat pada periode 

awal abad 20 turut memberi pengaruh pada pendidikan Islam di Indonesia. Hal ini yang 

dilakukan oleh Hatta sebagai golongan terpelajar yang memberikan perhatian pada 

pendidikan Islam di Indonesia. Hatta aktif dalam aktivitas pendidikan di Indonesia, baik 

pendidikan umum maupun pendidikan Islam. 

Sejak aktif dalam pergerakan nasional, Hatta mulai memberikan perhatian terhadap 

sistem pendidikan di Indonesia. Salah satunya melalui pleidoi yang ia tulis, berjudul 

                                                             
1 Suryono, “Pendidikan Islam da Modernitas” Tribakti Vol. 25 No. 1 (Januari 2014), hlm. 99. 
2 M. Ridwan Nasir, Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal: Pondok Pesantren di Tengah Arus, 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005), hlm. 56. 
3 Amirudin, “Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Prof. Dr. Azyumardi Azra”, Al-Idarah, Vol. 6 

No. 2 (2016),  hlm. 4. 
4 Suryono, hlm. 100. 



Pemikiran Mohammad Hatta…., Ilham Nur Utomo, Dwi Wijayanti 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 2, Juli 2020 

271 

Indonesie Vrij, yang mengkritik sistem pendidikan kolonial yang menurutnya Belanda 

sentris.5 Perhatian Hatta terhadap pendidikan terus diberikan hingga pasca proklamasi 

kemerdekaan Indonesia. Dalam karya Ahmad Syauqi Fuady berjudul Islam dan 

Pendidikan: Studi Pemikiran Mohammad Hatta, dijelaskan tentang relasi Islam dengan 

kehidupan bernegara dan pemikiran Hatta tentang pendidikan. Fuady membagi pemikiran 

pendidikan Hatta menjadi empat bagian, yang salah satunya yaitu perhatian Hatta 

terhadap lahirnya sosok ulama.6 Namun, pembahasan tersebut lebih banyak berkutat pada 

deskripsi sosok ulama yang ideal dalam pandangan Hatta, dan penjelasannya yang sangat 

ringkas. Oleh sebab itu, perlu diperdalam bagaimana pemikiran Hatta terkait pendidikan 

Islam modern yang menurutnya dapat melahirkan ulama-ulama ideal, yang dalam hal ini 

mampu menjawab permasalahan zaman yang dinamis. Pemikiran Islam modern pun 

menjadi penting dalam konteks kekinian yang dihadapkan pada perkembangan zaman 

yang semakin modern dan kompleks. 

Berdasar latar belakang dan permasalahan tersebut, menunjukkan bahwa pemikiran 

Mohammad Hatta tentang pendidikan Islam modern belum dikaji secara menyeluruh dan 

mendalam, sehingga artikel ini bertujuan untuk membedah pemikiran pendidikan Islam 

modern Mohammad Hatta. Dalam menbedah pemikiran tersebut, artikel ini terbagi 

menjadi tiga bagian pembahasan, yaitu genealogi pemikiran Mohammad Hatta, peran 

Mohammad Hatta dalam pendirian STI, dan pemikiran Mohammad Hatta tentang 

pendidikan Islam modern. 

 

Metode Penelitian 

Artikel ini merupakan hasil dari penelitian kualitaif dengan menelaah dan mengkaji 

sumber-sumber pustaka. Dalam hal ini, sumber pustaka yang digunakan terdiri dari buku 

atau tulisan karya Mohammad Hatta sebagai sumber primer, meliputi Indonesie Vrij: 

Indonesia Merdeka, Ilmu dan Agama, Memoir, dan Sifat Sekolah Tinggi Islam. Selain 

sumber primer, digunakan pula sumber sekunder yang relevan dengan fokus kajian, yaitu 

terdiri dari buku-buku, artikel-artikel jurnal, dan artikel yang terbit di website. Digunakan 

analisis isi dalam penelitian ini untuk menganalisisi pemikiran pendidikan Islam modern 

Mohammad Hatta. Menurut Krippendorf, analisis isi adalah teknik penelitian untuk 

                                                             
5 Mohammad Hatta, Indonesia Merdeka: Indonesia Vrij, (Yogyakarta: Aditya Publishing dan Pustep 

UGM, 2005), hlm. 7. 
6 Ahmad Syaui Fuadi, “Islam dan Pendidikan: Studi Pemikiran Mohammad Hatta”, AT-TUHFAH, 

Vol. 8 No. 1, (2019), hlm. 7. 



Pemikiran Mohammad Hatta…., Ilham Nur Utomo, Dwi Wijayanti 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 2, Juli 2020 

272 

menghasilkan kesimpulan yang replikatif dan valid dari teks ke dalam konteks yang 

sesuai dengan penggunanya.7 Pemikiran Mohammad Hatta yang banyak dituangkan 

dalam bentuk tulisan dianalisis dengan melihat pokok-pokok pemikirannya dan juga 

melihat genealogi pemikiran tersebut. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Genealogi Pemikiran 

Mohammad Hatta lahir di Bukittinggi pada 12 Agustus 1902 dengan latar belakang 

keluarga pedagang dari garis ibu dan surau dari garis ayah. Pertautan Mohamamd Hatta 

dengan Islam sudah dimulai sejak ia masih kanak-kanak. Di Bukittinggi ia mengaji dan 

membiasakan kehidupan beragama Islam di surau Nyik Djambek.8 Surau tersebut 

merupakan tempat Syekh Djamil Djambek, seorang pembaharu mendidik para muridnya. 

Dari sinilah pengetahuan tentang agama pertama kali diperoleh Mohammad Hatta di luar 

lingkungan keluarga. 

Ketika Mohammad Hatta pindah sekolah ke Padang untuk meneruskan pendidikan 

formal, di sana ia tetap belajar agama Islam. Meski merasa ada perubahan, pelajaran 

membaca Al-Quran tetap dapat dilakukan. Lima kali dalam seminggu, ia belajar agama 

dari pukul setengah lima sore hingga pukul setengah enam.9 Kegiatan tersebut dilakukan 

setelah menyelesaikan pembelajaran di sekolah. Selama di Padang, pendidikan agama 

Islam diperoleh dari Haji Abdullah Ahmad, yang merupakan ulama pembaharu. Islam 

sangat lekat dengan pribadi Mohammad Hatta yang pada masa kanak-kanak mendapatkan 

pendidikan Islam dari ulama-ulama berpengaruh. 

Jika melihat latar belakang pendidikan Islam Mohammad Hatta, maka sangat dekat 

dengan lingkungan modernis. Kedua tempat dan guru yang mengajarkan tentang agama 

Islam merupakan ulama pembaharu. Menurut Taufik Abdullah, kelompok pembaharu 

melepaskan murid-muridnya dari belenggu kepatuhan total pada guru-guru mereka dan 

memperbolehkan mereka untuk mengembangkan pengetahuan sendiri.10 Selain itu, kaum 

modernis juga mendorong seorang muslim untuk belajar dari Barat agar mampu melawan 

                                                             
7 Klaus Krippendorf, Content Analysis: An Intodruction to its Methodology, (California: Sage 

Publication, 2004),  hlm. 24. 
8 Deliar Noer, Mohammad Hatta Hati Nurani Bangsa, (Jakarta: Kompas, 2012), 5. 
9 Mohammad Hatta, Memoir, (Jakarta: Tintamas, 1978), hlm. 29. 
10 Taufik Abdullah, Sekolah dan Politik: Pergerakan Kaum Muda Di Sumatra Barat 1927-1933, 

(Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2018), hlm. 69. 



Pemikiran Mohammad Hatta…., Ilham Nur Utomo, Dwi Wijayanti 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 2, Juli 2020 

273 

tantangan dominasi Eropa, terutama di ranah ilmu pengetahuan.11 Hal tersebut terlihat 

pada kemajuan pendidikan Islam di Minangkabau yang terbuka pada pengetahuan secara 

umum. Tentu kebebasan yang diberikan memengaruhi pengetahuan dan kepribadian 

Mohammad Hatta seterusnya, yang tidak hanya mempelajari ilmu agama. 

Diskusi yang terjadi antara Mohammad Hatta dengan Syekh Arsad, keluarga dari 

garis ayah yang merupakan seorang ulama dan ahli tarekat dari Batuhampar, memberikan 

pandangan tentang Islam kepada Mohammad Hatta yang pada saat itu masih kanak-

kanak. Diskusi tersebut bermula ketika kunjungannya ke Batuhampar untuk berziarah. Di 

situlah ia belajar bagaimana seharusnya hidup dan bergaul secara Islam.12 Konstruk 

pemikiran Mohammad Hatta tentang Islam terus berkembang dan terjadi bukan hanya 

melalui pendidikan di surau, tetapi juga melalui diskusi bersama ulama yang berada 

dalam lingkaran keluarganya. Seperti yang disebutkan oleh Nurcholis Madjid, bahwa 

Mohammad Hatta tumbuh dalam lingkungan keagamaan yang kuat, dengan ayahnya 

yang berasal dari keluarga yang aktif dalam perkumpulan tarekat di Minangkabau.13 

Konstruk pemikiran Mohammad Hatta tentang Islam juga dipengaruhi oleh latar 

belakang Minangkabau dan pendidikan Barat. Dalam adat Minangkabau dikenal adagium 

Adat basandi syarak, syarak basandi kitabullah.  Arti dari adagium tersebut adalah bahwa 

adat Minangkabau berpangkal pada hukum agama, sedangkan hukum agama yang 

dijalankan bersumber dari Al-Quran.14 Kehidupan adat di Minangkabau secara garis 

besar bersentuhan dengan Islam, yang secara historis tidak terlepas dari Peristiwa Padri 

pada abad 19, yang memberi pengaruh pada kehidupan adat di Minangkabau. Setelah 

peristiwa tersebut, kehidupan adat dan agama Islam dapat membaur satu sama lain, dan 

semakin terlihat memasuki abad 20, di mana kehidupan adat yang dianggap tidak 

bertentangan dengan Islam masih dijalankan dan agama Islam semakin berkembang 

melalui praktik pendidikan oleh ulama-ulama pembaharu yang tersebar di Minangkabau. 

Pendidikan Barat yang diperoleh sejak kanak-kanak hingga dewasa memberi corak 

tersendiri bagi konstruk pemikiran Mohammad Hatta. Semasa kanak-kanak hingga 

remaja, ia bersekolah di MULO dan ELS, kemudian melanjutkan ke HBS di Batavia pada 

tahun 1919. Semangat mempelajari ilmu-ilmu baru semakin intens ketika di Batavia. 

                                                             
11 Mavis Rose, Indonesia Merdeka: Biografi Politik Mohammad Hatta,  Terjemahan oleh 

Hermawan Sulistyo, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1991), hlm. 9. 
12 Hatta, Memoir, hlm. 18. 
13 Nurcholis Madjid, Karya Lengkap Nurcholis Madjid, (Jakarta: Nurcholis Madjid Society, 2019), 

hlm. 470. 
14 Nurana, Zulyani Hidayah, & Syamsidar, Undang-undang Adat Minangkabau, (Jakarta: 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1992), hlm. 9. 



Pemikiran Mohammad Hatta…., Ilham Nur Utomo, Dwi Wijayanti 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 2, Juli 2020 

274 

Pamannya, Ayub, memperkenalkan Mohammad Hatta dengan buku dengan mengajaknya 

ke sebuah toko buku di dekat Societeit Harmonie, Batavia. Ayub menyarankan tiga judul 

buku kepada Mohammad Hatta, yaitu Staathuishoudkunde, De Socialisten, dan Het Jaar 

2000.15 Buku-buku tersebut dipelajarinya dengan serius selama berada di Batavia. 

Setelah menamatkan pendidikan di HBS, Mohammad Hatta melanjutkan 

pendidikan ke Belanda pada tahun 1921. Rotterdamse Handelshogeschool menjadi 

tempat ia belajar. Di sana, ia juga bergabung dengan organiasasi mahasiswa bumiputra, 

Indische Vereniging atau Perhimpunan Indonesia. perkembangan intelektual selama di 

Belanda berjalan seiring dengan kemampuannya dalam berorganisasi. Menurut Ingleson, 

sejak tahun 1923, Mohammad Hatta menjadi kekuatan pendorong Perhimpunan 

Indonesia.16 Dari sinilah semakin terlihat peran pendidikan Barat dalam kehidupan 

Mohammad Hatta yang juga membawanya ke dalam ranah pergerakan nasional. 

Berdasar bahasan tersebut, secara garis besar konstruk pemikiran Mohammad Hatta 

tidak hanya dipengaruhi oleh agama Islam, tetapi juga adat Minangkabau dan pendidikan 

Barat. Meski bersinggungan secara langsung dengan pendidikan Barat, kepribadian 

Mohammad Hatta sama sekali mencerminkan pribadi yang religius. Hal ini dikemukakan 

oleh Nurcholis Madjid, bahwa Mohammad Hatta berkembang menjadi sebuah pribadi 

yang sepenuh-penuhnya modern sekaligus pekat dengan perilaku keagamaan yang 

saleh.17 Apa yang dikemukakan oleh Nurcholis Madjid bukan hanya menggambarkan 

sosok Mohammad Hatta yang religius, tetapi juga modern. Mohammad Hatta tumbuh 

menjadi muslim modern yang kosmopolitan, terbuka terhadap pengetahuan Barat dan 

menerima adat Minangkabau dalam hidupnya.  

 

Peran dalam Pendirian Sekolah Tinggi Islam 

Pada masa pendudukan Jepang, gerakan untuk mendirikan perguruan tinggi Islam 

muncul kembali ke permukaan setelah sebelumnya dikumandangkan oleh organisasi-

organisasi Islam pada masa kolonial. Cita-cita tersebut dikumandangkan oleh hampir 

semua organisasi Islam, baik modernis maupun tradisionalis. Pada awal tahun 1945, 

Masyumi yang merupakan federasi kelanjutan dari MIAI dengan empat organisasi Islam 

yang menggerakkannya (NU, Muhammadiyah, Persatuan Oemat Islam, dan Persatuan 

                                                             
15 Hatta, Memoir, hlm. 66. 
16 John Ingleson, Mahasiswa, Nasionalisme, & Penjara: Perhimpunan Indonesia 1923-1928, 

(Depok: Komunitas Bambu, 2018), hlm. 13. 
17 Tim Tempo, Hatta: Jejak yang Melampaui Zaman, (Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia 

bekerjasama dengan Tempo Publishing, 2017), hlm. 18. 



Pemikiran Mohammad Hatta…., Ilham Nur Utomo, Dwi Wijayanti 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 2, Juli 2020 

275 

Ummat Islam Indonesia) berhasil melahirkan beberapa keputusan penting, salah satunya 

terkait dengan pendidikan. Keputusan tersebut yaitu mendirikan perguruan tinggi Islam 

dengan nama Sekolah Tinggi Islam (STI).18 Hasil tersebut kemudian ditindaklanjuti 

melalui pertemuan pada April 1945 di Jakarta yang juga dihadiri oleh kalangan intelektual 

dan pihak pemerintah pendudukan Jepang.  

Salah satu hasil yang signifikan dari pertemuan di Jakarta adalah dibentuknya 

panitia Perencana STI. Tugas panitia yaitu menetapkan langkah-langkah untuk menyusun 

peraturan umum, peraturan rumah tangga, menetapkan susunan badan wakaf, 

menetapkan badan penyelenggara dan badan pengawas, serta menetapkan senat.19 

Mohammad Hatta bertindak sebagai ketua panitia Perencana STI yang bekerja sesuai 

tugas-tugas tersebut.20 Dalam menjalankan tugasnya, Mohammad Hatta dibantu oleh 

Suwandi sebagai wakil ketua, Ahmad Ramali sebagai sekretaris, dan para anggota. 

Dari beberapa rapat yang digelar panitia Perencana STI, diperoleh lima keputusan. 

Lima keputusan penting tersebut menetapkan langkah-langkah untuk menyusun 

peraturan umum, menyusun peraturan rumah tangga, menetapkan susunan dewan wakaf 

pendiri UII, menetapkan badan penyelenggara dan badan pengawas STI, dan menetapkan 

senat STI.21 Atas keputusan tersebut segera dilakukan tindakan untuk memenuhinya. 

Dewan pengurus atau kurator STI yang berhasil terbentuk diketuai oleh Mohammad 

Hatta. Dalam hal ini, peran Mohammad Hatta sebagai salah satu tokoh pendiri STI terlihat 

signifikan. Selain Mohammad Hatta sebagai ketua, dewan pengurus terdiri dari Suwandi 

sebagai wakil ketua, M. Natsir sebagai sekretaris dan para anggota.  

Apa yang telah dilakukan selama proses pendirian STI menunjukkan bahwa peran 

Mohammad Hatta dalam pendirian STI tidak hanya sekadar sebagai pelengkap belaka, 

tetapi menunjukkan pengaruh yang signifikan sebagai ketua panitia perencana STI dan 

ketua dewan pengurus STI. Berdasar pada memorandumnya, Mohammad Hatta 

menyatakan bahwa agama adalah salah satu tiang kebudayaan bangsa, dan oleh karena 

penduduk Indonesia 90% beragama Islam, maka pendidikan agama Islam adalah salah 

satu soal mahapenting dalam memperkokoh kedudukan masyarakat, sehingga perlu 

                                                             
18 Supardi dkk, Setengah Abad UII: Sejarah Perkembangan Universitas Islam Indonesia, 

(Yogyakarta: UII Press, 1995), hlm. 20. 
19 Supardi dkk, hlm. 22. 
20 Ilham Nur Utomo, “Mohammad Hatta dan Sejarah sebagai Pendidikan”, Jurnal Abad, Vol. 03 

No. 1,  (Juni 2019), hlm. 97. 
21 Supardi dkk, hlm. 22. 



Pemikiran Mohammad Hatta…., Ilham Nur Utomo, Dwi Wijayanti 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 2, Juli 2020 

276 

didirikan STI.22 Mendirikan perguruan tinggi Islam pun menjadi suatu hal penting dalam 

pandangan Mohammad Hatta. 

Kerja keras para tokoh yang terlibat, termasuk Mohammad Hatta, pada akhirnya 

berhasil mendirikan STI. Tanggal 8 Juli 1945 menjadi titik awal STI berdiri secara resmi 

sebagai perguruan tinggi pertama yang didirikan oleh bumiputra. Karena keadaan negara 

pada masa awal kemerdekaan kurang kondusif dan didorong oleh faktor lain, STI dibuka 

di Jakarta dan kemudian dipindahkan ke Yogyakarta. Pada 14 Desember 1947, panitia 

perbaikan STI menetapkan perubahan dari STI menjadi Universitas Islam Indonesia 

dengan fakultas perintis, meliputi fakultas agama, fakultas hukum, fakultas pendidikan, 

dan fakultas ekonomi.23 Perguruan tinggi Islam pertama di Indonesia tersebut masih aktif 

menggelar kegiatan pendidikan hingga saat ini. 

 

Pemikiran Mohammad Hatta tentang Pendidikan Islam 

Pada saat perpindahan STI dari Jakarta ke Yogyakarta, digelar acara pembukaan 

dan peresmian. Dalam kesempatan tersebut, Mohammad Hatta menyampaikan pidato 

pada tanggal 10 April 1946, yang secara garis besar substansi pidato tersebut 

mencerminkan pemikirannya tentang pendidikan Islam.24 Mohammad Hatta 

menerangkan pentingnya koherensi antara agama dengan ilmu. Ilmu dalam hal ini 

dipahami sebagai ilmu pengetahuan modern yang meliputi sosiologi, sejarah, dan filsafat. 

Pemikiran tentang koherensi antara agama dengan ilmu didasari atas kritik terhadap 

apa yang disebutnya sebagai “pendidikan langgar”. Langgar dalam hal ini dipahami 

dalam arti luas sebagai masjid kecil atau tempat yang digunakan untuk mengaji dan 

belajar ilmu agama Islam. Tidak hanya pada kehidupan masyarakat umum, tetapi juga 

pada praktik pendidikan di pondok pesantren tradisional. Menurutnya, mungkin lulusan 

pendidikan tersebut bisa menjadi ulama besar, akan tetapi untuk memimpin masyarakat 

diperlukan hubungan dengan tiga bidang lain, yaitu meliputi agama dan filsafat, agama 

dan sejarah, serta agama dan sosiologi.25 Hal tersebut dikarenakan pendidikan langgar 

sekedar menghafal dan mengaji dengan lagu. Mohammad Hatta sama sekali tidak 

                                                             
22 Pairin, “Sejarah Pendidikan Perguruan Tinggi Agama Islam”, Jurnal Shautut Tarbiyah, Vol. 18 

No. 2 (2012), hlm. 125. 
23 “Titik Perjalanan Sejarah UII”, https://www.uii.ac.id/profil/sejarah/, diakses pada 20 Februari 

2020. 
24 Terdapat tulisan pidato tersebut dengan judul “Sifat Sekolah Tinggi Islam. 
25 Deliar Noer, hlm. 71. 

https://www.uii.ac.id/profil/sejarah/


Pemikiran Mohammad Hatta…., Ilham Nur Utomo, Dwi Wijayanti 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 2, Juli 2020 

277 

merendahkan pendidikan langgar, ia hanya memberikan kritik dan berusaha memberikan 

pemikirannya terkait pendidikan Islam yang representatif bagi umat Islam. 

Secara terbuka, Hatta menerangkan kekurangan lainnya dari pendidikan langgar. 

Menurutnya, kekurangan pada pendidikan langgar ialah bahwa ajarannya adalah satu 

hadap saja, semata-mata ke jalan agama, dan tidak memberikan pengetahuan yang dapat 

dipakai untuk berjuang mencari kehidupan sehari-hari.26 Apa yang dipersoalkan Hatta 

tersebut, sejalan dengan yang dikemukakan oleh Husmiaty Hasyim, bahwa sistem 

pengajaran pesantren atau dalam hal ini pendidikan langgar yang khas dan tidak 

menjalankan pola pengajaran modern akhirnya akan berakibat pada wawasan 

pengetahuan santri yang rendah.27 Atas dasar tersebut, diperlukan pendidikan Islam yang 

modern dengan mengajarkan ilmu pengetahuan yang relevan dengan perkembangan 

zaman. Guna menghadirkan pendidikan Islam yang representatif, maka perlu adanya 

koherensi antara ilmu agama dengan ilmu pendidikan modern. 

Seorang muslim selalu dihadapkan pada realitas sosial yang kompleks dan dinamis. 

Kepribadian muslim yang representatif tidak akan muncul dengan baik jika pelajaran 

yang didapatkan tidak berkaitan dengan aspek-aspek yang mendukung atau sekadar 

tesktual. Oleh karena itu, Mohammad Hatta menerangkan pentingnya koherensi agama 

dan sosiologi, di mana menurutnya agama dan sosiologi dapat mempertajam pandangan 

agama ke dalam masyarakat yang hendak dipimpin.28 Masyarakat Indonesia yang 

multikultural merupakan  tantangan bagi seorang muslim untuk dapat memahami dan 

saling menerima satu sama lain. Masyarakat multikultural terbentuk dari subgroup yang 

berbeda dari yang satu dengan yang lainnya dalam berbagai latar belakang kelas sosial, 

etnis, ras, budaya, dan gender.29 Masyarakat multikultural inilah yang menjadi ciri 

masyarakat Indonesia, dan seharusnya dapat dipahami melalui pendidikan agama dan 

sosiologi. 

Melalui agama dan sosiologi, seorang pemimpin muslim dapat memahami relasi 

agama dengan masyarakat, dan mengetahui kedudukan mereka di tengah masyarakat 

yang multikultural. Lebih jauh lagi, Mohamamd Hattta menerangkan bahwa agama dan 

sosiologi memberi keterangan tentang sikap masyarakat terhadap agama dalam tempat 

                                                             
26 Mohammad Hatta, “Sifat Sekolah Tinggi Islam”, dalam Supardi dkk, Setengah Abad UII: Sejarah 

Perkembangan Universitas Islam Indonesia, (Yogyakarta: UII Press, 1995), hlm. 33. 
27 Husmiaty Hasyim, “Transformasi Pendidikan Islam: Konteks Pendidikan Pondok Pesantren”, 

Ta’lim, Vol. 13 No.1 2015, hlm. 63. 
28 Hatta, “Sifat Sekolah Tinggi Islam”, hlm. 36. 
29 Dwi Wijayanti, Pendidikan Multikultural: Teori, Urgensi, dan Solusi Permasalahan Pendidikan 

di Indonesia, (Pemalang: Dramaturgi, 2019), hlm. 17. 



Pemikiran Mohammad Hatta…., Ilham Nur Utomo, Dwi Wijayanti 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 2, Juli 2020 

278 

dan waktu.30 Islam bukan agama yang sekadar mementingkan hubungan seorang umat 

dengan Tuhan secara vertikal, tetapi juga menekankan pada hubungan baik antarmanusia 

secara horizontal. Berkaitan dengan hal ini, agama dan sosiologi menjadi bagian dari 

pendidikan yang penting untuk diajarkan kepada para peserta didik. 

Menurut Ali Imran, dalam setiap masyarakat pasti membutuhkan agama.31 

Masyarakat dalam hal ini dipahami sebagai kumpulan individu yang membentuk suatu 

kelompok berdasar sebuah tatanan sosial. Kumpulan individu tersebut sangat dinamis dan 

mudah mengalami perubahan sosial. Kebutuhan masyarakat terhadap agama, 

sebagaimana yang diutarakan sebelumnya juga perlu didukung oleh ilmu pengetahuan 

modern, sosiologi. Dinamika sosial yang berjalan begitu cepat dapat dipahami melalui 

sosiologi yang juga mengalami perkembangan dalam melihat realitas sosial saat ini. 

Agama dan sejarah memiliki kedudukan penting dalam pendidikan Islam. Menurut 

Mohammad Hatta, perhubungan keduanya memberi persiapan pikiran kepada orang 

untuk mendapat pandangan yang tepat tentang kedudukan agama dalam masyarakat pada 

tiap-tiap waktu.32 Agama Islam sudah berkembang sejak beratus tahun lalu, melalui 

sejarah, perkembangan umat Islam sejak zaman Nabi Muhammad hingga saat ini dapat 

diketahui dan pelajari melalui sejarah. Sejarah memang berkaitan dengan peristiwa masa 

lalu, tidak hanya sekedar bercerita, tetapi juga memberi arti pada peristiwa masa lalu, 

sehingga sejarah memiliki nilai.33 Selain itu sejalan dengan Ibn Khaldun, bahwa sejarah 

membuat manusia memahami bagaimana kondisi-kondisi manusia mengalami 

perubahan, kerajaan-kerajaan mengalami perluasan wilayah, tentang manusia 

memakmurkan dunia, hingga membuat mereka meninggalkan tempat tinggal dan tiba 

kematian.34 

Manfaat lain agama dan sejarah dalam pendidikan Islam menurut Mohammad Hatta 

adalah membawa orang ke arah mengerti tentang lahir dan kembangnya agama di 

berbagai tempat dan berbagai masa di dunia ini, dan mengerti tentang pendirian agama 

lain.35 Seorang muslim melalui sejarah tidak hanya mendapat pengetahuan tentang agama 

Islam, tetapi juga agama lain. Hal tersebut penting mengingat Islam bukan satu-satunya 

                                                             
30 Hatta, “Sifat Sekolah Tinggi Islam”, hlm. 36. 
31 Ali Imran, “Peran Agama dalam Perubahan Sosial Masyarakat”, Hikmah, Vol. 2 No. 1 (Juni 

2015), hlm. 33. 
32 Hatta, “Sifat Sekolah Tinggi Islam”, hlm. 36. 
33 Ilham Nur Utomo, hlm. 98. 
34 Ibnu Khaldun, Mukaddimah Ibnu Khaldun, (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2013),hlm. 9. 
35 Hatta, “Sifat Sekolah Tinggi Islam”, hlm. 36. 



Pemikiran Mohammad Hatta…., Ilham Nur Utomo, Dwi Wijayanti 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 2, Juli 2020 

279 

agama di dunia, dan muslim pada perkembangannya saling berhubungan dengan umat 

agama lain. Oleh karena itu, sejarah memiliki peran penting dalam pendidikan Islam. 

Selain agama dan sosiologi serta agama dan sejarah, terdapat agama dan filsafat. 

Perhubungan tersebut memperdalam kepercayaan dan memperhalus perasaan agama.36 

Filsafat berhubungan dengan sikap, di mana sikap matang secara filsafat adalah sikap 

menyelidiki secara kritis, terbuka, toleran, dan selalu meninjau suatu masalah dari 

berbagai perspektif.37 Selain itu, filsafat juga dapat memberikan pandangan dari 

keseluruhan, kehidupan, dan pandangan tentang alam, dan untuk mengintegrasikan 

pengetahuan sains dengan pengetahuan disiplin-disiplin lain agar mendapatkan suatu 

keseluruhan yang konsisten. 38 Filsafat dalam pendidikan Islam dapat memperdalam 

tauhid dengan filosofi agama, bukan bersumber pada dogmatik. Seorang muslim berusaha 

memahami agama menggunakan akal dan hatinya berdasar pada kitabullah. Dengan 

begitu tidak didapat tunduknya umat kepada Tuhan karena suatu desakan, tetapi karena 

mereka benar-benar memahami ajaran agama Islam secara filosofis. Islam juga 

menekankan perilaku dalam ibadah, dan apa yang muncul dalam perilaku manusia 

bersumber dari akal mereka.  

Secara tegas Mohammad Hatta menerangkan bahwa di Sekolah Tinggi Islam, 

dengan pelajaran tauhid yang berdasar pada filosofi agama, perasaan agama dapat 

diperdalam dan diperhalus.39 Pendidikan agama yang dogmatis belum cukup untuk 

memperdalam perasaan agama. Bagi Hatta, filsafat penting kaitannya dengan pendidikan 

Islam, dan tentunya menolak anggapan bahwa filsafat itu sesat atau merusak akidah. 

Justru sebaliknya, filsafat dapat memperdalam kepercayaan terhadap Islam. Sebagaimana 

Ibnu Sina, bahwa motivasi seseorang mempelajari filsafat bersifat religius pragmatis, 

yakni untuk membangun argumen rasional guna mengukuhkan keyakinan agama, dan 

bagaimana keimanan tersebut dapat dipertahankan secara akal.40   

Ketiga bidang yang meliputi agama dan sosiologi, agama dan sejarah, serta agama 

dan filsafat dalam pendidikan Islam berpengaruh terhadap kepribadian peserta didik. Hal 

tersebut relevan diajarkan di STI karena menurut Mohammad Hatta di sekolah tinggi, 

peserta didik tidak lagi menghafal banyak ilmu, melainkan mempelajari sebagian 

                                                             
36 Hatta, “Sifat Sekolah Tinggi Islam”, hlm. 36. 
37 Mahfud Junaedi, Paradigma Baru Filsafat Pendidikan Islam, (Depok: Kencana, 2017), hlm. 14. 
38 Ajat Sudrajat, Filsafat dan Pemikiran Sejarah, (Yogyakarta: FIS UNY, 2015), hlm. 3. 
39 Hatta, “Sifat Sekolah Tinggi Islam”, hlm. 35. 
40 Syamsuddin Arif, “Filsafat Islam antara Tradisi dan Kontroversi”, Jurnal Tsafaqah Vol. 10 No. 

1 Mei 2014, hlm. 14. 



Pemikiran Mohammad Hatta…., Ilham Nur Utomo, Dwi Wijayanti 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 2, Juli 2020 

280 

daripada ilmu yang begitu banyak dan luas.41 Cara berpikir kritis dan memahami 

kehidupan masyarakat merupakan inti dari pemikiran tersebut para ulama dihadapkan 

pada persoalan baru setelah proklamasi kemerdekaan Indonesia tahun 1945. Bagi 

Mohammad Hatta, dengan tidak mempunyai pengetahuan yang luas tentang masyarakat 

dan negara, mereka tidak akan dapat memenuhi kewajibannya.42 Hal itu sesuai dengan 

kelompok pembaharu, di mana bagi mereka, Islam  pada  dasarnya  sesuai  dengan  

tuntutan  zaman  dan  keadaan.43 Konstruk berpikir semacam ini menunjukkan bahwa 

Mohammad Hatta seorang muslim modernis yang terbuka pada ilmu pengetahuan 

modern dan menyikapi suatu permasalahan agama secara komprehesif dengan melihat 

realitas zaman. Secara tidak langsung, Mohammad Hatta merupakan representasi 

pemikirannya tentang pendidikan Islam. 

 

Kesimpulan 

Pendidikan Islam dalam pemikiran Mohammad Hatta secara genealogis tidak dapat 

dilepaskan dari gagasan-gagasan kelompok Islam pembaharu atau modernis yang terbuka 

dengan ilmu-ilmu modern yang berkembang di Minangkabau. Mohammad Hatta dalam 

pemikirannya tentang pendidikan Islam modern, mengkoherensikan ilmu agama dengan 

ilmu pengetahuan modern guna melahirkan ulama-ulama yang mampu menjawab 

tantangan zaman yang dinamis. Melalui pemikirannya, Hatta menunjukkan bahwa 

pendidikan agama tidak semata-mata mengaji kitab. Ilmu pengetahuan modern turut 

memiliki urgensi dalam pendidikan Islam yang modern dan perlu untuk diajarkan kepada 

anak-anak atau para santri. Konstruk pemikiran seperti inilah yang penting untuk 

dikembangkan pada era modern seperti sekarang ini, yang bagi umat Islam tidak hanya 

dibutuhkan pengetahuan agama, tetapi juga pengetahuan-pengetahuan lainnya yang 

relevan dengan kehidupan masa kini. 

 

Daftar Pustaka 

Abdullah, Taufik. Sekolah dan Politik: Pergerakan Kaum Muda Di Sumatra Barat 1927-

1933. Yogyakarta: Suara Muhammadiyah, 2018. 

                                                             
41 Mohammad Hatta, Ilmu dan Agama, (Jakarta: Yayasan Idayu, 1980), hlm. 5. 
42 Hatta, “Sifat Sekolah Tinggi Islam”, hlm. 36. 
43 Miftahuddin, “Dinamika Komunitas Diaspora Hadrami dalam Gerakan AL-Irsyad di Indonesia 

1945-2007”, Disertasi tidak diterbitkan. (Yogyakarta: Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri 

Sunan Kalijaga, 2017), hlm. 10. 



Pemikiran Mohammad Hatta…., Ilham Nur Utomo, Dwi Wijayanti 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 2, Juli 2020 

281 

Amirudin. “Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Prof. Dr. Azyumardi Azra”. Al-Idarah, 

Vol. 6 No. 2, 2016. 

Syamsuddin Arif, “Filsafat Islam antara Tradisi dan Kontroversi”, Jurnal Tsafaqah Vol. 

10 No. 1, Mei 2014. 

Fuady, Ahmad Syaui. “Islam dan Pendidikan: Studi Pemikiran Mohammad Hatta”, AT-

TUHFAH, Vol. 8 No. 1, 2019. 

Hasyim, Husmiaty. “Transformasi Pendidikan Islam: Konteks Pendidikan Pondok 

Pesantren”, Ta’lim, Vol. 13 No.1, 2015. 

Hatta, Mohammad. Ilmu dan Agama. Jakarta: Yayasan Idayu, 1980. 

Hatta, Mohammad. Memoir. Jakarta: Tintamas, 1978. 

Hatta, Mohammad. “Sifat Sekolah Tinggi Islam”, dalam Supardi dkk, Setengah Abad 

UII: Sejarah Perkembangan Universitas Islam Indonesia. Yogyakarta: UII Press, 

1995. 

Hatta, Mohammad. Indonesia Merdeka: Indonesia Vrij, Yogyakarta: Aditya Publishing 

dan Pustep UGM, 2005. 

Imran, Ali. “Peran Agama dalam Perubahan Sosial Masyarakat”, Hikmah, Vol. 2 No. 1, 

Juni 2015 

Ingleson, John. Mahasiswa, Nasioinalisme, & Penjara: Perhimpunan Indonesia 1923-

1928. Depok: Komunitas Bambu, 2018. 

Junaedi, Mahfud. Paradigma Baru Filsafat Pendidikan Islam. Depok: Kencana, 2017. 

Madjid, Nurcholis. Karya Lengkap Nurcholis Madjid. Jakarta: Nurcholis Madjid Society, 

2019. 

Miftahuddin, “Dinamika Komunitas Diaspora Hadrami dalam Gerakan Al-Irsyad di 

Indonesia 1945-2007”, Disertasi tidak diterbitkan. Yogyakarta: Program 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, 2017. 

Khaldun, Ibnu. Mukaddimah Ibnu Khaldun. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2013. 

Krippendorf, Klaus. Content Analysis: An Intodruction to its Methodology. California: 

Sage Publication, 2004. 

Noer, Deliar. Mohammad Hatta Hati Nurani Bangsa. Jakarta: Kompas, 2012. 

Nasir, M. Ridwan. Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal: Pondok Pesantren di 

Tengah Arus, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005. 

Nurana, Zulyani Hidayah, & Syamsidar. Undang-undang Adat Minangkabau. Jakarta: 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1992. 



Pemikiran Mohammad Hatta…., Ilham Nur Utomo, Dwi Wijayanti 
 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman 
Volume 31, Nomor 2, Juli 2020 

282 

Pairin. “Sejarah Pendidikan Perguruan Tinggi Agama Islam”. Jurnal Shautut Tarbiyah, 

Vol. 18 No. 2, 2012. 

Rose, Mavis. Indonesia Merdeka: Biografi Politik Mohammad Hatta.  Terjemahan oleh 

Hermawan Sulistyo. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1991. 

Sudrajat, Ajat. Filsafat dan Pemikiran Sejarah. Yogyakarta: FIS UNY, 2015. 

Supardi dkk. Setengah Abad UII: Sejarah Perkembangan Universitas Islam Indonesia. 

Yogyakarta: UII Press, 1995. 

Suryono, “Pendidikan Islam da Modernitas”, Tribakti, Vol. 25 No. 1, Januari 2014. 

Tim Tempo. Hatta: Jejak yang Melampaui Zaman. Jakarta: Kepustakaan Populer 

Gramedia bekerjasama dengan Tempo Publishing, 2017. 

“Titik Perjalanan Sejarah UII”. https://www.uii.ac.id/profil/sejarah/. Diakses pada 20 

Februari 2020. 

Utomo, Nur Ilham. “Mohammad Hatta dan Sejarah sebagai Pendidikan”. Jurnal Abad, 

Vol. 03 No. 1,  Juni 2019. 

Wijayanti, Dwi. Pendidikan Multikultural: Teori, Urgensi, dan Solusi Permasalahan 

Pendidikan di Indonesia. Pemalang: Dramaturgi, 2019. 

 

https://www.uii.ac.id/profil/sejarah/

