
 

Jurnal Tribakti, Volume 21, Nomor 1, Januari 2010     1 

 
  



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   2 

 

  



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   3 

 

REORIENTASI PENDIDIKAN KEINDONESIAAN DALAM 

PENGEMBANGAN ILMU PENDIDIKAN BERBASIS 

BUDAYA INDONESIA 

 

Oleh:  

Turmudzi Abror
*
 

 

 

Abstraks, Berbicara tentang nilai budaya lokal sebagai 

produk kebudayaan komunitas lokal, keberadaannya 

dalam tataran nation state semakin hilang, apalagi bila 

dihadapkan pada kondisi masyarakat global. 

Kebudayaan nasional Indonesia hanyalah sebagai 

sebuah objek formal, karena objek materialnya 

sesungguhnya adalah kebudayaan daerah termasuk di 

dalamnya nilai-nilai pendidikan di daerah. 

Oleh sebab itulah dalam kajian pemikiran pendidikan 

Indonesia diperlukan suatu invention of tradition  untuk 

mewujudkan sebuah bangunan keilmuan pendidikan 

bertipe non western yang berupaya dengan penuh 

kesadaran melakukan kegiatan kongkret berkelanjutan 

untuk memperbaiki, merombak, memperbarui tata 

kehidupan, tata masyarakat atau tata negara yang 

meneguhkan nilai.  

Kajian budaya memanfaatkan multidisiplin dalam 

kajian-kajian perspektif kebudayaan. Sebagaimana 

diketahui bersama bahwa kebudayaan memiliki tujuh 

sektor kebudayaan universal, yaitu kesenian, sistem 

teknologi, religi, organisasi sosial, sistem pengetahuan, 

sistem ekonomi, dan bahasa. 

 

Kata Kunci, Reorientasi, Pendidikan, Keindonesiaan, dan 

Budaya. 

 

Pendahuluan 

Sudah sejak lama Indonesia dikenal memiliki beragam 

kebudayaan yang tersebar di seluruh wilayah negara kesatuan 

Republik Indonesia. Keragaman Budaya yang ada bersignifikan 

dengan keragaman 500 suku bangsa yang kurang lebih 17.000 

                                                 
* Dosen Tetap Fakultas Tarbiyah IAIT Kediri 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   4 

pulau besar dan kecil, berpenghuni dan tidak berpenghuni,
1
 dalam 

pulau yang tersebar dan kurang lebih 200 bahasa daerah, yang 

tersebar dari Sabang di barat sampai Merauke di timur, dari pulau 

Miangas di utara sampai pulau Rote di selatan. Indonesia
2
 telah 

memiliki kebudayaan dengan sistem religi dan kepercayaan yang 

khas animistik dan dinamistik.  

Perjalanan panjang sejarah kebudayaan di Indonesia 

menjadikan Indonesia memiliki keragaman adat istiadat dan 

beberapa bentuk kearifan tradisional yang menarik minat bangsa 

Barat terutama di kalangan ahli etnologi dan antropologi 

melakukan banyak penelitian. Kehadiran bangsa India di nusantara 

selain tersebarnya agama Hindu-Buddha,
3
 juga tersebarnya 

kebudayaan baik yang berupa bahasa dan sistem tulisan, kesenian, 

sistem teknologi, organisasi sosial, sistem pengetahuan dan sistem 

ekonomi. Selanjutnya kedatangan para pedagang dari Persia 

semenjanjung Arab dan Gujarat, sambil berdagang menyebarkan 

agama dan peradaban Islam.
4
  

Tahun 1596 merupakan babak baru pertumbuhan kebudayaan 

di Indonesia, karena kehadiran VOC (Vereenigde Oost Indische 

Compagnie) sebuah perseroan dagang Belanda di Timur Jauh yang 

kelak berubah menjadi kolonialisme berabad-abad lamanya. 

                                                 
1 Budiono Kusumohamidjojo,  Kebhinekaan Masyarakat di Indonesia 

Suatu Problematik Filsafat Kebudayaan, (Jakarta: Gramedia, 2000), h. xi 
2 Baik secara geopolitik, geografi, ekonomi, dan ekologis menjadikan 

kepulauan ini menjadi ajang pertemuan pertukaran dan percampuran kebudayaan 

seperti Persia, Arab, India, Asia Timur, maupun Eropa. Akibat yang tampak 

adalah berbagai bentuk ragam kebudayaan dan agama yang dapat tumbuh subur, 

baik melalui proses-proses kebudayaan seperti difusi, sinkretisme, maupun 

proses-proses politik seperti kolonialisme maupun sistem pemerintahan yang 

hegemonik maupun dominatik. Edi Sedyawati, Kebudayaan dan Pembangunan 

dalam Masalah Budaya dan Pariwisata dalam Pembangunan. Ed. I Gusti Ngurah 

Bagus. (Denpasar: S2 Kajian Budaya, 1997). 
3 Kebudayaan dan peradaban Hindu-Buddha berkembang pesat di 

Indonesia, terutama di pulau Jawa dan Sumatra yang pengaruhnya sampai 300 

tahun melalui kekuasaan raja-raja nusantara yang beragama Hindu-Buddha. 
4 Penyebaran Islam dari bagian utara dan barat Indonesia di abad ke-7 

Masehi, terutama puncaknya abad ke 11 dan 12. Kehadiran Islam dapat 

menggantikan Hinduisme dan Buddhisme yang sebelumnya telah berhasil 

membawa kejayaan nusantara melalui raja yang berpengaruh. Pada masa ini 

Islam turut menambah mozaik kebudayaan-kebudayaan di Indonesia dengan 

memberikan warna tradisi dan kebudayaan Islam yang akhirnya dapat diterima 

oleh sebagian masyarakat Indonesia. 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   5 

Kompeni Belanda
5
 banyak melibatkan diri dalam usaha-usaha 

keamanan daerah pantai dan selanjutnya di daerah pedalaman, 

terutama di Jawa.  

Mozaik kebudayaan Indonesia tersebut, baik pengaruh 

Hindu-Buddha, Islam, dan pengaruh Barat (Eropa) yang sekaligus 

membawa agama Kristen, dalam perkembangannya terus 

berkembang dan berinteraksi dengan kebudayaan dengan 

keyakinan spiritual suku adat. Gelombang sejarah dan politik 

menjadikan berbagai kebudayaan tetap bertahan, berubah, 

bersinkretik, berakulturasi, sampai sekarang. Masing-masing 

memiliki kearifan yang melekat dan diyakini sebagai sebuah adat 

dan kebiasaan. Kearifan lokal, baik dalam sektor bahasa dan sistem 

tulisnya, sistem ekonomi, sistem pengetahuan tradisional, 

organisasi sosial, religi dan sistem kepercayaan maupun sistem 

teknologi tetap dipertahankan dan dipelihara masyarakat 

pendukungnya menjadi kearifan tradisional. 

Dalam perspektif keilmuan, pengaruh Barat sangat besar. 

Sistem Pendidikan dan persekolahan pun dikembangkan dari 

sistem pendidikan Barat, terutama Belanda. Filsafat ilmu 

pengetahuan pun mengambil konsepsi ontologis, dan epistemologis 

yang mendasarkan pada model Barat. Oleh karena itulah muncul 

corak keilmuan yang disebut western dan non-western. Pada 

umumnya pemikiran western berupaya dengan penuh kesadaran 

melakukan suatu kegiatan kongkret berkelanjutan untuk 

memperbaiki, merombak, memperbarui, tata kehidupan, tata 

masyarakat atau tata negara yang dirasakan tidak memuaskan. 

 

Permasalahan  

Sejarah pemikiran pendidikan Indonesia memiliki jangkauan 

yang sangat luas. Pendidikan di Indonesia berkembang sejak masa 

pra kolonial, masa kolonial, dan masa kemerdekaan membawa 

implikasi kompleksnya bentuk-bentuk pendidikan di Indonesia. 

Pengaruh kolonialisme Barat sangat mengkondisikan pendidikan di 

Indonesia, terutama ketika Indonesia telah menjadi negara bangsa 

(Nation State) yang berbentuk Republik sehingga dalam 

perkembangan selanjutnya terutama dalam menghadapi perubahan 

sosial budaya menuju Indonesia sebagai warga dunia dalam arus 

                                                 
5 Belanda juga selama bertahun-tahun menjalankan pengaruh terhadap 

pemerintahan dan perdagangan di daerah pantai dan pedalaman. Akibatnya 

ketika pemerintah Belanda mengambil alih utang-piutang, VOC bangkrut. Masa 

inilah babak baru penjajahan pemerintah kerajaan Belanda di nusantara. 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   6 

masyarakat global, maka diperlukan sekali reorientasi pendidikan 

keindonesiaannya. Dengan menggunakan pendekatan 

multikulturalisme, serta menyadari keragaman nilai budaya 

Indonesia, maka perlu dikaji sebuah pemikiran holistik tentang 

pendidikan di Indonesia. Untuk itu perlu dipikirkan dan dikaji 

kontribusi nilai budaya lokal Kebudayaan Indonesia sebagai dasar 

reorientasi pendidikan keindonesiaan, khususnya dalam 

pengembangan ilmu pendidikan yang berbasis budaya Indonesia.  

Berbicara tentang nilai budaya lokal sebagai produk 

kebudayaan komunitas lokal, keberadaannya dalam tataran nation 

state semakin hilang, apalagi bila dihadapkan pada kondisi 

masyarakat global. Kebudayaan nasional Indonesia hanyalah 

sebagai sebuah objek formal, karena objek materialnya 

sesungguhnya adalah kebudayaan daerah termasuk di dalamnya 

nilai-nilai pendidikan di daerah. Sebagai gambaran dalam bahasa, 

tidak sedikit pula seorang penutur bahasa Indonesia dalam praktik 

berbahasanya masih menggunakan sistem nilai dan pola pikir 

maupun rasa kedaerahan, sehingga menimbulkan perilaku 

berbahasa nasional yang bercorak lokal. Evoluasi sosial yang 

terjadi di masyarakat dalam perspektif sosiologis digambarkan 

merupakan pergeseran nilai dari local community menuju nation 

state dan global society, atau berawal dari masyarakat agaris 

menuju masyarakat pra industri dan masyarakat industrial.  

Dalam peta politik Indonesia, bingkai budaya yang terjadi 

dapat dikelompokkan menjadi tiga model, yaitu budaya universal,
6
 

budaya negara
7
 dan budaya indigenous.

8
 Budaya daerah dalam 

budaya universal kurang mendapatkan tempat karena berbagai 

                                                 
6 Perkembangan budaya universal menjadikan dinamika budaya yang 

menyebabkan tercerabutnya gaya hidup dan sistem nilai lokal menuju 

unversalisme budaya yang meliputi seluruh aspek kebudayaan seperti sistem 

tulisan, penanggalan, musik, tari, sastra, perumahan, perkantoran, pengetahuan, 

dan lain-lain. 
7 Melalui budaya negara, segala sesuatu yang berbau kedaerahan seolah-

olah termarginalisasikan. Kesukuan berangsur hilang yang secara gradual 

berubah menjadi nation state. Prinsip kewilayahan, kewarganegaraan, sistem 

hukum positif prinsip kekuasaan,dan pemerintahan yang rasional muncul untuk 

menggantikan kesukuan dan kerajaan. Nation state yang memunculkan 

nasionalisme menggambarkan tentang sebuah imaji kewarganegaraan. 
8 Sedangkan budaya indigenous adalah budaya yang berkembang dari 

sistem nilai masyarakat setempat atau lokal yang seringkali didasarkan atas 

sistem bahasa dan hukum adat dengan indikator analisis pola-pola yang telah ada 

seperti pola cocok tanam, maritim, pola hukum pendidikan, maupun kesenian 

yang memberi format pada masyarakat pendukungnya. 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   7 

alasan yang salah satunya politik dan ekonomi. Dalam kerangka 

budaya negara, nilai lokal di daerah sebagai fakta budaya yang 

harus diakui keberadaannya, sedangkan dalam budaya indigenous, 

sistem nilai merupakan ciri hidup yang teramati dan digunakan. 

Ketiga model budaya yang terdapat di Indonesia tersebut telah 

merupakan suatu gejala kebudayaan secara global.  

Berdasarkan uraian tersebut jelaslah bahwa sistem 

pendidikan dengan model budaya indigenous atau nilai lokal 

merupakan suatu kenyataan yang tidak dapat dipungkiri dan 

keberadaannya tidak dapat dimatikan karena kehadiran sistem 

nasional atau sistem global yang berorientasi pada sistem Barat. 

Oleh sebab itulah perlu reorientasi sebagai bagian dari pencerahan 

nilai berpikir non western sebagaimana dikembangkannya 

pemikiran postkolonialisme dalam teori kebudayaan modern. 

Tilaar, selalu menekankan pemahaman bahwa proses pendidikan 

merupakan sebuah gambaran perjalanan antara hominisasi dan 

humanisasi. Proses hominisasi melihat manusia sebagai makhluk 

hidup di dalam dunia ekologisnya dan pendidikan mencapai 

puncaknya ketika terjadi proses humanisasi yang menjadikan 

seseorang akan berpendidikan dan berbudaya (educated and 

civilized human being).
9
 Selanjutnya perlunya pemikiran 

pendidikan yang harus berorientasi budaya termasuk pada nilai 

lokal sebagaimana dikemukakan Vygotsky bahwa manusia akan 

selalu belajar di dalam konteks sosio-kulturalnya. Belajar di dalam 

lingkupan pengembangan zona proksimal. Dengan demikian 

melalui reorientasi nilai lokal dalam pemikiran pendidikan akan 

tercapai sebuah transformasi diri dan transformasi sosial karena 

nilai budaya indigenous akan memberikan nilai pendidikan yang 

mampu menciptakan lapisan kehidupan individu, kelompok, 

masyarakat dan keluarga yang beridentitas, berkontinuitas dalam 

tantangan perubahan masyarakat.  

Memasuki milenium ketiga, wajah kehidupan manusia mulai 

berubah ialah suatu kebutuhan akan identitas diri. Gelombang 

globalisasi sebagai akibat kemajuan teknologi khususnya teknologi 

komunikasi dapat menyebabkan pendangkalan budaya dan 

kehilangan identitas. Oleh sebab itu perlu usaha untuk 

menghidupkan kebudayaan lokal sebagai pengangkatan jati diri dan 

identitas manusia dalam hidup, bertindak dan berkelakuan sehari-

                                                 
9 H.A.R. Tilaar, Paradigma Baru Pendidikan Nasional. (Bandung: 

Rineka Cipta, 2000), h. 34 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   8 

hari. John Naisbit pun menasihati agar manusia modern harus bisa 

berpikir dan bervisi global tetapi bertindak secara lokal.
10

 

 

Sekilas Beberapa Bentuk Pemikiran Pendidikan di Indonesia 

Nilai-nilai lokal atau nilai-nilai budaya dalam masyarakat 

global seperti saat ini tampaknya tidak lagi menjadi perhatian. 

Nilai-nilai hakiki baik yang berasal dan kearifan agama, maupun 

adat istiadat semakin tidak terapresiasi dalam keluarga dan 

masyarakat, sehingga nilai yang menjadi garis ketentuan dalarn 

keluarga dan masyarakat sudah berubah. Nilai-nilai lokal dalam hal 

etika hubungan antar individu dalam keluarga baik dalam keluarga 

inti maupun batih tampak semakin memudar. Terutama pada 

masyarakat urban. Hal yang mendasar adalah struktur pekerjaan 

masyarakat industri dan mobilitas sosial yang tinggi menyebabkan 

nilai-nilai lokal sebagai sumber keanifan tradisional dan nilai budi 

pekerti kita. 

Sejarah sering diapresiasi kurang simpatik oleh sebagian 

kalangan karena sifat ”telah berlalu”/”the past”-nya. Hal ini kurang 

bijaksana karena sebenarnya sejarah tidak akan pernah berdusta. 

Jangan hanya karena atas nama industrialisasi, modernisasi dan 

teknologi, manusia dalam kebudayaan dan sejarahnya kemudian 

dilupakan. Sejarah, peradaban dan kebudayaan harusnya 

ditempatkan dalam posisi sentral. Sifat sejarah akan merekapitulasi 

budaya manusia termasuk di dalamnya upaya ”proses menuju 

peradaban” (civilization) melalui tatanan sosial yang terwujud 

dalam pendidikan yang memberikan sentuhan halus, manusiawi 

dan memperkokoh akar-akar solidaritas bangsa. Melalui 

pendalaman akar sejarah untuk melihat pertumbuhan pendidikan 

pada masyarakat kita dapat disimak adanya keragaman dalam 

berbagai hal seperti dalam bahasa yang digunakan, bentuk dan 

makna serta fungsi-fungsi yang melekat. Hal ini disebabkan oleh 

keragaman pengalaman yang dijalani komunitas-komunitas 

pendukung tradisi baik secara diakronis sepanjang perjalanan 

waktu maupun sinkronis dalam persebaran ruang.  

Apabila ditelusuri beberapa peninggalan tertulis maupun 

lisan, gambaran adat, tradisi, dan ajaran budi pekerti sangat 

beragam bentuknya. Ada yang berupa sastra, naskah ajaran, 

perilaku yang turun temurun maupun ajaran agama. Pada tahun 

                                                 
10 Wardiman Djojonegoro, Pendidikan dan Dunia Industri Mulia, 

Unggulan di Dalam Ilmu Pengetahuan dan Teknologi. Makalah Konvensi 

Pendidikan Nasional. Jakarta 19-22 September 2000. 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   9 

1905, Van Ronkel menyusun daftar naskah-naskah berbahasa 

Melayu
11

 dan Nusantara, 95% naskah-naskah tersebut adalah teks 

tentang agama, sastra, hukum, adab dan berbagai pengetahuan, 

yang sekarang menjadi koleksi Perpustakaan Nasional Jakarta.  

Apabila kembali kita buka lembar sejarah nusantara, 

khususnya sejarah pendidikan sejak zaman Hindu-Budha, 

masuknya Islam, Barat dan zaman sesudah kemerdekaan dapat 

dijumpai perkembangan sistem pendidikan yang ada. Pada masa 

Hindu-Budha, kaum Brahmana berperan sebagai Empu atau Guru. 

Menurut Dr. Th. Pigeaud, peranan asrama atau mandala (the cred-

ring comunities) sangat besar pengaruhnya terhadap sosialisasi 

nilai-nilai pendidikan kepribadian dan budi pekerti. Ajaran 

kebijakan, tata tertib dan agama, sastra dan seni semua bermuara 

pada sistem asrama (padepokan).
12

  

Dalam masa berkembangnya agama Islam ke nusantara, 

membawa perkembangan dalam bentuk dan isi pendidikan budi 

pekerti baik secara vertikal (hubungan dengan Tuhan) maupun 

horizontal (hubungan antar manusia sebagai makhluk sosial). 

Pengaruh ini memiliki banyak ragam karena faktor adaptasi, difusi 

akulturasi dan sinkretisme dengan budaya lokal yang telah tumbuh 

dan berkembang sebelumnya. Pendidikan dalam sejarah Islam di 

nusantara, khususnya di Jawa berawal dengan didirikannya sistem 

                                                 
11 Naskah-naskah ini ditulis di berbagai tempat di Indonesia, seperti Aceh, 

Palembang, Minangkabau, Banjarmasin, Riau, Pontianak, Gorontalo, Makasar, 

Bima, Ternate, Lombok, Madura, Jawa (Sunda, Jawa Tengah, Jawa Timur), 

Banten dan Larnpung. Seni-seni adiluhung seperti sastra, seni dekoratif, seth 

pertunjukan dan lain-lain menunjukkan simbol-simbol humanitas masyarakat 

dan keberlang sungan nilai-nilai sosial dalam tradisi yang akarnya adalah 

pendidikan. Penghalus rasa yang disosialisasikan melalui kebudayaan. Tembang-

tembang suluk dalam bahasa Sunda, Jawa dan Madura sarat dengan ajaran 

pendidikan seperti, Hikayat Nabi, Kitab Tajus Salatin, Serat Menak, Hikayat 

Amir Hamzah, Cerita Nabi Yusuf menak Cina, Wedhatama, Wulangreh, 

Tripama, dan Syair-syair (Melayu) merupakan gambaran peninggalan sejarah 

dalam bentuk seni sastra yang menunjukkan akar pendidikan budi pekerti pada 

masa silam yang masih memiliki relevansi dengan pendidikan moral pada masa 

kini. 
12 Kaum Brahmana sebgai sumber kecakapan dan kebajikan dan sumber 

ilmu. Sistem pendidikan: ”guru-kulla” merupakan simbol transformasi nilai yang 

didasarkan atas agama untuk segenap aspek kehidupan. Di Jawa pada masa lalu 

untuk memberikan wawasan perilaku berdasarkan ajaran agama banyak 

dilakukan penerjemahan karya-karya dan bahasa Sansekerta. Pada masa tersebut 

pendidikan merupakan bagian dari filsafat hidup dan ajaran agama. Pendidikan 

disampaikan melalui model wiracarita, sastra, dan ”sabda” yang meliputi 

pendidikan kepahlawanan sebagai simbol keberanian, kebaikan dan kejujuran. 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   10 

pendidikan Pesantren
13

 dengan ajaran agama Islam, khususnya A1-

Qur’an, Hadist, Fiqh (hukum) dan Tasawuf (mistik) dengan sistem 

”sorogan”.  

Sosialisasi pendidikan berupa penerapan kaidah-kaidah yang 

disyariatkan agama serta beberapa perilaku Kiai sebagai panutan 

(dan Lisan ke Tindakan). Selanjutnya dikembangkan sistem 

sekolah (Madrasah) yang mendidik keselarasan otak 

(perkembangan akal), hati (perkembangan perasaan dan 

kemanusiaan serta, tangan (perkembangan kecekatan dan 

keterampilan). Pendidikan budi pekerti menurut pendidikan Islam 

diawali dengan konsep (1) Pengajian Al-Qur’an, (2) Pengajian 

kitab yang menelaah Nahu, Sharaf Fiqhi, Tauhid, Mantiq, 

Balaghah, Hadist, dan Tafsi. 

Budi pekerti sebagai pelajaran dimasukkan dalam 

matapelajaran Akhlak. Dalam perkembangan selanjutnya, 

pendidikan budi pekerti dalam bingkai pendidikan Islam dirancang 

berjenjang menurut usia dan kelas para siswa. Inti pendidikan budi 

pekerti ini bersumber pada Keimanan dan Akhlak serta Ibadat. 

Pada tataran keimanan dan akhlak, pendidikan diarahkan kepada 

penumbuhan perasaan keimanan dan keagamaan dalam hati anak-

anak dengan cara memberikan cerita-cerita pendek tentang orang-

orang saleh yang taat kepada agama, orang yang berani 

mempertahankan kebenaran, berbakti kepada ibu-bapak, seia-

sekata dengan saudaranya, saling menyayangi antar teman dan 

sahabat serta berbuat baik untuk umum (masyarakat). Pada jenjang 

kelas yang lebih tinggi ajaran ibadat dipadukan dengan Al-Qur’an. 

Masih dalam konteks sejarah Islam, pendidikan budi pekerti 

yang didasarkan agama Islam kadang-kadang mendapat pengaruh 

dan budaya lokal, terutama di Jawa. Seperti pada penyebarluasan 

Sastra Tembang
14

 yang dikaitkan dengan adab sopan santun dan 

kepribadian sebagai orang Jawa.
15

 

Kehadiran Barat (kolonialisme) juga memberikan pengaruh 

terhadap penanaman nilai-nilai barat yang rasional, liberal dan 

paham materialistik. Sistem pendidikan yang dikembangkan 

                                                 
13 Sebelumnya pesantren ini telah ada dalam model Hindu-Budha 
14 Pada umumnya pujangga Jawa dan Raja Jawa berguru kepada seorang 

Kiai atau Guru Agama di Pesantren. 
15 Sebagai contoh Serat Wedhatama karya KGPPA Mangkoenegoro IV, 

Panitisastra (Yasadipura), Kalatidha (R. Ng. Ranggawarsita) dan Wulangreh 

karya S.D.I.S. Sunan Pakoeboewono IV, semuanya berisi ajaran cara seharusnya 

bergaul, mengolah jiwa, mengolah kepnibadian menuju kebajikan sebagai 

manusia dan anggota masyanakat (negana). Intinya adalah pendidikan. 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   11 

menekankan pada akal, rasional sehingga lebih menonjol pada 

aspek pengetahuan sekuler. Agama Nasrani berkembang di 

nusantara karena dibawa oleh bangsa Eropa, yang bermula bermisi 

dagang dan agama kemudian berubah menjadi politik dan 

kolonialisme.
16

 

Dalam kerangka sejarah pendidikan di Indonesia sejak awal 

abad ke-20, nama-nama besar perintis pendidikan yang di 

dalamnya menyajikan sistem pendidikan keindonesiaan antara lain 

K.H. Ahmad Dahlan dengan Pendidikan Muhammadiyah (1912), 

Ki Hadjar Dewantara dengan Taman Siswa (1922), Mohammad 

Syafei dengan INS Kayutanam Sumatera Barat (1922), dan K.H. 

Hasyim Asy’ari dengan Pendidikan Ma’arif (1926).  

Pendidikan dikembangkan melalui kurikulum bidang studi 

baik dalam pendidikan umum, pendidikan agama, dan lembaga 

sekolah. Ciri khas pendidikan budi pekerti diimplementasikan 

dalam matapelajaran Tauhid, A1-Qur’an, Hadist, Fiqh, dan Tarikh. 

Bentuk nyata pendidikan budi pekerti dengan; (1) mengadakan 

da’wah Islam, (2) memajukan pendidikan dan pengajaran, (3) 

menghidupsuburkan masyarakat gemar tolong menolong, (4) 

mendirikan dan memelihara tempat ibadah dan wakaf, (5) 

mendidik dan mengasuh anak-anak dan pemuda supaya menjadi 

muslim yang berguna, (6) berusaha ke arah perbaikan penghidupan 

                                                 
16 Sebagai bahan ilustrasi kehadiran bangsa Eropa dengan budaya Barat 

yang memperkenalkan pendidikan etika dan cara berpikir Barat, khususnya dasar 

ajaran agama Nasrani bermula pada abad ke-19 di luar Jawa, pendidikan yang 

dirintis oleh kalangan Zending dan Misi. Sekolah Rakyat yang didirikan di 

Maluku pada tahun 1817 dan tahun 1819, Minahasa tahun 1829, Kalimantan 

bagian tenggara tahun 1836 dan Larantuka tahun 1876. Sedangkan d Jawa pada 

awal abad ke-20. Pendidikan Barat terutama Belanda inilah yang sejak abad ke-

18 sampai pertengahan abad ke-20 melahirkan bentuk kebudayaan yaitu 

Kebudayaan Indis yang sudah tentu memiliki karakter nilai, norma dan perilaku 

akulturatif antara Barat (Belanda) dengan Bumi Putera. Pendidikan keruhaniian 

dapat dikatakan tidak ada karena agama dan budipekerti tidak tercantum dalarn 

kurikulum sekolah Belanda. Selain itu pada masa kolonial merebak sikap 

ketidakadilan dan pelanggaran hak-hak asasi manusia yang dilakukan Belanda. 

Justru dalam kondisi seperti ini di masyarakat tumbuh proses pembentukan kebu 

dayaan yang khas, yaitu kebudayaan dan gaya hidup indis (lndische stijl). 

Ketidak setujuan dan kekhawatiran hilangnya local genius (kepribadian asli 

bangsa) terhadap sosialisasi dan akulturasi ini banyak bermunculan terutama dan 

kaum agama dan adat. Dalam sejarah sastra Indonesia modern kita tentu 

mengingat karya Abdoel Moeis yang berjudul Salah Asuhan. Pada umumnya 

sastra Indonesia awal abad ke 20 banyak berkisah tentang pertentangan adat dan 

kaum "modern" yang identik dengan kaum penjajah Belanda. Baca Hildred 

Geertz, Aneka Budaya dan Komunitas di Indonesia. (Jakarta:Obor. 1981) 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   12 

dan kehidupan yang sesuai dengan ajaran Islam, dan (7) berusaha 

dengan segala kearifan agar ajaran akhlak dalam Islam benar-benar 

menjadi panutan masyarakat. 

Selanjutnya pendidikan bernuansa nasional adalah Taman 

Siswa (1922) yang didirikan oleh R.M. Soewardi Soerjaningrat 

atau Ki Hadjar Dewantara (1889-1959). Taman Siswa atau 

National Onderwijs Institute Tarnan Siswa yang mengembangkan 

pendidikan berdasarkan sistem among. Dua dasar sistem among 

yang dikembangkan Taman Siswa, yaitu (1) kemerdekaan sebagai 

syarat untuk menghidupkan dan menggerakkan kekuatan lahir dan 

batin, sehingga jiwa dapat hidup merdeka (berdiri sendiri), (2) 

kodrat alam sebagai syarat untuk menghidupkan dan mencapai 

kemajuan secepat-cepatnya dan sebaik-baiknya. 

Asas yang dikembangkan Taman Siswa adalah asas 

kemerdekaan, kodrat alam, kebudayaan, kebangsaan, dan 

kemanusiaan. Budi pekerti dalam pendidikan dikembangkan 

berdasarkan nilai-nilai (1) lawan sastra ngesti mulya atau 

kecerdasan jiwa memberikan kesejahteraan, (2) suci tata ngesti 

tunggal atau kesucian batin dan keteraturan hidup dalam 

niemberikan kesempurnaan, (3) tut wuri handayani yang artinya 

mengikuti dan belakang sambil memberikan pengaruh, (4) anak 

sebagai subjek didik sehingga harus selalu dikasihi, dan (5) rawe-

rawe rantas, malang malang putung, bahwa segala sesuatu yang 

menghalangi pasti akan hancur. 

Dalam waktu yang hampir bersamaan di Sumatera Barat 

didirikan pendidikan INS (dulu ”lndonesische Nederlandsche 

School,” kini ”Indonesia National School”) oleh tokoh pendidikan 

Mohanimad Syafei (1899-1969). Pendidikan dikembangkan 

berdasarkan nilai kemasyarakatan, aktivitas, kepraktisan, berpikir 

logis dan rasional. Oleh karena itu, sistem pendidikan INS yang 

terkenal adalah 3H (Head, Heart, dan Hand). Model pendidikan 

yang lahir di Sumatera Barat ini bertujuan agar siswa mampu 

berpikir secara rasional, mendidik anak-anak agar mampu bekerja 

dengan teratur dan sungguh-sungguh, mendidik, anak agar menjadi 

manusia yang berwatak dan berbudi pekerti yang baik, serta 

menanamkan rasa persatuan. Pada 1926, K.H. Hasyim Asy’ari 

(1871-1947) mendirikan Nahdlatul Ulama (NU) yang juga 

memperhatikan masalah pendidikan. Pendidikan di kalangan NU 

lebih dikenal dengan Pendidikan Ma’arif. Tujuan pendidikan 

Ma’arif adalah: (1) menumbuhkan jiwa pemikiran dan gagasan 

yang dapat membentuk pandangan hidup bagi anak didik sesuai 

dengan ajaran Ahlussunah waljama’ah, (2) menanamkan sikap 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   13 

terbuka, watak mandiri, kemampuan bekerjasama dengan pihak 

lain untuk lebih baik, keterampilan menggunakan ilmu 

pengetahuan dan teknologi, (3) menciptakan sikap hidup yang 

beronientasi kepada kehidupan duniawi dan ukhrawi sebagai 

sebuah kesatuan, dan (4) menanamkan penghayatan terhadap nilai-

nilai ajaran agama Islam sebagai ajaran yang dinamis. 

Dengan demikian pendidikan yang ditanamkan berdasarkan 

ajaran Ahlussunah waljama’ah dan nilai-nilai ajaran agama Islam 

secara dinamis. Setelah masa kemerdekaan, pendidikan budi 

pekerti diorientasikan kepada pembentukan jiwa pribadi anak didik 

sebagai individu yang hidup di tengah-tengah pergaulan 

masyarakat khususnya dalam hidup bernegara. Hal ini mengalami 

pasang surut sebagai akibat dinamika pertumbuhan politik dan 

masa itu. Krisis ini muncul sosialisme, komunisme, atheisme mulai 

dipraktikkan oleh sekelompok/segolongan masyarakat yang 

memuncak tahun 1965. Trauma yang dialami bangsa Indonesia 

pasca G3OS/PKI melahirkan semangat untuk kembali kepada 

jatidiri bangsa yang berdasarkan agama dengan menjunjung tinggi 

nilai-nilai kemasyarakatan, sehingga pada era orde baru Agama dan 

Pancasila dijadikan pedoman pendidikan budi pekerti baik di 

lingkungan keluarga, sekolah, maupun masyarakat. Pada masa orde 

baru pembinaan tolok ukur yang dikembangkan di lingkungan 

pendidikan menggunakan sumber pendidikan Agama dan 

pendidikan Pancasila yang saling mendukung. Tentunya hal ini 

memiliki konsekuensi positif maupun negatif. Di satu sisi 

memberikan struktur yang baik, di sisi lain local genius tidak mesti 

harus diseragamkan. Perbedaan tetap harus dipandang dengan 

eksistensi yang diwarisi dan kearifan adat dam tradisionalnya. 

Selama orde baru nilai-nilai moral yang merupakan inti 

kebudayaan (kearifan tradisional) telah diredusiasi menjadi nilai-

nilai indoktrinasi kekuasaan tanpa arti dan sekadar semboyan 

dalam bentuk simbol-simbol ”sentralisme pendidikan dan 

kebudayaan.” 

 

Invention of Tradition sebagai Reorientasi Pendidikan Makna 

Nilai Lokal melalui Pendekatan Kajian Budaya 

Masa depan adalah suatu waktu yang ditengarai dengan 

adanya perubahan sebagai hasil evolusi pendidikan, teknologi, 

kompetitif, pengetahuan, demografis dan evolusi dalam 

kebangkitan hal-hal di luar dugaan. Oleh sebab itulah dalam kajian 

pemikiran pendidikan Indonesia diperlukan suatu invention of 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   14 

tradition
17

 untuk mewujudkan sebuah bangunan keilmuan 

pendidikan bertipe non western yang berupaya dengan penuh 

kesadaran melakukan kegiatan kongkret berkelanjutan untuk 

memperbaiki, merombak, memperbarui tata kehidupan, tata 

masyarakat atau tata negara yang meneguhkan nilai.  

Kajian budaya memanfaatkan multidisiplin dalam kajian-

kajian perspektif kebudayaan. Sebagaimana diketahui bersama 

bahwa kebudayaan memiliki tujuh sektor kebudayaan universal, 

yaitu kesenian, sistem teknologi, religi, organisasi sosial, sistem 

pengetahuan, sistem ekonomi, dan bahasa. Perkembangan suatu 

masyarakat terutama pada masyarakat multikultural sangat 

kompleks, untuk itu perlu didekati dalam berbagai disiplin dalam 

perspektif kebudayaan. Kompleksitas masyarakat majemuk 

berkembang menjadi sangat beragam dari segi ras, etnisitas, 

maupun latar belakang budaya. Kajian budaya mengimbangi suatu 

kebijakan multikultural (aneka-budaya) sehingga dapat menjadi 

sebuah pendekatan. Fenomena dualistik masyarakat yang 

menyebabkan adanya superioritas dan marginalitas, ada yang 

sektor ada yang terpinggirkan, ada hegemoni dan dominasi, 

merupakan fakta-fakta yang dapat dikaji secara multi disiplin dan 

apabila berperspektif multi kultur akan dikaji dalam kajian budaya. 

Kajian Budaya atau Cultural Studies bertujuan mengkaji 

pokok persoalannya dari sudut praktik kebudayaan dan 

hubungannya dengan kekuasaan. Secara tetap Kajian Budaya atau 

Cultural Studies bertujuan mengungkapkan hubungan kekuasaan 

dan mengkaji bagaimana hubungan tersebut mempengaruhi dan 

membentuk praktik kebudayaan. Selanjutnya dinyatakan bahwa 

beberapa karakteristik Kajian Budaya atau Cultural Studies adalah 

(a) Kajian Budaya atau Cultural Studies tidak hanya studi tentang 

budaya, seakan-akan merupakan entitas tersendiri yang terpisah 

dari konteks sosial dan politiknya. Tujuannya adalah memahami 

budaya dalam segala bentuk kompleksnya serta menganalisis 

konteks sosialdan politik tempat budaya mengejawantahkan 

dirinya, (b) budaya dalam Kajian Budaya atau Cultural Studies 

selalu menampilkan dua fungsi yaitu sebagai objek studi maupun 

lokasi tindakan dan kritisisme politik, sehingga merupakan bidang 

pragmatis maupun intelektual, (c) Kajian Budaya atau Cultural 

Studies berupaya membongkar dan mendamaikan pengotakan 

pengetahuan, mengatasi perpecahan antara bentuk pengetahuan 

                                                 
17 Tradisi yang ditemukan, dikonstruksi, dan secara formal diadakan 

reinterpretasi dan reorientasi 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   15 

yang tidak tersirat yaitu pengetahuan intuitif berdasarkan budaya 

lokal dan objek yang berupa budaya universal. Dalam kaitannya 

dengan hal ini Kajian Budaya atau Cultural Studies 

mengasumsikan suatu identitas bersama dan kepentingan bersama 

antara yang mengetahui dan diketahui, antara pengamat dan yang 

diamati, dan (d) Kajian Budaya atau Cultural Studies melibatkan 

dirinya dengan evaluasi moral masyarakat modern dan dengan 

garis radikal tindakan politik. Tradisi Kajian Budaya atau Cultural 

Studies bukanlah tradisi kesarjanaan yang bebas nilai, melainkan 

tradisi yang mempunyai komitmen bagi rekonstruksi sosial dengan 

melibatkan diri dalam kritik politik.
18

 

Dengan demikian Kajian Budaya atau Cultural Studies 

bertujuan memahami dan mengubah struktur dominasi, khususnya 

pada masyarakat kapitalis industrial. Sehubungan dengan 

pernyataan kajian budaya bukanlah tradisi kesarjanaan yang bebas 

nilai dilandasi dasar konsepsi bahwa nilai itu sesungguhnya adalah 

kebudayaan. Kebudayaan merupakan cara hidup yang dihayati dan 

diolah melalui perkembangan komulatifdari pengalaman sejarah 

bangsa dan bila kebudayaan harus dikaitkan pada kehidupan dan 

pertumbuhan sesuatu bangsa, maka ilmu pengetahuan dan 

teknologi harus merupakan bagian yang integral dari kebudayaan 

bangsa yang bersangkutan.
19

 

Berdasarkan beberapa pernyataan di atas, konsepsi dan 

karakteristik Kajian Budaya atau Cultural Studies apabila dikaitkan 

dengan filsafat ilmu akan tampak sangat jelas beberapa kaitannya, 

baik dalam aspek ontologi, epistemologi, maupun aksiologinya. 

Ontologis kajian budaya tampak pada hakikat ilmu ini sebagai 

bentuk inter-disiplin dan multi-disiplin. Sebagai inter-disiplin, 

kajian budaya merupakan bentuk yang khas dalam tataran ilmu. 

Tidak terlalu mengherankan apabila kajian budaya tidak memiliki 

suatu wilayah subjek yang didefinisikan secara jelas.
20

 Titik 

pijaknya adalah sebuah gagasan tentang budaya yang sangat luas 

dan mencakup segala hal yang digunakan untuk menggambarkan 

dan mempelajari beraneka praktik. Kajian Budaya mengambil 

apapun yang dibutuhkan dari semua disiplin dan mengadopsinya 

untuk disesuaikan dengan tujuannya. Sebagai inter dan multi-

                                                 
18 Zianuddin Sardar dan Borin Van Loon. Mengenal Cultural Studies for 

Beginners. (Bandung: Mizan, 2001), h. 9. 
19 Ahmad Sahal, Cultural Studies, Politik Identitas dan Esensialisme 

Strategis. Makalah Seminar Nasional Kajian Budaya dan Sastra Fak.Sastra UK 

Petra Surabaya 23 Nopember 2000. 
20 Sardar, Mengenal Cultural, h. 6. 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   16 

disiplin, kajian budaya akan melibatkan disiplin keilmuan seperti 

sosiologi, antropologi, psikologi, linguistik, kritisisme sastra, teori 

seni, filsafat, ilmu politik. Sisi ontologis (asumsi filosofis tentang 

kebenaran dan kenyataan) kajian budaya apabila dikaitkan dengan 

pandangan Aristotels, khususnya dalam konsep segala sesuatu yang 

ada yang terdiri dari empat kausa, yaitu materialis, formalis, finalis, 

dan esesialisme, maka kajian budaya telah memiliki keempat kausa 

tersebut. Dari aspek materialis jelas, bahwa bahan kajian budaya 

memanfaatkan secara bebas dari sisiplin ilmu sosial, seluruh 

cabang humaniora dan seni. Kausa formalisnya jelas, bahwa 

pendiri kajian budaya atau cultural studies atau kajian budaya.
21

 

Nama cultural studies berasal dari Centre for Contemporary 

Cultural Studies (CCCS) di Univesitas Birmingham Inggris, pada 

1962. Tahun 1972 lembaga ini meletakkan kajian budaya pada peta 

intelektual. Kausa finalis kajian budaya, sebagaimana dikemukakan 

oleh Simon During dalam The Cultural Studies Reader 1993 bahwa 

melalui kajian budaya dapat diketahui genealogisnya bahwa 

kebudayaan sebagai efek hegemoni dan dominasi.
22

 Selain itu 

menurut Raymond Williams melihat bahwa kebudayaan sebagai 

ekspresi spesifik komunitas organik yang koheren dan melawan 

determinisme dalam berbagai bentuknya. Sedangkan dalam kausa 

efisien, tampak dengan jelas dalam fokus yang dikembangkan 

kajian budaya yaitu bagaimana budaya dipraktikkan dan bagaimana 

budaya diciptakan atau bagaimana budaya memungkinkan berbagai 

kelompok dan kelas berjuang demi dominasi kebudayaan.
23

 

Dilihat dari epistemologinya, kajian budaya menggunakan 

hampir setiap metode dari analisis tekstual, etnografi, dan 

psikoanalisis serta riset survei. Sebagaimana telah dinyatakan di 

atas bahwa kajian budaya berfungsi dengan meminjam secara 

bebas dari disiplin ilmu sosial dan seluruh cabang humaniora dan 

seni serta mengambil metodologi dari sosiologi, antropologi, 

psikologi, linguistik, kritik sastra, teori seni, filsafat maupun ilmu 

politik dan diadopsi untuk disesuaikan dengan tujuan kajian. 

Dengan kata lain meskipun kajian budaya tidak memiliki 

metodologi khusus, kajian budaya dapat memakai metode apa saja 

yang ada, seperti analisis tekstual, semiotika, dekonstruksi, 

                                                 
21 Ibid., h. 24. 
22 Ahmad Sahal, Cultural Studies, Politik Identitas dan Esensialisme 

Strategis. Makalah Seminar Nasional Kajian Budaya dan Sastra Fak.Sastra UK 

Petra Surabaya 23 Nopember 2000. 
23 Suwarsih Warman, Stereotip Etnis dalam Masyarakat Multi Etnis. 

(Yogyakarta: Matabangsa. 2002), h. 67. 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   17 

etnografi, wawancara, analsisis fonemik, psikoanalisis, rhizomatik, 

analisis isi, riset survey, semua dapat dipakai sesuai konteks dan 

masalahnya. Sedangkan aspek aksiologis kajian budaya 

sebagaimana nilai tanggung jawab sosial serta sifat 

epistemologisnya yang cenderung pilihan praktis, pragmatis, 

strategis dan refletif, melalui kajian budaya dapat melihat secara 

pragmatik seluruh ragam budaya yang terjadi di masyarakat 

multikultural.  

Keterkaitan kajian budaya sebagai alat kajian invention of 

tradition dalam pendidikan yang berbasis budaya indegenous jelas, 

meskipun tidak ada pendidikan yang langsung berkaitan dengan 

kajian budaya dibandingkan dengan misalnya sosiologi pendidikan 

atau antropologi pendidikan tampak bahwa hal ini dapat dijadikan 

sebagai pijakan rasional dan meningkatkan moral keilmuan seiring 

dan berkaitan dengan peningkatan kemampuan penalaran ilmiah. 

Sebagaimana legasi intelektual kajian budaya yang menyebutkan 

(a) kajian budaya merupakan tradisi intelektual dan politik 

kebudayaan yang dapat digunakan untuk landasan sebuah analisis 

kritis, objek studi, dan wilayah intervensi dan kritik, (b) kajian 

budaya tumbuh dari usaha untuk memahami proses pembentukan 

masyarakat modern, masyarakat pada negara-negara pasca perang, 

dan wilayah kebudayaan industri, modernisasi, urbanisasi, 

komunikasi massa maupun disintegrasi. 

 

Kesimpulan 

Nilai budaya lokal untuk reorientasi pendidikan keindonesia-

an dalam rangka pengembangan ilmu pendidikan yang berbasis 

budaya Indonesia dirasa perlu untuk benar-benar mewujudkan cita-

cita pendidikan Indonesia yaitu masyarakat yang demokratis, 

cerdas secara intelektual, emosional, etika dan estetika sehingga 

benar-benar educated and civilized human being. Kebhinbekaan 

budaya nusantara menuntut eksistensi salah satunya dalam wujud 

penggalian nilai--nilai budaya lokal untuk pendidikan yang khas 

yaitu pendidikan keindonesiaan. 

Dengan mengupayakan reorientasi nilai budaya lokal dalam 

pengembangan ilmu pendidikan yang berbasis budaya Indonesia ini 

tersirat komitmen dan pemeliharaan budaya lokal untuk 

menyumbang budaya nasional khususnya sumbangan unsur-unsur 

budaya lokal. Tujuan akhirnya adalah membangun sebuah sistem 

berpikir dalam khazanah keilmuan melalui rancangan sebuah 

filsafat pendidikan khas Indonesia. Banyaknya suku bangsa di 

Indonesia (250 kelompok sub etnis) memungkinkan pendekatan 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   18 

multikulturalisme dalam bingkai kajian budaya sebagai alat analisis 

sosial kritis untuk sebuah pendidikan keindonesiaan mengingat 

Indonesia merupakan sebuah realitas antropologis-historis. 

 

Daftar Pustaka 

 

Djojonegoro, Wardiman. Pendidikan dan Dunia Industri Mulia, 

Unggulan di Dalam Ilmu Pengetahuan dan Teknologi. 

Makalah Konvensi Pendidikan Nasional. Jakarta: 19-22 

September 2000. 

Geertz, Hildred. Aneka Budaya dan Komunitas di Indonesia. 

Jakarta: Obor, 1981. 

Kusumohamidjojo, Budiono, Kebhinekaan Masyarakat di 

Indonesia Suatu Problematik Filsafat Kebudayaan. Jakarta: 

Gramedia, 2001. 

Sahal, Ahmad, Cultural Studies, Politik Identitas dan Esensialisme 

Strategis. Makalah Seminar Nasional Kajian Budaya dan 

Sastra Fak.Sastra UK Petra Surabaya 23 Nopember 2000. 

Sardar, Zianuddin dan Borin Van Loon, Mengenal Cultural Studies 

for Beginners, Bandung: Mizan,  2001. 

Sedyawati, Edi. Kebudayaan dan Pembangunan dalam Masalah 

Budaya dan Pariwisata dalam Pembangunan. Ed. I Gusti 

Ngurah Bagus. Denpasar: S2 Kajian Budaya, 1997. 

Tilaar, H.A.R. Paradigma Baru Pendidikan Nasional, Bandung: 

Rineka Cipta, 2000. 

Warman, Suwarsih, Stereotip Etnis dalam Masyarakat Multi Etnis. 

Yogyakarta: Matabangsa, 2002.  

 


