
Kontribusi Ulama‟, oleh: Muslimin 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 47 

KONTRIBUSI ULAMA’ DALAM PENDIDIKAN ISLAM  

DARI MASA KE MASA 

 

Muslimin
*
 

 

Abstrak 

 Ulama dalam perspektif pendidikan Islam dapat 

diartikan sebagai “Professor” (Syaikh), dosen, guru 

(Mudarris, mu’addib). Peran ulama dalam sistem 

pendidikan Islam klasik dapat dibedakan menjadi dua 

yaitu; pertama, peran ulama sebelum berdirinya 

lembaga Madrasah. Pada periode ini tradisi transmisi 

keilmuan bersifat individual yaitu ulama merupakan  

tokoh kunci sebagai pusat keilmuan atau sumber 

segala ilmu, sehingga tanda kelulusan tidak diberikan 

oleh lembaga sekolah melainkan oleh person-person 

individu guru. Dan kedua, peran ulama dalam 

periode Madrasah. Secara sistematik, pendidikan 

Islam pada era ini mengalami perubahan baik infra 

struktur maupun supra struktur. Perubahan mendasar 

dalam terlihat dalam desain bangunan gedung yang 

terdiri dari satu kesatuan antara masjid dan ruang 

kuliah. Sedang peran ulama telah memunculkan kelas 

ulama tertinggi yakni Syaikh al-Islam serta adanya 

„spesialisasi‟ keilmuan seorang ulama yakni 

professor bidang hadis, hukum, tasawuf, teologi dan 

sebagainya. 

 

Kata kunci: Peran Ulama, Pendidikan Islam 

 

Pendahuluan 

 Istilah Ulama‟ dalam wacana pemikiran kita selama ini 

sering kami diartikan hanya sebagai orang yang ahli agama, 

tokoh masyarakat. Atau dalam khasanah sosiologi sering 

disepadankan dengan predikat sebagai elit masyarakat yang 

menempati struktur kelas dari agen perubahan masyarakat (Agen 

of Social Change). 

                                                 
* Institut Agama Islam Tribakti (IAIT) Kediri 



Kontribusi Ulama‟, oleh: Muslimin 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 48 

 Sebenarnya istilah Ulama‟ yang demikian ini telah 

mengalami proses reduksi. Paling tidak ada beberapa makna dari 

derivasi kata Ulama. Di antaranya adalah seorang yang ahli 

agama (Scholar of religion). Ahli ilmu figh (Professor of 

Islamic Law). Seorang iman, ahli sufi, hadist, dan lainnya.
1
 

Derivasi peran Ulama semacam ini. Menurut Gilbert, karena 

sepanjang epoch sejarah Islam, Ulama berperan intensif dan 

selalu berdialog dalam wacana domain publik. Baik itu wilayah 

politik, sosial, kebudayaan, dan transformasi intelektual 

(pendidikan). 

 Dalam makalah yang singkat ini, penulis hendak 

mencoba mengelaborasi lebih jauh, bagaimana kiprah Ulama‟, 

konstribusi mereka dalam wacana domain transformasi 

intelektual. Untuk melihat aktivitas Ulama‟ dalam bidang ini, 

agar terarah dengan baik, kajian ini berusaha menampilkan 

serpihan-serpihan data sejarah seputar pendidikan Islam klasik, 

abad pertengahan (Mediavel age). 

 Penulis juga sadar, walaupun kajian ini telah dibatasi 

menurut batasan waktu, kajian ini memang masih menyisakan 

luasnya area studi. Namun demikian, penulis berusaha untuk 

menggali data, mencoba menganalisis dan membandingkan, 

bagaimana peran Ulama‟ dalam proses transformasi ilmu 

pengetahuan sebelum terbentuknya lembaga pendidikan tinggi 

(Madrasah)
2
 dan setelah berdirinya Madrasah itu sendiri.  

 

Sketsa Tentang Asal-Usul Ulama’ 

 Sebagai catatan pengantar sebelum membahas 

sumbangan Ulama dalam epoch sejarah pendidikan Islam klasik, 

                                                 
1 John E. Gilbert, “Institutionalization of Muslim Scholarship and 

Professionalization of Ulama in Medievel Damascus”, dalam Studia 

Islamica, 52, 1981. 105. 
2 Pengertian madrasah sebagaimana penelitian Hasan Asy‟ary, 

tidaklah sama dengan istilah madrasah dalam pengertian kita sehari-hari yang 

identik dengan pendidikan dasar (sekolah dasar) atau pendidikan menengah  

(baca: SMU/Madrasah Tsanawiyah/aliyah). Madrasah dalam hal ini sama 

dengan pendidikan tinggi (college, university, academy). Lebih jelasnya 

tentang ciri khas madrasah, baca: Hasan Asy‟ari, Menyingkap Zaman 

Keemasan Islam, (Mizan: Bandung, 1991), h. 34. 

 



Kontribusi Ulama‟, oleh: Muslimin 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 49 

ada lebih baiknya dibahas tentang struktur Ulama dalam wacana 

Islam. Pembahasan ini diharapkan mampu melihat dan 

membedakan antara peran Ulama‟ dalam perspektif sosiologis 

(sebagai agen perubahan sosial, pemimpin ummat, politik, sosial 

budaya) dan Ulama sebagai dalam perspektif pendidikan. Sebab 

perlu ditegaskan disini, termasuk Ulama dalam perspektif  

pendidikan, ia adalah sinonim dari Scholar yang berarti seorang 

profesional dalam bidang pendidikan. Ulama dapat diartikan 

sebagai “Professor” (Syaikh), dosen, guru (Mudarris, mu’addib). 

 Sesungguhnya, wacana Ulama‟ muncul setelah 

berakhirnya masa kekhalifahan para sahabat yang empat itu. 

Gilbert menyebut Ulama‟ identik dengan Tabi‟in.
3
 Dengan 

demikian, Ulama adalah menandai suatu fase atau periode baru 

setelah masa pemerintahan empat sahabat Nabi yang dikenal 

dengan Khulafah al-Rasyidin. 

 Tepatnya sejak berdrinya dinasti Amawiyah (661-750 

M). Ulama‟ muncul sebagai kelas sosial tersendiri yang bertugas 

mengaktualisasikan ajaran Islam agar dapat menjadi norma yang 

masuk dalam setiap sendi kehidupan masyarakat. Munculnya 

Ulama‟ sebagai kelas sosial yang mandiri, menurut Syalabi, 

disebabkan karena sistem pemerintahan dinasti Amawiyah 

hanya memegang kekuasaan politik an sich. Hal ini berbeda 

dengan sistem pemerintahan pada masa Nabi atau pun para 

Sahabat yang empat. Dimana mereka memegang, disamping 

kekuasaan politik juga kekuasaan agama.
4
 Barangkali dari sini 

awal mula munculnya istilah Umara’ yang berarti birokrat yang 

memimpin birokratik atau pemerintahan (politik). 

 Sejak terjadi “pembagian wilayah” antara Umara‟ dan 

Ulama‟ akhirnya lambat laun struktur Ulama‟ menjadi suatu 

institusi yang melembaga. Diakui oleh Bulliet, terlihat sekali 

institusi Ulama‟ menjadi terlembagakan sedemikian rupa, 

terutama pada masa dinasti bani Saljuq (1038-1194 M),
5
 

                                                 
3 Gilbert, “Institutionalization of Muslim Scholarship and 

Professionalization of Ulama in Medievel Damascus”, dalam Studia 

Islamica, 105. 
4 Achmad Syalabi, Tarikh al-Tarbiyah al-Islamiyah, Terj. Muchtar 

Yahya, (Bulan Bintang: Jakarta, 1975), h. 200-201.  
5 Bulliet, R.W, “The Shaykh al-Islam and the Evolution of Islamic 

Society”, dalam Studia Islamica, 35, 1972, 53. 



Kontribusi Ulama‟, oleh: Muslimin 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 50 

bedanya, pada masa dinasti Amawiyah, paran Ulama‟ sebelum 

terkontaminasi dalam wilayah politik, sedangkan pada masa 

dinasti Saljuq kelas Ulama‟ memang dipersiapkan sedemikian 

rupa oleh penguasa Saljuq melalui lembaga pendidikan 

Madrasah. Di samping dinasti Saljuq menginginkan agar mudah 

mengontrol kelas elit Ulama‟ dan agar pengaruh mereka yang 

kuat di masyarakat bisa dimanfaatkan untuk melindungi 

kepentingan penguasa, mereka juga menjadikan kelas Ulama‟ 

sebagai “Perisai” ideologi negara dan simbol otoritas 

masyarakat Muslim Sunni. Secara tidak langsung otoritas Ulama 

bagi dinasti Saljuq penting guna melindungi ideologi Sunninya 

yang menghadapi tantangan yang propagandakan oleh dinasti 

Fatimiyah (909-1171 M) yang Shi‟ah yang didukung oleh korp 

Ulama‟nya. 

 Sejak Bani Saljuq pula, seperti dikuti Bullet, di samping 

mendirikan lembaga Madrasah, juga memperkenalkan institutsi 

baru, Syaikh al-Islam. Melalui lembaga ini, kontrol terhadap 

ulama‟ bisa dilakukan lebih efektif, karena lembaga ini adalah 

sebuah jaringan ulama yang berstruktur secara hirarkis dari 

ulama di level vertikal sampai ditingkat horizontal. Lembaga ini 

sekaligus menempatkan ulama‟ pada posisi strategis sebagai elit 

politik yang ikut menentukan pengambilan keputusan (dececion 

makers) pemerintahan.
6
 

 Pada perkembangan berikutnya, hirarki ulama hampir 

dapat dijumpai diseluruh dunia Islam sepanjang Afrika Utara, 

daratan Asia Timur Tengah, hingga Asia Tenggara. Hirarki 

semacam ini, secara subtansial, peran ulama‟ tak ubahnya 

seperti peran dalam konsep kependetaan (priesthood) Kristen, 

yakni secara sosiologis Ulama memiliki otoritas dalam urusan 

hukum, moral, teologi, dan pendidikan (agama).
7
 

 Dari penjelasan di atas, kiranya dapat ditarik kesimpulan 

bahwa ulama‟ sebagai kelas sosial memiliki peran yang 

signifikan, terutama sebagai mediator antara masyarakat dan 

umara‟, ulama‟ secara siginifikan pula, lebih mengetahui 

karakter masyarakat di bawah. Ia memiliki peran kunci, karena 

                                                 
6 Ibid, 62 
7 George Makdisi, The Rise of College; Institution of Learning in 

Islam and The West, (Edinburgh: University press, 1981), h.b153. 



Kontribusi Ulama‟, oleh: Muslimin 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 51 

di luar arena politik, ia paling absah terutama dalam proses 

transformasi nilai-nilai agama maupun ilmu pengetahuan 

lainnya. Di sinilah titik singgung peran ulama‟ dalam wilayah 

pendidikan yang akan dibahas selanjutnya. 

 

Peran Ulama’ dalam Sistem Pendidikan  Islam 

 Diskursus pendidikan Islam klasik kelihatannya 

menunjukkan suatu fakta menarik. Bahwa munculnya istilah 

ulama‟ dengan berbagai derivasi maknanya puncaknya pada era 

Madrasah. Paling tidak tulisan Gilbert dan Makdisi 

menunjukkan tesa ini. Sebagaimana telah sedikit disinggung 

diawal, bahwa ulama‟ memiliki derivasi makna yang beragam. 

Lebih dari itu, dalam karya George Makdisi. The Rice of 

Colleges. Makdisi lebih mengungkap secara terperinci dari 

derivasi makna ulama‟. Secara umum istilah Mudarris dan 

Syaikh merujuk pada seorang pengajar ditingkat lembaga 

pendidikan tinggi. Lebih spesifik, istilah Mudarris jika tanpa 

embel-embel lain, ia memiliki sinonim sebagai “profesor dalam 

bidang hukum” (Professor of Law). Sebaliknya istilah Syaikh 

secara umum biasanya merujuk pada sinonim dari seorang 

“professor dalam semua bidang ilmu pengetahuan” (Professor of 

all other fields).
8
 Dengan demikian jika seorang ulama ahli 

dalam bidang hadist, maka ia adalah seorang professor hadist. 

Begitu selanjutnya, professor al-Qur‟an, Grammatika, Tasawuf, 

Sufisme, dan seterusnya. 

 Kelihatannya, spesifikasi dalam setiap bidang baru 

muncul setelah terbentuknya lembaga pendidikan tinggi Islam 

(Madrasah). Apakah sebelum era terbentuknya Madrasah belum 

ada istilah Syaikh atau Professor ? Tentunya hal ini hanya 

masalah simbol predikat formalitas saja. Dengan kata lain 

sebelum era Madrasah mengacu pada model klasifikasi Makdisi 

sudah ada dengan sendirinya. Lebih jauh berikut ini akan 

dibahas tentang kinerja Ulama‟ pada abad pertengahan yang 

                                                 
8 Yang dimaksud masjid-khan di sini adalaah semacam lembaga 

pendidikan, di samping berdiri bangunan masjid, di sampingnya terdapat 

bangunan-bangunan yang terdiri dari ruang kuliah dan tempat tinggal para 

peserta didik, lihat: Menyingkap Zaman Keemasan Islam, 65. 



Kontribusi Ulama‟, oleh: Muslimin 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 52 

terbagi antara masa sebelum terbentuknya lembaga Madrasah 

dan pasca terbentuknya lembaga tersebut. 

 

Peran Ulama Sebelum Berdirinya Lembaga Madrasah 

 Jika ditelusuri lebih jauh ke belakang, perhatian kaum 

muslim terhadap pendidikan dalam pengertian yang seluas-

luasnya sudah dapat ditemukan pada masa kenabian Muhammad 

saw. Pendidikan pada masa itu memang terkait erat dengan 

upaya-upaya penyebaran, penanaman dasar-dasar kepercayaan, 

dan ibadah Islam. Proses pendidikan yang berlangsung di rumah 

terkenal dengan sebutan Dar al-Arqam dan bersifat informal itu 

mengalami perkembangan-perkembangan penting ketika 

komunitas Islam telah terbentuk. Perkembangan itu dimulai 

ketika pendidikan mulai diselenggarakan di masjid  dalam 

bentuk halaqah (kelompok-kelompok melingkar) dengan 

memfokuskan isi pendidikannya pada mata pelajaran membaca, 

khususnya al-Qur‟an, dan menulis. Meskipun demikian, bentuk 

dan  model pendidikan yang diselenggarakan masih bersifat 

informal. 

 Dalam konteks teori pendidikan modern, secara umum 

ciri pendidikan Islam klasik lebih menekankan pada model 

pendidikan bimbingan dan konseling. Model pendidikan ini 

menempatkan figur guru sebagai top leader yang selalu 

mengarahkan dan membimbing serta potensi peserta didik. Ciri 

ini hampir dapat kita jumpai dalam perjalanan sejarah 

pendidikan Islam klasik. 

 Model lembaga pendidikan sebelum era Madrasah yang 

dimaksud di sini meliputi: al-Kuttab (Pendidikan dasar), Masjid, 

masjid-khan
9
, halaqoh (kelompok-kelompok melingkar), dan 

sebagainya. Menurut Fazlur Rahman, selain lembaga al-

Khuttab, semua dapat dikategorikan sebagai pendidikan tinggi.
10

 

 Pada tingkatan pendidikan setelah al-Kuttab, terlihat 

sekali adanya “reformasi” dan “modernisasi” pendidikan Islam. 

Masih menurut Rahman, pendidikan al-khuttab hanya 

menyediakan instrumen pendidikan dasar, yang kurikulumnya 

                                                 
9   Fazlur Rahman, Islam, Terj. Ahsin Muhammad, (Bandung: 

Pustaka, 1984), h. 264  
10 Ibid. 



Kontribusi Ulama‟, oleh: Muslimin 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 53 

meliputi: pendidikan dasar-dasar agama, berhitung yang 

sederhana, dengan sedikit tambahan membaca dan menulis. 

Bagi peserta didik yang menginginkan membaca dan menulis 

dengan baik, perlu bantuan guru yang profesional.
11

 Sama-sama 

pendidikan dasar, antara pendidikan al-khuttab dan pendidikan 

yang diadakan untuk istana sudah berbeda. Untuk kategori 

kedua, muatan kurikulum dan staf pengajar benar-benar telah 

profesional. Gurunya didatangkan dari kalangan tertentu yang 

menguasai disiplin ilmu seputar bidang pidato, kesusastraan, 

nilai-nilai kesatrian, dan tentunya pendidikan agama. 

 Ada beberapa ciri umum pendidikan Islam pra 

Madrasah, di antaranya: Pertama, individu-individu guru adalah 

tokoh-tokoh kunci sebagai pusat informasi keilmuan. 

Sebaliknya, sekolah-sekolah lembaga formal tidak ikut 

menentukan polecy umum. Ciri guru sebagai kata kunci (Key 

Word) adalah ciri utama pendidikan Islam sepanjang periode 

sebelum berdirinya lembaga Madrasah. Tokoh-tokoh istimewa 

tertentu, yang telah mempelajari Hadist dan membangun sistem-

sistem teologi dan hukum mereka sendiri di seputarnya, menarik 

murid-murid dari daerah-daerah yang jauh dan dekat untuk 

menimba ilmu. Maka tidak heran, kata Asy‟ari, masa lulus 

pendidikan dan sertifikat (ijazah) pendidikan bukan diberikan 

oleh lembaga sekolah, melainkan oleh person-person individu 

guru.
12

 

 Pada masa ini, telah muncul aliran-aliran teologi yang 

mandiri. Begitu juga, kodifikasi hukum Islam (Syari’ah) telah 

mapan pada zaman ini dengan tampilnya nama-nama seperti 

Malik di Madinah, Abu Hanifah di Irak, juga Imam Al-Syafi‟i 

dan Ahmad bin Hambal. 

 Tradisi transmisi keilmuan yang bersifat individual 

memang merupakan bagian tak terpisahkan pada era ini. Lihat 

saja, Hasan Asy‟ari (pencetus teologi Asy‟ariyah) juga pernah 

berguru pada “lawan” teologinya, yakni al-Juba‟i sebagai 

gurunya. Di jaman Islam Klasik ini tidak heran jika seseorang 

pernah berguru kepada lebih seratus orang guru. 

                                                 
11 Asy‟ary, Menyingkap Zaman Keemasan Islam, h. 66 
12 Ibid. 



Kontribusi Ulama‟, oleh: Muslimin 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 54 

 Kedua, walaupun transmisi keilmuan bertolak dari 

dominasi guru, namun tradisi musyawarah (al-Jidal wa al-

Mujadalah) juga merupakan bagian tak terpisahkan dari ciri 

khas dinamika pendidikan Islam pada masa ini. Contoh konkrit 

pola-pola seperti ini pernah dikembangkan oleh Khalifah al-

Ma‟mun dan ayahnya. Harun al-Rasyid dari dinasti Abbasyiah. 

Kedua tokoh ini sering mengadakan debat terbuka, dialog 

intensif dengan cara mendatangkan para pakar di Istana. Topik 

pembicaraan juga sangat luas, meliputi: logika, hukum, 

gramatika, teologi dan filsafat.
13

  

 Ketiga, muatan kurikulum yang dipelajari juga variatif. 

Pada masa ini belum nampak munculnya tanda-tanda disiplin 

ilmu yang dikotomis, antara ilmu agama dan sekuler, atau ilmu-

ilmu Aqliyah dan Naqliyah (meminjam klasifikasi yang dipakai 

oleh al-Ghazali yang berlaku di masanya dan era sesudahnya). 

Masa-masa inilah dinamika ilmu pengetahuan mencapai masa-

masa par excelences. Baith al-Hikmah yang didirikan Khalifah 

al-Ma‟mun melakukan penerjemahan karya-karya Yunani secara 

besar-besaran. Karya-karya filsafat, matematika, kedokteran, 

astronomi, seni, sastra, disamping ilmu-ilmu agama berkembang 

seolah-olah tidak ada batasnya. Apa yang disebut sebagai The 

Golden Ages terjadi pada masa ini. 

 Diskripsi di atas memberi fakta bahwa pendidikan Islam 

pada periode ini secara subtansial telah memenuhi sasaran. Jika 

dikaji lebih dalam akan ditemukan suatu proses reformasi dan 

modernisme pendidikan Islam klasik. Seperti diakui Rahman, 

justru pada masa ini pendidikan Islam berhasil mencetak 

Ulama‟-ulama‟ besar yang tidak akan pernah ditemui pada 

periode pendidikan tinggi model Madrasah.
14

 Ilmuan-ilmuan 

termashur dalam kenyataan sejarah pendidikan Islam lahir dari 

bekas murid informal dari guru-guru individual. 

 Periode ini menampakkan sifat pendidikan yang non-

formal (subtansial), sementara sifat-sifat formal yang artifisial 

lebih banyak dikesampingkan, hal ini berbeda dengan sifat 

sistem pendidikan periode Madrasah akan terlihat selanjutnya. 

 

                                                 
13 Rahman, Islam, h. 265.  
14 Ibid, h. 269. 



Kontribusi Ulama‟, oleh: Muslimin 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 55 

Peran Ulama Dalam Periode Madrasah 

 Pendidikan formal dalam Islam mulai muncul bersamaan 

dengan kebangkitan Madrasah. Institusi pendidikan ini lahir 

pada tahun 1064 diprakarsai oleh Wazir Nizhamiyah di bawah 

dinasti Nizham al-Mulk dan kemudian terkenal dengan 

Madrasah Nizham al-Mulk. Kiranya sejak saat itu dan hingga 

sekarang masih dipergunakan untuk menunjuk institusi-institusi 

pendidikan Islam secara umum. Menurut Stanton, Madrasah 

pada masa Islam klasik adalah “the institution of higher 

learning”.
15

 Di samping Madrasah, tradisi pendidikan Islam 

juga mengenal istilah al-Jami’ah yang secara histories terkait 

dengan masjid Jami‟, masjid besar tempat berkumpul dan 

menunaikan salat jum‟at. Universitas al-Azhar, Mesir, merulkan 

salah satu model universitas-universitas di dunia Islam yang 

hingga sekarang. Meski pun demikian, baik Madrasah maupun 

al-Jami’ah tidak serta merta dapat disamakan dengan universitas 

dalam pengertian universitas litterarum atau universitas 

magistrorum lembaga pendidikan tinggi yang mengembangkan 

penyelidikan bebas berdasarkan nalar, karena subtansinya 

berbeda. Subtansi universitas adalah “penyelidikan bebas 

berdasarkan nalar” sedangkan Madrasah terutama diabdikan 

pada al-ulum al-diniyah dengan penekanan khusus pada ilmu-

ilmu tradisional Islam seperti fiqh, tafsir, hadis, dan sebagainya.   

  Data sejarah tentang pertumbuhan sistem pendidikan era 

Madrasah banyak ditemui dalam literatur karya semisal 

Makdisi, Bulliet, Syalabi dan lainnya. Dalam observasinya 

tentang lembaga pendidikan Islam. Makdisi lebih banyak 

menggunakan formalitas dari pada fungsionalitas. Begitu juga, 

pendekatan yang ia pakai lebih banyak menggunakan 

pendekatan sinkronik dari pada diakronik.
16

 Sehingga kesalahan-

kesalahan dapat saja terjadi. 

 Secara sistematik, pendidikan Islam pada masa ini 

memang mengalami banyak perubahan (reformasi). Namun di 

sisi lain, justru perubahan ini hanya bersifat luarnya saja. Hal ini 

                                                 
15 Charles M. Stanton, Pendidikan Tinggi dalam Islam, Terj. 

(Jakarta: Logos Publishing House, 1994), h. 54. 
16  Stephen R. Humphreys, Islamic History, (London: Princeton 

University Press, 1995), h. 200. 



Kontribusi Ulama‟, oleh: Muslimin 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 56 

akan kita lihat dalam penjelasan nanti, terutama perubahan 

mendasar dibidang kurikulum yang berdampak besar terhadap 

kualitas out put. 

 Madrasah Nizhamiyah dengan berbagai cabang yang 

tersebar mulai dari Bagdad, Balch, Naisabur, Harat, Isfahan 

sampai Basrah.
17

 Lembaga ini mencapai puncak 

perkembangannya pada masa dinasti Ustmani, dipelihara dan 

ditunjang oleh pejabat “Syaikh Islam” dengan kecakapan dan 

efisiensi administratif yang tinggi.
18

 

 Secara mendasar perubahan dalam struktur Madrasah 

dapat dibagi menjadi dua, infra struktur dan supra struktur. 

Tidak heran jika Makdisi memberi kesimpulan bahwa model 

lembaga pendidikan Madrasah dalam Islam menjadi inspirasi 

bagi penyelenggaraan pendidikan tinggi di Barat modern dewasa 

ini.
19

 Kesamaan penyelenggaraan model pendidikan Barat 

dengan Madrasah terlihat dalam beberapa hal; sistem 

pengorganisasian lembaga, kurikulum, hingga pola-pola 

pengorganisasian administrasi lembaga. 

 Perubahan mendasar dalam infra struktur terlihat dalam 

desain (maket) bangunan gedung. Sebenarnya, desain infra 

struktur lembaga Madrasah dapat dipahami sebagai evolusi dari 

pola lembaga Masjid-masjid Khan, akhirnya menjadi lembaga 

Madrasah. Lembaga Madrasah biasanya terdiri dari satu 

kesatuan (komplek) dari masjid, ruang kuliah, asrama 

Mahasiswa, perumahan dosen, ruang laboratorium dan 

seterusnya. Pola seperti ini pernah ditemukan Syalabi dalam 

model lembaga Madrasah Al-Nuriyah al-Kubra.
20

 Model 

bangunan seperti ini tak ubahnya seperti bangunan pendidikan 

Tinggi di Barat dalam kurun modern dewasa ini. 

 Lepas dari itu, Madrasah sebagai lembaga pendidikan 

khas Islam mengalamai perkembangan pesat. Perkembangan itu 

tidak hanya tampak dalam semakin banyaknya jumlah Madrasah 

di dunia, tetapi juga tampak dalam modifikasi-modifikasi 

                                                 
17  Syalabi, Tarikh al-Tarbiyah al-Islamiyah, h. 112. 
18 Rahman, Islam, h. 268. 
19 Makdisi, The Rise of College; Institution of Learning in Islam and 

The West, h. 237 bandingkan: Humphreys, Islamic History, h. 200. 
20 Madrasah ini didirikan oleh Nuruddin Mahmud Zanki Tahun 563 

H. Lihat; Syalabi, Tarikh al-Tarbiyah al-Islamiyah, h. 119. 



Kontribusi Ulama‟, oleh: Muslimin 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 57 

penyelenggaraan pengajaran sejalan dengan interaksi Islam 

dengan budaya-budaya lokal. Tak heran jika dalam 

perkembangannya bahkan hingga masa modern sekarang ini 

setiap negara muslim memiliki institusi Madrasah. Nama yang 

dipakai memang tetap madarasah, tetapi isi dan sistem 

pendidikan yang diterapkan disetiap negara muslim bukan hanya 

sangat bervariasi, tetapi  bahkan dapat dikatakan tidak ada yang 

sama. 

 Selanjutnya dalam perspektif perubahan supra struktur 

dapat dilihat meliputi: bidang administrasi dan kurikulum. Pada 

perubahan pertama berkaitan erat sekali dengan posisi para 

Ulama‟. Sebagaimana disinggung diawal, sistem Madrasah telah 

memunculkan kelas Ulama tertinggi, yakni Syaikh al-Islam. 

Struktur ini lahir dari sistem Madrasah yang berimplikasi luas 

dalam struktur sosial masyarakat dan politik (pemerintah). 

Kedua, dalam proses belajar mengajar dalam wacana modern 

muncul klasifikasi „guru‟ secara hirarki itu tersusun mulai 

tingkat (kepangkatan) seorang Professor (syaikh), asisten 

professor hingga mudaris (dosen luar biasa). Dalam hirarki ini 

muncul istilah “spesialisasi” keilmuan; professor di bidang 

Hadist, Hukum Tasawuf, Teologi, dan sebagainya. Ketiga, 

disamping hirarki ini juga dikenal jabatan “structural”, seperti 

pegawai administrasi pengurus yayasan, mufti dan sebagainya. 

Keempat kesejahteraan para guru (pengajar) dijamin dengan 

didasarkan pada jenjang kepangkatan.
21

 

 Selanjutnya reformasi dalam bidang kurikulum juga 

terjadi dalam sistem pendidikan Madrasah. Kurikulum pada 

masa sistem Madrasah ini lebih ramping dibanding dengan 

muatan kurikulum pada model pendidikan sebelumnya. Hampir 

di kebanyakan Madrasah Sunni kurikulum pendidikan lebih 

banyak didominasi oleh muatan kurikulum agama; yakni Hadist, 

Hukum, teologi, dan sedikit tasawuf. Sebaliknya Madrasah yang 

berideologi Syi‟ah di samping muatan kurikulum di atas, juga 

                                                 
21 Dengan panjang lebar Syalabi pernah mengungkapkan gaji-gaji 

guru yang diterima setiap bulannya. Gaji guru tersebut dapat mencukup 

kebutuhan hidup mereka lebih dari cukup. Tentang jumlah gaji guru dan 

perbandingan dengan pegawai dilingkungan pemerintah lainnya. Lihat 

Syalabi. Tarikh al-Tarbiyah al-Islamiyah, h. 236-239. 



Kontribusi Ulama‟, oleh: Muslimin 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 58 

memberi porsi lumayan besar terhadap ilmu-ilmu rasional; 

filsafat kedokteran, astronomi dan lain sebagainya. Akibatnya, 

pendidikan Islam masa ini, seperti disimpulkan Rahman, 

mengalami kelusuhan bahkan kemunduran.
22

 Rahman juga 

mensinyalir, bahwa kemunduran ini disebabkan karena 

ditinggalkannya ilmu-ilmu rasional. 

 Inilah ironi dari pendidikan Islam era Madrasah. Di satu 

sisi, diakui terjadinya perubahan sistem pada intern lembaga 

pendidikan Islam (Madrasah), sehingga dengan sistem ini, 

kinerja Ulama‟ semakin profesional. Sementara pada sisi lain, 

perubahan ini membawa dampak negatif bagi mutu kualitas 

pendidikan Islam, hal ini karena terjadinya pendangkalan dalam 

muatan kurikulum. 

 

Kesimpulan 

 Dari paparan di atas, secara sederhana dapat disimpulkan 

sebagai berikut. Perkembangan pendidikan Islam klasik yang 

berkaitan erat dengan kinerja profesionalisme Ulama dapat 

dipilih menjadi dua fase; fase sebelum berdirinya lembaga 

pendidikan Madrasah dan Pasca berdirinya lembaga pendidikan 

Madrasah dan pasca berdirinya Madrasah itu sendiri. 

Fase pertama ditandai oleh karakter Ulama sebagai figur 

sentral yang berperan dalam proses pembentukan keilmuan 

peserta didik. Fase ini lebih menitik beratkan pada pembaruan 

pendidikan yang bersifat subtansial tanpa menonjolkan 

formalitas. Dan kenyataanya telah berhasil melahirkan Ulama‟-

ulama besar. Fase kedua ditandai dengan adanya pembaruan 

sistem pendidikan secara menyeluruh, yakni meliputi infra 

struktur dan supra struktur. Pada fase ini, muncullah kelas 

Ulama‟ “Profesional”. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Bulliet, R.W, “The Shaykh al-Islam and the Evolution of 

Islamic Society”, dalam Studia Islamica, 35, 1972. 

                                                 
22 Fazlur Rahman, Islam dan Modernitas tentang Transformasi 

Intelektual, (Bandung: Pustaka, 1985), h. 37. 



Kontribusi Ulama‟, oleh: Muslimin 

Vol. 23 Nomor. 1 Januari 2012 59 

Gilbert, John E., “Institutionalization of Muslim Scholarship and 

Professionalization of Ulama in Medievel Damascus”, 

dalam Studia Islamica, 52, 1981.  

Humphreys, Stephen R., Islamic History, Princeton University 

Press: London 1995. 

Makdisi, George, The Rise of College; Institution of Learning in 

Islam and The West, Edinburgh University press, 1981. 

Rahman, Fazlur, Islam, Terj. Ahsin Muhammad, Pustaka: 

Bandung, 1984 

Rahman, Fazlur, Islam dan Modernitas tentang Transformasi 

Intelektual, , Pustaka: Bandung, 1985. 

Stanton, Charles M., Pendidikan Tinggi dalam Islam, Terj. 

Jakarta: Logos Publishing House, 1994. 

Syalabi, Achmad, Tarikh al-Tarbiyah al-Islamiyah, Terj. 

Muchtar Yahya, Bulan Bintang: Jakarta, 1975. 

 

 

 


