
 

Jurnal Tribakti, Volume 21, Nomor 1, Januari 2010     1 

PENDIDIKAN MULTIKULTURAL 

 

Oleh: 

Ronggo Warsito
*
 

 

Abstrak, Multikulturalisme sebagai sebuah 

terminologi yang relatif baru hadir dalam wacana yang 

mendunia saat ini. Dalam perkembangannya 

multikulturalisme tidak lebih dari sebuah istilah yang 

menyempurnakan gagasan sebelumnya yaitu 

pluralisme.  

Multikultural dalam perspektif bangsa Indonesia bukan 

sesuatu yang mengherankan. Karakter dan pribadi 

bangsa Indonesia sudah terbiasa dengan keragaman 

yang luar biasa dari bumi Nusantara ini. Multikultur 

bukan sesuatu yang baru karena doktrin dan peradaban 

Islam telah mempresentasikannya bagaimana umat 

Islam dengan bimbingan wahyu harus bersikap.  

Keragaman umat manusia dipandang menjadi 

penyebab terjadinya penderitaan dan kesengsaraan. 

Pertikaian dan peperangan yang ada dipandang sebagai 

akibat dari keragaman ini yang melahirkan 

pendangkalan sikap umat manusia terhadapnya. Maka 

para pakar menganggap bahwa kesadaran multikultur 

harus ditanamkan dan menjadi bagian dari kesadaran 

umat manusia dalam berbagai aspek kehidupan. Untuk 

menanamkan kesadaran tersebut diperlukan sebuah 

metoda yang efektif. Pendidikan pada akhirnya 

dianggap sebagai solusi untuk hal ini. 

 

Kata Kunci, Multikulturalisme dan Pendidikan 

 

Pendahuluan 

Multikulturalisme sebagai sebuah fenomena yang relatif 

baru dalam terminologi ilmiah. Maka  tak heran jika istilah tersebut 

populer di kehidupan sehari-hari meskipun terkadang masih banyak 

sesungguhnya yang tidak paham makna serta arti dari term 

tersebut. Untuk kesadaran yang dibangun dari sebuah pemahaman 

diperlukan bingkai pendidikan sebagai media transformasi budaya 

dan nilai.  

                                                 
*
 Desen Fakultas Tarbiyah IAIT Kediri 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   2 

Agama adalah sebuah fenomena yang kaya sekaligus sangat 

kompleks. Ia (agama) mengandung berbagai dimensi: ritual, 

doktrinal, etikal, sosial dan experiensial. Begitu pulalah halnya 

dengan Islam sebagai agama, dimana telah diyakini bahwa agama 

Islam adalah agama yang sempurna. Bertitik tolak dari keimanan 

ini kita menyakini pula bahwa Islam adalah cara pandang hidup 

(way of life) yang total dan padu menawarkan landasan moral dan 

etis bagi pemecahan semua masalah kehidupan; Islam adalah din 

(agama), dunya (dunia) dan daulah (negara/politik); Islam adalah 

sistem keyakinan dan sistem hukum („aqidah wa syara‟ah); dan 

sebagai agama yang sempurna yang didesain Tuhan sampai akhir 

zaman. 

Atas dasar realitas Islam yang kompleks tersebut maka 

Hajriyanto Y. Tohari, membahasakan bahwa Islam adalah risalah 

yang universal (untuk semua manusia) yang pasti relevan bagi 

setiap perkembangan zaman dan tempat (shalih li-kulli zaman wa 

makan), mondial (untuk seantero dunia) dan eternal (sampai akhir 

zaman).
1
 Pada pandangan yang lain, agama merupakan gejala 

sosial yang ada dan berkembang setua perkembangan masyarakat 

itu sendiri. Setiap masyarakat memiliki motif untuk beragama atau 

nuturaliter religiosa, sebagai manifestasi dari fitrah manusia yang 

membutuhkan tuntunan dalam memecahkan problematikanya. 

Maka beragama berarti pengakuan akan keterbatasan, sekaligus 

ketundukan masyarakat pada seperangkat nilai transedental (bukan 

nilai yang profan).
2
 

Demikian halnya dengan Islam di Indonesia sebagai kekuatan 

mayoritas telah menunjukan peran nyata dalam sejarah yang 

panjang tidak saja secara historis (hal itu terbukti sejak masa 

pembentukan Negara Kesatuan Republik Indonesia) tetapi juga 

secara sosiologis Islam berperan aktif dalam proses pemberdayaan 

masyarakat yang berlangsung terus-menerus. Proses tersebut 

berjalan mengikuti irama kehidupan yang wajar sesuai tuntunan 

dinamika masyarakat.  

Sekian lama perjalanan agama Islam “yang multidimensi” 

dan perkembangan pemikiran para pemikir Islam telah mengalami 

berbagai macam perubahan dan penyesuaian baik secara evolusi 

atau revolusi, maupun secara struktural atau cultural yang jika 

                                                 
1
 Harjiyanto Y. Thohari, Islam dan Realitas Budaya, (Jakarta: Media Cita, 

2000), h. 301. 
2
 M. Deden Ridwan, Membangun Kerukunan Teologi; Kehampaan 

Spiritual Masyarakat Indonesia, (Jakarta:Media Cita, 2000), h. 71 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   3 

dipetakan dalam pola-pola pemikirannya dapat dikategorikan 

dalam pola pemikiran Islam tradisionalisme, modernisme, dan 

fundamentalisme yang sudah barang tentu kesemuanya ditujukan 

dan bertujuan dalam rangka mengagungkan dienul Islam.  

 

Makna Multikulturalisme 

Secara etimologi multikulturalisme berasal dari kata “multi” 

yang berarti plural, dan “Kultural” berarti kultur atau budaya, 

sedangkan “isme” berarti paham atau aliran. Jadi multikulturalisme 

secara sederhana adalah paham atau aliran tentang budaya yang 

plural. Pengertian yang lebih mendalam istilah multikulturalisme 

bukan hanya sekedar pengakuan terhadap budaya (kultur) yang 

beragam, melainkan pengakuan yang memiliki implikasi-implikasi 

politis, sosial, ekonomi dan lainnya. 

Perkembangan gagasan multikulturalisme menjadi sebuah 

gagasan yang dipandang perlu untuk dipromosikan sehingga 

menjadi bagian dalam tradisi masyarakat global. Tak heran jika 

berikutnya gagasan ini menggelinding pada arah munculnya 

gagasan baru yaitu “pendidikan multikulturalisme” dengan 

berbagai variannya. 

Secara sederhana multikulturalisme berarti “keberagaman 

budaya”.
3
 Sebenarnya, ada tiga istilah yang kerap digunakan secara 

bergantian untuk menggambarkan masyarakat yang terdiri 

keberagaman tersebut baik keberagaman agama, ras, bahasa, dan 

budaya yang berbeda; yaitu pluralitas (plurality), keragaman 

(diversity), dan multikultural (multicultural). Ketiga ekspresi itu 

sesungguhnya tidak merepresentasikan hal yang sama, walaupun 

semuanya mengacu kepada adanya ‟ketidak-tunggalan‟. Konsep 

pluralitas mengandaikan adanya ‟hal-hal yang lebih dari satu‟ 

(many); keragaman menunjukkan bahwa keberadaan yang ‟lebih 

dari satu‟ itu berbeda-beda, heterogen, dan bahkan tak dapat 

disamakan. 

Secara konseptual terdapat perbedaan signifikan antara 

pluralitas, keragaman, dan multikultural. Inti dari multikulturalisme 

adalah kesediaan menerima kelompok lain secara sama sebagai 

kesatuan, tanpa memperdulikan perbedaan budaya, etnik, jender, 

bahasa, ataupun agama. Apabila pluralitas sekadar 

merepresentasikan adanya kemajemukan (yang lebih dari satu), 

multikulturalisme memberikan penegasan bahwa dengan segala 

                                                 
3
 Scott Lash dan Mike Featherstone (ed.), Recognition And Difference: 

Politics, Identity, Multiculture (London: Sage Publication, 2002), h. 34. 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   4 

perbedaannya itu mereka adalah sama di dalam ruang publik. 

Multikulturalisme menjadi semacam respons kebijakan baru 

terhadap keragaman. Dengan kata lain, adanya komunitas-

komunitas yang berbeda saja tidak cukup; sebab yang terpenting 

adalah bahwa komunitas-komunitas itu diperlakukan sama oleh 

negara.  

Setelah tiga dekade sejak digulirkan (1970-an), multikul-

turalisme sudah mengalami dua gelombang penting yaitu, pertama 

multikulturalisme dalam konteks perjuangan pengakuan budaya 

yang berbeda. Prinsip kebutuhan terhadap pengakuan (needs of 

recognition) adalah ciri utama dari gelombang pertama ini.
4
 

Gelombang kedua, adalah multikulturalisme yang melegitimasi 

keragaman budaya, yang mengalami beberapa tahapan, 

diantaranya: kebutuhan atas pengakuan, melibatkan berbagai 

disiplin akademik lain, pembebasan melawan imperialisme dan 

kolonialisme, gerakan pembebasan kelompok identitas dan 

masyarakat asli/masyarakat adat (indigeneous people), post-

kolonialisme, globalisasi, post-nasionalisme, post-modenisme dan 

post-strukturalisme yang mendekonstruksi stuktur kemapanan 

dalam masyarakat.
5
 

Multikulturalisme gelombang kedua ini, pada gilirannya 

memunculkan dua tantangan yang harus diperhatikan sekaligus 

harus diwaspadai, yaitu, pertama adanya hegemoni Barat dalam 

bidang politik, ekonomi, sosial dan ilmu pengetahuan. Komunitas, 

utamanya negara-negara berkembang, perlu mempelajari sebab-

sebab dari hegemoni Barat dalam bidang-bidang tersebut dan 

mengambil langkah-langkah perlunya mengatasinya, sehingga 

dapat sejajar dengan dunia Barat. Kedua, esensialisasi budaya. 

Dalam hal ini multikulturalisme berupaya mencari esensi budaya 

tanpa harus jatuh ke dalam pandangan yang xenophobia dan 

etnosentrisme.
6
 

Di lain pihak, multikulturalisme juga merupakan sebuah term 

yang berkembang dari istilah yang sebelumnya telah lebih dahulu 

mapan yaitu “pluralisme”, sehingga tak heran jika terdapat asumsi 

bahwa multikulturalisme merupakan kontinuitas dan 

penyempurnaan gagasan pluralisme. Pluralisme yang lebih dahulu 

                                                 
4
 H.A.R. Tilaar, Multikulturalisme; Tantangan-Tantangan Global Masa 

Depan dalam Transformasi Pendidikan Nasional (Jakarta: Grasindo, 2002), h. 

83. 
5
 Gregory Jay. “Critical Contexts For Multiculturalism” 

http://www.uwm.edu/~gjay/ Multicult/contextsmulticult.htm. 
6
 H.A.R. Tilaar, Multikulturalisme; Tantangan, h. 84-85. 

http://www.uwm.edu/~gjay/


 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   5 

populer memang terkadang dikaitkan dengan semangat keagamaan 

protestanistik yang berbagai sektenya, terutama sekte Mormon, 

mendapat perlakuan kurang proporsional atau lebih kerasnya lagi 

mungkin dipandang sebagai diskriminasi dengan tidak diakuinya 

oleh geraja karena dianggap sebagai gerakan heterodoks. 

Diskriminasi tersebut berlangsung sampai ahir abad ke sembilan 

belas, ketika muncul protes keras dari presiden Amerika Serikat, 

Grover Cleveland (1837-1908).  

Pluralisme yang sebelumnya memiliki pengertian netral yang 

secara etimologi berarti “paham tentang yang plural” merambah 

dalam pemikiran yang lebih pilosofis dan menembus wilayah 

sakral keagamaan. Secara terminologi pluralisme adalah ajaran 

bahwa kenyataan berdasarkan pelbagai asas yang masing-masing 

tidak berhubungan yang satu dengan yang lain; bahwa kenyataan 

(realitas) terdiri dari pelbagai unsur dasar, yang masing-masing 

berlainan hakikat pada yang satu dengan yang lain. Penganut 

pluralisme yang terkenal antara lain Lebniz sementara yang 

merupakan kebalikan pluralisme adalah monisme dan dualisme.7 

 Ketika pluralisme masuk ke wilayah sakral maka muncul 

apa yang disebut dengan istilah baru “pluralisme agama”. Gagasan 

pluralisme agama, sebagaimana dicatat oleh Anis malik Toha,8 

merupakan salah satu elemen dari gerakan reformasi pemikiran 

agama atau liberalisasi agama yang dilancarkan oleh Gereja Kristen 

pada abad ke-19 dengan tokoh sentralnya Friedrich 

Schleiermacher. Gagasan pluralisme agama semakin kokoh dan 

berkembang dengan dikuatkan oleh wacana filsafat dan teologi 

Barat. Ernst Troeltsch (1865-1923), seorang teolog Kristen, dalam 

sebuah makalahnya yang berjudul “Posisi agama Kristen di antara 

Agama-agama Dunia” yang disampaikan dalam sebuah seminar di 

Universitas Oxford (1923) mengemukakan bahwa semua agama, 

termasuk krtisten, selalu mengandung elemen kebenaran dan tidak 

satu agama pun memiliki kebenaran mutlak. Konsep ketuhanan di 

muka bumi ini beragam dan tidak tunggal. 

 Dari gagasan pluralisme agama ini paling tidak bisa 

memunculkan tiga bentuk reaksi yang berbeda, yaitu: 1) 

proselitisme, adalah suatu usaha untuk mengajak agama lain ke 

                                                 
7
 Hasan Sadili, Ensiklopedi Indonesia: Edisi Khusus Jilid 5, (Jakarta: PT. 

Inter Masa, 1990), h. 2727. 
8
 Anis Malik Toha, dalam “Melacak Pluralisme Agama”, dalam majalah 

“Swara Muslim” edisi online, http://swaramuslim.net/ comments.php? 

id=2166010C 

http://swaramuslim.net/%20comments.php?%20id=2166010C
http://swaramuslim.net/%20comments.php?%20id=2166010C
http://swaramuslim.net/%20comments.php?%20id=2166010C


 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   6 

jalan agama yang dianggapnya benar; 2) sinkritisme, adalah reaksi 

kompromis dengan cara mencampuradukan kedua keyakinan 

agama tersebut (yang dianut dan dijumpainya); dan 3) 

fundamentalisme, yaitu reaksi menolak pluralism dengan 

memperkukuh posisinya sendiri.9 

Proselitisme merupakan fenomena yang terjadi dalam 

interaksi dengan agama-agama lain dimana seseorang dipaksa atau 

terpaksa untuk memeluk agama lain tersebut. Isu  Islamisasi dan 

kristenisasi dipandang sebagai contoh-contoh untuk kasus ini.  

Sementara sinkritisme adalah sebuah gejala dalam tradisi 

keagamaan yang berusaha untuk mencari hal-hal baik dari agama 

lain dan mencampuradukannya dalam tradisi keagamaan yang 

dianutnya. Kelihatannya reaksi ini lebih bersifat inklusif sehingga 

kerukunan agama berkembang meskipun ke arah yang relatif tidak 

jelas karena identitas awal dan identitas agama lain 

tercampuradukan. Memang diakui bahwa sifat sinkretisme ini 

membawa ke situasi yang lebih akur dan jauh dari konflik. 

Adakalanya dalam sinkritisme ini seseorang memetik kebaikan dari 

agama lain dan memasukan pada agamanya sendiri dengan tetap 

memeluk agamanya, tetapi adakalanya kedua agama itu diikuti 

bersama dan melebur. 

Sedangkan fundamentalisme dianggap sebagai suatu reaksi 

yang menutup diri yang berusaha memurnikan ajaran agama dan 

menolak berhubungan dengan pihak luar yang kadang 

menimbulkan sikap ekslusifisme yang menjurus pada sikap 

absolut/mutlak dan tidak sedikit menjurus pada sikap militanisme. 

Atas konteks tersebut maka fundamentalisme ini bisa 

diklasifikasikan ke dalam fundamentalisme-ekslusif. 

Mungkin dari sinilah jika kita jumpai bahwa berbagai 

respon muncul terutama dari agamawan-agamawan yang tidak 

menyetujui gagasan pluralisme agama tersebut karena dipandang 

akan merusak dan menghancurkan pondasi keimanan seseorang 

yang beragama. Oleh sebab itu munculnya gagasan multikultural 

yang cakupannya lebih komprehensip juga mendapat reaksi yang 

tidak sedikit dari para agamawan. Oleh karena diperlukan sebuah 

rumusan yang dipandang tepat untuk mempromosikan gagasan 

tersebut. 

 

                                                 
9
 Gustiana Isya Marjani, “Religious Tolerance of The Muslim Society 

Toward Plurality of Religion: an Indonesian Experience”, dalam Jurnal Ilmu 

Agama Islam “Khazanah”, vol.3, No. 10, Juli-desember, 2006. 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   7 

Konteks Indonesia 

Bangsa Indonesia terdiri dari berbagai kelompok etnis, 

budaya, agama dan lain-lain sehingga negara-bangsa Indonesia 

secara sederhana dapat disebut sebagai masyarakat "multikultural". 

Oleh sebab itu tidak berlebihan jika JS Furnivall memperkenalkan 

masyarakat Asia Tenggara dan terutama Indonesia sebagai contoh 

negara majemuk dalam model politik multikultural ke dunia Barat. 

Furnivall juga memberikan definisi tentang “masyarakat 

plural” sebagai masyakat yang terdiri dari dua atau lebih unsur-

unsur atau tatanan-tatanan sosial yang hidup berdampingan, tetapi 

tidak bercampur dan menyatu dalam satu unit politik tunggal.10 

Dalam kontek Indonesia bisa jadi mungkin lebih dari syarat untuk 

sebuah masyarakat plural, karena pluralnya benar-benar paling 

majemuk di dunia. Bahkan tidak ada satu negara pun yang bisa 

menandingi banyaknya budaya yang ada di negera ini. Berdasarkan 

pengalaman politik Eropa yang relatif homogen Furnivall 

menghawatirkan jika suatu ketika terjadi sindrom Balkanisasi di 

wilayah Asia Tenggara jika gagal menemukan formula federasi 

pluralis yang tepat. 

 Munculnya gagasan Bhineka Tunggal Ika sebagai moto dan 

kesepakatan bersama bangsa ini merupakan bagian lain dari 

kesadaran multikulturalisme. Jika kita temukan di Eropa dan 

Kanada atau Amerika Serikat kesadaran ini baru berkembang pasca 

PD II, sesungguhnya bagi bangsa Indonesia merupakan sesuatu 

yang telah menjadi bagian dari jiwa bangsa ini jauh sebelum 

merdeka. Kemudian setelah kemerdekan baru dikuatkan menjadi 

semboyan yang disepakati. Karena memang bangsa ini dibentuk 

oleh kultur yang beragam yang telah lama exis. Peristiwa Sumpah 

Pemuda 1928 merupakan bukti bahwa beragamnya bangsa 

Indonesia yang mencari titik temu kesadaran bersama untuk 

mengesampingkan perbedaan demi tujuan yang lebih besar, sebagai 

bentuk kesadaran multikultur yang baru disadari Eropa, Kanada 

dan Amerika belakangan. 

Pembentukan masyarakat multikultural Indonesia yang sehat 

tidak bisa secara taken for granted atau trial and error, melainkan 

harus diupayakan secara sistematis, programatis, igtegrated dan 

berkesinambungan, dan bahkan perlu percepatan (akselerasi). Salah 

satu strategi penting dalam mengakselerasikannya adalah 

pendidikan multikultural yang diselenggarakan melalui seluruh 

                                                 
10

 Furnivall, Memorandum on reconstruction problems in Burma, (New 

York: International Secretariat, Institute of Pacific Relations, 1944), h. 446. 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   8 

lembaga pendidikan, baik formal atupun non-formal, dan bahkan 

informal dalam masyarakat luas. Statement ini menguatkan betapa 

pentingnya pendidikan dalam mentransformasi nilai multikultural 

dalam masyarakat.  

 

Gambaran Global tentang Pendidikan  

Secara sederhana, paling tidak terdapat empat definisi yang 

bisa memberikan gambaran tentang pendidikan. Pertama, 

Pendidikan merupakan upaya nyata untuk memfasilitasi individu 

lain, dalam mencapai kemandirian serta kematangan mentalnya. 

Kedua, Pendidikan adalah bimbingan dan arahan dari orang dewasa 

kepada orang lain, untuk menuju kearah kedewasaan, kemandirian 

serta kematangan mentalnya. Ketiga, Pendidikan merupakan 

aktivitas untuk melayani orang lain dalam mengeksplorasi segenap 

potensi dirinya, sehingga terjadi proses perkembangan 

kemanusiaannya agar mampu berkompetisi di dalam lingkup 

kehidupannya (Insan Cerdas dan Kompetitif). Keempat, pendidikan 

adalah usaha sadar yang sistematis dalam mengembangkan seluruh 

potensi (fitrah) yang ada dalam diri manusia untuk menjadi 

manusia yang seutuhnya (insan kamil). 

Dalam proses penyelenggaraannya, dikenal berbagai macam 

bentuk pendidikan yaitu pendidikan formal, nonformal dan 

informal. Pendidikan formal adalah jalur pendidikan yang 

terstruktur dan berjenjang yang terdiri atas pendidikan anak usia 

dini, pendidikan dasar, pendidikan menengah dan pendidikan 

tinggi. Pendidikan nonformal adalah jalur pendidikan di luar 

pendidikan formal yang dapat dilaksanakan secara terstruktur dan 

berjenjang. hasil pendidikan nonformal dapat dihargai setara 

pendidikan formal setelah melalui proses penilaian penyetaraan 

oleh lembaga yang ditunjuk oleh pemerintah atau pemerintah 

daerah dengan mengacu pada standar nasional pendidikan. 

Sedangkan pendidikan informal adalah jalur pendidikan keluarga 

dan lingkungan yang berbentuk kegiatan belajar secara mandiri. 

Hasil pendidikan informal diakui sama dengan pendidikan formal 

dan nonformal setelah peserta didik lulus ujian sesuai dengan 

standar nasional pendidikan. 11 

Sementara itu pendidikan formal atau sitem pendidikan 

melalui bangku sekolah diyakini mempunyai peran yang amat vital 

dalam pembentukan perkembangan potensi manusia secara 

maksimal. Dari pendidikan formal ini terdapat beberapa indikator 

                                                 
11 

http://id.wikipedia.org/wiki/Pendidikan  

http://id.wikipedia.org/wiki/Pendidikan


 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   9 

yang bisa dicapai anak didik, diantaranya: memiliki ketajaman 

respon terhadap lingkungannya, memiliki daya intelektual yang 

kuat, keterampilan, motivasi, mampu menjadi kompetitor, bisa 

bekerjasama, toleran, mampu menghargai perbedaan dan masih 

banyak lagi hal positif yang bisa diraih. 

Selanjutnya perlu dicatat, bahwa para ahli membuat batasan 

tentang pendidikan yang beragam dengan kandungannya yang 

berbeda satu sama lain. Perbedaan tersebut merupakan suatu 

kewajaran yang mungkin terjadi karena berbagai faktor, 

diantaranya karena oreintasi, konsep dasar yang digunakan, aspek 

yang menjadi tekanan ataupun falsafah yang melandasinya. Oleh 

karenanya muncul berbagai fungsi pendidikan ini diantaranya: 

sebagai proses transformasi budaya, sebagai proses pembentukan 

pribadi, sebagai proses penyiapan warga Negara atau pun juga 

sebagai proses penyiapan tenaga kerja. 

 Pendidikan sebagai proses transformasi budaya karena 

pendidikan diartikan sebagai kegiatan pewarisan budaya dari satu 

generasi ke generasi yang lain. Pendidikan sebagai proses 

pembentukan pribadi karena pendidikan berfungsi sebagai suatu 

kegiatan yang sistematis dan sistemik terarah kepada terbentuknya 

kepribadian peserta didik. Pada kenyataan proses pembentukan 

kepribadian ini berlangsung untuk dua sasaran yaitu mereka yang 

belum dewasa oleh yang sudah dewasa, dan bagi mereka yang 

sudah dewasa atas usaha sendiri. Sedangkan pendidikan sebagai 

proses penyiapan warga Negara diartikan sebagai suatu kegiatan 

yang terencana untuk membekali peserta didik agar menjadi warga 

Negara yang baik. Demikian, pendidikan sebagai penyiapan tenaga 

kerja diartikan sebagai kegiatan membimbing peserta didik 

sehingga memiliki bekal dasar untuk bekerja. Pembekalan dasar 

tersebut berupa pembentukan sikap, pengetahuan, dan keterampilan 

kerja pada calon lulusan. 

Dengan demikian kita bisa memformulasikan bahwa tujuan 

pendidikan itu paling tidak harus memuat gambaran tentang nilai-

nilai yang baik, luhur, pantas, benar dan indah untuk kehidupan. 

Untuk lebih sedikit memperjelas tentang jenis pendidikan ini, 

tulisan berikut selanjutnya diarahkan untuk melihat perkembangan 

pendidikan dalam mentransformasi wacana multikultural yang 

berimbas pada lahirnya pendidikan multikultural. 

 

Lahirnya Pendidikan Multikultural 

Pendidikan multikultural hadir berawal dari berkembangnya 

gagasan dan kesadaran tentang “interkulturalisme” sesudah Perang 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   10 

Dunia II sebagai imbas dari gelombang besar imigrasi warga 

bangsa-bangsa baru ke Eropa dan Amerika. Di Amerika sendiri 

berkembang konsep pendidikan interkultural dan interkelompok 

(inter-cultural and inter-group education). Pada dasarnya 

pendidikan intercultural merupakan cross-cultural education yang 

bertujuan mengembangkan nilai-nilai universal yang dapat diterima 

berbagai kelompok masyarakat berbeda. 

Pada tahap awal pendidikan interkultural dimaksudkan 

sebagai media untuk merubah prilaku individu agar tidak 

meremehkan ataupun melecehkan budaya atau kelompok lain, 

khususnya dari kalangan minoritas. Di samping agar tumbuhnya 

toleransi dalam diri seseorang terhadap berbagai perbedaan budaya, 

ras, etnis serta agama dan lainnya. Tetapi dalam kenyataannya 

ketika konflik dalam skala luas terjadi bukan pada tingkat individu 

melainkan dalam masyarakat sehingga menggangu hubungan 

bersama antar warga ataupun negara dan bangsa. Oleh karenanya 

pendidikan interkultural ini dipandang kurang berhasil sehingga 

muncul gagasan baru tentang pendidikan multikultural. 

Pendidikan multikultural memandang masyarakat secara 

lebih luas lagi. Berawal dari pandangan dasar bahwa sikap 

indifference  dan non-recognition berakar tidak hanya dari 

ketimpangan struktural rasial, maka paradigma pendidikan 

multikultural mencakup hal-hal tentang ketidakadilan, kemiskinan, 

penindasan dan keterbelakangan kelompok-kelompok minoritas 

dalam berbagai bidang; sosial, ekonomi, budaya, pendidikan dan 

lain-lain. 

Seperti Azyumardi Azra menggariskan bahwa istilah 

“pendidikan multikultural” dapat digunakan pada tingkat deskriftif 

ataupun normatif, yang menggambarkan isu-isu dan masalah-

masalah pendidikan berkaitan dengan masyarakat multikultur. 

Dalam kontek deskriptif dan normatif ini, maka kurikulum 

pendidikan multikultural harus mengcover subjek-subjek seperti: 

toleransi; tema-tema tentang perbedaan ethno-kultural, dan agama; 

bahaya diskriminasi; penyelesaian konflik dan mediasi; HAM; 

demokrasi dan pluralitas; kemanusiaan yang universal, dan subjek-

subjek lain yang relevan.12 

                                                 
12 

Azra, ,”Keragaman Indonesia Pancasila dan Multikulturalisme”, 

makalah yang disampaikan pada Semiloka Nasional Fakultas Psikologi UGM 

dengan Institute for Community Behavioral Change (ICBC) dan Konrad 

Adenauer Stiftung (KAS) di Yogyakarta 13 Agustus 2007.”  



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   11 

James A. Banks memberikan pengertian tentang Pendidikan 

Multikultural sebagai konsep, ide atau falsafah sebagai suatu 

rangkaian kepercayaan (set of believe) dan penjelasan yang 

mengakui dan menilai pentingnya keragaman budaya dan etnis di 

dalam membentuk gaya hidup, pengalaman sosial, identitas pribadi, 

kesempatan-kesempatan pendidikan dari individu, kelompok 

maupun Negara. 

 

Multikulturalisme Islam  

Secara sederhana kita melihat bagaimana pengakuan para 

akademisi Barat terhadap kontek sejarah umat Islam ketika pada 

era awal masa Muhammad saw. di Madinah dipandang sebagai 

sebuah peradaban modern yang luar biasa maju. Nilai-nilai 

universal yang saat ini disuarakan dunia tentang keragaman 

(pluarality), kesetaraan (equality), kemanusiaan (humanity), 

keadialan (justice) dan nilai-nilai demokrasi (democratization 

value), pada prinsipnya semua itu merupakan bagian peradaban 

Islam yang dipresentasikan Muhammmad saw di eranya. Piagam 

Madinah menjadi piagam tertua di dunia yang menata kehidupan 

masyarakat multikultur pada waktu itu di saat tidak satu pun 

peradaban bisa melakukannya. 

Tidak berhenti sampai di sana ketika umat Islam sampai ke 

Eropa, kembali akademisi Barat memuji keberhasilan Islam 

meletakan nilai-nilai yang dianggap saat ini sebagai etika 

peradaban modern pada masyarakat Eropa yang saat itu di huni 

oleh tiga agama besar. Islam lagi-lagi menempatkan wilayah Eropa 

satu tempat tidur untuk tiga agama. 

Munculnya gerakan baru dalam kelompok Islam progresif 

yang memandang kemajuan dan kemodernan umat Islam di era 

Madinah perlu direaktualisasikan kembali saat ini, menunjukan 

bahwa klaim-klaim terminologi modern bukan sesuatu yang 

incompatible bagi umat Islam. Kalaulah Komisi dunia untuk 

Kebudayaan dan Pembangunan, menyebut perlunya diciptakan 

“global ethic” yang didasarkan atas elemen-elemen: 1) hak azasi 

manusia dan tanggung jawab; 2) demokrasi dan elemen masyarakat 

madani; 3) perlindungan terhadap golongan minoritas; 4) 

komitmen terhadap pemecahan konflik secara damai; 5) kesamaan 

dan kesetaraan dan antar generasi, dalam pandangan Islam 

progresif kita perlu untuk mengapresiasinya. 

Namun demikian kita juga perlu mendiskusikannya dengan 

tidak menelan mentah-mentah dari apa yang digagas para 

akademisi dunia saat ini. Syah saja jika pada dataran tertentu umat 



 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   12 

Islam ada yang keberatan dengan term-term atau gagasan-gagasan 

yang muncul di era modern tersebut, sehingga pada akhirnya dunia 

pun harus menghargai perbedaan dalam umat Islam sebagai bentuk 

keragaman. Maka moto agree in disagreement mungkin harus 

disadari sebagai salah satu solusi dalam menghindari konflik. 

 

Kesimpulan 

Multikulturnya umat manusia merupakan sunatullah yang 

tidak bisa dihindarkan. Tugas umat manusia bukan untuk 

menghilangkan keragaman ini dengan menjadikannya keseragaman 

melainkan bagaimana kita sebaiknya bersikap dan memaknainya. 

Sebagai umat beragama dengan panduan Illahi tentunya hanya 

guide line Illahi pulalah yang dijadikan panduan dalam bersikap. 

Bagi umat Islam sangat jelas bahwa panduan yang harus diikuti 

adalah Al Qur‟an dan Hadits sebagai dua sumber utama ajaran 

Islam di samping juga Qiyas atau pun Ijma bagi sebagian yang 

meyakininya atau bahkan hasil Ijtihad para ulama. 

Kalau seandainya dalam memahami multikultur ini kita 

menemukan pandangan yang berbeda dalam mensikapinya yang 

terjadi mungkin karena pemahaman dari interpretasi dengan 

metode yang berbeda pula, sebaiknya perbedaan pemahaman 

tersebut menjadi rahmat untuk saling memahami dan belajar dari 

perbedaan itu. 

 

Daftar Pustaka 

 

Furnivall, Memorandum on reconstruction problems in Burma, 

New York: International Secretariat, Institute of Pacific 

Relations, 1944. 

Jay, Gregory,. “Critical Contexts For Multiculturalism” 

http://www.uwm.edu/~gjay/ Multicult/contextsmulticult.htm. 

Lash Scott, dan Mike Featherstone (ed.), Recognition And 

Difference: Politics, Identity, Multiculture, London: Sage 

Publication, 2002. 

Marjani, Gustiana Isya,“Religious Tolerance of The Muslim 

Society Toward Plurality of Religion: an Indonesian 

Experience”, “Khazanah” vol.3, No. 10, Juli-desember, 2006. 

http://www.uwm.edu/~gjay/


 

  Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010   13 

Ridwan, M. Deden, Membangun Kerukunan Teologi; Kehampaan 

Spiritual Masyarakat Indonesia, Jakarta:Media Cita, 2000. 

Sadili, Hasan, Ensiklopedi Indonesia: Edisi Khusus Jilid 5, Jakarta: 

PT. Inter Masa, 1990. 

Tilaar, H.A.R. Multikulturalisme; Tantangan-Tantangan Global 

Masa Depan dalam Transformasi Pendidikan Nasional, 

Jakarta: Grasindo, 2002. 

Thohari, Harjiyanto Y. Islam dan Realitas Budaya, Jakarta: Media 

Cita, 2000. 

Toha, Anis Malik, dalam “Melacak Pluralism Agama”, dalam 

majalah “Swara Muslim” edisi online, 

http://swaramuslim.net/comments.php?id=2166010C 

http://swaramuslim.net/comments.php?id=2166010C

