PENDIDIKAN MULTIKULTURAL

Oleh: X
Ronggo Warsito

Abstrak, Multikulturalisme sebagai sebuah
terminologi yang relatif baru hadir dalam wacana yang
mendunia saat ini. Dalam perkembangannya
multikulturalisme tidak lebih dari sebuah istilah yang
menyempurnakan  gagasan  sebelumnya  yaitu
pluralisme.

Multikultural dalam perspektif bangsa Indonesia bukan
sesuatu yang mengherankan. Karakter dan pribadi
bangsa Indonesia sudah terbiasa dengan keragaman
yang luar biasa dari bumi Nusantara ini. Multikultur
bukan sesuatu yang baru karena doktrin dan peradaban
Islam telah mempresentasikannya bagaimana umat
Islam dengan bimbingan wahyu harus bersikap.
Keragaman umat manusia dipandang menjadi
penyebab terjadinya penderitaan dan kesengsaraan.
Pertikaian dan peperangan yang ada dipandang sebagai
akibat dari keragaman ini yang melahirkan
pendangkalan sikap umat manusia terhadapnya. Maka
para pakar menganggap bahwa kesadaran multikultur
harus ditanamkan dan menjadi bagian dari kesadaran
umat manusia dalam berbagai aspek kehidupan. Untuk
menanamkan kesadaran tersebut diperlukan sebuah
metoda yang efektif. Pendidikan pada akhirnya
dianggap sebagai solusi untuk hal ini.

Kata Kunci, Multikulturalisme dan Pendidikan

Pendahuluan
Multikulturalisme sebagai sebuah fenomena yang relatif

baru dalam terminologi ilmiah. Maka tak heran jika istilah tersebut
populer di kehidupan sehari-hari meskipun terkadang masih banyak
sesungguhnya yang tidak paham makna serta arti dari term
tersebut. Untuk kesadaran yang dibangun dari sebuah pemahaman
diperlukan bingkai pendidikan sebagai media transformasi budaya

dan nilai.

“ Desen Fakultas Tarbiyah IAIT Kediri
Jurnal Tribakti, Volume 21, Nomor 1, Januari 2010



Agama adalah sebuah fenomena yang kaya sekaligus sangat
kompleks. la (agama) mengandung berbagai dimensi: ritual,
doktrinal, etikal, sosial dan experiensial. Begitu pulalah halnya
dengan Islam sebagai agama, dimana telah diyakini bahwa agama
Islam adalah agama yang sempurna. Bertitik tolak dari keimanan
ini kita menyakini pula bahwa Islam adalah cara pandang hidup
(way of life) yang total dan padu menawarkan landasan moral dan
etis bagi pemecahan semua masalah kehidupan; Islam adalah din
(agama), dunya (dunia) dan daulah (negara/politik); Islam adalah
sistem keyakinan dan sistem hukum (‘aqidah wa syara’ah); dan
sebagai agama yang sempurna yang didesain Tuhan sampai akhir
zaman.

Atas dasar realitas Islam yang kompleks tersebut maka
Hajriyanto Y. Tohari, membahasakan bahwa Islam adalah risalah
yang universal (untuk semua manusia) yang pasti relevan bagi
setiap perkembangan zaman dan tempat (shalih li-kulli zaman wa
makan), mondial (untuk seantero dunia) dan eternal (sampai akhir
zaman).! Pada pandangan yang lain, agama merupakan gejala
sosial yang ada dan berkembang setua perkembangan masyarakat
itu sendiri. Setiap masyarakat memiliki motif untuk beragama atau
nuturaliter religiosa, sebagai manifestasi dari fitrah manusia yang
membutuhkan tuntunan dalam memecahkan problematikanya.
Maka beragama berarti pengakuan akan keterbatasan, sekaligus
ketundukan masyarakat pada seperangkat nilai transedental (bukan
nilai yang profan).

Demikian halnya dengan Islam di Indonesia sebagai kekuatan
mayoritas telah menunjukan peran nyata dalam sejarah yang
panjang tidak saja secara historis (hal itu terbukti sejak masa
pembentukan Negara Kesatuan Republik Indonesia) tetapi juga
secara sosiologis Islam berperan aktif dalam proses pemberdayaan
masyarakat yang berlangsung terus-menerus. Proses tersebut
berjalan mengikuti irama kehidupan yang wajar sesuai tuntunan
dinamika masyarakat.

Sekian lama perjalanan agama Islam ‘“yang multidimensi”
dan perkembangan pemikiran para pemikir Islam telah mengalami
berbagai macam perubahan dan penyesuaian baik secara evolusi
atau revolusi, maupun secara struktural atau cultural yang jika

! Harjiyanto Y. Thohari, Islam dan Realitas Budaya, (Jakarta: Media Cita,
2000), h. 301.

2 M. Deden Ridwan, Membangun Kerukunan Teologi; Kehampaan
Spiritual Masyarakat Indonesia, (Jakarta:Media Cita, 2000), h. 71

Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010 2



dipetakan dalam pola-pola pemikirannya dapat dikategorikan
dalam pola pemikiran Islam tradisionalisme, modernisme, dan
fundamentalisme yang sudah barang tentu kesemuanya ditujukan
dan bertujuan dalam rangka mengagungkan dienul Islam.

Makna Multikulturalisme

Secara etimologi multikulturalisme berasal dari kata “multi”
yang berarti plural, dan “Kultural” berarti kultur atau budaya,
sedangkan “isme” berarti paham atau aliran. Jadi multikulturalisme
secara sederhana adalah paham atau aliran tentang budaya yang
plural. Pengertian yang lebih mendalam istilah multikulturalisme
bukan hanya sekedar pengakuan terhadap budaya (kultur) yang
beragam, melainkan pengakuan yang memiliki implikasi-implikasi
politis, sosial, ekonomi dan lainnya.

Perkembangan gagasan multikulturalisme menjadi sebuah
gagasan Yyang dipandang perlu untuk dipromosikan sehingga
menjadi bagian dalam tradisi masyarakat global. Tak heran jika
berikutnya gagasan ini menggelinding pada arah munculnya
gagasan baru yaitu “pendidikan multikulturalisme” dengan
berbagai variannya.

Secara sederhana multikulturalisme berarti “keberagaman
budaya”.® Sebenarnya, ada tiga istilah yang kerap digunakan secara
bergantian untuk menggambarkan masyarakat yang terdiri
keberagaman tersebut baik keberagaman agama, ras, bahasa, dan
budaya yang berbeda; yaitu pluralitas (plurality), keragaman
(diversity), dan multikultural (multicultural). Ketiga ekspresi itu
sesungguhnya tidak merepresentasikan hal yang sama, walaupun
semuanya mengacu kepada adanya ’ketidak-tunggalan’. Konsep
pluralitas mengandaikan adanya ’hal-hal yang lebih dari satu’
(many); keragaman menunjukkan bahwa keberadaan yang ’lebih
dari satu’ itu berbeda-beda, heterogen, dan bahkan tak dapat
disamakan.

Secara konseptual terdapat perbedaan signifikan antara
pluralitas, keragaman, dan multikultural. Inti dari multikulturalisme
adalah kesediaan menerima kelompok lain secara sama sebagai
kesatuan, tanpa memperdulikan perbedaan budaya, etnik, jender,
bahasa, ataupun  agama. Apabila  pluralitas  sekadar
merepresentasikan adanya kemajemukan (yang lebih dari satu),
multikulturalisme memberikan penegasan bahwa dengan segala

® Scott Lash dan Mike Featherstone (ed.), Recognition And Difference:
Politics, Identity, Multiculture (London: Sage Publication, 2002), h. 34.

Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010 3



perbedaannya itu mereka adalah sama di dalam ruang publik.
Multikulturalisme menjadi semacam respons kebijakan baru
terhadap keragaman. Dengan Kkata lain, adanya komunitas-
komunitas yang berbeda saja tidak cukup; sebab yang terpenting
adalah bahwa komunitas-komunitas itu diperlakukan sama oleh
negara.

Setelah tiga dekade sejak digulirkan (1970-an), multikul-
turalisme sudah mengalami dua gelombang penting yaitu, pertama
multikulturalisme dalam konteks perjuangan pengakuan budaya
yang berbeda. Prinsip kebutuhan terhadap pengakuan (needs of
recognition) adalah ciri utama dari gelombang pertama ini.*
Gelombang kedua, adalah multikulturalisme yang melegitimasi
keragaman budaya, yang mengalami beberapa tahapan,
diantaranya: kebutuhan atas pengakuan, melibatkan berbagai
disiplin akademik lain, pembebasan melawan imperialisme dan
kolonialisme, gerakan pembebasan kelompok identitas dan
masyarakat asli/masyarakat adat (indigeneous people), post-
kolonialisme, globalisasi, post-nasionalisme, post-modenisme dan
post-strukturalisme yang mendekonstruksi stuktur kemapanan
dalam masyarakat.’

Multikulturalisme gelombang kedua ini, pada gilirannya
memunculkan dua tantangan yang harus diperhatikan sekaligus
harus diwaspadai, yaitu, pertama adanya hegemoni Barat dalam
bidang politik, ekonomi, sosial dan ilmu pengetahuan. Komunitas,
utamanya negara-negara berkembang, perlu mempelajari sebab-
sebab dari hegemoni Barat dalam bidang-bidang tersebut dan
mengambil langkah-langkah perlunya mengatasinya, sehingga
dapat sejajar dengan dunia Barat. Kedua, esensialisasi budaya.
Dalam hal ini multikulturalisme berupaya mencari esensi budaya
tanpa harus jatuh ke dalam pandangan yang xenophobia dan
etnosentrisme.”

Di lain pihak, multikulturalisme juga merupakan sebuah term
yang berkembang dari istilah yang sebelumnya telah lebih dahulu
mapan yaitu “pluralisme”, sehingga tak heran jika terdapat asumsi
bahwa  multikulturalisme  merupakan kontinuitas  dan
penyempurnaan gagasan pluralisme. Pluralisme yang lebih dahulu

* H.AR. Tilaar, Multikulturalisme; Tantangan-Tantangan Global Masa
Depan dalam Transformasi Pendidikan Nasional (Jakarta: Grasindo, 2002), h.
83.

® Gregory Jay. “Critical Contexts For Multiculturalism”
http://www.uwm.edu/~gjay/ Multicult/contextsmulticult.htm.

® H.A.R. Tilaar, Multikulturalisme; Tantangan, h. 84-85.

Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010 4


http://www.uwm.edu/~gjay/

populer memang terkadang dikaitkan dengan semangat keagamaan
protestanistik yang berbagai sektenya, terutama sekte Mormon,
mendapat perlakuan kurang proporsional atau lebih kerasnya lagi
mungkin dipandang sebagai diskriminasi dengan tidak diakuinya
olen geraja karena dianggap sebagai gerakan heterodoks.
Diskriminasi tersebut berlangsung sampai ahir abad ke sembilan
belas, ketika muncul protes keras dari presiden Amerika Serikat,
Grover Cleveland (1837-1908).

Pluralisme yang sebelumnya memiliki pengertian netral yang
secara etimologi berarti “paham tentang yang plural” merambah
dalam pemikiran yang lebih pilosofis dan menembus wilayah
sakral keagamaan. Secara terminologi pluralisme adalah ajaran
bahwa kenyataan berdasarkan pelbagai asas yang masing-masing
tidak berhubungan yang satu dengan yang lain; bahwa kenyataan
(realitas) terdiri dari pelbagai unsur dasar, yang masing-masing
berlainan hakikat pada yang satu dengan yang lain. Penganut
pluralisme yang terkenal antara lain Lebniz sementara yang
merupakan kebalikan pluralisme adalah monisme dan dualisme.’

Ketika pluralisme masuk ke wilayah sakral maka muncul
apa yang disebut dengan istilah baru “pluralisme agama”. Gagasan
pluralisme agama, sebagaimana dicatat oleh Anis malik Toha,®
merupakan salah satu elemen dari gerakan reformasi pemikiran
agama atau liberalisasi agama yang dilancarkan oleh Gereja Kristen
pada abad ke-19 dengan tokoh sentralnya Friedrich
Schleiermacher. Gagasan pluralisme agama semakin kokoh dan
berkembang dengan dikuatkan oleh wacana filsafat dan teologi
Barat. Ernst Troeltsch (1865-1923), seorang teolog Kristen, dalam
sebuah makalahnya yang berjudul “Posisi agama Kristen di antara
Agama-agama Dunia” yang disampaikan dalam sebuah seminar di
Universitas Oxford (1923) mengemukakan bahwa semua agama,
termasuk krtisten, selalu mengandung elemen kebenaran dan tidak
satu agama pun memiliki kebenaran mutlak. Konsep ketuhanan di
muka bumi ini beragam dan tidak tunggal.

Dari gagasan pluralisme agama ini paling tidak bisa
memunculkan tiga bentuk reaksi yang berbeda, vyaitu: 1)
proselitisme, adalah suatu usaha untuk mengajak agama lain ke

" Hasan Sadili, Ensiklopedi Indonesia: Edisi Khusus Jilid 5, (Jakarta: PT.
Inter Masa, 1990), h. 2727.

® Anis Malik Toha, dalam “Melacak Pluralisme Agama”, dalam majalah
“Swara Muslim” edisi online, http://swaramuslim.net/ comments.php?
id=2166010C

Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010 5


http://swaramuslim.net/%20comments.php?%20id=2166010C
http://swaramuslim.net/%20comments.php?%20id=2166010C
http://swaramuslim.net/%20comments.php?%20id=2166010C

jalan agama yang dianggapnya benar; 2) sinkritisme, adalah reaksi
kompromis dengan cara mencampuradukan kedua keyakinan
agama tersebut (yang dianut dan dijumpainya); dan 3)
fundamentalisme, yaitu reaksi menolak pluralism dengan
memperkukuh posisinya sendiri.’

Proselitisme merupakan fenomena yang terjadi dalam
interaksi dengan agama-agama lain dimana seseorang dipaksa atau
terpaksa untuk memeluk agama lain tersebut. Isu Islamisasi dan
kristenisasi dipandang sebagai contoh-contoh untuk kasus ini.

Sementara sinkritisme adalah sebuah gejala dalam tradisi
keagamaan yang berusaha untuk mencari hal-hal baik dari agama
lain dan mencampuradukannya dalam tradisi keagamaan yang
dianutnya. Kelihatannya reaksi ini lebih bersifat inklusif sehingga
kerukunan agama berkembang meskipun ke arah yang relatif tidak
jelas karena identitas awal dan identitas agama lain
tercampuradukan. Memang diakui bahwa sifat sinkretisme ini
membawa ke situasi yang lebih akur dan jauh dari konflik.
Adakalanya dalam sinkritisme ini seseorang memetik kebaikan dari
agama lain dan memasukan pada agamanya sendiri dengan tetap
memeluk agamanya, tetapi adakalanya kedua agama itu diikuti
bersama dan melebur.

Sedangkan fundamentalisme dianggap sebagai suatu reaksi
yang menutup diri yang berusaha memurnikan ajaran agama dan
menolak  berhubungan dengan pihak luar yang kadang
menimbulkan sikap ekslusifisme yang menjurus pada sikap
absolut/mutlak dan tidak sedikit menjurus pada sikap militanisme.
Atas konteks tersebut maka fundamentalisme ini bisa
diklasifikasikan ke dalam fundamentalisme-ekslusif.

Mungkin dari sinilah jika kita jumpai bahwa berbagai
respon muncul terutama dari agamawan-agamawan yang tidak
menyetujui gagasan pluralisme agama tersebut karena dipandang
akan merusak dan menghancurkan pondasi keimanan seseorang
yang beragama. Oleh sebab itu munculnya gagasan multikultural
yang cakupannya lebih komprehensip juga mendapat reaksi yang
tidak sedikit dari para agamawan. Oleh karena diperlukan sebuah
rumusan yang dipandang tepat untuk mempromosikan gagasan
tersebut.

% Gustiana Isya Marjani, “Religious Tolerance of The Muslim Society
Toward Plurality of Religion: an Indonesian Experience”, dalam Jurnal Ilmu
Agama Islam “Khazanah”, vol.3, No. 10, Juli-desember, 2006.

Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010 6



Konteks Indonesia

Bangsa Indonesia terdiri dari berbagai kelompok etnis,
budaya, agama dan lain-lain sehingga negara-bangsa Indonesia
secara sederhana dapat disebut sebagai masyarakat "multikultural”.
Oleh sebab itu tidak berlebihan jika JS Furnivall memperkenalkan
masyarakat Asia Tenggara dan terutama Indonesia sebagai contoh
negara majemuk dalam model politik multikultural ke dunia Barat.

Furnivall juga memberikan definisi tentang ‘“masyarakat
plural” sebagai masyakat yang terdiri dari dua atau lebih unsur-
unsur atau tatanan-tatanan sosial yang hidup berdampingan, tetapi
tidak bercampur dan menyatu dalam satu unit politik tunggal.™
Dalam kontek Indonesia bisa jadi mungkin lebih dari syarat untuk
sebuah masyarakat plural, karena pluralnya benar-benar paling
majemuk di dunia. Bahkan tidak ada satu negara pun yang bisa
menandingi banyaknya budaya yang ada di negera ini. Berdasarkan
pengalaman politik Eropa yang relatif homogen Furnivall
menghawatirkan jika suatu ketika terjadi sindrom Balkanisasi di
wilayah Asia Tenggara jika gagal menemukan formula federasi
pluralis yang tepat.

Munculnya gagasan Bhineka Tunggal Ika sebagai moto dan
kesepakatan bersama bangsa ini merupakan bagian lain dari
kesadaran multikulturalisme. Jika kita temukan di Eropa dan
Kanada atau Amerika Serikat kesadaran ini baru berkembang pasca
PD II, sesungguhnya bagi bangsa Indonesia merupakan sesuatu
yang telah menjadi bagian dari jiwa bangsa ini jauh sebelum
merdeka. Kemudian setelah kemerdekan baru dikuatkan menjadi
semboyan yang disepakati. Karena memang bangsa ini dibentuk
oleh kultur yang beragam yang telah lama exis. Peristiwa Sumpah
Pemuda 1928 merupakan bukti bahwa beragamnya bangsa
Indonesia yang mencari titik temu kesadaran bersama untuk
mengesampingkan perbedaan demi tujuan yang lebih besar, sebagai
bentuk kesadaran multikultur yang baru disadari Eropa, Kanada
dan Amerika belakangan.

Pembentukan masyarakat multikultural Indonesia yang sehat
tidak bisa secara taken for granted atau trial and error, melainkan
harus diupayakan secara sistematis, programatis, igtegrated dan
berkesinambungan, dan bahkan perlu percepatan (akselerasi). Salah
satu strategi penting dalam mengakselerasikannya adalah
pendidikan multikultural yang diselenggarakan melalui seluruh

% Fyrnivall, Memorandum on reconstruction problems in Burma, (New
York: International Secretariat, Institute of Pacific Relations, 1944), h. 446.

Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010 7



lembaga pendidikan, baik formal atupun non-formal, dan bahkan
informal dalam masyarakat luas. Statement ini menguatkan betapa
pentingnya pendidikan dalam mentransformasi nilai multikultural
dalam masyarakat.

Gambaran Global tentang Pendidikan

Secara sederhana, paling tidak terdapat empat definisi yang
bisa memberikan gambaran tentang pendidikan. Pertama,
Pendidikan merupakan upaya nyata untuk memfasilitasi individu
lain, dalam mencapai kemandirian serta kematangan mentalnya.
Kedua, Pendidikan adalah bimbingan dan arahan dari orang dewasa
kepada orang lain, untuk menuju kearah kedewasaan, kemandirian
serta kematangan mentalnya. Ketiga, Pendidikan merupakan
aktivitas untuk melayani orang lain dalam mengeksplorasi segenap
potensi  dirinya, sehingga terjadi proses perkembangan
kemanusiaannya agar mampu berkompetisi di dalam lingkup
kehidupannya (Insan Cerdas dan Kompetitif). Keempat, pendidikan
adalah usaha sadar yang sistematis dalam mengembangkan seluruh
potensi (fitrah) yang ada dalam diri manusia untuk menjadi
manusia yang seutuhnya (insan kamil).

Dalam proses penyelenggaraannya, dikenal berbagai macam
bentuk pendidikan yaitu pendidikan formal, nonformal dan
informal. Pendidikan formal adalah jalur pendidikan yang
terstruktur dan berjenjang yang terdiri atas pendidikan anak usia
dini, pendidikan dasar, pendidikan menengah dan pendidikan
tinggi. Pendidikan nonformal adalah jalur pendidikan di luar
pendidikan formal yang dapat dilaksanakan secara terstruktur dan
berjenjang. hasil pendidikan nonformal dapat dihargai setara
pendidikan formal setelah melalui proses penilaian penyetaraan
oleh lembaga yang ditunjuk oleh pemerintah atau pemerintah
daerah dengan mengacu pada standar nasional pendidikan.
Sedangkan pendidikan informal adalah jalur pendidikan keluarga
dan lingkungan yang berbentuk kegiatan belajar secara mandiri.
Hasil pendidikan informal diakui sama dengan pendidikan formal
dan nonformal setelah peserta didik lulus ujian sesuai dengan
standar nasional pendidikan. ™

Sementara itu pendidikan formal atau sitem pendidikan
melalui bangku sekolah diyakini mempunyai peran yang amat vital
dalam pembentukan perkembangan potensi manusia secara
maksimal. Dari pendidikan formal ini terdapat beberapa indikator

Y http://id.wikipedia.org/wiki/Pendidikan
Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010 8


http://id.wikipedia.org/wiki/Pendidikan

yang bisa dicapai anak didik, diantaranya: memiliki ketajaman
respon terhadap lingkungannya, memiliki daya intelektual yang
kuat, keterampilan, motivasi, mampu menjadi kompetitor, bisa
bekerjasama, toleran, mampu menghargai perbedaan dan masih
banyak lagi hal positif yang bisa diraih.

Selanjutnya perlu dicatat, bahwa para ahli membuat batasan
tentang pendidikan yang beragam dengan kandungannya yang
berbeda satu sama lain. Perbedaan tersebut merupakan suatu
kewajaran yang mungkin terjadi karena berbagai faktor,
diantaranya karena oreintasi, konsep dasar yang digunakan, aspek
yang menjadi tekanan ataupun falsafah yang melandasinya. Oleh
karenanya muncul berbagai fungsi pendidikan ini diantaranya:
sebagai proses transformasi budaya, sebagai proses pembentukan
pribadi, sebagai proses penyiapan warga Negara atau pun juga
sebagai proses penyiapan tenaga kerja.

Pendidikan sebagai proses transformasi budaya karena
pendidikan diartikan sebagai kegiatan pewarisan budaya dari satu
generasi ke generasi yang lain. Pendidikan sebagai proses
pembentukan pribadi karena pendidikan berfungsi sebagai suatu
kegiatan yang sistematis dan sistemik terarah kepada terbentuknya
kepribadian peserta didik. Pada kenyataan proses pembentukan
kepribadian ini berlangsung untuk dua sasaran yaitu mereka yang
belum dewasa oleh yang sudah dewasa, dan bagi mereka yang
sudah dewasa atas usaha sendiri. Sedangkan pendidikan sebagai
proses penyiapan warga Negara diartikan sebagai suatu kegiatan
yang terencana untuk membekali peserta didik agar menjadi warga
Negara yang baik. Demikian, pendidikan sebagai penyiapan tenaga
kerja diartikan sebagai kegiatan membimbing peserta didik
sehingga memiliki bekal dasar untuk bekerja. Pembekalan dasar
tersebut berupa pembentukan sikap, pengetahuan, dan keterampilan
kerja pada calon lulusan.

Dengan demikian kita bisa memformulasikan bahwa tujuan
pendidikan itu paling tidak harus memuat gambaran tentang nilai-
nilai yang baik, luhur, pantas, benar dan indah untuk kehidupan.
Untuk lebih sedikit memperjelas tentang jenis pendidikan ini,
tulisan berikut selanjutnya diarahkan untuk melihat perkembangan
pendidikan dalam mentransformasi wacana multikultural yang
berimbas pada lahirnya pendidikan multikultural.

Lahirnya Pendidikan Multikultural
Pendidikan multikultural hadir berawal dari berkembangnya
gagasan dan kesadaran tentang “interkulturalisme” sesudah Perang

Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010 9



Dunia Il sebagai imbas dari gelombang besar imigrasi warga
bangsa-bangsa baru ke Eropa dan Amerika. Di Amerika sendiri
berkembang konsep pendidikan interkultural dan interkelompok
(inter-cultural and inter-group education). Pada dasarnya
pendidikan intercultural merupakan cross-cultural education yang
bertujuan mengembangkan nilai-nilai universal yang dapat diterima
berbagai kelompok masyarakat berbeda.

Pada tahap awal pendidikan interkultural dimaksudkan
sebagai media untuk merubah prilaku individu agar tidak
meremehkan ataupun melecehkan budaya atau kelompok lain,
khususnya dari kalangan minoritas. Di samping agar tumbuhnya
toleransi dalam diri seseorang terhadap berbagai perbedaan budaya,
ras, etnis serta agama dan lainnya. Tetapi dalam kenyataannya
ketika konflik dalam skala luas terjadi bukan pada tingkat individu
melainkan dalam masyarakat sehingga menggangu hubungan
bersama antar warga ataupun negara dan bangsa. Oleh karenanya
pendidikan interkultural ini dipandang kurang berhasil sehingga
muncul gagasan baru tentang pendidikan multikultural.

Pendidikan multikultural memandang masyarakat secara
lebih luas lagi. Berawal dari pandangan dasar bahwa sikap
indifference  dan non-recognition berakar tidak hanya dari
ketimpangan struktural rasial, maka paradigma pendidikan
multikultural mencakup hal-hal tentang ketidakadilan, kemiskinan,
penindasan dan keterbelakangan kelompok-kelompok minoritas
dalam berbagai bidang; sosial, ekonomi, budaya, pendidikan dan
lain-lain.

Seperti  Azyumardi Azra menggariskan bahwa istilah
“pendidikan multikultural” dapat digunakan pada tingkat deskriftif
ataupun normatif, yang menggambarkan isu-isu dan masalah-
masalah pendidikan berkaitan dengan masyarakat multikultur.
Dalam kontek deskriptif dan normatif ini, maka kurikulum
pendidikan multikultural harus mengcover subjek-subjek seperti:
toleransi; tema-tema tentang perbedaan ethno-kultural, dan agama;
bahaya diskriminasi; penyelesaian konflik dan mediasi; HAM;
demokrasi dan pluralitas; kemanusiaan yang universal, dan subjek-
subjek lain yang relevan.

12 Azra, ,”Keragaman Indonesia Pancasila dan Multikulturalisme”,
makalah yang disampaikan pada Semiloka Nasional Fakultas Psikologi UGM
dengan Institute for Community Behavioral Change (ICBC) dan Konrad
Adenauer Stiftung (KAS) di Yogyakarta 13 Agustus 2007.”

Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010 10



James A. Banks memberikan pengertian tentang Pendidikan
Multikultural sebagai konsep, ide atau falsafah sebagai suatu
rangkaian kepercayaan (set of believe) dan penjelasan yang
mengakui dan menilai pentingnya keragaman budaya dan etnis di
dalam membentuk gaya hidup, pengalaman sosial, identitas pribadi,
kesempatan-kesempatan pendidikan dari individu, kelompok
maupun Negara.

Multikulturalisme Islam

Secara sederhana kita melihat bagaimana pengakuan para
akademisi Barat terhadap kontek sejarah umat Islam ketika pada
era awal masa Muhammad saw. di Madinah dipandang sebagai
sebuah peradaban modern yang luar biasa maju. Nilai-nilai
universal yang saat ini disuarakan dunia tentang keragaman
(pluarality), kesetaraan (equality), kemanusiaan (humanity),
keadialan (justice) dan nilai-nilai demokrasi (democratization
value), pada prinsipnya semua itu merupakan bagian peradaban
Islam yang dipresentasikan Muhammmad saw di eranya. Piagam
Madinah menjadi piagam tertua di dunia yang menata kehidupan
masyarakat multikultur pada waktu itu di saat tidak satu pun
peradaban bisa melakukannya.

Tidak berhenti sampai di sana ketika umat Islam sampai ke
Eropa, kembali akademisi Barat memuji keberhasilan Islam
meletakan nilai-nilai yang dianggap saat ini sebagai etika
peradaban modern pada masyarakat Eropa yang saat itu di huni
oleh tiga agama besar. Islam lagi-lagi menempatkan wilayah Eropa
satu tempat tidur untuk tiga agama.

Munculnya gerakan baru dalam kelompok Islam progresif
yang memandang kemajuan dan kemodernan umat Islam di era
Madinah perlu direaktualisasikan kembali saat ini, menunjukan
bahwa klaim-klaim terminologi modern bukan sesuatu yang
incompatible bagi umat Islam. Kalaulah Komisi dunia untuk
Kebudayaan dan Pembangunan, menyebut perlunya diciptakan
“global ethic” yang didasarkan atas elemen-elemen: 1) hak azasi
manusia dan tanggung jawab; 2) demokrasi dan elemen masyarakat
madani; 3) perlindungan terhadap golongan minoritas; 4)
komitmen terhadap pemecahan konflik secara damai; 5) kesamaan
dan kesetaraan dan antar generasi, dalam pandangan Islam
progresif kita perlu untuk mengapresiasinya.

Namun demikian kita juga perlu mendiskusikannya dengan
tidak menelan mentah-mentah dari apa yang digagas para
akademisi dunia saat ini. Syah saja jika pada dataran tertentu umat

Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010 11



Islam ada yang keberatan dengan term-term atau gagasan-gagasan
yang muncul di era modern tersebut, sehingga pada akhirnya dunia
pun harus menghargai perbedaan dalam umat Islam sebagai bentuk
keragaman. Maka moto agree in disagreement mungkin harus
disadari sebagai salah satu solusi dalam menghindari konflik.

Kesimpulan

Multikulturnya umat manusia merupakan sunatullah yang
tidak bisa dihindarkan. Tugas umat manusia bukan untuk
menghilangkan keragaman ini dengan menjadikannya keseragaman
melainkan bagaimana kita sebaiknya bersikap dan memaknainya.
Sebagai umat beragama dengan panduan Illahi tentunya hanya
guide line Illahi pulalah yang dijadikan panduan dalam bersikap.
Bagi umat Islam sangat jelas bahwa panduan yang harus diikuti
adalah Al Qur’an dan Hadits sebagai dua sumber utama ajaran
Islam di samping juga Qiyas atau pun Ijma bagi sebagian yang
meyakininya atau bahkan hasil ljtihad para ulama.

Kalau seandainya dalam memahami multikultur ini Kita
menemukan pandangan yang berbeda dalam mensikapinya yang
terjadi mungkin karena pemahaman dari interpretasi dengan
metode yang berbeda pula, sebaiknya perbedaan pemahaman
tersebut menjadi rahmat untuk saling memahami dan belajar dari
perbedaan itu.

Daftar Pustaka
Furnivall, Memorandum on reconstruction problems in Burma,
New York: International Secretariat, Institute of Pacific

Relations, 1944.

Jay, Gregory,. “Critical Contexts For Multiculturalism”
http://www.uwm.edu/~gjay/ Multicult/contextsmulticult.htm.

Lash Scott, dan Mike Featherstone (ed.), Recognition And
Difference: Politics, Identity, Multiculture, London: Sage
Publication, 2002.

Marjani, Gustiana Isya,“Religious Tolerance of The Muslim

Society Toward Plurality of Religion: an Indonesian
Experience”, “Khazanah” vol.3, No. 10, Juli-desember, 2006.

Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010 12


http://www.uwm.edu/~gjay/

Ridwan, M. Deden, Membangun Kerukunan Teologi; Kehampaan
Spiritual Masyarakat Indonesia, Jakarta:Media Cita, 2000.

Sadili, Hasan, Ensiklopedi Indonesia: Edisi Khusus Jilid 5, Jakarta:
PT. Inter Masa, 1990.

Tilaar, H.A.R. Multikulturalisme; Tantangan-Tantangan Global
Masa Depan dalam Transformasi Pendidikan Nasional,
Jakarta: Grasindo, 2002.

Thohari, Harjiyanto Y. Islam dan Realitas Budaya, Jakarta: Media
Cita, 2000.

Toha, Anis Malik, dalam “Melacak Pluralism Agama”, dalam
majalah “Swara Muslim” edisi online,
http://swaramuslim.net/comments.php?id=2166010C

Jurnal Tribakti, Volume, 21 Nomor 1, Januari 2010 13


http://swaramuslim.net/comments.php?id=2166010C

